
Тезисы докладов научной конференции

«АНТРОПОМОРФНЫЕ И ЗООМОРФНЫЕ 
РЕПРЕЗЕНТАЦИИ НАЦИЙ И ГОСУДАРСТВ 

В СЛАВЯНСКОМ КУЛЬТУРНОМ ДИСКУРСЕ»
(Институт славяноведения РАН, 24 сентября 2019 г.)

Н.В. Злыднева

ЗООМОРФНАЯ СИМВОЛИКА В ПАРА- И МЕТА-
ГЕРАЛЬДИЧЕСКИХ ИЗОБРАЖЕНИЯХ 

В ИСКУССТВЕ ХХ ВЕКА: ОТ КРАКОВА ДО МОСКВЫ

На  материале  государственной  и  национальной  зооморфной
символики в докладе предполагается осветить одну из проблем спе-
цифической  художественной  коммуникации  в  ХХ веке,  а  именно,
проблему  расширения  семантики  при  сохранении  традиционного
культурного кода. Речь в основном пойдет о двух полярных моделях
функционирования  зооморфной  национальной / государственной
геральдики в ХХ веке, реализующей два различных механизма – за-
мещения как утверждения и нейтрализации как отрицания. Первая
модель рассматривается на примере маскаронов 1900-х – 1930-х го-
дов в Польше (преимущественно в Кракове) – декоративных релье-
фах над порталами домов, которые в условиях символизма и пост-
символизма наследуют геральдическую традицию, реализуя функ-
цию  идентификации  (национальной  /  родовой  /  профессиональ-
ной).  Особенностью краковских маскаронов является широкое ис-
пользование  зооморфного  кода  с  элементами  мифологии  (орлы,
драконы, слоны, броненосцы, лягушки и др.) Предметом рассмотре-
ния станет вопрос о том, насколько сопряжен этот бестиарий с наци-
ональной  и  государственной  символикой  Речи Посполитой  и  чем
обусловлены девиации значений. 

Вторая модель представлена метаописанием государственных
геральдических  знаков  и  символов  в  живописи  и  скульптуре  мо-
сковского соцарта 1980-х – 1990-х гг. (Б. Орлов, В. Комар и А. Мела-
мид и др.),  также часто опирающихся на зооморфный код.  Орлы,
медведи и прочие зооморфные символы российской государствен-
ности  подвергнуты  здесь  критической  инверсии,  следствием  чего
является  семантическая  трансформация  художественного  сообще-
ния. В обоих случаях имеет место ироническое снижение образа в
условиях  пограничной  культурной  ситуации  (пространственной



в Польше эпохи сецессиона – с одной стороны, и временной в Рос-
сии на рубеже возникновения постсоветского общества – с другой).
В докладе будет предложена интерпретация этих и ряда других ва-
риантов зоотропной  мотивики,  опирающейся на столь  различные
коннотации, но формирующей единый «текст» постгеральдической
традиции, а также генерирующей новые переносные смыслы в поле
национальной и государственной риторики. 

В.В. Котов

ЮЖНОСЛАВЯНСКО-ЧЕШСКИЙ
КУЛЬТУРНЫЙ ТРАНСФЕР ОБРАЗА СОКОЛА

КАК ФОРМЫ РЕПРЕЗЕНТАЦИИ НАЦИИ

На рубеже 1861–1862 гг. в Праге в период появления соколь-
ства  –  движения,  соединявшего,  по  образцу  немецких  «Турнфе-
райнов»,  национализм  и  гимнастику,  произошло  перенесение  в
чешскую культуру южнославянского образа сокола как зооморфной
репрезентации нации. Этот перевод предполагал соотнесение соко-
ла с уже занимавшими прочное место в местном политическом дис-
курсе образами голубя, орла, орлиц и льва.

Сам факт такого перенесения замалчивался, поскольку как мог
повлечь за собой обвинения в нелояльности. Первые краткие свиде-
тельства об этом трансфере относятся к 1873 и 1883 г., причем пер-
вое из них, сообщающее о том, что основатели сокольства имели в
виду черногорцев, не было замечено исследователями, а второе ста-
ло причиной разночтений в историографии из-за своей лаконично-
сти, ведь речь в нем шла о неопределенных «южнославянских наци-
ональных героях».

К  началу  1860-х  гг.  образ  южного  славянина-«сокола»  был
давно известен чешской образованной публике.  Это  произошло  в
том числе благодаря песням, собранным сербским лингвистом Ву-
ком  Стефановичем  Караджичем:  «Жил  да  был  Страхинья
Банович  /  Был  он  баном  маленького  банства  /  Маленького
банства край Косова / Не бывало сокола такого!» (пер. Н.В. Бер-
га). В предыдущие десятилетия было издано множество чешских и
немецких переводов песен Караджича. В 1850-е гг. автор названия
сокольского  движения,  политик,  литератор  и  педагог  Эмануэл
Тоннер, также занимался переводом южнославянского фольклора,
обращаясь за помощью к сербским студентам в Праге, что в итоге
вылилось в издание в 1852 г. в рамках поддержки строительства На-
ционального театра соответствующего сборника параллельных серб-
ских,  чешских и  польских текстов  «Сербских народных  песен».  В

2



них с «сивыми соколами» сравниваются Королевич Марко, Старина
Новак и другие герои.

Хотя восприятие чешским обществом всех южных славян яв-
лялось в этот период нередко недифференцированным, тем не ме-
нее образ «сокола» также отдельно ассоциировался у чехов с черно-
горцами. В 1853 г. под названием «Черногорцы» вышел перевод на
чешский романа богемского немецкоязычного писателя Карла Гер-
лоша  (Герлосзона)  «Стефан  Малый,  царь  черногорский»  (1828),
в который была включена часть караджичевской песни «Царь Ла-
зарь и царица Милица», содержащей метафору героя-«сокола». По-
следняя встречается и в других частях романа («…есть ли что сла-
ще, чем тот миг, когда мы сидим на холме и отдыхаем после бит-
вы, по долине течет кровь, а врагов веры лежит столько, сколько
осенью листьев, миг, когда черногорские соколы… с окрашенными
кровью  крыльями  и  красными  когтями  возвращаются  с  поля
боя…»). В том же году в пражском журнале «Люмир» вышел рассказ
«Месть черногорская» хорватского писателя и поэта Мирко Богови-
ча в переводе дипломата и публициста Яна Вацлика, где черногор-
цы сравнивались с соколами, предпочитающими долинам горы.

Ответ на вопрос о том, в какой степени этот образ был распро-
странен в  местной культуре,  относится к  компетенции исследова-
телей-балканистов.  Герой-сокол  встречается  в  поэме  «Горный  ве-
нец» черногорского светского и духовного главы Петра II Петровича
Негоша  (1813–1851).  Употребление  в  1911 г.  метафоры  «черногор-
ские соколы» сыном его племянника,  королем Черногории Нико-
лой I Петровичем в разговоре с австрийским послом в Цетинье было
затем использовано в названии монографии американского истори-
ка Джона Тредвея «Сокол и Орел».

Что касается других регионов, Вацлик пересказывал в альма-
нахе «Букет» (1859) услышанную им в 1852 г. от жителя Косово ле-
генду об убийстве Милошем Обиличем Мурада I в 1389 г., упоминая,
что, войдя в шатер султана, Обилич посмотрел на него «соколины-
ми глазами». Далее, в первой половине 1861 г. метафора «сокола»
появлялась  в  материалах  чешской  «Национальной  газеты»  о  хо-
рватских землях и Военной границе («храбрые… соколы», «сивые
соколы граничары» и т.д.).

Однако в 1862 г.  во время очередного черногорско-турецкого
военного конфликта образ «сокола» упоминался в этом же источни-
ке в первую очередь в связи с черногорцами (в Герцеговине «турок
везде одолевает страх и ужас перед черногорскими соколами», Це-
тинье – «гнездо черногорских соколов» и т.д.) В марте 1863 г. в фе-
льетоне оломоуцкой газеты «Мораванин» содержались следующие
обвинения: «…образованная Европа… в данный момент безучаст-
но наблюдает за борьбой польских белых орлов (участников восста-

3



ния в Царстве Польском. – В. К.), как ранее за битвами черногор-
ских соколов».

Среди ряда националистов в тот период имела хождение идея,
что черногорцы и южные славяне вообще должны послужить свое-
образным примером для чехов.  Так,  исторический цикл писателя
Прокопа  Хохолоушека  «Юг»  (1862–1863),  объединивший  как  но-
вые, так и старые произведения автора, во многом проецировал от-
ношения  сербов  или  черногорцев  и  турок  на  отношения  чехов  и
немцев.  Создаваемый  в  этот  период  чешскими  националистами
(например, художником Ярославом Чермаком) образ живущих сре-
ди необузданной природы свободных, храбрых и сильных черногор-
цев был, по мнению чешского историка Франтишека Шистека, ча-
стью «молодецкого дискурса», который понимается как противопо-
ложность  «балканизму»  болгаро-американского  историка  Марии
Тодоровой.

В целом внимание к славянам у «соколов» и всех политически
активных чехов имело волнообразный и прикладной характер. По-
сле окончания военного конфликта в Черногории внимание к юж-
ным славянам несколько угаснет, чтобы вновь вспыхнуть во второй
половине 1870-х гг. И после заимствования образа сокола послед-
ний продолжал ассоциироваться в чешской культуре с южными сла-
вянами. Свидетельством этому служат политическая публицистика,
а  также  творчество  чешской  поэтессы  Элишки  Красногорской  в
1870-е гг.: например, в одном из ее произведений во время вымыш-
ленного  разговора  представителей  славянских  народов,  чех  обра-
тится к черногорцам как к «неудержимым соколикам», а в другом
месте  герцеговинская  девушка  влюблена  в  черногорца-«вольного
соколика».

В  чешском  политическом  дискурсе  XIX в.  присутствовало
несколько других зооморфных метафор для обозначения чешской
нации и, в первую очередь, голубь и лев. Образ голубя был связан с
примордиалистскими представлениями о  миролюбивых свойствах
«национального характера», о надлежащем способе решений кон-
фликтов,  а  также о  возможности существования и  характере  дея-
тельности чешских вооруженных формирований. Лев, однако, пред-
ставлял противоположные ценности. Так, в начале 1862 г. поэт Ви-
тезслав Галек в новогоднем фельетоне «Национальной газеты» при-
зывал чехов «перестать быть голубиной нацией» и «знать,  что на
нашем гербе изображен лев».  Лев и другие богемские символы в
этот период стали воспринимались как национально-чешские, чего
нельзя  сказать  о  так  же  имевших  геральдическое  происхождение
моравской и силезской орлицах и австрийском двуглавом орле.

Образу «сокола» предстояло занять место в этой системе коор-
динат. В «Национальной газете» 27 мая 1862 г. очередная часть эссе

4



анонимного автора «Наше спасение – в чешской добродетели» на-
чиналась со следующего гордого утверждения:  «Пожалуй,  никто
не имеет большего права на льва, чем наша “голубиная” чешская
нация». Это тезис доказывался отсылкой не только на крестовые по-
ходы против гуситов, но и на вымышленную битву с монголами при
Оломоуце в 1241 г.  из сфальсифицированной Краледворской руко-
писи, а также на Австро-итало-французскую войну 1859 г. При этом
миролюбивость и справедливость чехов не отрицается и они, таким
образом, объявляются одновременно «голубиной и львиной наци-
ей».  1 июня  1862 г.  на  освещении  знамени  «Пражского  Сокола»
один из знаменосцев Ян Долежал сказал в своей речи, вероятно, ре-
агируя на это эссе: «Да, любовь к Родине, любовь к своему роду –
это та великая добродетель, которая вдохновляет на самые бла-
городные поступки, самые тяжелые подвиги, которая превраща-
ет голубиную нацию в нацию героев…», «…давайте соединим го-
лубиную добросердечность и сокольскую храбрость…» Позднее по-
пулярный сокольский марш будет призывать отправляться в путь
защитников Родины «с силой льва и ловкостью сокола».

Вступление в «Сокол» означало манифестацию принадлежно-
сти к чешской нации. Несмотря на стремление идеологов движения
охватить всю нацию, особенно на более позднем этапе, образ сокола,
в отличие от изначального южнославянского источника этой мета-
форы, не распространялся автоматически на каждого представителя
чешской нации мужского пола. Редким исключением применения
определения «сокол» к человеку, не являвшемуся членом одного из
сокольских обществ, было указание венского корреспондента чеш-
ской «Национальной газеты» в 1866 г. на то, что централисты якобы
считали главу Правительства, Рихарда Белькреди, «самым красным
соколом» (цвет по элементу сокольской формы – гарибальдийским
рубашкам).

Лев был главной зооморфной репрезентацией чешской нации,
не оставляя места для образа сокола. Одним из исключений было
праздничное  представление  в  Новоместском  театре  17 августа
1866 г. накануне дня рождения Франца-Иосифа I во время прусской
оккупации Праги: на сцене бюст монарха возвышался над львом,
которого охраняли четыре сокола. Однако уже во время визита им-
ператора осенью 1866 г.  на  фасадах зданий,  триумфальных арках,
знаменах (кроме, разумеется, знамен сокольских обществ) и мише-
нях-тарелочках для стрельбы использовались изображения исклю-
чительно богемского льва, моравской и силезской орлиц и австрий-
ского орла.

Одной  из  причин  вышеописанного  исключения  лета  1866 г.
было то, что к этому периоду относятся самая заметная вплоть до
XX в. попытка реализовать военный потенциал сокольских обществ

5



и их успешное функционирование в качестве городской милиции.
Таким  образом,  чешские  «соколы»  отчасти  приблизились  к  тому
южнославянскому образу, который дал им название. Заимствование
«голубиной и львиной» чешской нацией образа сокола может быть
интерпретировано  как  проявление  желания  части  националистов
изменить  политическую  тактику  на  более  радикальную  или  по
крайней мере примерить маску типологически отличных движений
(соответствующих скорее не третьему, а первому сценарию Остер-
хаммеля, не тернарной, а бинарной модели Лотмана, не интегриро-
ванному, а повстанческому подтипу малых наций Гроха и т. д.)

В мирное время продолжением языковой и визуальной игры
с птичьей символикой были сокольские «вылеты» (от нем. Ausflug),
то есть загородные поездки, «слеты», «гнезда» или чаще «соколов-
ны»,  то  есть  гимнастические  залы  и  карнавалы-«шибржинки»,
означавшие в том числе «чирикание». Важным элементом соколь-
ской формы стало перо сокола, вставлявшееся в головной убор. По
мере  женской  эмансипации,  членами движения стали  также «со-
колки».  Птица  изображалась  на  знаменах  сокольских  обществ,
значках, плакатах Всесокольских слетов (на многих из которых на-
шлось место также богемскому льву), в том числе созданных Аль-
фонсом Мухой, и др.

Сокольское  движение можно определить также как совокуп-
ность версий сокольства, получивших в различном объеме распро-
странение среди представителей всех славянских наций.  В других
славянских культурах образ сокола получил различные интерпрета-
ции,  которые  требуют  отдельного  изучения,  включая  болгарское
предпочтение названия «Юнак» («Молодец»).

Католической  альтернативой  движения  в  так  называемых
чешских  и  словенских  землях  стал  «Орел»,  тогда  как  рабочие  и
иные массовые спортивные организации не использовали подобные
символы. Имеется также ряд примеров выхода этого образа за пре-
делы славянских культур.

Во время и непосредственно после Первой мировой войны был
впервые реализован военный потенциал движения. Как и в России в
1917 г., символическим актом обретения независимости 28 октября
1918 г.  стало  уничтожение  изображений  двуглавых  орлов,  разме-
щенных на фасадах административных зданий в Праге и других го-
родах. Противопоставлявшийся орлам образ сокола, однако, не стал
государственным и в основу чехословацкой геральдики были поло-
жены в первую очередь богемские, а также моравские, силезские и
венгерские  символы.  Не была реализована  и идея назвать «соко-
лом» валюту нового государства. И в XXI веке чешские дети узнают
в одноименной популярной телепередаче «Историю храброй чеш-

6



ской нации» от  охотников  на  мамонтов  до  Бархатной революции
именно из уст богемского льва.

А.Н. Красовец

ЗООМОРФНЫЕ И АНТРОПОМОРФНЫЕ ОБРАЗЫ 
СЛОВЕНЦА / ДРУГОГО В ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОЙ КАРИКАТУРЕ 

СЛОВЕНСКОЙ САТИРИЧЕСКОЙ ПЕРИОДИКИ (1869–1950)
В РАМКАХ БОРЬБЫ ЗА НАЦИОНАЛЬНУЮ КУЛЬТУРУ 

И ИДЕНТИЧНОСТЬ

Предметом  исследования  являются  зооморфные  и  антропо-
морфные образы словенца / другого в изобразительной карикатуре
словенской сатирической периодики (1869–1950) как часть борьбы
за национальную культуру и идентичность. Среди изданий следует
упомянуть  «Brencelj  v  lažnjivi  obleki»  (1869–1870), «Juri  s  pušo»
(1869–1870), «Sršeni» (1871), «Petelinček» (1870), «Škrat» (1883–1885,
1903–1906, 1927–1928), «Jež» (1902–1909), «Osa» (1905–1906), «Ju-
tro» (1910–1912), «Pika» (1912–1913), «Bodeča neža» (1914), «Kurent»
(1918–1919) «Slovenec» (1924–1932), «Satura» (1925), «Muhe» (1926–
1927), «Skovir» (1928–1929), «Blazni Kronos» (1940), «Toti list» (1938–
1941), «Pavliha» (1945, 1946/1947, 1948) и др. 

Сатирическая периодика на словенском языке во второй поло-
вине XIX в. становится доказательством того, что словенцы встали
в ряд с другими культурными и просвещенными народами; с начала
ХХ в. можно говорить о высочайшем уровне словенской карикатуры
(художники-карикатуристы  М. Зарник,  Г. Биролла,  М. Гаспари,
Х. Смрекар,  Ф. Подрекар и др.).  Она является важным свидетелем
становления общественного мнения и визуальной культуры, где не-
маловажную роль играют стереотипные модели, на основе которых
отражается актуальная политическая ситуация и ее противоречия.
Так, во второй половине XIX в. в словенской печати формируются
два главных стереотипа: «немчур» («nemškutar») в образе немецко-
го  мещанина  во  фраке  и  цилиндре  и  словенский  автостереотип
в виде  Краньского  Янеза,  одетого  в  национальную  крестьянскую
одежду, что говорит также о социальной структуре населения, осо-
знающего себя как словенское (население, определяющее себя как
немецкое, жило преимущественно в городах). Чуть позже появляет-
ся родственный аллегорический образ в роли персонификации Сло-
вении,  которая  изображается  в  виде  девушки  или  женщины-кре-
стьянки в национальной одежде,  этот же образ мы наблюдаем на
протяжении всего ХХ в.

7



Отметим также зооморфные образы в названиях сатирической
периодики: здесь преобладают названия насекомых (шершень, оса,
муха, слепень), с которыми идентифицируют себя словенские изда-
тели,  настроенные  при  помощи  сатиры  атаковать  общественное
мнение в борьбе за национальную культуру и самосознание. Нема-
ловажна и отсылка ко второму словенскому поэтическому альмана-
ху «Kranjska čbelica» («Краньская пчелка», 1830–1848), прошедше-
му, в отличие от научного журнала «Slavonija», австрийскую цензу-
ру  и  сыгравшему  ключевую  роль  в  распространении  словенского
языка среди образованного слоя населения, проживающего в ситуа-
ции  двуязычия  и  преимущественного  использования  немецкого
языка. 

Чужие / другие (немцы, итальянцы, сербы, хорваты) в словен-
ских карикатурах также часто изображаются в виде диких живот-
ных, хищников; неотъемлемым в этой связи оказывается симптома-
тичный для словенской мифологии образ змеи.

Более  подробное  изучение словенской  карикатуры  и  ее  зоо-
морфных  и  антропоморфных  составляющих  позволит  проследить
общественную  и  политическую  динамику  формирования  словен-
ской национальной и культурной идентичности; подобного рода ис-
следование представляется новаторским в истории словенской нау-
ки.

М.В. Лескинен

МЕТАФОРИЧЕСКИЕ РЕПРЕЗЕНТАЦИИ 
РОССИИ-ГОСУДАРСТВА И РУССКОЙ НАЦИИ 

В ФЕМИННЫХ ОБРАЗАХ ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ XIX – 
НАЧАЛА ХХ ВЕКА

Воплощение  европейских  государств  в  антропоморфных,  и
прежде всего феминных образах (Матери и Девы) получило широ-
кое  распространение в скульптурных,  живописных и графических
изображениях в XVIII–XX вв. Они активно изучаются в исследова-
ниях, посвященных формированию национализмов. Реконструкция
истории  и  эволюции  образа  России-матушки  в  русской  культуре
предпринималась, в частности, в работах Джоанны Хаббс, Олега Ря-
бова и Линды Эдмондсон. В докладе предполагается анализ визу-
альных источников в несколько ином аспекте: в центре внимания
вопрос о том, как очевидная для исследователей трансформация об-
раза России-государства (России-матушки) и России-нации соотно-
силась с процессом (характерным для формирующихся наций) по-
иска  и  «выбора»  национального  идеального  типа,  наделяемого

8



комплексом физических достоинств и нравственных добродетелей,
а также других отличительных свойств. Речь, таким образом, пойдет
о взаимодействии складывавшихся в науке и обществе того времени
представлений  о  «приметах»  русского  в  его  женской  ипостаси,  с
атрибутами  и  внешними  чертами  изображений  России.  Оба  этих
процесса: конструирование визуальных признаков русскости и со-
здание образа Российской державы (или Российской империи) в фе-
минных воплощениях идут параллельно и отражают эволюцию на-
циональной авторепрезентации в Российской империи второй поло-
вины XIX века.

Еще одна важная тенденция связана с изменением в интерпре-
тации «истинно-русского» исторического наследия – исторического
периода,  с  которым  соотносились  внешние  элементы  этнонацио-
нального  своеобразия  (архитектурные  формы,  орнамент,  костюм,
доспехи, приметы быта ит.п.), расцениваемые в качестве воплоще-
ния  русскости.  Начиная  с  1860-х  гг.  такие  образцы  стремились
найти прежде всего в допетровской эпохе – как в Древней (Новго-
родской, в частности), так и в Московской Руси XVI–XVII вв. К 1880-
м гг. окончательно складывается концепция, становлению которой
способствовала в том числе и позиция императора Александра III
(с момента своего восшествия на престол декларировавшего преем-
ственность  русской  монархии  с  традициями  самодержавия  эпохи
Алексея  Михайловича),  согласно  которой  именно  XVII в.  макси-
мально точно отражает не только своеобразие русского пути и рус-
ской  державности,  но  и  трактуется  как  «характерная  русскость»
внешних проявлений. Поиск русского национального стиля,  худо-
жественный интерес к русскому фольклору и славянской мифоло-
гии, этнографии актуализировал боярскую бытовую культуру допет-
ровской  Руси,  с  одеждами  и  воинскими  доспехами,  предметами
и оружием, формами деревянного зодчества, декором и орнаментом
этого времени.

Визуальные образы России-матушки 1860-х – 1910-х гг. напря-
мую отражали эти представления о визуальных атрибутах русско-
сти.  Внешний облик (костюм, прическа, поза и т.п.)  изображений
видоизменялся от аллегорий (схожих с европейскими изображения-
ми Германии или Британии) в античной стилистике до этнографи-
ческих (или имитирующих их) изображений крестьянской девушки
в сарафане и кокошнике, которая в период русско-турецкой войны
обретает щит, меч и иногда кольчугу. В 1890-х гг. происходит еще
одна трансформация: Россия-матушка облачается в богатые одежды
русской боярыни, боярышни или царицы XVII в. На рубеже столе-
тий, с появлением сатирических и карикатурных изображений (осо-
бенно во время войн первого двадцатилетия ХХ в.) ее облик обрета-
ет черты фольклорных «богатырок», актуализируя функции Роди-

9



ны как защитницы-воительницы, что не отменяет, впрочем, исполь-
зования  прежних  атрибутов  русскости  для  создания  метафориче-
ских визуальных образов.

А. Меймре

ЗООМОРФЫ В ЭСТОНСКОЙ КАРИКАТУРЕ
МЕЖВОЕННОГО ПЕРИОДА

Трудно переоценить роль животных и их отражение в культуре
какого-либо народа. Кажется, нет народа, у которого какое-либо жи-
вотное не занимало бы важного места в фольклоре, мифологии и в
изобразительном искусстве. Не является исключением и эстонская
культура. Можно упомянуть анималистику в визуальных искусствах,
где один из самых ярких примеров – «Косуля» (1929) Яана Коорта;
есть животные в эстонской геральдике, начиная с государственного
герба  и  герба  города  Таллина,  на  которых  шагают три льва  (они
были  уже  на  гербе  Эстляндской  губернии).  На  гербах  и  знаках
разных эстонских уездов и городов можно увидеть медведя (Пярнус-
кий уезд, Вяндра, Халинга, Отепяэ и др.), волка (эстонское нацио-
нальное животное), рысь, муравьев, разных рыб и птиц. Лиса, заяц,
волк  и  медведь  –  одни  из  любимейших  героев  народных  сказок.
Эстонская топонимика полна зооморфных названий. Распростране-
ны наименования животного мира и в эстонских фамилиях, наибо-
лее распространенная среди которых является Kukk (Петух), находя-
щаяся на 8-м месте,  10-е и 11-е  места делят Ilves,  то есть Рысь,  и
Rebane, то есть Лиса, на 22-м месте находим фамилию Karu, то есть
Медведь или же Медведев. 

Образ медведя, как мы знаем, широко распространенный архе-
тип России и русского человека. Эстонские карикатуристы, наравне
с английскими, немецкими, французскими и пр., часто обращались
именно к этому зооморфному «синониму» русских, хотя в опреде-
ленные периоды конкуренцию «медведю» составляли «вши». Одна-
ко в случае с Эстонией и эстонской политической карикатурой образ
медведя имеет еще и другое значение: в межвоенной эстонской ка-
рикатуре  в  зооморфном  образе  медведя  постоянно  изображался
первый  эстонский  президент  Константин  Пятс.  Слово  «пятс»
(«päts») – один из синонимов «медведя». Соответственно, исследо-
вателям эстонской карикатуры следует быть осторожным – далеко
не  все  карикатурные  медведи  являются  зооморфными  образами
русских. 

В нашем докладе мы попытаемся более подробно проанализи-
ровать карикатурный образ медведя на материале эстонских кари-

1



катур 1918-х – 1940-х гг. и раскрыть все его значения и варианты. В
ходе анализа будут показаны и другие зооморфные образы, сопут-
ствующие и/или связанные с образом медведя. 

Г.П. Мельников

ПАХАРЬ И МУЗЫКА КАК ГЕНДЕРНЫЕ ПЕРСОНИФИКАЦИИ
ЧЕШСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ В ИСКУССТВЕ XIX ВЕКА

Крупнейший чешский художник XIX в. Йозеф Манес в 1855 г.
сделал большой подготовительный рисунок к полотну с программ-
ным названием «Отчизна», которое, к сожалению, не было написа-
но. Если бы оно было создано, то стало бы манифестантным выра-
жением  патриотизма  средствами  персонификации  исторического
предания и национальной символики, которого не знает ни одна на-
циональная школа изобразительного искусства Нового времени. На
рисунке изображены молодой красивый пахарь, облокотившийся на
плуг, которым вспахивал землю, и внимающий чарующим звукам
скрипки, на которой играет прекрасная дева, сидящая на лошади,
впряженной в этот плуг. Крупного масштаба фигуры расположены в
слегка намеченном пейзаже, на фоне полевой растительности и лег-
ких облаков на небе.

Произведение  Й. Манеса  является  квинтэссенцией  чешской
идентичности, как она сформировалась к середине  XIX в. В персо-
нифицированной форме художник представил две основные катего-
рии чешскости: историко-этатизационное предание и наиболее цен-
ную часть чешской культуры, выражающую душу народа.

Пахарь на картине прямо ассоциируется с легендарным Прше-
мыслом-пахарем – основателем первой чешской княжеско-королев-
ской  династии,  правившей  страной  с  «незапамятных  времен»  до
1306 г., т. е. более шести столетий. Этот образ впервые в официаль-
ной культуре Средневековья был представлен в «Чешской хронике»
Козьмы Пражского, пересказавшего или сочинившего так называе-
мую пршемысловскую легенду.  Главным ее смыслом является то,
что основатель Чешского государства был этническим чехом, при-
том происходящим из  простого  крестьянства.  Эти аспекты  имели
огромное  значение  для  формирования  чешской  средневековой
идеологии и были воскрешены и актуализированы в эпоху Нацио-
нального возрождения,  крупнейшим выразителем идей которой в
чешском  искусстве  был  именно  Йозеф  Манес.  Пахарь  у  Манеса
предстает прекрасным молодым человеком, одетым в основном по-
крестьянски, но на его фигуру сверху наброшено что-то вроде на-
кидки, по форме очень близкой к одеждам мифологических героев

1



на классических картинах. Пахарь стоит в задумчивой позе, он идеа-
лен, красив и глубоко лиричен. Последнее обстоятельство призвано
показать ту черту чешского этнопсихологического автостереотипа,
которая, наряду с противоположной ей героичностью как воспоми-
нанием о Гуситских войнах, составляла в эпоху Национального воз-
рождения представление о чешском характере. У Манеса пахарь –
это не только будущий князь Пршемысл, но прежде всего крестья-
нин-пахарь, работающий на своей родной земле, его труд органич-
нее, полезен и радостен, поэтому его фигура одновременно лирична
и величава, благородна и классична; она типологически очень близ-
ка к фигурам галантных героев на картинах европейских мастеров
XVII–XVIII вв. Пахарь оторвался от своего главного занятия, связы-
вающего его с матерью-землей; олицетворением этой связи служит
плуг, помещенный художником в центр картины. Это иерархически
нижний этаж связи с Отчизной. Верхним этажом является музыка
как воплощение чешской души.

Музыку олицетворяет фигура девушки, сидящей на лошади и
играющей на скрипке. Если вновь обратиться к сюжету из хроники
Козьмы Пражского о призвании Пршемысла-пахаря, то мы увидим,
что у Манеса Дева-Музыка заменила княжну Либуше,  избравшую
Пршемысла-пахаря своим мужем и князем чехов. Эта замена пред-
ставляется неслучайной. Женское начало в чешском автостереотипе
Национального  возрождения связано не  с  государственностью (ее
воплощает  Пршемысл-пахарь),  а  с  нежно-возвышенной  частью
души чешского народа – музыкой, которая в эпоху отсутствия у че-
хов своей государственности (с 1620 г.) стала главным воплощением
«чешского гения», главным элементом чешской культуры, главным
выразителем  континуитета  существования  «бессмертного  народа»
в условиях жесткого австрийского гнета, как считали в XIX в. 

Музыка в  XVII–XIX вв. объективно стала высшим достижени-
ем чешской культуры.  Она получила  широкое  признание во всей
Европе от Франции до России. Чешские музыканты работали почти
во всех странах Европы и зарекомендовали себя прекрасными про-
фессионалами. Чешским музыкантам – композиторам и исполните-
лям – было присуще редкое сочетание спонтанности и эмоциональ-
ности выражения с продуманностью конструктивного плана. Евро-
пейская слава чешских музыкантов обусловила появление специфи-
ческих пословиц «Что ни чех, то музыкант», «Прага – королева му-
зыки», «Чехия – консерватория Европы» и т.п. Одновременно с ака-
демической чешской  музыкой  развивалось  народное  музицирова-
ние, в котором именно скрипка заняла главенствующее место. Это
нашло свое выражение в ряде стихотворений и пьес эпохи Нацио-
нального возрождения, безусловно повлиявших на замысел Манеса.

1



Символическая  фигура  Музыки-Чехии  сидит  на  лошади,
запряженной в плуг, которая представлена полным сил прекрасным
животным, рядом с ней находится жеребенок, что говорит о конти-
нуитете существования. Голова Девы-Музыки находится чуть выше
головы пахаря, что явно должно символизировать близость именно
этой ипостаси души чешского народа к небу, к Богу. 

Картина выражает две лучшие стороны чешского автостерео-
типа, представленные аллегорическими фигурами, что в целом во-
площает двуединство «чешской души».

Тему музыки в образе прекрасной девы как воплощение гения
чешского  народа  продолжил  великий  скульптор  Й.В. Мыслбек
в конце  XIX в.  Для парадного  фойе недавно построенного  Нацио-
нального театра в Праге он в 1890-е гг. создал в бронзе фигуру «Му-
зыка», помещенную в центр репрезентативного фойе, насыщенного
живописью, выражающей патриотические идеи и представления. 

«Музыка» Мыслбека создана под сильным влиянием симво-
лизма и рождающегося стиля сецессии. Фигура девушки опирается
на древо,  ветвь которого сзади обнимает ее шею и руки.  Тело за-
драпировано  подобием  античной  туники,  открыта  лишь  правая
грудь. Сама девушка, увенчанная стилизованным венком, находится
в состоянии сомнамбулического погружения в свои грезы, в ту вну-
треннюю  музыку,  которую  она  слышит  и  воплощает  всем  своим
внешним обликом. Фигура лишена каких-либо этнических черт, она
чисто символична. 

Таким образом, доминантой главного репрезентативного инте-
рьера главного храма чешского искусства – Национального театра
стала фигура Музыки как синтеза чешскости и мирового искусства. 

И. Ногавица

СТЕРЕОТИПНЫЙ ОБРАЗ УКРАИНЦА 
НА ПРИМЕРЕ СОВРЕМЕННЫХ РОССИЙCКИХ 

САТИРИЧЕСКИХ РИСУНКОВ

Стереотипы – это упрощенные, поверхностные убеждения, как
коллективные, так и индивидуальные. Они являются основой раз-
вития  в  человеке  сознания  (реального,  но  неполного  и  зачастую
ложного).  Атрибуты и характеристики специфического поведения,
действий и мыслей, которые предположительно характеризуют це-
лые нации и, следовательно, их представителей, окрашенные пози-
тивно, нейтрально или негативно. Стереотипы представляют собой
оценки в  форме суждений о людях,  группах и даже целых обще-
ствах.

1



В формировании национальных  стереотипoв  ключевую роль
играют три культурных ресурса: «традиция», «парадигма» и «идео-
логическая схема». Все они очень важны в исследуемой теме. Рос-
сийско-украинские и украинско-российские отношения имеют дол-
гую, зачастую сложную историю взаимного соседства. В результате
появились как позитивные, так и негативные стереотипы, которые
почти не изменились за последние сто лет.

В докладе будут проанализированы современные представле-
ния об украинцах, на примере российских сатирических рисунков.
Все рисунки были найдены на современных российских новостных
сайтах,  блогах  или  социальных  сетях.  Из  более  100 изображений
были выбраны 11 сатирических рисунков  для детального  анализа.
Основным критерием выбора рисунков было их разнообразие. Сле-
дующим шагом  был  анализ  преображений  человеческих  фигур  в
животных,  функционирования символических фигур,  которые  яв-
ляются государственными и национальными личностями, а также
указывают на стереотипные элементы в карикатуре, что облегчало
получателям расшифровку всей картины.

Карикатурист,  желая  вызвать  соответствующие  ассоциации,
использует систему знаков и символов, включая визуальные нацио-
нальные символы. Эти знаки и символы обязательно должны быть
понятные  получателю,  что  позволяет  использовать  язык  мысли-
тельных сокращений. Проведенный анализ показывает, что в совре-
менном русском сатирическом рисунке в этом качестве наиболее по-
пулярен украинский трезубец, а также национальный костюм – вы-
шиванка.  Чрезмерно  подчеркиваются  и  преувеличиваются  харак-
терные черты людей, наций, социальных и этнических групп, охот-
но используются культовые и языковые стереотипы. Исследова-
ние показало, что в большинстве позитивных стереотипов использу-
ется  образ украинской женщины-красавицы.  Образ,  представляю-
щий негативные стереотипы – это украинец-казак.

Предполагаю, что групповые схемы стоит исследовать с точки
зрения  культурной  перспективы  и,  прежде  всего,  прямого  опыта,
приобретенного актером, действующим в результате межличностно-
го взаимодействия в межсубъектной сфере. Поэтому вместе с анали-
зом картины был проведен анализ биографии ее автора, что позво-
ляет оценить на сколько конкретный образ украинца вызван стерео-
типом, а на сколько личным опытом.

Исследование  наглядно  показывает,  что  образ  украинца  в
современных сатирических рисунках разнообразен.  В то же время
используются положительные и отрицательные стереотипы. В слу-
чае  контента,  пропагандирующего  позитивный  стереотип,  чаще
всего используется образ украинской женщины-красавицы. Их авто-
ры часто ссылаются на идею единства славян и братства народов.

1



Негативный стереотип чаще всего используется в случае негативной
оценки автором текущих политических событий в Украине.  Тогда
негативную фигуру обычно представляет казак (в типичном каза-
чьем костюме), изображенный как предатель и раб. Интересно, что
сегодня сложно найти примеры нейтральных стереотипов об укра-
инцах. Это отлично показывает, насколько интенсивны российско-
украинские отношения.

О.В. Рябов

МЕДВЕЖИЙ СИМВОЛ В САТИРИЧЕСКИХ ЖУРНАЛАХ 
РЕВОЛЮЦИИ 1905 ГОДА1

«Русский  медведь»  становится  все  более  заметным  персона-
жем дискурса международных отношений. Этот символ обретает ви-
зуальное  воплощение в  карикатурах  и демотиваторах;  к  нему об-
ращаются не только западные журналисты, но также высокопостав-
ленные политики и известные эксперты. Он включается в выступле-
ния представителей высшего руководства РФ, включая президента
страны и министра обороны. Столь широкая представленность сим-
вола позволяет предположить,  что он обладает высокой значимо-
стью в международных отношениях. Кроме того, данный символ за-
метен и во внутриполитических процессах в России: он активно во-
влекается в легитимацию и делегитимацию власти, политику рос-
сийской и региональной идентичности, брендинг территорий. Тако-
го рода риторика сопровождается изменениями в самоидентифика-
ции, происходящими в массовом сознании. В ходе всероссийского
опроса (N = 1500), проведенного в 2015 г., в ответ на вопрос «С каки-
ми образами Вы ассоциируете Россию?» 12% респондентов назвали
образ медведя; во время аналогичного опроса 2003 г. таковых было
лишь 3% [см.: Образ Родины 2015]. При этом в начале 2010-х годов
«медведь»  воспринимался,  прежде  всего,  как  партийный  символ,
что выступало фактором, сдерживающим превращение его в нацио-
нальную аллегорию [см: Рябова 2012]. 

В последние годы активно исследуется образ «русского медве-
дя» в западных культурах, где его основная функция – маркировка
России  в  качестве  цивилизационно  чуждой,  отсталой  и  опасной
страны [напр.:  Hudabiunigg 2000; Россомахин, Хрусталев 2008;  Ri-
abov, de Lazari 2009; Жаковска 2013]. Истории же образа России как
медведя в российской политической культуре посвящено значитель-
1 Работа выполнена в рамках исследовательского проекта РФФИ № 19-011-
00748 «“Русский медведь” в современной символической политике: российский
и западный контексты».

1



но меньшее количество работ [Platoff 2012; Цыкалов 2013; De Lazari
et. al 2019]. Это связано в том числе с тем, что идея об особом отно-
шении русских к медведю, о том, что им всегда был присущ культ
медведя, принимается как данность; между тем эта идея далеко не
бесспорна и нуждается в критическом анализе. 

Для прояснения вопроса о роли медвежьей метафоры России в
российском внутриполитическом дискурсе мы намерены обратиться
к  материалам  русской  революции  1905  года.  Данный  период  в
контексте нашей темы интересен тем, что это было время расцвета
политической карикатуры в  России.  Революционные  события вы-
звали к жизни огромное количество сатирических журналов, что не
могло не повлиять на рост популярности многих образов, в том чис-
ле и медведя.

В связи с этим сумма вопросов, стоящих перед исследователем,
может быть представлена следующим образом: Насколько распро-
страненным было привлечение медвежьего символа для репрезента-
ции событий революции? В чем специфика его использования пред-
ставителями различных политических сил? Какими чертами наделя-
ется данный символ? Какие художественные приемы используют ка-
рикатуристы, изображая медведя, в дискурсе революции? Можно ли
говорить о нем как о национальном символе применительно к нача-
лу XX века? 

Наше исследование, таким образом, фокусируется на том, как
сатирическая графика революции 1905 г. использовала образ медве-
дя для репрезентаций революционных событий, сторонников вла-
сти и ее противников. Источниками исследования выступают сати-
рические журналы, выпущенные в период революции 1905–1907 гг. 

Литература

Образ Родины – в натуре // РОМИР. 29.09.2015 (http  ://  romir  .  ru  /  studies  /  ).
Жаковска М. Медведь на охоте, охота на медведя: Россия в немецкой карикату-

ре XIX и XX вв. // Политическая лингвистика. 2011. № 1. 
Россомахин А., Хрусталев Д. Россия как медведь // Неприкосновенный запас. 

2008. № 1. 
Рябова Т.Б. Медведь как символ России: Социологическое измерение // «Рус-

ский медведь»: история, семиотика, политика / Под ред. О.В. Рябова и 
А. де Лазари. М.: НЛО, 2012. 

Цыкалов Д.Е. Образ «русского медведя» в отечественной карикатуре периода 
Первой мировой войны (июль 1914 – февраль 1917) // Лабиринт. 2013. 
№ 4.

Lazari A. de, Riabov O., Zakowska M. The Russian Bear and the Revolution: The 
Bear Metaphor for Russia in Political Caricatures of 1917–1918 // Вестник 
Санкт-Петербургского университета. Искусствоведение. 2019. № 2. 

Hudabiunigg I. Der «Russische Bär» – redivivus? // Narrative Konstruktion nationa-
ler Identität / E. Reichmann (ed.). St. Ingbert, 2000. 

1

http://romir.ru/studies/


Platoff A. The «Forward Russia» Flag: Examining the Changing Use of the Bear as 
a Symbol of Russia // Raven: A Journal of Vexillology. 2012. Vol. 19. 

Riabov O., Lazari A. de. Misha and the Bear. The Bear Metaphor for Russia in Repre-
sentations of the «Five-Day War» // Russian Politics & Law. 2009. Vol. 47. 
№ 5. 

Семенова А.В.

КАШУБСКИЙ  «ГРИФ»  –  ОТ  ВОПЛОЩЕНИЯ  ГОСУ-
ДАРСТВЕННОСТИ К РЕГИОНАЛЬНОЙ СИМВОЛИКЕ

Изображения и описания грифона – мифического существа с
телом льва и головой, лапами и крыльями орла известны на протя-
жении  нескольких  тысяч  лет  и  встречались  на  больших  про-
странствах, в частности между Европой и Малой Азией. В начале но-
вой эры этот образ был ассимилирован Христианством, поскольку
лев и орёл символизируют двуприродность Иисуса Христа. Перейдя
в разряд христианских символов,  в период Средневековья грифон
стал широко использоваться в геральдике. Грифону приписывалось
много свойств, среди которых были сила, отвага, верность и предан-
ность, и поэтому символ стал популярен среди благородных фами-
лий. На территории между Вислой и Балтийским побережьем гри-
фон, или как называют его славяне в этих местах, начиная со Сред-
невековья, – «гриф», стал как символом славянских князей, правив-
ших на этих землях между XI и XVII вв., так и некоторых немецких
правителей этих земель.

Так, в конце первого тысячелетия н. э. на территории Поморья
главным политическим центром стал Щецин, в котором на протя-
жении нескольких веков правила династия Грифитов, получившая
свое имя от «грифа» на их гербе.

В первой четверти XI в. в результате покорения поморских зе-
мель Болеславом Кривоустым, Варчислав  I – основатель династии
Грифитов – стал ленником Болеслава и князем западного Поморья.
В 1181 г. князь Богуслав стал ленником императора Фридриха Бар-
бароссы, из-за чего княжество вошло в орбиту немецкого влияния, а
формальные отношения с Польшей были разорваны на многие века
(Богуслав принял титул „князь Померанский и Лучицкий”). Дина-
стия Грифитов прервалась в 1637 г.

С тех пор так и не возникло правил, устанавливающих порядок
присвоения кашубской символики географическим областям и на-
селенным пунктам, однако гербом и, соответственно, символом ка-
шубов фактически является гриф. На кашубском гербе изображает-
ся гриф черного цвета на желтом или золотом фоне.  Сам символ

1



грифа известен в Кашубии с начала XIII в., а символом Западного
Поморья стал после торуньского мира в 1466 г. – в это время его
изображали красным на серебряном фоне без короны. Образ черно-
го грифа на золотом поле был почерпнут из герба заподнопомор-
ских вологоских князей, у которых он выступал на печатях. Цвета
кашубского флага восходят к гербу – верхняя часть черная, нижняя
– желтая.  Опционально на  однотонном желтом кашубском флаге
изображают черного грифа.

К средневековой династии Грифитов и поморским географи-
ческим  и  политическим  образованиям  того  периода  (собственно
землям Грифитов, католическим монастырям и землям, им принад-
лежавшим, владениям прусских князей) восходит символика мно-
гих населенных пунктов и территориальных единиц Поморья и быв-
шей Восточной Пруссии. Так, в «Померании» насчитывается 22 на-
селенных пункта, включая среднего размера города, 19 гмин и 14 по-
ветов имеют на своих гербах разновидности изображений грифа с
различными  дополнительными  элементами.  Кроме  того,  19  насе-
ленных пунктов и три муниципальных образования в Германии так-
же имеют на своих гербах изображения кашубско-поморского гри-
фона-грифа.

В XIX-XX вв. гриф как символ кашубского / кашубско-помор-
ского региона прочно вошел в сознание жителей этих территорий,
носителей кашубской и поморской культуры. Название «Гриф» вме-
сте  с  изображением  использовалось  для  наименования  обще-
ственно-политических  организаций  (ср.  «Кашубский  гриф»  –
конспиративная народно-католическая  военная организация,  дей-
ствовавшая на гданьском Поморье в 1939–1941 гг., журнал Алексан-
дра Майковского «Гриф», выходивший с перерывами в промежутке
между 1908 и 1938 гг.). Элемент названия «Гриф» можно встретить
в названии кашубских предприятий от гостиницы до пивоварни.

В докладе будет предпринята попытка представить черты ка-
шубской самоидентификации, восходящие к «грифу» как символу
территории, на которой проживают кашубы, и как символу кашуб-
ской культуры.

Н.М. Филатова

«НОВЫЙ ФЕНИКС» И «ДВУХГОЛОВЫЙ УРОД».
О БОРЬБЕ ОРЛОВ В ПОЛЬСКОЙ 

ПАТРИОТИЧЕСКОЙ ПОЭЗИИ

За  длительную  историю  польского  народа  и  прерывистую  –
польского государства – его герб – белый орел на красном фоне – из
символа  Пястов  и  Ягеллонов  превратился  в  знак  национальной

1



идентичности. Впервые опубликованный в 1912 г. «Катехизис поль-
ского ребенка» авторства Владислава Бэлзы, который до сих пор ра-
зучивают  миллионы  поляков,  звучит  так:  «Kto  ty  jesteś?  –  Polak
mały. – Jaki znak twój? – Orzeł biały» (в рус. переводе: «Кто ты? – Ма-
ленький поляк. – Каков твой знак? – Белый орел»). Ниже мы обра-
тимся  к  эпизоду  из  истории  польской  культуры,  относящемуся  к
эпохе  активного  формирования  национального  самосознания  и
ярко демонстрирующему ведущую роль образа орла (и его вариаций
в символике) в саморепрезентации польской нации, а также в иден-
тификации  врага.  Предметом  исследования  станут  образы  орлов
в поэзии восстания 1830–1831 гг., решительно определившему раз-
витие национального сознания, его романтизацию, и задавшему тон
дискуссиям и  художественным представлениям о  «польскости»,  а
также  о  сути  враждебного  деспотического  начала,  угрожающего
Польше со стороны «государства царей».

После разделов Польши Белый Орел стал играть в символике
подчиненную роль, появляясь лишь в тени символов держав, разде-
ливших  страну.  Государственным  гербом  Королевства  Польского,
созданного  в  1815 г.  под  эгидой  России,  стал  черный  российский
двуглавый орел с маленьким белым на груди. Схож с гербом Коро-
левства Польского был герб Великого Княжества Познанского, во-
шедшего в состав Пруссии. Он представлял собой белого польского
орла на груди черного прусского. Утвержденный Александром I герб
Королевства Польского сразу же вызвал сопротивление поляков и
очень быстро превратился в орудие политической пропаганды, ибо
напоминал о зависимости Польши от могущественного соседа, о ее
принадлежности к самодержавной династии Романовых, о том, что
государство урезано и его политическая структура не является пло-
дом  польской  политической  мысли,  а  результатом  решений  кон-
гресса иностранных держав.

Второстепенная роль, отводившаяся польскому национально-
му символу,  не устраивала патриотов.  В 1815–1830 гг.  нелюбимый
поляками царский герб фигурировал всюду: его можно было видеть
на правительственных зданиях, печатях всех учреждений, монетах,
бланках  и т.д.  Исключением оставалась  армия,  сохранившая знак
белого орла на полковых знаменах, что способствовало культивиро-
ванию  в  ней  патриотического  духа.  С  началом  восстания  1830 г.
происходит стихийный отказ населения от ненавистного двуглавого
орла. В первые же дни официальный герб Королевства Польского
срывают  с  городской  ратуши  Варшавы  и  правительственных  зда-
ний. Еще до принятия постановлений сейма о новом государствен-
ном гербе (на котором решено было рядом с Белым Орлом поме-
стить Погоню, т. е. символ Великого Княжества Литовского в виде
всадника с копьем), в употребление входят новые печати с изобра-

1



жением белого орла с короной на голове. В армию возвращаются
металлические серебристые знаки орлов, прикреплявшиеся к древ-
ку полкового знамени во времена Наполеона.

Образ орла оказывается ведущим для поэзии восстания 1830–
1831 гг., зовущей поляков в бой. В этом она генетически связана еще
с поэзией польских легионов,  в  которой воспевались серебристые
орлы, летящие за золотыми орлами Наполеона, чтобы изгнать ор-
лов черных. В поэзии Ноябрьского восстания мотив орла стал од-
ним  из  главных,  о  чем  говорят  сами  названия  стихотворений:
«К орлу» (И. Кунашевский), «Белый орел» (С. Гощиньский) и «Бе-
лый  орел»  (В. Поль),  «К польскому  орлу».  Поэты  воспевают  хра-
брую и гордую птицу, ее «историю», вехи которой в стихотворении
С. Гощиньского  знаменуют  историю  польского  государства:  эпоху
могущества Речи Посполитой,  разделы, наполеоновские войны, и,
наконец, годы созданного Венским конгрессом Королевства Поль-
ского, когда «двухголовый урод» предложил белому орлу «гнездо на
своей  груди».  В  эти  годы  Россия  сдерживала  полет  белого  орла,
«предъявляя  еще  и  права  на  его  благодарность»  [цит.  по:
Znamirowska 1930:  11].  В  стихах  1830–1831 гг.  противостояние
Польши и России представлялось как схватка двух орлов – сюжет,
восходящий к античному. Была создана целая галерея образов ор-
лов, летящих в Литву, чтобы соединиться с Погоней. 

Например, Д. Магнушевский вспоминает о времени, когда «…
северный колосс / Держал старого орла в морозной ночи, / Студил
сердца и затуманивал головы»2 полякам, а польский национальный
символ должен был «покоиться на груди двуглавой птицы». В тече-
ние этих пятнадцать лет, которые легли на поляков тяжелой ношей,
одна лишь молодежь «…взрастила молодого орла, / А школа подхо-
рунжих научила его летать». Тогда новый Феникс взвился ввысь и
изгнал тирана [Poezja 1971: 57–68]. 

Высвобождение белого орла  из  плена  черного  и  бегство по-
следнего стало  сюжетом известного стихотворения Ю. Словацкого
«Гимн» («Богородица! Дева!»). В нем российский двуглавый орел,
ослепленный светом свободы, ищет тени и улетает обратно в север-
ную тьму. Согласно С. Гощиньскому, в «день воскресения Польши»
разразилась гроза и русский орел «пал – рассыпался от собственной
злости прямо под ноги польскому»,  погибнув от молний, которые
держал в когтях – и миру явилась прекрасная белая птица, милая
сердцу каждого поляка [Poezja 1971: 91–92].

Двуглавого  орла  называли  «ублюдком»,  «выродком»,  «уро-
дом»,  «кровавой  птицей».  Он  символизировал  мощь  российской
державы и опасную в глазах поляков имперскую идею, господствую-

2 Здесь и далее перевод стихов мой. – Н.Ф.

2



щую  роль  России  в  Священном  Союзе  императоров.  По  словам
Б. Кичиньского, который, подобно своим современникам, усматри-
вал в государственной символике тайные смыслы, двуглавая птица
главенствует в «собрании черных орлов».  Так назван поэтом Свя-
щенный Союз, состоявший из государств, в гербы которых входил
черный орел. Согласно этому автору, белый польский орел должен
был по велению черного «нести оковы» его жертвам, в том числе бо-
гине свободы – Франции – и сам обречь себя на вечную неволю, но
он освободился и реет в смелом полете [Poezja 1971: 107–109]. Чер-
ный  орел,  который,  по  словам  Ю. Словацкого,  «в  когтях  держит
оковы» [Poezja 1971:  4],  – это устойчивый образ польской поэзии,
связывающий Россию с приметами рабства. 

Мотив борьбы двух орлов – российского черного и польского
белого – будет рассмотрен в докладе преимущественно на примере
повстанческой поэзии 1830–1831 гг., для которой он является цен-
тральным. Однако будет учтена также преемственность патриотиче-
ской традиции и национальных стереотипов, характерная для поль-
ской литературы в целом. 

Безусловным для нас является одно: образ Белого Орла в поэ-
зии Ноябрьского восстания ярко демонстрирует превращение госу-
дарственного символа в национальный. Из этих, как и из других па-
триотических текстов того времени, следует, что именно через осо-
знание трагедии разделов, утраты государственности и стремление
к объединению польских земель формируется представление о на-
циональном  единстве.  Недаром лейтмотивом большинства  стихов
является воссоединение Орла с Погоней. Орел воплощает широко
объемлющую идею отчизны, он, подобно самому польскому народу,
страдает (что подтверждают и его визуальные образы, характерные
для эпохи романтизма). В сущности само появление поэтического
образа  орла  –  живого  (в  отличие  от  статичного  геральдического
изображения),  наделенного  своеобразными,  яркими,  заведомо
«польскими»  чертами  характера,  означало  расширение  смыслов,
придаваемых  символу,  его  идентификацию  с  народом  как  с  та-
ковым. 

Литература

Poezja powstania listopadowego / Wybrał i opracował A. Zieliński. Wrocław, 1971.
Znamirowska J. Liryka powstania listopadowego. Warszawa, 1930.

2



Т.И. Чепелевская

ОБРАЗ РОССИИ В ТВОРЧЕСКОМ НАСЛЕДИИ
СЛОВЕНСКОГО ПИСАТЕЛЯ ЯНЕЗА ТРДИНЫ

Я.  Трдина (1830–1905),  признанный классик словенской ли-
тературы, вошел в ее историю как ведущий представитель так назы-
ваемого  «фольклоризированного  реализма»  (А. Слодняк),  скрупу-
лезный собиратель и исследователь устного народного творчества
словенцев во всем его многообразии (М. Станоник), автор любимых
многими поколениями словенцев произведений.

Ранний  период  его  творчества  относится  к  рубежу  1840-х  –
1850-х гг., когда он пробует свои силы в поэзии, создает несколько
прозаических  произведений  с  опорой  на  сюжеты  словенского
фольклора, пишет критические работы по истории словенской ли-
тературы. Однако заслуженную славу ведущего словенского писате-
ля, «одного из лучших знатоков народной психологии и первого ма-
стера словенского народного языка» (Я. Логар) приносят Трдине его
произведения  1880-х  гг.:  ставшие  весьма  популярными  в  конце
XIX в.  циклы  «Религиозные  сказки  в  Нижней  Крайне»  («Verske
bajke na Dolenjskem») и «Сказки и повести о горянцах» («Bajke in
povesti  o  Gorjancih»),  которые  печатались  на  страницах  ведущего
словенского журнала «Люблянски звон» («Ljubljanski zvon»).

Не менее значительное место в его творческом наследии зани-
мают сочинения автобиографического характера, среди них в пер-
вую очередь «Хорватские воспоминания» («Hrvaški spomini») и кни-
га «Моя жизнь («Moje življenje»), которые словенские исследователи
относят к вершинным произведениям словенского реализма XIX в.
и к великолепным образцам словенской автобиографической прозы
века XX в. (М. Долган). Наряду с эпистолярным наследием Трдины,
дневниковыми записями, которые он вел во время путешествий по
Нижней Крайне, они отражают этапы работы писателя над темой,
связанной с историей словенского народа. 

Другой важной для себя темой Трдина считал тему истории
России, скрупулезно собираемые и обрабатываемые материалы для
которой  он  объединил  в  рукописном  собрании  «Руссика»
(«Russiсa»).  Работа  над  этой  темой,  которой  он  посвятил  многие
годы,  во  многом  мотивировалась  славянофильскими  и  русофиль-
скими представлениями Трдины, сформировавшимися у него еще в
школьные годы. Изучение творческого наследия писателя, включая
письма,  дневниковые  записи,  автобиографические  произведения
и материалы рукописного собрания «Russiсa», позволяют получить
свидетельства скрупулезной работы Трдины по формированию соб-

2



ственных  представлений  об  историческом  прошлом  и  настоящем
народов  России,  которые  он  стремился  донести  до  близкого  ему
окружения. В центре внимания нашего исследования – выделение
и активное использование Трдиной образа-символа России, опира-
ющегося не на государственную геральдику (лев, орел), а на сложив-
шийся в народной среде зооморфный образ медведя.

Е.А. Яблоков

АНТРОПО- И ЗООМОРФНЫЕ ОБРАЗЫ «СВОИХ» И «ЧУЖИХ»
В САТИРИКОНСКОЙ ГРАФИКЕ И ПУБЛИЦИСТИКЕ 

1914–1918 ГОДОВ

Материалом доклада являются карикатуры, помещенные в од-
ном из известнейших русских журналов – «Новый Сатирикон» – за
период с середины 1914 г. до закрытия журнала в августе 1918 г. Вы-
сокая частотность этноперсонификаций в это время мотивирована
двумя  важнейшими  историческими  событиями:  Первой  мировой
войной,  а  также  обстоятельствами  Февральской  революции  и
большевистского переворота; конкретный состав «своих» и чужих»
обусловлен политическими взглядами редакции.

Общее  число  рассмотренных  карикатур  –  более  100  штук;
в них представлено в антропо-  и зооморфном виде более 10 госу-
дарств из состава Центральных держав и Антанты. В докладе будут
проанализированы  тематические  разновидности  образов  конкрет-
ных государств. Например, Германия имеет три типичных воплоще-
ния: «матушка»,  Михель и орел; Франция реализована в женских
образах от фривольного до сакрального; Болгария представлена как
женщина с «мужской» внешностью. Образ России имеет широкую
амплитуду антропоморфных воплощений, от юной девушки до по-
жилой  дамы,  от  простонародного  до  интеллигентного  типа.  При
этом в революционный период образ России обретает «страдатель-
ные» коннотации, она репрезентируется в морбидном виде, возни-
кают мортальные сюжеты.

В докладе предполагается наметить типологию этнорепрезен-
таций на указанном материале, выделить основные «компоненты»
антропо- и зооморфных образов и основные мотивы ситуаций, изоб-
ражаемых в соответствующих карикатурах.

2


