


РУССКАЯ ХРИСТИАНСКАЯ ГУМАНИТАРНАЯ АКАДЕМИЯ

ОБЩЕЦЕРКОВНАЯ АСПИРАНТУРА И ДОКТОРАНТУРА
ИМ. СВВ. РАВНОАП. КИРИЛЛА И МЕФОДИЯ

ОТДЕЛ ПО СВЯЗЯМ С РЕЛИГИОЗНЫМИ ОБЪЕДИНЕНИЯМИ
АДМИНИСТРАЦИИ ГУБЕРНАТОРА САНКТ-ПЕТЕРБУРГА

СБОРНИК 
ДОКЛАДОВ И СООБЩЕНИЙ

XVII СВЯТО-ТРОИЦКИХ ЕЖЕГОДНЫХ 

МЕЖДУНАРОДНЫХ АКАДЕМИЧЕСКИХ ЧТЕНИЙ 

В САНКТ-ПЕТЕРБУРГЕ
24–27 МАЯ 2017 ГОДА

Издательство РХГА
Санкт-Петербург

2017



МЕЖДУНАРОДНЫЙ ПРОГРАММНЫЙ КОМИТЕТ ЧТЕНИЙ
проф. Д. К. Богатырёв (председатель), д-р богосл. архим. Сергий (Акимов) (Минск), 
чл.-кор. РАН В. Е. Багно, проф. Х. А. Гарсиа Куадрадо (Памплона, Испания), проф. 
С. А. Гончаров, проф. прот. Григорий Григорьев, к. ф. н. В. Г. Иванов, к. ф. н., ие-
ром. Иоанн (Копейкин) (Москва), монс. М. Инглот (Рим, Италия), проф. Я. Кра-
сицкий (Вроцлав, Польша), акад. РАО А. А. Корольков, проф. Р. В. Светлов, д. с. н. 
М. Ю. Смирнов, проф. М. Пизери (Аоста, Италия), д. и. н. Е. С. Токарева (Москва), 
проф. С. С. Хоружий (Москва), д-р. богосл., прот. Владимир Хулап, канд. богосл., 

прот. Владимир Шмалий, проф. Д.В. Шмонин.

ОРГКОМИТЕТ ЧТЕНИЙ
Д. В. Шмонин (председатель), Т. Н. Архипова, И. В. Астэр, И. А. Вахрушева, Г. В. Вдо-
вина, свящ. Х. М. Вегас Мольа, В. А. Егоров (отв. секретарь), А. А. Ермичев, И. О. Зага-
шев, иером. Кирилл (Зинковский), иером. Мефодий (Зинковский), О. Е. Иванов,  С.-М. 
Капилупи, Ф.  Н. Козырев, Д.  В. Кузютин, Т.  В. Литвин, свящ. Михаил Легеев, свящ. 
Димитрий Лушников, свящ. Игорь Лысенко, М. В. Михайлова, Е. Ю. Молодцова, О. Г. 
Оленчук, Э. В. Онищенко, А. М. Прилуцкий, И. С. Пучкова, Т. Н. Рейзвих, Л. В. Рябова, 
П. А. Сапронов, И. Л. Солодовник, прот. Олег Скоморох, М. Н. Цветаева, В. А. Щученко.

Представлено к печати оргкомитетом XVII Свято-Троицких ежегодных 
международных академических чтений в Санкт-Петербурге
Материалы публикуются без издательского редактирования

Отв. за выпуск Д. В. Шмонин
Издание подготовил В. А. Егоров

Сборник материалов XVII Свято-Троицких ежегодных международ-
ных академических чтения в Санкт-Петербурге 24–27 мая 2017 г. / Отв. ред. 
Д. В. Шмонин. — СПб.: Издательство Русской христианской гуманитарной ака-
демии, 2017.— 370 с.

ISBN 
Свято-Троицкие чтения  — ежегодный форум, который включает в себя 

научно-теоретические и практические мероприятия, направленные на осмы-
сление истории и современных проблем религии, культуры и образования в 
ценностно-гуманитарной перспективе. За четырнадцать лет Чтения стали за-
метным событием в богословской, философско-культурологической, религи-
оведческой научно-педагогической жизни Санкт-Петербурга и Северо-Запада 
России, приобрели не только межрегиональный, но и международный статус. 
В настоящее время Чтения являются признанным местом общения представи-
телей религии, философии и науки, академической площадкой для научного, 
межрелигиозного, межконфессионального, а также общественно-конфессио-
нального взаимодействия в образовательной среде. 

© Коллектив авторов, 2017
© Издательство РХГА, 2017



3

ДУХОВНЫЙ КОСМОС РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 
ХХ ВЕКА

УДК 82.0
Давыдова Татьяна Тимофеевна,

доктор филологических наук, 
профессор Московского политехнического университета,

t.t.davydova@gmail.com

Е. И. ЗАМЯТИН-ПИСАТЕЛЬ В ЛИЧНОЙ ПЕРЕПИСКЕ, 
ДНЕВНИКАХ И ВОСПОМИНАНИЯХ 
ЛИТЕРАТОРОВ-ЛЕНИНГРАДЦЕВ

В статье рассматриваются литературные связи, соединявшие Е. И. Замятина 
с  ленинградскими писателями и  критиками 1920-х гг. Приводятся как критиче-
ские оценки, вынесенные ленинградскими литераторами его прозе и драматургии, 
так и  его суждения о  личности К. И. Чуковского, произведениях Н. С. Гумилева, 
А. А. Ахматовой, Н. С. Тихонова, К. А. Федина, формы популяризации Замятиным 
их творчества.

Ключевые слова: литературные связи, Замятин, ленинградские литераторы.

Davydova T. T.
E.I. ZAMYATIN IN THE LENINGRAD’S AUTHORS CORRESPONDENCE, DIARIES 

AND MEMOIRS
Th e article deals with the literary connections, which connected E. I. Zamyatin 

with some Leningrad’s authors and critics in the period of 1920 years. Th e critics 
opinions about his prose and plays, decided by Leningrad’s authors, are cited as well as 
Zamyatin’s arguments about K. I. Chukovskij personality, N. S. Gumilev, A. A. Ahmatova, 
N. S. Tihonov, K. A. Fedin works, Zamyatin’s forms of the popularization of their creation.

Keywords: literary connections, Zamyatin, Leningrad’s authors.

С ленинградскими писателями и критиками 1920-х гг. Е. И. Замятина 
связывали разные литературные отношения —  совместная работа в изда-
тельствах, журналах, преподавание в литературной студии, дружба, пере-
писка, протежирование молодых авторов, отклики на их произведения.

С Н. С. Гумилевым, А. А. Ахматовой, В. Б. Шкловским, К. И. Чуков-
ским, А. Ф. Даманской Замятина соединяли прежде всего контактные свя-
зи —  работа в издательстве «Всемирная литература», дружба. О ведущих 



4

сотрудниках «Всемирной литературы» вспоминал в  «Дневнике в  стихах» 
Н. Оцуп: «Блок, и Сологуб, и Гумилев, / «Цех», «серапионы» и Чуковский, / 
Белый и Замятин, Пяст и Шкловский, / Разве всех упомнишь…» [цит. по: 30, 
с. 194]. Но можно также отметить и генетические схождения между творче-
ством Замятина и Гумилева. О влиянии Замятина, вернувшегося в Россию 
из Англии в сентябре 1917 г., на поэтические вкусы Гумилева вспоминала 
впоследствии А. Ф. Даманская: Замятин открыл Гумилеву творчество ан-
глийского поэта Д. Китса [35, с. 344].

Гумилев и Замятин принимали активное участие в воспитании молодых 
литераторов. Гумилев в 1919 г. читал лекции в студии по изучению поэтиче-
ского мастерства, существовавшей при «Всемирной литературе». С  1921 г. 
Замятин также начал преподавать молодым литераторам из группы «Серапи-
оновы братья» —  он читал им лекции по технике художественной прозы. Сов-
ременники отмечали сходство натур у двух художников слова:

«Замятин и Гумилев —  почти ровесники. <…> Есть что-то общее в их 
обликах, в  их отношении к  литературе. Гумилев был человеком редкой 
дисциплины, сосредоточенной воли, выдержки. Теми же качествами при-
влекателен характер Замятина. Каждый из них «алгеброй гармонию пове-
рил». Тот и другой твердо знали, что мастерство достигается упорной рабо-
той», —  писал Н. Оцуп [27, с. 541–542].

Замятин отозвался о Гумилеве как о рационалистическом романтике 
[17, с. 416], но при этом ценил его как большого поэта Серебряного века. 
Благожелательные отзывы о Гумилеве содержатся в замятинской рецензии 
на журнал «Вестник литературы» (1921) [10], лекциях по технике художест-
венной прозы (1919–1921), конспекте лекции о Пушкине (примерно 1936) 
[16, с. 356], письме И. А. Новикову (Петроград —  Москва, <январь 1922 г.>). 
В  этом письме Замятин защищал наследие Гумилева от  идеологической 
цензуры: «Если будет случай —  напомните Б. К. Зайцеву или А. М. Ефросу 
(Эфросу. —  Т. Д.), чтобы скорее послали в Петерб. Отдел. Правления Союза 
Пис. цензурный синодик. Надо действовать, творится черт знает что. Сня-
ли с репертуара «Гондлу» Гумилёва, вычеркивают в альманахе его стихи —  
только потому что нецензурно имя, режут Пильняка» [14].

Во «Всемирной литературе» Замятин встречался также с  А. А. Ахма-
товой, которую 3 февраля 1921 г. приняли на работу в издательство на д 
олжность «переводчицы на дому». К этому времени Замятин уже работал 
в издательстве в качестве эксперта по английской литературе. 2.XI.1922 г. 
он писал художнику Ю. П. Анненкову:

«Дорогой Юрий Павлович, сейчас сидит на  Моховой А. Ахматова  —  
билета у  нее на  сегодня, на  твой бенефис, нет. Это катастрофа. Сколько 
помню, ты говорил, что для нее билет у тебя припасен; если да —  пришли, 
я ей передам» [13, с. 124].



5

Возможно, под бенефисом подразумевается презентация книги Аннен-
кова «Портреты» (Пб.,1922), в которой воспроизведен портрет Ахматовой, 
выполненный Анненковым в 1921 г. Дружеским участием Замятина к Ах-
матовой, пониманием ее сложного положения как поэта в послереволюци-
онной России полон отзыв об этом наброске: «Портрет Ахматовой —  или 
точнее: портрет бровей Ахматовой. От них —  как от облака —  легкие, тя-
желые тени по лицу, и в них столько утрат. Они —  как ключ к музыкальной 
пьесе: поставлен этот ключ —  и слышишь, что говорят глаза, траур волос, 
черные четки на гребнях» [11, с. 385–386].

Ахматова, любившая Замятина «за честность, прямоту и многие каче-
ства» [23, с. 53], подарила ему сборник своих стихов «Anno Domini» (1921) 
с надписью «Евгению Замятину приветливо. Ахматова. 1921» и 3-е издание 
книги стихов «Белая стая» (1922) с дарственной надписью: «Евгению Замя-
тину Анна Ахматова. Кесарю —  Кесарево. II день Генуэзской конференции. 
Петербург», свидетельствующей о высокой оценке Ахматовой творчества 
Замятина. Ахматова, которая дружила и с Б. А. Пильняком, в 1929 г. в знак 
протеста против травли писателей-«попутчиков» Пильняка и  Замятина 
из сочувствия к ним вышла из Всероссийского союза писателей.

В критических статьях Замятин нередко благожелательно характери-
зует творчество Ахматовой, Есенина, Тихонова и других современных поэ-
тов. Эти оценки свидетельствуют и о хорошем поэтическом вкусе, и о зна-
нии русской лирики 1910–1930-х гг.

Замятин считал Ахматову первоклассным русским поэтом, поэтому 
вместе с  другими членами редколлегии независимого журнала «Русский 
современник» принял решение о  публикации ее стихов «Лотова жена» 
и «Новогодняя баллада» в № 1 этого издания за 1924 г., что являлось сво-
его рода программой журнала. Правда, если верить воспоминаниям Ах-
матовой, Замятин возражал против публикации второго из  двух стихов: 
«<…> очень дружески ко  мне расположенный Замятин с  неожиданным 
раздражением сказал мне: … «Вы —  нам весь номер испортили» [цит. по: 
21, с. 417]. В апреле 1924 г. Ахматова посетила вместе с сотрудниками ре-
дакции «Русский современник» Замятиным, А. Н. Тихоновым, К. И. Чуков-
ским, А. М. Эфросом Москву, с огромным успехом выступив там с чтением 
своих стихов. Подобный успех испугал официозные литературные круги. 
В  публикации «Новогодней баллады», среди персонажей которой легко 
угадывался расстрелянный Н. С. Гумилев, Ахматова не без оснований ви-
дела причины будущих гонений на некоторых авторов первого независи-
мого русского журнала, в том числе на нее. Отзыв на публикацию «Русско-
го современника»:

«<…> он представляет собой попытку организовать правый фланг 
литературы от внутренних эмигрантов до наиболее чуждых попутчиков. 



6

Не случайное (надеемся) сотрудничество Асеева и Бабеля, а Ахматова, Со-
логуб и Замятин определяют лицо журнала» («Октябрь», 1924, № 2. С. 215–
216; автор неустановленное лицо «А. С.») [Цит. по: 31, ч. 1, с. 271].

После прекращения «Русского современника» ограничили печатание 
произведений названных в рецензии авторов и запретили публичные вы-
ступления [см.: 22, с. 883–884].

Но Замятин продолжал помогать Ахматовой [40] и  способствовать 
публикации ее произведений и их популяризации и за рубежом. В пись-
ме от 8 марта 1926 г. он порекомендовал ее стихи в числе лучших произ-
ведений для антологии русской поэзии, второе издание которой готовили 
в США его знакомые славист А. Ц. Ярмолинский и его жена Б. Дейч. При 
этом Замятин критически отозвался о тематике ее лирики: «У Ахматовой, 
кажется, весьма однообразное меню —  воспоминания. Как раз на прошлой 
неделе она позвонила мне. Я осведомился, нет ли у нее каких-нибудь новых 
стихов для Вашей русской антологии, и она пообещала послать Вам две но-
вые вещи» (пер. с англ. наш. —  Т.Д.) [44, с. 146].

Намного пережившая Замятина, Ахматова до  конца жизни сохрани-
ла благодарную память о нем, см. запись в автографе черновой редакции 
«Предвесенней элегии»: «10 марта 1963. Комарово. День Данта (приговор). 
Смерть Замятина (1937) и Булгакова (1940). Арест Левы (1938). Сон во сне: 
рваная рубаха… и т. д.» [22, с. 883–884].

Как и Замятин, Шкловский стал наставником молодых писателей груп-
пы «Серапионовы братья», читал им лекции, являлся автором «Русского 
современника». Эстетической программой неореалистического течения 
1920-х гг. стали литературно-критические статьи В. Б. Шкловского, созда-
теля теории «остраннения», и Замятина, отстаивавшего в это десятилетие 
принципы неореализма, или синтетизма. Шкловский активно общался 
с  членами литературной группы «Серапионовы братья», поэзию одного 
из  них, Н. С. Тихонова, положительно оценил в  книге «Сентиментальное 
путешествие» (1922) и статье «Современники и синхронисты» (1924), опу-
бликованной в «Русском современнике» (1924. № 3. С. 232–237), и участво-
вал в публикации книги стихов этого поэта. Покровительствовал Н. Тихо-
нову и Замятин.

В письме от 11.04.1922 г. издателю, в 1918–1926 гг. возглавлявшему из-
дательство «Колос», Ф. И. Витязеву (Седенко) он писал:

«В. Б. Шкловский напечатал в 9-й типографии книгу стихов Н. Тихоно-
ва —  и, как Вам известно, сбежал. Автору заплатить нечем, книга лежит в ти-
пографии. А между тем —  стихи отличные <…> Не купит ли “Колос” всю 
книгу (1 000 экземпляров) на корню? Книга недорогая и может пойти» [15].

Как прозаик Шкловский оказал влияние на творчество Замятина вто-
рой пол. 1920–1930-х гг. В замятинской пьесе «Африканский гость» анекдот 



7

о  научных достижениях в  области изучения языка обезьян и  их военно-
го обучения, вероятно, заимствован из «Сентиментального путешествия» 
В. Б. Шкловского (1923), в котором этот анекдот относится к периоду Гра-
жданской войны:

«Рассказывали, что англичане <…> уже высадили в Баку стада обезьян, 
обученных всем правилам военного строя. Рассказывали, что этих обезьян 
нельзя распропагандировать, что идут они в атаки без страха, что они по-
бедят большевиков» [42, с. 174].

Шкловский-критик испытывал интерес к  творчеству писателя-нова-
тора и  в  статье «Потолок Евгения Замятина» (1927) точно охарактеризо-
вал его манеру: замятинского героя через все произведение сопровождает 
«определенная характеристика, нечто вроде развернутого эпитета», лей-
тмотивный, или «протекающий» образ, и  герой показывается читателю 
только с этой стороны [41, с. 246]. Вместе с тем оценки Шкловского-кри-
тика, вынесенные им замятинским рассказам конца 1910 —  нач. 1920-х гг., 
являлись порой полярными. Он высоко оценил рассказ «Ловец человеков», 
который считал потолком писателя, но вместе с тем резко критически ото-
звался в  статье «Потолок Евгения Замятина» о  романе «Мы» как вещи, 
которая «совершенно неудачна». Шкловский также в  духе импрессиони-
стической критики субъективно оценил рассказы «Мамай» и «Пещера» как 
очень плохие [41, с. 258, 259, 241].

К. И. Чуковский как литератор сотрудничал с теми же издательствами 
и печатными органами, с которыми работал и Замятин, и как критик неод-
нократно размышлял о его творчестве в дневнике и высказывался в ленин-
градских литературных кругах. Так, он был высокого мнения о замятинской 
повести «Уездное», назвав ее автора «новым Гоголем» [27, с. 541], и эписто-
лярной прозе писателя. Чуковский в письме Замятину от 19.07.1921 г. удив-
ленно воскликнул: «Я и не знал, что Вы так здорово пишете письма!» [18, 
с. 208]. Замятин, со своей стороны, готовясь к лекциям по русской литера-
туре, штудировал критические работы Чуковского [6, с. 193].

Личное знакомство Замятина и  Чуковского состоялось, скорее всего, 
в первой пол. 1918 г. вскоре после возвращения Замятина из Великобрита-
нии. 13.08.1918 оба должны были принять участие в вечере общества помо-
щи нуждающимся работникам интеллектуального труда в  зале Тенишев-
ского училища, а 24.08.1918 г. Замятин пишет первое письмо Чуковскому. 
В  дневнике Чуковского, воспоминаниях и  письмах Замятина 1918–22 гг. 
содержится множество упоминаний об участии в заседаниях редколлегий 
издательств, журналов, совместных издательских проектах [см.: Там же].

Первым по времени стал журнал «Завтра», который в свет не вышел. 
За ним последовал журнал «Дом искусств» (1921), запрещенная «Литера-
турная газета» (1921), непартийный журнал «Современные Записки», вы-



8

ходивший при «Всемирной литературе» в 1922–24 гг., и журнал «Русский 
современник».

Чуковский в  1918–24 гг., подобно Замятину, сотрудничал со  «Все-
мирной литературой» как редактор и  переводчик, великолепно знавший 
английскую литературу, о  чем свидетельствует, в  частности, письмо Чу-
ковскому от  14.06.1923 г. Замятина, эксперта издательства по  английской 
литературе. Это письмо пестрит именами английских и американских про-
заиков Т. Харди, Д. Г. Лоренса (Лоуренса), С. Льюиса, А. Беннета:

«Будьте добры к  «Всемирной» и  к  себе: пришлите эти книги поско-
рее —  и получите за них деньги (за розыскания и предоставление оригина-
лов). <…> Для хроники материалу, кажется, будет очень много. Главное —  
не хватает романа. Не пустить ли «Мы» —  в виде перевода с португальского? 
Успех обеспечен. На старости лет занялся опять рассказами: пишу “Рассказ 
о самом главном”. Если не сойду с рельс, скоро кончу —  и начну для отдыха 
пустяки: “Непорочное зачатие”. <…> Евг. Замятин» [44, с. 142].

О том, что Чуковский был для Замятина в то время литературным ав-
торитетом, с  которым писатель делился своими замыслами, свидетельст-
вует упоминание в данном письме о работе автора «Мы» над рассказами.

В письме есть и намек на совместную работу Замятина и Чуковского 
над рубрикой «Библиография и хроника» в журнале «Современные Запи-
ски», где Замятин безуспешно хотел опубликовать «Мы».

Замятин и Чуковский были также редакторами издательства «Эпоха» 
и журнала «Русский современник».

Как и Замятин, Чуковский был связан с литературной группой «Сера-
пионовы братья»: с 1919-го до весны 1921 он читал лекции в Доме искусств 
и присутствовал на собраниях «серапионов».

Взаимоотношения двух ленинградских литераторов были особенно 
близкими в  нач. 1920-х гг., о  чем свидетельствуют домашние прозвища-
обращения в письмах Замятина к Чуковскому: «Дорогой КИЧ», «Дорогой 
Чуко» [18, с.  214, 215]. Чуковский активно приглашает Замятина, наря-
ду с В. Б. Шкловским, в Холомки в Бельское Устье [18, с. 208], Чуковский 
и  Замятины проводили вместе праздники. 1  января 1922 г. Чуковский 
и Замятин отпраздновали вместе в Доме литераторов за одним столиком 
с К. А. Фединым и В. Ф. Ходасевичем [см.: 38, с. 185]. В дневниковых запи-
сях Чуковского от 9.03 или 10.03 и 19.03 1922 г. дана характеристика лично-
сти друга:

«гладкий, уверенный, вымытый, крепенький  —  тамбовский англича-
нин <…>»; «приятнейший, лоснящийся парень, чистенький, комфортный, 
знающий, где раки зимуют; умеющий быть со всеми в отличных отноше-
ниях, всем нравящийся, осторожный, и все же милый. Я, по крайней мере, 
бываю искренне рад, когда увижу его сытое лицо. <…> он умело и осто-



9

рожно будирует против властей —  в меру, лишь бы понравиться эмигран-
там. Стиль его —  тоже мелкий, без широких линий. <…>. Он изображает 
из себя англичанина, но по-английски не говорит и вообще знает порази-
тельно мало из английской литературы и жизни. Но —  и это в нем мило, 
потому что в сущности он милый малый, никому не мешающий, приятный 
собеседник, выпивала» [38, с. 191, 196].

Эти характеристики подготавливали нелицеприятную оценку обще-
ственной позиции Замятина —  писателя, сделанную Чуковским в письме 
к А. Н. Толстому: «Замятин очень милый человек, очень, очень, —  но ведь 
это чистоплюй, осторожный, ничего не почувствовавший» [28, с. 312]. Это 
письмо Толстой опубликовал 4.06.1922 в  берлинской газете «Накануне». 
В  письме Чуковского Толстому многогранность облика Замятина, отме-
ченная в дневнике, затушевывается, а усиливается негативное впечатление 
от личности литератора-«чистоплюя», не принимающего революционных 
преобразований в жизни России.

Публикация письма Чуковского Толстым вызвала громкий скандал 
в литературных кругах эмиграции и России и обидела Замятина.

В редакционной статье «Cloaca maxima» газета «Руль» писала: «Пись-
мо, по-видимому, не было предназначено для печати <…> такой оплошно-
сти не сделал Корней Чуковский, это просто его предал граф Толстой» [4, 
с. 270].

Правления Дома искусств и Дома литераторов встали на сторону За-
мятина [4. с. 271], что усугубило тяжелое душевное состояние Чуковского, 
которое проявилось в его письме от 19–20.06.1922 Замятину.

«Дорогой Евгений Иванович. <…> если у Вас есть сила выбросить со-
вершенно из души весь этот эпизод с письмом —  выплеснуть его за окно, 
со всею его мутью и грязью, —  отлично! Я счастлив и сумею доказать Вам, 
что я  товарищ верный и  надежный. Если  же нет (а  насилия над собой 
делать не  следует), я  при всем моем желании никак не  могу ни  работать 
во «Всемирной», ни делать журнал» [18, с. 215–216].

«Дорогой Корней Иваныч, после Вашего письма Толстому у меня есть 
ощущение, что именно друг-то и  товарищ Вы  —  довольно колченогий 
и не очень надежный. Я знаю, что вот если меня завтра или через месяц 
засадят (потому что сейчас нет в Советской России писателя более неосто-
рожного, чем я) —  если так случится, Чуковский один из первых пойдет 
хлопотать за меня. Но в случаях менее серьезных —  ради красного словца 
или черт его знает ради чего —  Чуковский за милую душу кинет меня Тол-
стому или еще кому. <…> Чуковским, т<о > е <сть> одним из тех десяти или 
пяти, кто по-настоящему честно относится к  слову, к  искусству слова  —  
вы для меня все равно остаетесь (для десяти и для пяти я, должно быть, 
и пишу)» [18, с. 216–217; письмо от 30.06].



10

Замятин здесь провел грань между сомнительным человеческим каче-
ством критика и его преданностью литературе и самоотверженным, как ве-
рилось политическому «еретику», служением писателям. Сбылось и пред-
сказание Замятина относительно грозившего в  близком будущем ареста, 
однако Чуковский отстранился от  своего друга и  критически отозвался 
в  дневниковых записях от  30.09.1922 и  24.04.1923 о  хлопотах Замятина 
и его друзей в связи с намечавшейся, но не состоявшейся высылкой уже 
освобожденного писателя за  рубеж: «вся борьба Замятина бутафорская 
и маргариновая», «<…> никто его не высылает —  оббил все пороги, накла-
нялся всем коммунистам —  и вот теперь разыгрывает из себя политическо-
го мученика» [38, с. 217, 243].

Идейные расхождения Чуковского и Замятина проявились и в сужде-
ниях критика относительно ряда произведений писателя.

В отзыве на  пьесу 1920 г. «Огни Св. Доминика», написанную на  тему 
инквизиции в  Испании, критик высказал опасение о  том, «что плохое 
предисловие может повредить хорошей пьесе», так как Чуковскому не пон-
равился внеисторический смысл предисловия к  «Огням св. Доминика», 
где драматург давал понять, что происходящее в его произведении имеет 
отношение и  к  послереволюционной советской действительности [публ. 
А. Ю. Галушкина. 18, с. 194]. Чуковский осудил и роман-антиутопию «Мы», 
также пронизанный неприятием советского единомыслия. В дневниковой 
записи от 20.01.1923 о чтении Замятиным этого романа 19.01.1923 в редак-
ции «Всемирной литературы» Чуковскому, А. Волынскому, С. Ф. Ольден-
бургу, Б. Я. Владимирцеву критик заметил:

«Ой, как скучно, и претенциозно, и ничтожно то, что читал Замятин. 
Ни одного живого места, даже нечаянно. Один и тот же прием: все герои 
говорят неоконченными фразами, неврастенически, он очень хочет быть 
нервным, а сам —  бревно. И все старается сказать не по-людски, с наив-
ным вывертом: «ее обклеили улыбкой». Ему кажется, что это очень утон-
ченно. И все мелкие ужимки и прыжки. Старательно и непременно чтобы 
был анархизм, хвалит дикое состояние свободы, отрицает всякую ферулу, 
норму, всякий порядок —  а сам с ног до головы мещанин. Ненавидит рас-
писания <…>, а  сам только по  этому расписанию и  пишет. И  как плохо 
пишет, мелконько. Дурного тона импрессионизм. Тире, тире, тире… И вся 
мозгология дурацкая: все хочет дышать ушами, а не ртом и носом. Его на-
зывают мэтром, какой же это мэтр, это сантиметр. Слушали без аппетита. 
Волынский ушел с середины и сделал автору только одно замечание: нужно 
говорить не Егова, но Ягве. <…> Потом Волынский сказал мне, что роман 
гнусный, глупый и пр. Тихонов —  как инженер —  заметил Замятину, что 
нельзя говорить: он поднялся кругами; кругами подняться невозможно, 
можно подняться спиралью, и все заговорили о другом» [38, с. 231].



11

Данный отзыв во многом обусловлен идейными и эстетическими рас-
хождениями писателей: Чуковский в этот период, очевидно, полагал, что 
импрессионизм в  русской литературе себя уже исчерпал. Вот почему он 
не принял, наряду с идеями замятинского романа, и его близкие к симво-
листской образности тропы. Более благосклонным оказалось мнение Чу-
ковского о замятинском рассказе «Пещера».

Несмотря на существенные расхождения между Чуковским и Замяти-
ным, их сотрудничество и приятельские отношения продолжались. В сен-
тябре–октябре 1923 г. они отдыхали вместе в Коктебеле у М. А. Волошина. 
Следующей весной Волошин приехал в  Ленинград. Друзья, гостившие 
у него в Коктебеле, собрались 02.05. 1924 в квартире М. Шкапской и, чест-
вуя поэта, занялись сочинением буриме. Первый приз получил Замятин, 
чье буриме сохранилось в рукописном альманахе Чуковского «Чукоккала» 
[39, с. 312–313].

Впоследствии отношения Замятина и Чуковского стали преимущест-
венно деловыми.

В письме американскому слависту А. Ц. Ярмолинскому от  8.03.1926 
из  Ленинграда Замятин признавался: «Чуковский безнадежно груб  —  
не стану объяснять это. И если кому-нибудь нравится нечто брутальное —  
шампанское «брют» или домашняя грубость,  —  в  таком случае о  вкусах 
не спорят. Тем более что Чуковский —  смесь этих двух видов брутально-
сти» (пер.с англ. наш. —  Т. Д.) [44, с. 146]. С 1926 по 1927 гг. контакты Чу-
ковского и Замятина прерываются, но затем возобновляются, так как Замя-
тин продолжал нуждаться в советах этого критика.

Чуковский 03.01.1928 января навестил Замятина, который показал ему 
перевод своих рассказов на испанский язык и романа «Мы» на чешский, 
рисунки Б. Кустодиева к  «Житию Блохи» и  советовался с  Чуковским от-
носительно распределения материала по томам для своего собрания сочи-
нений в  московском издательстве «Федерация». После отъезда Замятина 
за рубеж его связи с Чуковским прервались.

В целом развитие взаимоотношений двух литераторов характерно «для 
той идейно-психологической эволюции, которую переживало писатель-
ское сообщество в 1920-е гг. Процесс интериоризации новой идеологиче-
ской системы шел в разных формах, но, кажется, был неизбежен для всех. 
И  размежевание шло не  столько по  литературно-эстетическим, сколько 
по  общественным критериям» [6, с.  197]. Если Шкловский и  Чуковский 
были для Замятина авторитетными литературными судьями, то для млад-
шего поколения ленинградских литераторов эту роль играл он. Среди них 
особенно примечателен К. А. Федин.

С ним Замятина связывали отношения учителя и ученика, переросшие 
в длительную дружбу, в том числе и эпистолярную. Замятин внимательно 



12

следил за  творческим развитием младшего современника, анализировал 
его произведения в статьях 1920-х гг. и письмах эмигрантского периода.

Как известно, дебютировавший в литературе в 1910-е гг., Федин в 1920 г. 
встретился с Горьким и послал ему свои рассказы. Отвергнув рассказ «При-
скорбие», Горький отметил при этом умение автора писать и задумываться 
над прочитанным и посоветовал держаться поближе к Дому искусств. «Там 
интересные люди, живые. Вот Блок, Замятин, Чуковский», «Очень хва-
лил талант Замятина, его ум и знания», —  записал Федин советы Горького 
в дневнике 19.03.1920 [37, с. 143, 145]. По совету Горького Федин сблизился 
с писателями из литературной группы «Серапионовы братья» [29, с. 381]. 
Федин впоследствии высоко оценил Замятина как наставника литератур-
ной молодежи: он «был того склада художником, которому свойственно 
насаждать последователей, заботиться об учениках, преемниках, создавать 
школу» [36, с. 77]. Вместе с тем в письме А. К. Воронскому от 13 февраля 
1922 г. Федин солидаризировался с мнением московского критика о замя-
тинской прозе нач. 1920-х гг. как политически вредной:

«Всецело разделяю взгляд Ваш на замятинскую «символику» —  дурная 
политика, непристойная. Жалко, конечно, что меня и других серапионов-
цев окружили такими пахучими цветами. <…> по беллетристике замятин-
ского толка открывайте пальбу. Только не  пристрелите, кой грех, своих» 
[33, с. 22–23].

Неприятие Фединым творчества Замятина 1920-х гг. неявно отрази-
лось и в его надписи на альманахе «Серапионовы братья» (оп. в 1922: Пг., 
с доп. Берлин), подаренном Замятину в знак приязни его учениками. Фе-
динская надпись «За лучшее  —  Барыбу» выделяет замятинскую раннюю 
повесть «Уездное» из всего написанного им [5, с. 103].

Но Замятин возлагал большие надежды на талантливого ученика. В ре-
цензии на первое печатное выступление «Серапионовых братьев» он выде-
лил как наиболее многообещающего из этой группы Федина, высоко оце-
нил его рассказ «Сад» и творческую самостоятельность молодого прозаика: 
«Федин —  самый прочный из них: пока еще он крепко держит в руках пу-
теводитель с точно установленным расписанием (без опаздываний) старо-
го реализма и знает название станции, до которой у него взят билет» [19, 
с.  71]. Прогноз Замятина относительно литературного будущего Федина 
сбылся. Федин, в свою очередь откликался в печати на замятинские статьи.

Федин напечатал отзыв на программную замятинскую статью «Я бо-
юсь» (опубликована: «Дом искусств», 1921, № 1) в рецензии на № 1 журнала 
«Дом искусств», назвав эту смелую декларацию «самым главным» в журна-
ле [7, с. 329–330].

В 1929 г., когда велась кампания против Пильняка и  Замятина, Фе-
дин, наряду с  Замятиным, был одним из  руководителей ленинградского 



13

отделения Всероссийского СП. Ему как заместителю председателя этого 
отделения Замятин написал 21.09.1929 письмо из Москвы, поручив разъ-
яснить на предстоящем собрании членов ленинградского отделения идей-
ное содержание романа «Мы» и объяснить обстоятельства его публикации 
в «Воле России» [24, с. 82]. В знак протеста против принятой на собрании 
резолюции, осуждавшей Замятина и Пильняка, Федин «23 сентября <…> 
вышел из  правления Союза, чтобы ни  за  что и  ни  под каким давлением 
не возвратиться» [запись в дневнике писателя // 24, с. 94]. «Я был раздав-
лен происходившей 22 сентября поркой писателей. Никогда личность моя 
не была так унижена», —  сетовал он в дневнике 25 сентября 1929 г. [Там 
же]. Вместе с тем Федин в дальнейшем стал считать поведение опального 
Замятина неприемлемой идеологической демонстрацией, но при этом про-
должал высоко ценить его литературный талант.

Характерна для понимания мировоззренческой позиции Федина, обусло-
вившей его лавирование в противоборстве разных литературных групп, за-
пись в дневнике 27.03.1931 г. по поводу внутренней политики «Издательства 
писателей в Ленинграде», председателем правления которого он был:

«Перед годовым собранием пайщиков Изд-ства —  война мышей и ля-
гушек. Вчера на заседании Правления Замятин подал заявление об уходе 
из  товарищества по  той причине, что привлекаемые (по  неизбежности) 
в  Правление пролетарские писатели (ЛАПП) поставили условием своего 
вхождения уход Замятина», «Условие это было принято, как я о том был 
осведомлен М. Л. Слонимским. Затем, возможно, последует требование 
о прекращении печатания моих работ в Изд-ве —  и это требование, конеч-
но, тоже будет выполнено». «Поэтому Замятин хочет уйти.

Это —  продолжение старых-престарых демонстраций, которые в конце 
концов вредят только одному Замятину. Беда тут в том, что он превосход-
но понимает никчемную пустоту подобных выступлений, но  остановить-
ся не  может и  при каждом случае, по  каждому поводу становится в  позу 
оскорбленного рыцаря целомудрия. Вся современная литература существу-
ет на начале «компромисса». Она «допускается» при условии, если писатель 
безоговорочно подчиняется идеологии и  «вождям» пролетарского искус-
ства. Иначе литературы вовсе не было бы —  т. е. русской «попутнической» 
литературы. И  если Замятин не  хочет принять этого ультиматума нашей 
эпохи, он должен не то что уйти из пайщиков изд-ва, он должен уйти из ли-
тературы. Практически дело обстоит так: уходя из изд-ва, Замятин порыва-
ет последнюю связь с «общественностью» и лишает себя всякой мыслимой 
в нынешних условиях товарищеской поддержки. Его уход будет истолкован 
«политически». Он опять и заново будет объявлен «врагом»» [26, с. 175].

Хотя Федин и убедил Замятина взять обратно свое заявление о выходе 
из  издательства, 30.03.1931 во  время перевыборов Ю. Либединский «вы-



14

ступил против Замятина и рачительно повторил зады о его «вредности». 
Собрание готовно провело в Правление список с участием трех лапповцев. 
Началась новая полоса короткой, но «импозантной» истории издательства» 
[26, с. 176]. Осуждение Фединым независимой позиции Замятина-писателя, 
не желавшего подчиниться идеологическому диктату нач. 1930-х гг. и став-
шего в новой историко-культурной ситуации более «правым» по взглядам, 
чем «попутчики», обусловило его высказывание на одном собрании Ленин-
градского СП о  нескромности некоторых беллетристов, пишущих о  том, 
как они относятся к революции и как революция относится к ним: «Это ли-
тература, построенная на ложном представлении о собственном значении, 
полная обид и признаний, в которых уже давно никто не нуждается» [20, 
с. 208]. «Сергеев находит, будто бы может случиться, что история подтолк-
нет Евг. Ив. на какой-то решительный шаг, потому что положение его стало 
невозможно» [26, с. 176], —  таким важным свидетельством заканчивается 
описание Фединым итогового в  травле Замятина события, заставившего 
его в ноябре 1931 г. покинуть Советскую Россию.

Федин являлся одним из  корреспондентов Замятина и  его жены 
и Л. Н. Замятиной в период их жизни за границей. Письма Замятина из за-
границы к Федину тоже содержат информацию о многообразной творческой 
деятельности их автора. Это и вопросы качества перевода рассказа «Пещера» 
на немецкий язык (письмо от 21 марта 1925 г. из Ленинграда), и работа Замя-
тина над статьями, в т. ч. о современной русской литературе [письма от 14 
апр. 1932 г., Villa “Borisella” Cagnes-sur-mer (A.M.) France, Франция, и от 22 
февр. 1934 г. из  Парижа], а  также над главным замятинским созданием 
в 1930-е гг. —  романом «Бич Божий» [письмо от 5 авг. 1932 г., Villa “Borisella” 
Cagnes-sur-mer. См.: 24, c. 82–83, 85, 91]. Много ценных фактов содержится 
в рассказе Замятина о перипетиях постановки в Париже и Брюсселе его пье-
сы «Блоха» [письма от 19 нояб. и 12 дек. 1933 г. из Парижа. См.: 24, c. 88, 90].

Замятин, живя в  Париже, с  интересом следил за  творчеством Феди-
на и популяризировал его, рекомендуя для издания за рубежом. В письме 
А. Ц. Ярмолинскому от 11 мая 1932 г. из Парижа высоко оценена «”Тран-
свааль” Федина, одна из  его лучших повестей», которую Замятин реко-
мендовал для составлявшейся Ярмолинским антологии русской советской 
прозы [44, с. 153].

Друзья увиделись после двухлетней разлуки в  конце 1933 г. в  Пари-
же. О  том, как много значила эта встреча для Замятиных, тосковавших 
во Франции по России и испытывавших горячую симпатию к своему другу, 
говорят строки из писем Л. Н. Замятиной и Замятина Федину.

«22 февраля 1934, Париж
<…> Ах, если бы Вы знали, дорогой наш Федин, наша Россия, какую 

лютую тоску я  испытываю после Вашего отъезда. Особенно мучительны 



15

были два первых дня. У меня нестерпимо «болела душа». Никуда не хоте-
лось выходить (билеты в Comédie Française пропали), никого видеть. <…> 
Сегодня Вы, наверное, в Ленинграде —  может быть, еще зимнем, но пре-
красном, как всегда. И Вы, конечно, такой же —  бодрый, веселый, чудесный 
Федин, как всегда. Среди близких и друзей —  не  забывайте нас —  пари-
жан, —  пожалуйста. <…> Л. Замятина» [24, с. 90–91].

Несмотря на  дружескую приязнь к  Замятину, у  Федина продолжали 
оставаться с ним серьезные идейные разногласия, прежде всего по поводу 
отношения к революции, которую Федин принимал. Федину была чужда 
философская сложность замятинского отношения к проблеме революции 
как к некоему космическому феномену, он требовал от мэтра однозначного 
ответа на вопрос, что значит революция для политической жизни России. 
«Боюсь, что этот вопрос, в кругу твоего личного бытия, относится к веч-
ным. И ты никогда ничего решительного тут не скажешь», —  писал Федин 
Замятину и  Л. Н. Замятиной 21  июня 1932 г. из  Сан-Блазиена [24, с.  84]. 
Да и замятинский творческий метод стал со временем казаться Федину не-
достаточно органичным и слишком формализированным:

«Первые два кита Замятина —  язык и образ —  плыли из морей Леско-
ва и Ремизова, что в значительной степени предрешало его судьбу —  тра-
гическую судьбу писателя, как Ремизов, навсегда отдавшегося сражениям 
с мельницами стиля. <…> он был превосходным бытовиком, его пристра-
стие к сатире было запущенной болезнью, и если бы он дал волю тому, чем 
его щедро наделила родная тамбовская Лебедянь, и сдержал бы то, что бла-
гоприобрел от далекого Лондона, он поборол бы и другую свою болезнь —  
формальную изысканность, таящую в  себе угрозу бесплодия. Он обла-
дал такими совершенствами художника, которые возводили его высоко. 
Но инженерия его вещей просвечивает сквозь замысел, как ребра человека 
на рентгеновском экране… Чтобы стать на высшую писательскую ступень, 
ему недоставало, может быть, только простоты» [36, с. 77–78].

Подобная критика не оценка ученика, переросшего учителя, что не раз 
встречалось в истории литературы, а неприятие реалистом модернистских 
творений своего собрата по перу, усиленное неприязнью видного предста-
вителя литературного истэблишмента к чуждой ему идеологии писателя-
оппозиционера и «невозвращенца».

В последние годы жизни Замятин тоже изменил свое отношение к лю-
бимому ученику: симпатия и осознание родства душ и близости творческих 
миров сменились горьким разочарованием и в личности Федина, и в его 
творчестве. Нелицеприятная оценка «Похищения Европы» содержится 
в замятинской статье «<Русская литература. IV>». Осудив Федина —  лите-
ратурного функционера, Замятин еще раз подтвердил неизменность своей 
художнической позиции: литература должна быть внепартийной, свобод-



16

ной, а талантливый писатель —  вечно недовольным собой, стремящимся 
в «завтра» «скифом». Но Федин уже не соответствовал такому типу писа-
теля.

Проведенный анализ выявил разные виды литературных связей, сое-
динявших Замятина с ленинградскими литераторами в 1920-е гг.: контакт-
ные (работа в  издательствах, журналах, поддержка Замятина Ахматовой 
во время кампании против «попутчиков» 1929 г.), генетические (влияние 
Замятина на литературные вкусы и творческое развитие писателей-совре-
менников, переработка Замятиным сюжетного мотива из  прозы Шклов-
ского и  следование советам Чуковского), сравнительно-типологические 
(близость эстетических программ Шкловского-критика и Замятина). Авто-
ритетный в русских и зарубежных литературных кругах, Замятин пытался 
добиться снятия цензурных запретов с литературного наследия Гумилева, 
популяризировал за рубежом произведения Ахматовой и Федина.

ЛИТЕРАТУРА
1. Андроникашвили-Пильняк Б. Два изгоя, два мученика: Б. Пильняк и  Е. Замя-

тин // Знамя. —  М., 1994. № 9. С. 123–153.
2. Ахматова А. А. Собр. соч.: в 6 т. —  М.: Эллис Лак, 1999. Т. 2. Кн. 2.
3. А. А. Ахматова и Е. И. Замятин. Переписка (1922–1924) / вст. статья, публ. и комм. 

Е. Ю. Литвин // Евгений Замятин и культура ХХ века: исследования и публикации / сост. 
М. Ю. Любимова; науч. ред. Л. С. Гейро. —  СПб.: РНБ, 2002. С. 240–251.

4.Варламов А. Н. Алексей Толстой. —  М.: Мол. гвардия, 2006.
5. Галушкин А. Ю. Вечный отрицатель и бунтарь: Е. Замятин —  литературный кри-

тик // Лит. обозрение. —  М., 1988. № 2. С. 98–100.
6. Галушкин А. Ю. Вступ.  ст. // Замятин  —  Чуковский. Переписка. (1918–1928) / 

публ. А. Ю. Галушкина // Евгений Замятин и культура XX века: исследования и публика-
ции. —  СПб.: РНБ, 2002. С. 193–239.

7. Галушкин А. Ю. Комментарии // Замятин Е. И. Я боюсь: Лит. критика. Публици-
стика. Воспоминания. —  М.: Наследие, 1999. С. 282–341.

8.Галушкин А. Ю. Комментарии // Шкловский В. Б. Гамбургский счет.  —  М.: Сов. 
писатель, 1990. С. 484–542.

9. Горький М. Группа «Серапионовы братья» // Серапионовы братья. Антология: 
Манифесты, декларации, ст., избр. проза, воспоминания.  —  М.: «Школа-Пресс», 1998. 
С. 573–577.

10. Замятин Е. И. «Вестник литературы» // Замятин. Я боюсь: Лит. критика. Публи-
цистика. Воспоминания. —  М.: Наследие, 1999. С. 64–65.

11.Замятин Е. И. Избр. произведения: в 2 т. —  М.: Худож. литература, 1990. Т. 2.
12. Замятин Е. И. Москва —  Петербург // Замятин Е. И. Сочинения: в 4 т. —  Мюн-

хен: A. Neimanis Buchvertrieb und Verlag, 1988. Т. 4. С. 400–423.
13.Замятин Е. И. Письма 1910–20-х гг. разным адресатам / публ. Т. Т. Давыдовой // 

Лит. учеба. —  М., 2004. Кн. 6. С. 114–142.
14. Замятин Е. И. Письмо И. А. Новикову // РГАЛИ, ф. 343, оп. 4, ед. хр. 654.
15.Замятин Е. И. Письмо Ф. И. Витязеву // РГАЛИ.106.I.58.
16.Замятин Е. И. Пушкин // Замятин. Собр. соч. Т. 4. Беседы еретика. М., 2010. С. 356.



17

17.Замятин Е. И. Сочинения: в 4 т. —  Мюнхен: A. Neimanis Buchvertrieb und Verlag, 
1988. Т. 4. С. 317–332.

18. Замятин Е. И., Чуковский К. И.: Переписка (1918–1928) / публ. А. Ю. Галушки-
на // Евгений Замятин и культура XX века: Исследования и публикации. —  СПб.: РНБ, 
2002. С. 193–239.

19. Замятин Е. И. Я  боюсь: Лит. критика. Публицистика. Воспоминания / сост. 
и комм. А. Ю. Галушкина; подгот. текста А. Ю. Галушкина и М. Ю. Любимовой; вст. ст. 
В. А. Келдыша. —  М.: Наследие, 1999.

20. Каверин В. А. Эпилог. —  М.: Моск. рабочий, 1989.
21. Коваленко Св. Свершившееся и недовоплощенное. Поэмы и театр Анны Ахма-

товой // Ахматова А. А. Собр. соч.: в 6 т. —  М.: Эллис Лак, 1998. Т. 3. С. 377–462.
22. Королева Н. В. Комментарии // Ахматова А. А. Собр. соч.: В 6 т. —  М.: Эллис Лак, 

1998. Т. 1. С. 675–951; М.,1999. Т. 2. Кн. 2. С. 315–513.
23. Лукницкая В. Из двух тысяч встреч. —  М.: Изд-во «Правда», 1987.
24. «…Мне сейчас хочется тебе сказать…»: Из переписки Б. Пильняка и Е. Замятина 

с К. Фединым // Лит. учеба. М., 1990. № 2. С. 79–95.
25. Неизвестные письма Евгения Замятина из  американского архива/ вст. статья, 

публ. и комм. Дж. Куртис // Евгений Замятин и культура XX века: Исследования и пу-
бликации. СПб.: РНБ, 2002. С. 301–351.

26. Неопубл. дневники К. Федина 20–30-х гг. / публ. Н. К. Фединой, Н. А. Сломовой, 
прим. А. Н. Старкова // Русская литература. —  СПб., 1992. № 4. С. 164–181.

27.Оцуп Н. Океан времени. —  СПб.: Дюссельдорф, 1993.
28. Переписка А. Н. Толстого / вст. ст., сост., подгот. текста и  комм. А. М. Крюко-

вой. —  М.: Худож. лит-ра, 1989. Т. 1.
29. Полонская Е. Г. Города и встречи. Кн. воспоминаний. —  М.: Новое лит. обозр., 2008.
30. Примочкина Н. Н. Горький и писатели русского зарубежья. —  М.: ИМЛИ РАН, 2003.
31. Рукописное наследие Евгения Ивановича Замятина / сост. Л. И. Бучина, 

М. Ю. Любимова; предисл. и комм. Л. Ю. Любимовой. —  СПб.: РНБ, 1997. (Рукописные 
памятники. Вып. 3. Ч. 1–2).

32. Русский Берлин. —  М.: Изд-во Моск. ун-та, 2003.
33. «Серапионовы братья» в зеркалах переписки. —  М.: Аграф, 2004.
34. Скороспелова Е. Б. К  характеристике некоторых идейно-стилевых тенденций 

в сов. прозе первой пол. 20-х гг. // Филол. науки. —  М., 1968. № 6. С. 50–61.
35. Тименчик Р. Д. Комментарии // Гумилев Н. С. Письма о  русской поэзии.  —  М.: 

Современник, 1990. С. 283–365.
36. Федин К. А. Горький среди нас: Картины литературной жизни. —  М., 1967.
37. Федин К. А. Из трех петроградских дневников 1920–1921 годов / публ. Н. К. Фе-

диной и В. В. Перхина // Русская литература. —  СПб., 1992. № 4. С. 139–164.
38. Чуковский К. И. Дневник. 1901–1929. —  М.: Сов. писатель, 1997.
39. Чукоккала. Рукописный альманах Корнея Чуковского. —  М.: Искусство, 1979.
40. Шаховская З. А. Соединить острова…// Сов. лит-ра. 1990. № 3. С. 43.
41. Шкловский В. Б. Гамбургский счет. —  М.: Сов. писатель, 1990.
42. Шкловский В. Б. Сентиментальное путешествие. —  М.: Новости, 1990.
43. «Я люблю Ленинград любовью писателя…»: из писем К. Чуковского / вст. замет-

ка, публ. и комм. Л. Крысина // Звезда. 1972. № 8. С. 188–202.
44. «…Я человек негнущийся и своевольный. Таким и останусь». Письма Е. И. За-

мятина разным адресатам / публ. Т. Т. Давыдовой и А. Н. Тюрина // Новый мир. 1996. 
№ 10. С. 136–159.



18

УДК 82–32
Богданова Ольга Владимировна,

доктор филологических наук, 
профессор  Санкт-Петербургского государственного университета,

olgabogdanova03@mail.ru

ФИЛОСОФСКИЕ КОРНИ РАССКАЗА И. БУНИНА 
«ЧИСТЫЙ ПОНЕДЕЛЬНИК»

В статье на  основе сопоставления текстов рассказа «Чистый понедельник» 
(1944) и  религиозно-философского трактата «Освобождение Толстого» (1937) 
предлагается новый взгляд на понимание философской структуры новеллы, входя-
щей в цикл «Темные аллеи». В статье утверждается зависимость идейно-образной 
системы рассказа от философии смерти («философии ухода») Л. Н. Толстого. Автор 
работы доказывает, что если в  основе сюжета рассказа лежит любовная история 
героев он и она, то на уровне отражения философских идей, как показывает про-
водимое сопоставление, герои Бунина оказываются персонификацией абстрактной 
любви художника к мыслям и идеям писателей-предшественников. Образ главной 
героини «Чистого понедельника»  —  идея-олицетворение любви Бунина к  фило-
софским взглядам позднего Толстого, образ героя  —  реализованное в  персона-
же отражение идей-представлений о  мире А. С. Пушкина, его «онегинский тип». 
Столкновение различных жизненных философий становится «условием» не состо-
явшейся любви героев.

Ключевые слова: история русской литературы ХХ в., проза И. А. Бунин, «Чи-
стый понедельник», философская структура, система образов

Bogdanova O. V.
PHILOSOPHICAL ROOTS IN THE STORY of IVAN BUNIN “PURE MONDAY”

In the article on the basis of comparison of texts of the story “Pure Monday” (1944) 
and religious-philosophical treatise “Th e Liberation of Tolstoy” (1937) off ered a new 
perspective on understanding the philosophical structure of the novel from the series 
“Dark alleys”. Th e article states the dependence of the ideological and fi gurative system 
of the story to philosophy of death (“philosophy of care”) by L. Tolstoy. Th e author argues 
that the plot of the story is a love story “he” and “she”. But at the level of refl ection of the 
philosophical ideas (the author says) Bunin’s heroes are the abstract personifi cation of the 
artist love to the thoughts and ideas of the writers-predecessors. Th e image of the heroine 
of “Pure Monday” is the idea (the personifi cation) of Bunin’s love to the philosophical 
views of the late Tolstoy. Th e image of the main hero is embodied in his character the 
refl ection of Pushkin’s ideas about the world, his “Onegin type”. Th e confl ict of diff erent 
life philosophies becomes a “condition” of failed love.

Keywords: history of Russian literature of the twentieth century, prose, I. Bunin, 
“Pure Monday”, the philosophical structure, fi gurative system



19

После появления цикла «Темные аллеи» Бунин неоднократно повто-
рял, что все рассказы книги вымышленные, что события, в  них изобра-
женные, —  плод его размышлений над человеческой жизнью. В дневнике 
на 22 октября 1942 г. записано:

«В “Нов. Журнале” (вторая книга) —  “Натали”. И опять, опять: никто 
не хочет верить, что в ней все от слова до слова выдумано, как и во всех по-
чти моих рассказах, и прежних и теперешних. Да и сам на себя дивлюсь —  
как все это выдумалось <…>» [2, с. 279].

И, может быть, больше, чем к «Натали», эта дневниковая запись отно-
сится к «Чистому понедельнику», ибо в нем действительно «все выдумано».

Говоря «все выдумано», нельзя не понимать, что целый ряд фабульных 
эпизодов, несомненно, был напрямую связан с живыми воспоминаниями 
писателя; события, происходившие с  самим Буниным, на  уровне сюжета 
были «передоверены» герою или героине. Однако сюжетный каркас расска-
за «Чистый понедельник» действительно выдуман  —  любовной истории 
такого рода с Буниным не было (ср. точку зрения А. А. Саакянц [6, с. 557). 
Но была другая «любовная» история, которая и легла в основу сюжетики 
текста.

На мысль о непосредственной связи текстов «Освобождения Толстого» 
и  «Чистого понедельника» наталкивает не  только многообразие толстов-
ских аллюзий, которые вычитываются из текста рассказа, о чем много раз 
и  убедительно писала критика [5], но  и  в  более конкретном и  прагмати-
ческом плане —  одна из начальных глав трактата —  описание сцены зна-
комства Бунина с Толстым. Речь во фрагменте идет о реальных событиях 
января 1894  года, когда, оказавшись в  Москве, молодой Бунин решается 
на  посещение Толстого в  его доме в  Хамовниках [3, с.  48–49]. Описание 
удивительным образом напоминает начало повествования в «Чистом по-
недельнике» —  те же восторг и восхищение, те же взволнованность и тре-
пет, те же вечер и звезды, та же любовь.

При описании встречи 1894  года Бунин представляет писателя-клас-
сика примерно в том образе [3, с. 49], в каком он предстает на портрете, 
висящем над широким турецким диваном героини рассказа [4, с. 207].

Вспоминая встречу с  Львом Толстым, Бунин акцентирует жест стар-
ца —  протянутую руку [3, с. 49], один из самых характерологичных жестов, 
которым портретируется героиня в «Чистом понедельнике» [4, с. 207].

Весь текст «Освобождения» в разных вариантах осмысляет сентенцию 
«позднего» Толстого о  необходимости отказаться от  ближних, от  семьи, 
от женщины, от детей ради Бога [3, с. 57 и др.]. Именно эту идею вынаши-
вает героиня рассказа, упорно повторяя, что она «не годится» быть женой 
[4, с.  209]. На этом фоне ее «переодевание» в  скромную («опрощенную») 
курсистку, упомянутые завтраки в вегетарианской столовой [4, с. 206–207], 



20

желание уйти в монастырь обнажают идейные (толстовские) корни ее по-
ведения.

В «Освобождении» Толстой наставляет юного Бунина: «Счастья в жиз-
ни нет» [3, с. 50]. Как помним, в рассказе ту же (или очень близкую) мысль, 
оформленную словами Платона Каратаева, высказывает героиня [4, с. 210].

В трактате Бунин рассказывает о том, как в молодые годы он, увлечен-
ный толстовством, оказался связан с  книжным издательством «Посред-
ник», где он несколько раз видел Толстого. В «Освобождении», как и в «Чи-
стом понедельнике», возникает ситуация сидения героя в комнате верхней 
одежде [3, с. 51]. Посредством детали —  «не снимая полушубка» (в тексте 
рассказа «пальто» [4, с. 207]) —  тексты вступают в диалог (автоинтертекст).

В одном из  фрагментов «Освобождения» Бунин упоминает о  музы-
кальности Толстого и о его любви к сонатам Бетховена [3, с. 84, 123]. В «Чи-
стом понедельнике» Бунин делает акцент (дважды) на «Лунной сонате» Бет-
ховена [4, с. 207, 214].

На лексическом уровне важна цитата «Освобождения»: «Не нравилось 
ему и оставляло его равнодушным иногда то, что с моей точки зрения было 
прекрасно, например, музыка Вагнера <…> Когда ему в  музыке что-ни-
будь не нравилось особенно, например, музыка Мусоргского, он говорил: 
“стыдно слушать!”» [3, с. 84]. В рассказе на вопрос главного персонажа: «Вы 
дочитали “Огненного ангела”?» —  героиня отвечает: «Досмотрела. До того 
высокопарно, что совестно читать» [4, с. 208]. Смягченный в речи героини 
эпитет прямо указывает на толстовский контекст рассказа.

В «Освобождении» Бунин вспоминает о пристрастии Толстого к цыга-
нам [3, с. 66], что служит объяснением интереса к ним и героини рассказа 
[4, с. 210].

Заслуживает внимания имя Сулержицкого, в рассказе пригласившего 
героиню на «полечку Транблан» [4, с. 215]. Посредством «Освобождения» 
присутствие в тексте «случайного» Л. А. Сулержицкого становится неслу-
чайным [3, с. 61], маркируя «толстовский фон» рассказа.

Особого и  специального упоминания достойна еще одна цитата, ис-
пользованная Буниным в  трактате-эссе «Освобождение Толстого». Про-
заик приводит суждение некоего не  названного в  тексте «одного весьма 
“светского” человека» [3, с. 71]. И эта цитата едва ли не точнее, чем все про-
чие, указывает на связь трактата и «Чистого понедельника»:

«Простота и  царственность, внутреннее изящество и  утонченность 
манер сливались у Толстого воедино. В рукопожатии его, в полужесте, ко-
торым он просил собеседника сесть, в том, как он слушал, во всем было 
гран-сеньерство…» [3, с. 71].

В приведенных словах проступает одна из самых выразительных и яр-
ких портретных характеристик женского персонажа рассказа —  ее царст-



21

венность и  утонченность, которые выступают самыми характерологиче-
скими чертами образа загадочной героини.

Перекличек внешнего  —  визуально-образного и  вербально-образно-
го  —  порядка между текстами «Освобождения Толстого» и  «Чистым по-
недельником» можно найти еще множество [1]. Они не всегда сущностны, 
нередко типологичны, порой случайны. Однако речь о том, что в своей со-
вокупности они аккумулируют идею связи текстов эссе и рассказа, в опо-
ре на «предметные» переклички актуализируют близость магистральных 
идейных ракурсов произведений. Иными словами, сопоставление текстов 
«Освобождения Толстого» и «Чистого понедельника» позволяет говорить 
о  том, что в  пространстве художественного рассказа Бунин словно  бы 
«опредмечивает» философемы эссеистического дневника  —  в  персони-
фицированных «оживленных» образах он и  она воплощает абстрактные 
философские идеи о жизни, смерти, любви, создает «толстовскую» притчу 
о жизненном человеческом пути и выборе, стоящем перед каждым.

Выраженная в тексте трактата на уровне очерково-публицистического 
дискурса любовь к философии Толстого в рассказе трансформируется в ху-
дожественный (образно-эстетический) дискурс любви к  женщине. Про-
исходит своеобразная сублимация (подмена) философии  —  искусством, 
вытеснение тяжелых (трудных для восприятия) мыслительных сентенций 
о жизни и смерти суждениями «облегченными», переведенными в регистр 
этико-эстетических, любовно-чувственных. Философическая коллизия 
«Освобождения Толстого» оживает и  воплощается в  варианте рассказо-
вых (антропо)типов, превращая философию мысли в философию образа. 
На уровне художественной наррации корреляция он и она становится «за-
местителем» ментальных субституций «Толстой  —  Бунин», обнаруживая 
любовь последнего к первому, личностное преклонение перед его мудро-
стью, философскую готовность следовать пути «преодоления» и религиоз-
ного «спасения».

Однако ментально-идеальный путь идей трактата в  тексте рассказа 
трансформируется, обретая в художественных образах живость и жизнен-
ность. Героиня, кажется, остается «идеалом», однако приход ее к третьему 
«фазису» не столь прост и прям, как у Толстого. По сути она остается не-
познанной тайной —  до конца объяснить причины «ухода» героини невоз-
можно, они сокрыты в глубинах философской доктрины. Что же касается 
героя, то переход его во второй «фазис» становится знаком не столько сле-
дования персонажа намеченному толстовскому пути, сколько отражением 
объективных законов жизни, сигналом взросления и  становления героя. 
Рассказ вряд ли дает основания полагать, что герой пойдет по «толстовско-
му» пути, к этому нет оснований. Как нет причин предполагать, что Бунин 
для себя выб(и)рал путь Толстого. Вопреки эссеистическим выкладкам «Ос-



22

вобождения» художественный текст «Чистого понедельника» показывал, 
что Бунину была ближе философия жизнеутверждения, чем жизнеотрица-
ния. Он вместе со своим героем (авторским персонажем)«задерживался» 
на втором «фазисе».

ЛИТЕРАТУРА
1. Богданова О. В. Самый толстовский рассказ И. Бунина («Чистый понедельник»). 

Серия «Анализ литературного произведения». Вып. 83.  —  СПб.: Филологический ф-т 
СПбГУ, 2017. 62 с.

2.  Бунин И. А. Дневники // Бунин И. А. Собр. соч.: в  6 т.  —  М.: Терра, 1996. Т.  6. 
С. 309–370.

3. Бунин И. А. Освобождение Толстого // Бунин И. А. Собр. соч.: в 6 т. —  М.: Терра, 
1996. Т. 6. С. 5–146.

4.  Бунин И. А. Чистый понедельник // Бунин И. А. Темные аллеи.  —  М.: Молодая 
гвардия, 2002. С. 206–218.

5. И. А. Бунин: pro et contra: антология / сост. Б. В. Аверин, Д. Риникер, К. В. Степа-
нов. —  СПб.: РХГИ, 2001. 1016 с.

6. Саакянц А. А. Проза позднего Бунина // Бунин И. А. Собр. соч.: в 6 т. —  М.: Терра, 
1996. Т. 5. С. 548–559.



23

УДК 821.161.1
Митрофанова Ирина Анатольевна,

кандидат филологических наук, 
доцент Санкт-Петербургского государственного университета,

a_blum@mail.ru

СОВРЕМЕННЫЙ РУССКИЙ РОМАН: 
КЛАССИЧЕСКИЕ ОБРАЗЦЫ И НОВЫЕ ТЕХНИКИ ПИСЬМА

В статье рассматриваются архетипические пары героев, востребованные сов-
ременным русским романом. «Лёд под ногами» Р. Сенчина строится на отношени-
ях двух друзей. Сюжет романа «Домик в Армагеддоне» Д. Гуцко определен парой 
«отец —  сын». Поэтика классического романа обновляется за счет авторских пове-
ствовательных и речевых стратегий. В романе Сенчина в смыслообразование вклю-
чены тексты русских рок-групп 1980–1990х гг. Д. Гуцко использует речевые приемы 
медийного и политического дискурса.

Ключевые слова: роман, поэтика, семантика вымысла, документальность, 
цитата, рок-поэзия.

Mitrofanova I. A.
CONTEMPORARY RUSSIAN NOVEL: CLASSICAL PATTERNS AND NEW WRITING 

TECHNIQUES
Th e article deals with archetypal pairs of characters typical of contemporary Russian 

prose. «Ice under Feet» by R. Senchin is built upon the relationship between two friends. 
Th e plot of D. Gutsko’s novel «Little House in Armageddon» is defi ned by a «father —  son» 
pair. Th e poetics of the classical novel is renewed due to the authors’ narrative and speech 
strategies. In Senchin’s novel meaning-making comprises lyrics of Russian rock-bands of 
1980–90s. D. Gutsko makes use of speech patterns from media and political discourse.

Keywords: novel, poetics, semantics of fi ction, actuality, citation, rock poetry.

Поводом для размышления о традиционности/новизне современного 
русского романа послужило давнее суждение Д. Быкова:

«современная русская литература чудовищно непрофессиональна <…> 
повествовательные техники современной русской прозы старомоднее, чем 
в позапрошлом веке, когда Толстой экспериментировал с романным жан-
ром, а Достоевский искал синтез фантастики и физиологического очерка 
<…> русской прозе не о чем говорить —  всё сказано, а чтобы двинуться 
в глубь героя —  нужен этот герой» [1].



24

Критическими оценками Д. Быков спровоцировал литературную об-
щественность —  статья имела резонанс, засвидетельствовавший актуаль-
ность эстетических претензий к повествовательной прозе 2000–2010-х гг.

Какие закономерности можно уловить в романах Д. Гуцко, Р. Сенчина, 
З. Прилепина, С. Шаргунова и других авторов? Действительно ли они ис-
пользуют «старомодные» схемы русского классического романа? Происхо-
дит ли и какими средствами обновление законов поэтики главного в исто-
рии русской литературы жанра?

Во-первых, в системе персонажей современного романа востребована 
архетипическая пара героев «два друга», отношения которых разрешаются 
предательством.

Речь идет о  классических произведениях, написанных в  переломные 
эпохи истории России —  реформы 1860-х гг. и революция 1917 г. Карди-
нальная смена общественно-политического уклада привела к  смене ми-
ровоззрения/типа социального поведения, происходившей в  одном по-
колении. Поколенческий разлом запечатлели романы И. А. Гончарова 
«Обломов» (1849–1859) и К. А. Федина «Города и годы» (1922–1924).

Герои обоих романов —  истинные друзья —  представляют разные соци-
ально-исторические типы: в образе Обломова сосредоточены черты помест-
ного дворянства, Штольц воплощает тип «нового человека». Черты русского 
образованного интеллигента приданы образу Андрея Старцова, а  Курт Ван 
являет тип революционера периода подготовки мировой революции. Несмо-
тря на  предпринимаемые авторами усилия убедить читателя в  прогрессив-
ности взглядов и правильности поведения Штольца и Курта Вана, симпатии 
они не вызывают. Читатель утверждается в их отрицательной нравственной 
оценке: в  обоих романах предательство друга совершает герой, наделенный 
мировоззрением, востребованным наступающей эпохой. Между тем пред-
ставляющий уходящую эпоху протагонист реализует по ходу действия нрав-
ственно безупречное поведение. Объясняющая его психологическая точка 
зрения способствует еще большему приятию его читателем. Таким образом, 
мировоззренческий конфликт разрешается на нравственном уровне —  ценно-
сти исторической эпохи подвергаются этической проверке.

Роман «Лёд под ногами. Дневник одного провинциала» (2010) Романа 
Сенчина организован персонажной парой —  два друга.

Денис Чащин живет в  Москве, освещает новинки кино в  глянцевом 
журнале и  удовлетворен достигнутым благополучием. Возраст 32  года 
подразумевает тот  же символический смысл вершины жизненного пути 
и подведения итогов, что был важен и Гончарову в образе Обломова. Герой 
наделяется чертами рожденного в  российской действительности послед-
них десятилетий социального типа —  журналист развлекательных массме-
диа, носитель буржуазной системы ценностей. Романной завязкой служит 



25

неожиданный приезд старого друга Димыча из родного сибирского города. 
Основу его образа составляет тип русского бунтаря, носителя радикальных 
политических взглядов.

Герои романа представляют поколение, входившее в жизнь на переломе 
эпох: детство прошло в Советском Союзе, взросление пришлось на новые 
социально-политические реалии. В  самосознании героев их мировоззре-
ние было сформировано новым для национальной культуры явлением —  
русской рок-музыкой. Педантично отсчитываемое время их жизни и ход 
истории фиксируются текстами рок-групп 1980–1990-х гг.: «Гражданская 
оборона» (Е. Летов), «Зоопарк» (М. Науменко), «Кино» (В. Цой), «Алиса» 
(К. Кинчев) и др. Подлинные даты концертов, топонимы, имена музыкан-
тов, политических деятелей —  формируют контекст, в котором песенные 
тексты выражают общие для поколения ценности.

Первый цитатный фрагмент относится к 1996 году, когда Денис уезжа-
ет из  родного города в  Москву с  целью создать рок-группу. Телевидение 
транслирует концерт в поддержку предвыборной президентской кампании 
Б. Н. Ельцина, в котором принимают участие и рок-звезды. Так Денис слы-
шит исполняемые К. Кинчевым слова: «День встает, смотри, как тянется 
ночь! / Коммунистические звезды —  прочь!» [9, с. 18]. Ради предвыборной 
кампании Кинчев трансформирует слова своей песни «Красное на черном»:

«Красное на черном!
День встает, смотри, как пятится ночь.
Красное на черном!
Звезды, прочь!
Красное на черном!
На Кресте не спекается кровь.
Красное на черном!
И эпилогом —  любовь» [4].

Идеологема «коммунистические» разрушает образный ряд, выражаю-
щий духовные смыслы новой жизни, даруемой миру добровольно прино-
симой Иисусом Христом жертвой. Сакральный для Дениса «гимн поколе-
ния» превращается в предвыборную агитку —  герой фиксирует для себя 
смену исторической эпохи: «именно теперь, в  эти дни, рок-музыканты 
меняют протест на  присягу» [9, с.  17]. Цитатный слой романа развивает 
смыслы на  антитезах: конформизм  —  жизнь во  имя идеала, конъюнкту-
ра —  искусство.

Следующий цитатный фрагмент приходится на ретроспективный эпи-
зод, в котором друзья —  живущие в Сибири шестиклассники —  впервые 
слушают русский рок. В повествование вводятся слова из заглавной песни 
альбома «Белая полоса» группы «Зоопарк» Майка Науменко:



26

«Машина обгоняет машину,
И каждый спешит по делам.
Все что-то продают, все что-то покупают,
Постоянно спорят по пустякам.
А я встречаю восход, я провожаю закат,
Я вижу мир во всей его красе.
Я удобно обитаю посредине дороги,
Сидя на белой полосе» [9, с. 79].

Песенный текст организуется оппозицией «я —  все», в которой лири-
ческое «я» отрицает обыденное существование социума. Цитата в романе 
вербализует определяющую русскую рок-поэзию идею личности, реализу-
ющей свою свободу в духовных поисках.

В этом  же контексте сообщается, что к  власти в  СССР приходит 
М. С. Горбачев  —  события жизни героев и  политические события разви-
ваются повествованием параллельно. Сам сюжет начинается с приезда Ди-
мыча в январе 2005 года к другу в Москву. В реальной действительности 
именно середины нулевых власть сосредоточила внимание на  политиче-
ских взглядах молодежи: началось формирование проправительственных 
молодежных движений. Тогда же заявили о себе оппозиционные организа-
ции: Молодежный левый фронт, Авангард красной молодежи, молодежное 
«Яблоко» и др. Их наименования, имена лидеров, отсылки к российским 
политическим реалиям, документально-точный отсчет времени актуали-
зируют семантику достоверности повествования, посвященного судьбе 
рожденных в 1970-е гг.

Интерес героев-друзей к политике закономерен: тексты русского рока 
пропитаны радикальными политическими идеями. Подобно Штольцу 
и Курту Вану, Димыч пытается возродить интерес друга к когда-то общим 
идеалам —  создать нонконформистскую рок-группу. Это момент в их отно-
шениях сопровождают две цитаты —  название «Последний герой» и слова 
песни «Судьба поколений» («Ты мог бы»/«Подросток») В. Цоя:

«Ты смотришь назад,
Но что ты можешь вернуть назад?
Друзья один за одним превратились в машины.
И ты уже знаешь, что это судьба поколений,
И если ты можешь бежать, то это твой плюс!
Ты мог быть героем, но не было повода быть,
Ты мог бы предать, но некого было предать.
Подросток, прочитавший вагон
романтических книг.
Ты мог умереть, если б знал, за что умирать…» [9, с. 204]



27

Данные песни взаимосвязаны драматизмом противоборствующих 
смыслов о невозможности вернуть время надежд и невозможности прими-
риться с утратой высоких целей существования. Так цитаты предопределя-
ют дальнейшую судьбу героев.

Кульминацией в  сюжете дружбы, в  продолжение традиции романов 
Гончарова и Федина, становится предательство. Денис изо всех сил жела-
ет вернуть прежнее комфортное существование и  выставляет истинного 
по родству взглядов друга в буквальном смысле слова на улицу, зная про 
отсутствие у того денег и ночлега.

В данном эпизоде важна цитата, давшая произведению название. «А я —  
я  хоть к  коммунистам, хоть к  кришнаитам, еще куда-нибудь, но  только 
не так. —  Димыч в упор посмотрел на Чащина. —  Я вам всем буду лёд под 
ногами» [9, c. 267]. Ключевой образ из песни «Мы —  лёд» Е. Летова исполь-
зуется в  романе трижды и  объединяет главные субъектные сферы: автор-
скую —  в сильной позиции заглавия —  и сферы обоих вспоминающих песню 
героев. В формировании смыслов романа участвует весь поэтический текст:

«Они смеются легко, у них живые глаза.
Они беззащитны, им нравится жить.
И все они вместе, и так было всегда.
Они последние, кто помнит, что такое —  свет.
А у нас не осталось ничего —  мы мрём.
И всё, что мы можем, —  это быть лишь льдом.
Но мы —  лёд под ногами майора!» [5]

Если номинация «он» имеет конкретную референцию «майор», то  под 
«они» может подразумеваться идеальный образ, воплощающий лучшие чер-
ты поколения, в то время как «мы» —  те, кто проживает свою реальную жизнь, 
исполненную потерь и слабости, но даже в смерти не предает своих идеалов.

Слова песни «Когда я с ними —  / я перестаю умирать», по-видимому, 
подразумевают «когда ты не с ними, тебе незачем жить» и как-то предо-
пределяют историю главного героя. Финальный эпизод романа начинается 
с цитаты первого эпизода «Обломова»: хозяйка просит Чащина освободить 
квартиру. И заканчивается сном, в котором герой видит себя шестикласс-
ником и во время которого умирает.

Таким образом, в ключевой для цитатного слоя романа песне Е. Летова 
заключено зерно авторского замысла. Поколение Чащина–Димыча, сфор-
мировавшееся на идеях русского рока, было наделено историческим опти-
мизмом, готовностью участвовать в  радикальном духовном обновлении 
общества. Происходившие социальные и политические перемены обману-
ли ожидания —  и «оно ведь почти поголовно обывателем стало» [9, c. 171]. 
Тогда смерть Дениса Чащина, открытый финал в  истории Димыча могут 



28

подразумевать верность идеалам Е. Летова, В Цоя, М. Науменко, даже во-
преки житейской реальности.

Сенчин инверсирует архетипическую персонажную пару. В  отличие 
от  романов Гончарова и  Федина, предательство совершает герой-прота-
гонист. Он наделяется психологической точкой зрения, обосновывающей 
процесс его мировоззренческого перерождения, приводящего к невозмож-
ности жить. Смертью героя Сенчин окружает его образ трагическим орео-
лом и этим во многом снимает с него нравственную ответственность. В ро-
мане не  приемлется само историческое время, которое предопределило 
трагическую судьбу поколения, воплощенную в образах двух друзей, лири-
ческих героев цитируемых песен и в жизни самих творцов русского рока.

Вторая востребованная современным романом архетипическая пара  —  
«отец  —  сын». Она организует систему персонажей ряда произведений по-
следних лет: «Патологии», «Санькя» З. Прилепина, «1993» С. Шаргунова и др.

В настоящей статье обратимся к роману Дениса Гуцко «Домик в Арма-
геддоне» (2009).

Для его написания послужил мощный информационный повод. Феде-
ральным законом РФ с 2009 г. запрещались казино и другие игорные заведения 
на всей территории России, за исключением 4-х игорных зон. После вступле-
ния закона в силу на границе Краснодарского края и Ростовской области нача-
лось строительство 1-й зоны, которая с 2010 г. функционирует под названием 
«Азов-сити». В основании сюжета романа Д. Гуцко —  ее строительство.

В поэтике романа главенствует прием антитезы: строящемуся «Шанс-
Бургу» противопоставлен «Владычный стяг» —  православный лагерь для 
молодых ребят. Главный герой романа  —  18-летний Фима, безотцовщи-
на —  находит в лагере искомые «цель для жизни и порядок для души» [2, 
с. 17]: Цель жизни сформулирована в словах Фимы «А как же родина пра-
вославная? Я думал, нас на помощь позвали» [2, с. 30]. Он и его друзья на-
следуют понимание идеи русской государственности как державы, которая 
соберет весь православный «мiръ».

Герой не мирится с произошедшим в России в 1990-е гг. и с происходя-
щим на его глазах. Ненависть Фимы к бросившему его отцу распространя-
ется на окружающую его действительность. Обвинение выносится всему 
поколению отцов, сдавших Россию мамоне: «Для вас страна —  вон, место 
для парковки, гектар супермаркета —  и чтобы спать не мешали» [2, с. 66]. 
В диалогическом конфликте с Костей, представляющим поколение отцов, 
Фима утверждает свою позицию: «Не будет великой православной Рос-
сии —  никакой не будет» [2, с. 71]. На что Костя отвечает:

«Видишь ли, Фима, так уж как-то повелось у нас: величие российское 
[шрифтовое выделение наше —  И. М.] к чему ни приставь —  беда. <…> Ко-
му-то надо непременно в землю лечь, чтобы другим величия приобщить-



29

ся <…> Семье моей наше прошлое величие очень дорого обошлось. Один 
мой дед —  говорил уже —  безвестно на Волгодоне, второй —  на химзаводе 
медленно, заживо. Двоюродные дядья, двое, на Северах застряли, уехали 
когда-то за длинным рублем, а доживают в нищете. И очередное, вот это 
новое величие… ваше ли, другое, все одно… боюсь, Фима, мне его при-
дется оплачивать <…> Размениваю общее величие на собственный домик 
с фонтаном» [2, с. 72].

В реплике Кости прочитывается аллюзия на «бунт» Ивана Карамазова 
в разговоре с Алешей из романа Ф. М. Достоевского:

«Да и слишком дорого оценили гармонию, не по карману нашему во-
все столько платить за вход. А потому свой билет на вход спешу возвратить 
обратно <…> Не  Бога я  не  принимаю, Алеша, я  только билет ему почти-
тельнейше возвращаю <…> Скажи мне сам прямо, я зову тебя —  отвечай: 
представь, что это ты сам возводишь здание судьбы человеческой с целью 
в финале осчастливить людей, дать им наконец мир и покой, но для этого 
необходимо и неминуемо предстояло бы замучить всего лишь одно только 
крохотное созданьице, вот того самого ребеночка, бившего себя кулачонком 
в грудь, и на неотмщенных слезках его основать это здание, согласился ли 
бы ты быть архитектором на этих условиях, скажи и не лги!» [3, с. 223–224].

Данной аллюзией проясняется духовная сущность конфликта сыно-
вей, настроенных на борьбу за будущее могущество России, и отцов, чья 
генетическая память сохранила количество жертв, принесенных ради это-
го будущего предшествующими поколениями.

Фима и его друзья убеждены, что в окружающем их обществе востор-
жествовало зло, и обвиняют отцов в коллаборационизме и трусости. Свою 
борьбу со строительством игорной зоны они именуют «Армагеддон», по-
дразумевая действительно «Последнюю Битву» [2, с. 49]. Убежденные, что 
Армагеддон наступил, они выбирают путь православного жертвенного по-
двига: «Православие —  штрафбат, которому отступать не велено. Которо-
му полечь суждено» [2, с. 67].

Второй возможный для христианина путь —  спасись сам и вокруг тебя 
другие спасутся —  в мире романа избирают отцы, в частности отец Фимы. 
Раскаяние перед сыновьями отцов, осознающих духовные последствия 
совершенного по отношению к сыновьям предательства, отсылает к «слу-
чайному семейству» —  ключевой для русского общества проблеме семьи 
в понимании Достоевского, выраженной в романах «Подросток», «Братья 
Карамазовы». По-видимому, современному роману типологически близки 
не  коллизии «Отцов и  детей» И. С. Тургенева, осмыслившего социально-
политическое противостояние сменяющихся в  историческом развитии 
России поколений, а ключевая для Достоевского духовная претензия не-
состоявшимся отцам со  стороны осиротевших сыновей. Архетипическая 



30

пара «отец —  сын» подразумевает иерархию отношений, утверждает идею 
авторитарности, определяемой духовную вертикалью  —  связью каждого 
человека с Богом.

Таким образом, в новейшем романе актуализируются классические сю-
жетно-образные модели, типологически близкие современной российской 
жизни, характеризующейся напряженными отношениями общественно-
политического и  церковно-религиозного дискурсов, проблемами семьи, 
радикализацией молодежных движений. Соответственно избираются 
авторские повествовательные и  речевые стратегии: придающая роману 
близость к  прозе нон-фикшн достоверность обеспечивается реальными 
наименованиями, злободневностью событийного ряда, характерной для 
медиадискурса разработкой хронотопа «здесь и сейчас». Интертекст рома-
на осваивает рок-культуру, взрастившую поколение.

Литературный критик А. Рудалёв заметил, что «в современной отече-
ственной литературе очень важен поколенческий мотив <…> о роли и от-
ветственности каждого поколения. Отцы —  это те, на долю которых при-
шел каток конца 80-х —  начала 90-х» [8, с. 1]. Говоря о «мужской прозе» [7, 
с. 2], А. Рудалев как будто имел в виду и мужской мир романов —  систему 
персонажей, организованную парами «два друга» и  «отец  —  сын». Если 
признать, что «литература “нового реализма” взывает к преодолению ми-
ровоззренческого хаоса», «адекватно и  полно отражает наше переходное 
время <…> и призывает к переходу, к преодолению этого времени» [7, с. 2], 
то ясен выбор конституирующих романную поэтику пар: в рамках своего 
поколения герои самоопределяются по отношению к историческому вре-
мени; через отношения с отцами они жаждут восстановить вертикаль от-
ношений в самом высоком смысле, которая гармонизировала бы духовно 
жизнь в России.

ЛИТЕРАТУРА
1.  Быков Д. Не  касается. [URL]: https://republic.ru/culture/1036740-bykov-unrelated/ 

(дата обращения 27.05.2017).
2. Гуцко Д. Домик в Армагеддоне. Роман. —  М.: АСТ, Астрель, 2009.
3. Достоевский Ф. М. Братья Карамазовы // Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч. в 13 

тт. Т. 14. Л.: «Наука», 1976.
4. Кинчев К. Красное на черном. [URL]: https://reproduktor.net/gruppa-alisa/krasnoe-

na-chyornom/ (дата обращения 27.05.2017).
5.  Летов Е. Мы  —  лёд. [URL]: www.gr-oborona.ru/texts/1056907572.html (дата обра-

щения 27.05.2017).
6. Рудалёв А. Проза —  это мужская работа // Литературная Россия. 11.12.2.15. С. 2–3.
7. Рудалёв А. Третье поколение мужчин // Литературная Россия. 28.11.2014. С. 1–2.
8. Сенчин Р. Лёд под ногами: Дневник одного провинциала. Роман. —  М.: Олимп: 

Астрель, 2010.
9. Цой В. Подросток. [URL]: vic-tsoy.narod.ru/9.htm (дата обращения 27.05.2017).



31

УДК 82–32
Соколова Ирина Владимировна,
кандидат филологических наук,

доцент Дальневосточного федерального университета,
isokol2010@yandex.ru

ЖАНРОВО-СТИЛЕВАЯ ДИНАМИКА РАССКАЗА 
В РУССКОЙ ПРОЗЕ РУБЕЖА ХХ–ХХI ВЕКОВ

В статье прослежены вариации и проанализированы многочисленные образ-
цы жанровых определений современного художественного текста, намечены веду-
щие пути развития современной русской «малой» прозы, акцентировано внимание 
на тенденции к циклизации рассказовых текстов в литературе ХХ–ХХI веков

Ключевые слова: русская проза рубежа ХХ–ХХI вв., малые жанры, динамика 
и тенденции

Sokolova I. V.
GENRE AND STYLISTIC FEATURES OF THE DYNAMICS OF THE STORY 

IN THE RUSSIAN PROSE OF XX–XXI CENTURIES
Th e article traced the variations and analyzed numerous samples of the modern 

genre defi nitions fi ction of diff erent texts. Th e author intended leading development of 
modern Russian “small” prose. Th e attention is focused on the tendency to cyclization in 
the literature of the XX–XXI centuries

Keywords: Russian prose of XX–XXI centuries, small genres, the dynamics and 
trends

В русской литературе в  конце ХХ  в. произошла переоценка многих 
прежних ориентиров развития. Главная примета последних десятилетий —  
утрата обществом целостности восприятия мира, под сомнением оказалось 
наличие каких-то главных, фундаментальных закономерностей жизни. 
Идут бесконечные поиски постижения сути человеческого бытия в  гра-
ницах вопроса о  том, что происходит: крушение мира или его рождение. 
В  российской реальности на  рубеже веков проявились черты освобожде-
ния всех сфер гуманитарной культуры от государственно-идеологического 
контроля. Но исчезновение идеологической и политической цензуры не от-
менило роли «цензуры» эстетической и  нравственной. При всей широте 
эстетических запросов очевидна актуализация нравственно-философской 
проблематики литературы и прежде всего концепции человека в произве-
дениях современных авторов. В эпоху бурно развивающихся средств мас-



32

совых коммуникаций (телевидение, видео, компьютерная виртуальность) 
и коммерциализации книгоиздания (один из критиков иронично называет 
многочисленные издания массовой литературы «книгопрядильной про-
мышленностью») уменьшается количество читателей, но  возрастает роль 
и  ответственность литературы в  воспитании личности человека именно 
благодаря силе воздействия слова как такового. Цель жизни человека и цель 
литературы по-прежнему совпадают: максимальное развитие и совершен-
ствование бессмертной человеческой души и осознание, изучение, объяс-
нение и  сохранение этого процесса на  примерах развития самых разных 
человеческих судеб в  различные эпохи истории. Из  всех видов искусства 
в большей мере именно литература способна сознательно или интуитивно 
почувствовать движение или развитие человеческой души и столь же сильно 
воспроизвести это движение в конкретном произведении. Культура, искус-
ство —  это то пространство, где веками избывает человек свои боли и упо-
вания. Все зависит, как говорил И. Бродский, от величия замысла. И в этом 
смысле трудно переоценить роль русской классической традиции, подра-
зумевающей абсолютное достоинство человека, внимание к  его личному 
существованию —  его душевному и духовному миру. В новейшей русской 
литературе уже можно выделить имена тех авторов, развитие творчества 
которых, возможно, будет определять существенные черты литературного 
процесса начала ХХI века: Валентин Распутин, Леонид Бородин, Олег Ерма-
ков, Михаил Шишкин, Татьяна Толстая, Леонид Бежин, Юрий Буйда, Олег 
Павлов, Андрей Дмитриев, Михаил Варфоломеев, Вячеслав Дегтев, Михаил 
Кураев, Виктор Пелевин, Юрий Мамлеев, Андрей Волос, Юрий Буйда, Ольга 
Славникова, Валерий Попов и др.

К концу века наличие нового —  современного —  этапа развития отече-
ственной литературы не вызывает сомнения. Особенности его следующие:

— «многоукладность» современной литературы, широта эстетических 
запросов, появление новых писательских имен, диалог не  столько писа-
тельских поколений, сколько творческих индивидуальностей;

— активное взаимодействие в литературном процессе различных ху-
дожественных систем (прежде всего речь идет о реалистической и модер-
нистской традициях и типах художественности);

— смена акцентов в проблемно-тематическом аспекте творчества писа-
телей и в концепции героя;

— интенсивный поиск новых средств эстетической выразительности, 
разностильность, результатом чего стало —  смешение жанров, тенденция 
их синтеза, тяготение к  изменению жанрового объема. (Более подробно 
об этом см.: [2]).

Критика считает, что современная литература из  «учебника жизни» 
превратилась в экспериментальную лабораторию. В 1980–90-е годы замет-



33

но активизировалась публикация произведений авангардистского, экс-
периментального характера, прежде не доходивших до широкого читате-
ля. Имена Венедикта Ерофеева, Дмитрия Пригова, Ивана Жданова, Льва 
Рубинштейна, Тимура Кибирова, Михаила Шишкина, Татьяны Толстой, 
Нины Садур, Людмилы Петрушевской, Анатолия Королева, Виктора Пе-
левина стали часто появляться на страницах журналов, их книги активно 
издаются.

Для литературного процесса рубежа ХХ–XXI веков, как отмечают мно-
гие исследователи, характерно отсутствие иерархичности, однолинейности, 
он отличается многообразием художественных поисков, хотя и  не  всегда 
бесспорных. В целом в литературном процессе конца ХХ века взаимодей-
ствуют реалистическая и  постмодернистская художественные системы, 
именно взаимодействуют —  сближаясь и расходясь, противостоя друг друга 
и используя художественный арсенал «противника», несмотря на многочи-
сленные декларации писателей, отрицающих традицию такого сотрудни-
чества, а  скорее всего, и  соперничества. Результат этого  —  многообразие 
жанровых и стилевых форм не только традиционных, но и пограничных, 
сочетающих в себе новые жанрообразующие качества. Многие произведе-
ния отличаются яркой стилевой палитрой, отражающей активную динами-
ку языковых процессов, связанных не только с проявлением многообразия 
авторских индивидуальных манер, но и смешением в тексте различных ре-
чевых потоков. Во всем этом определяются различные принципы создания 
мирообраза в художественном произведении конкретного жанра.

Ослабление примата содержания над художественностью  —  эта тен-
денция проявилась в  литературе 1970–80-х, затем была усилена в  более 
поздних постмодернистских текстах. Развитие русской постмодернистской 
прозы конца ХХ  века демонстрирует, на  наш взгляд, преобладание фор-
мальных черт метода над мировоззренческими. Во многих произведениях 
отчетливо проявляется идея завершенности поступательного движения 
истории и повторяемости всего и вся в этом мире. Поэтому картина мира 
может быть создана из фрагментов этого прошлого, соединенных причуд-
ливой фантазией художника. Литература с постмодернистской доминантой 
характеризуется, в  первую очередь, отказом от  исследования реальности 
(социальной или онтологической) и оппозицией по отношению к реализму 
и к традиции. Мир, по мнению постмодернистов, это торжество Хаоса, где 
все существует одномоментно, где нет иерархии, причинно-следственных 
отношений, а есть множество независимых начал, а значит, поиск смысла 
изначально невозможен. Но постмодернизм обращается не к действитель-
ности как таковой, а к предшествующей культуре, в которой воплотились 
прежние представления о мире и человеке. «Мир как текст» —  определяю-
щий лозунг постмодернистов. А культура —  это вторичная художественная 



34

система, которая есть мир симуляций и неподлинностей, фантазий и мира-
жей, мир неисчерпаемого множества смыслов, которые можно варьировать 
по собственному желанию. Автор-постмодернист стремится к уничтоже-
нию границы между реальностью и  виртуальностью, между настоящей 
жизнью и компьютерной игрой, виртуальностью. Поэтому в эстетике пост-
модернизма именно проблема реальности во многом определяет художе-
ственную структуру произведения. Образ мира выстраивается на основе 
внутрикультурных связей, ассоциативных потоков, а  тема самовоспро-
изводимости бытия в  культуре постоянна. В  искусстве на  новом витке 
развития повторяется то, что уже доказало свою культурную ценность. 
В процессе создания текста авторы-постмодернисты активно используют 
интертекстуальность как способ существования отдельного произведения 
в  контексте мировой литературы, когда оно есть не  только результат ав-
торской инициативы, а сложная система часто даже не осознаваемых пи-
сателем и произвольно возникающих перекличек с предшествующей куль-
турной традицией. Это проявляется в постоянном использовании в тексте 
цитат, реминисценций, аллюзий, пародий, парафраз, не  только связыва-
ющих конкретный текст с  различными литературными произведениями, 
но и способствующих созданию новых жанровых структур.

Среди жанрово-стилевых тенденций современной русской прозы на-
иболее отчетливо, на наш взгляд, проявляются следующие: авторская игра 
с  жанром, в  первую очередь, нередко выражающаяся в  стремлении уйти 
от традиционного обозначения жанра, и процесс циклизации. Появилось 
множество новых жанрово-стилевых образований, основанных на разно-
стильности, смешении жанров, индивидуальных попыток писателей со-
здать новый жанровый объем. Наиболее активно идет поиск жанровых 
дефиниций в  границах романной художественной структуры. В качестве 
примера перечислим авторские определения жанра произведений, опубли-
кованных в журнале «Знамя» в 2003–2004 гг.: «Мене, текел, фарес: Конспект 
романа» Олеси Николаевой; «Биг-бит: Роман-мортиролог» Юрия Арабова; 
«Быть Босхом: Роман с биографией» Анатолия Королева; «Хроники частной 
жизни» Александра Кабакова. В  ряде случаев, например, еще прослежи-
вается приверженность писателя к  традиционному жанру, хотя и  откор-
ректированному авторским подзаголовком. Достаточно часто встречают-
ся, например, определения «маленькая повесть» или «короткая повесть»: 
маленькие повести Вячеслава Пьецуха «Бог в  городе» (Новый мир. 2001. 
№ 3) и Дины Рубиной «Высокая вода венецианцев» (Знамя. 2000. № 2), ко-
роткая повесть Михаила Тарковского «Гостиница «Океан» (Новый мир. 
2001. № 5). Есть и другие обращения писателей к традиции этого популяр-
ного в русской литературе жанра: филологическая повесть «Шуба» Анны 
Яковлевой (Знамя. 2002. № 12); повесть в диалогах «Восьмое Марта» Анны 



35

Матвеевой (Новый мир. 2002. № 3); якобы по-весть «Человек по имени Ы» 
Андрея Баландина (Знамя. 1995. № 7); по-весть «Дочь самурая» Анастасии 
Гостевой (Знамя. 1997. № 9).

Достаточно плодотворно художественно реализуется в  современной 
прозе традиция фольклорного устного рассказа. Она трансформирова-
лась в  своеобразный, требующий изучения жанр истории. Наиболее от-
четливыми признаками произведений этой тенденции являются: наличие 
героя-повествователя; принципиальная установка рассказчика на  досто-
верность описываемых событий, ситуаций, героев, хотя очевиден и вымы-
сел; ориентация на события современной жизни или недавнего прошлого; 
обращенность к  чувствам читателя. Интересно, что уже в  подзаголовке 
и названии, предлагаемых автором, содержится информация о некоторых 
особенностях содержания произведения, его пафоса и писательской пози-
ции: история «Запомним Таню мертвой» Олега Дивова (Знамя. 2003. № 12), 
современная история «Домашние люди» Александра Яковлева (Новый мир. 
2002. № 11), житейские истории «Любовь по-нашему» Алексея Слаповско-
го (Знамя. 2003. № 2), сочинские истории «На курорте» Светланы Шипуно-
вой (Знамя. 2002. № 7), история любви «Циники» Ирины Кудесовой (Знамя. 
2001. № 5), история неудачи «Поздний гость» Александра Кабакова (Зна-
мя. 2001. № 3), история болезни «Трепанация черепа» Сергея Гандлевского 
(Знамя. 1995. № 1), истории про живых, полуживых и уже совсем… «Ангел 
мертвого озера» Галины Щербаковой (Новый мир. 2002. № 7).

Среди других индивидуальных обозначений жанровой природы про-
изведения назовем следующие, наиболее интересные: романтическая хро-
ника («Жребий № 241» Михаила Кураева // Знамя. 1995. № 11), фрагмент 
(«Без меня —  тебе!» Владимира Ежова // Знамя. 1993. № 12, этопея («Чужие 
письма» Александра Морозова // Знамя. 1997. № 11), автоверсия («Три-
котаж» Александра Гениса // Новый мир. 2001. № 9), сюжеты («Пушкин-
ский бульвар» Дмитрия Шеварова // Новый мир. 2003. № 12), поминания 
(«Юрьев день» Ирины Поволоцкой // Новый мир. 2003. № 12), пергамент 
«Суер-Выер» Юрия Коваля (Знамя. 1995. № 9), ночная хроника «Кормушка 
для крыс» Ильи Митрофанова (Знамя. 1993. № 2), текст, распадающийся 
на пазлы «Люди сверху, люди снизу» Натальи Рубановой (Знамя. 2004. № 6). 
Подзаголовки являются внешними сигнальными признаками авторских 
поисков в создании крупных жанровых форм.

Иногда функции большой прозы берут на  себя жанры малой прозы, 
которая различными способами компенсирует отсутствие доминирую-
щего в  литературном процессе положения романа. Критик А. Марченко 
отмечает, что в современной литературе есть «попытка романа из отдель-
ных рассказов» [1, c. 155]. Здесь можно назвать «Питомник: Большая книга 
рассказов» Евгения Шкловского (Новый мир. 2003. № 1), «Несколько торо-



36

пливых слов о любви: Малая книга рассказов» Дины Рубиной (Новый мир. 
2003. № 1), рассказы из «Книги для тех, кто любит читать» Алексея Слапов-
ского (Новый мир. 2002. № 12), «Переправа через Иордан: Книга рассказов» 
Юрия Буйды (Новый мир. 2004. № 9), «Тридцать девять слов» Владимира 
Березина (Знамя. 2003. № 4). На  наш взгляд, в  употреблении писателями 
слова «книга» проявляются черты жанровых дефиниций.

Характерная примета жанровой динамики рассказа в  русской лите-
ратуре конца ХХ века —  процесс циклизации. Явление литературной ци-
клизации как объединения групп самостоятельных произведений в новые 
многокомпонентные художественные единства не ново в литературе («Ге-
рой нашего времени» М. Лермонтова, «Записки охотника» И. Тургенева, 
«Губернские очерки» М. Салтыкова-Щедрина, поэтические циклы А. Бло-
ка, А. Ахматовой, М. Цветаевой, «Конармия» И. Бабеля, «Колымские рас-
сказы» В. Шаламова, «Бессмертная любовь», «Реквиемы» и др. циклы рас-
сказов Л. Петрушевской).

Чем обусловлен процесс усиления способности жанров к циклизации? 
Эта тенденция в литературе свидетельствует не только о своеобразии ху-
дожественного мышления писателя или группы авторов-современников, 
но и об особенностях историко-литературной эпохи. В какие-то перелом-
ные или кризисные ситуации общественно-исторического и литературно-
го развития, когда утрачивается целостность восприятия мира и человека, 
активизируются циклообразовательные тенденции. Материалы литера-
турно-художественных журналов последних лет и  различных антологий 
свидетельствуют о постоянном присутствии циклов и их разновидностей 
в современной русской прозе.

Процесс циклизации более характерен для жанров малой прозы. В пер-
вую очередь речь идет о рассказе, новелле, миниатюре и других жанровых 
разновидностей. Если говорить о  количественном соотношении, то  наи-
более многочисленными остаются традиционные обозначения авторами 
жанровой природы своего произведения: чаще всего в журналах встреча-
ются публикации рассказа и рассказов. Примерно в половине случаев при 
публикации нескольких рассказов автор или редколлегия журнала обозна-
чают только жанр произведений и количественный состав подборки. На-
пример, Елена Долгопят «Рассказы» (Знамя. 2002. № 6), Ирина Полянская 
«Рассказы» (Знамя. 2003. № 1), Евгений Шкловский «Рассказы» (Знамя. 
2001. № 4 и 2002. № 3), Антон Уткин «Рассказы» (Новый мир. 2003. № 10), 
Борис Екимов «Рассказы» (Новый мир. 2004. № 8), Виктор Астафьев «Два 
рассказа» (Знамя. 2001. № 1), Анатолий Курчаткин «Два рассказа» (Знамя. 
2002. № 7), Вячеслав Пьецух «Три рассказа» (Знамя. 2003. № 8).

В других случаях подборка рассказов озаглавлена. Нередко это явля-
ется принципиально важным авторским решением. Заглавие литератур-



37

ного произведения всегда выполняет значимую идейно-художественную 
функцию. В нем обозначены проблемно-тематические доминанты текста, 
ведущий мотив (Юрий Буйда «О  любви» // Знамя. 1998. № 5; Мария Ло-
сева «Садовое товарищество» // Новый мир. 2002. № 7; Корнилова Галина 
«Вот моя деревня…» // Знамя. 2003. № 2). В образно-семантических загла-
виях определен герой (Алексей Смирнов «Автопортрет в лицах» // Знамя. 
1995. № 7 и  Новый мир. 2004. № 9; Леонид Зорин «Из жизни Багрова» // 
Новый мир. 2001. № 2; Ольга Грабарь «Человек войны» // Знамя. 2003. № 5), 
также в названии нередко обозначены границы художественного времени 
и пространства конкретного текста (Виктор Санчук «Давно, в Советском 
Союзе» // Знамя. 1996. № 6; Владимир Яницкий «Чрево тюрьмы» // Знамя. 
1996. № 8; Евгений Шкловский «Улица» // Новый мир. 2001. № 8), Дмитрий 
Шеваров «Парад облаков: рассказы из летней тетради» // Новый мир. 2004. 
№ 6) .

Каковы характерные черты цикла, позволяющие проявить его неожан-
ровую природу?

Исследователи, среди которых назовем имена Ю. Тынянова, Л. Гинз-
бург, Б. Томашевского, М. Дарвина, Л. Ляпиной, отмечают множествен-
ность принципов создания циклового единства. Это может быть общность 
тематики, сюжетно-динамическое единство целого, обусловленное особым 
характером сюжетной организации, сложное взаимодействие хронотопа 
отдельного произведения с  художественным временем и  пространством 
цикла, система межтекстовых взаимодействий. Для эпико-повествователь-
ного цикла характерны множественность рассказчиков, точек зрения, ори-
ентированных на со- или противопоставление взглядов, и соответствую-
щая этому многослойная повествовательная структура. Результатом всего 
этого должно стать единство цикла как содержательно-художественного 
целого. Это, на наш взгляд, возможно при условии соединения самостоя-
тельности каждого из составляющих цикл произведений с целостностью 
цикла, возникающей как результат взаимодействия многих его компонен-
тов.

В творчестве разных авторов мы встречаемся с различными принци-
пами художественной организации цикла. Например, Людмила Петрушев-
ская, произведения которой в последнее время очень активно публикуются 
в периодике и издаются отдельными книгами, очень часто дает и название 
цикла, в состав которого входит конкретный рассказ: «Дом девушек: Рас-
сказы из цикла «Реквием» (Знамя. 1996. № 11). Но в разных изданиях со-
держание циклов «Монологи», «Реквиемы», «В саду других возможностей» 
и  др. меняется. Расширяется их количественный состав, также рассказы 
«кочуют» из цикла в цикл, что позволяет сделать вывод о весьма условном 
единстве цикла как художественного целого в прозе Л. Петрушевской.



38

Соавторами писателя в  создании цикла иногда бывают и  редакторы. 
Примером тому может служить публикация «Афганских рассказов» Оле-
га Ермакова (Знамя. 1989. № 10). У этого произведения присутствуют все 
признаки цикла, отличающегося целостностью и художественной вырази-
тельностью. Но, по признанию самого автора, он не создавал цикла и не да-
вал ему такого названия. Молодой писатель прислал шесть рассказов в ре-
дакцию журнала «Знамя», которые были приняты к  печати, объединены 
умным редактором в  цикл «Афганские рассказы». Принципиально важ-
ным в создании цикла является порядок расположения рассказов. Первым 
в цикле стал рассказ «Весенняя прогулка»; затем —  «Н-ская часть провела 
учения.1981», «Зимой в  Афганистане», «Марс и  солдат», «Пир на  берегу 
фиолетовой реки», последний —  «Занесенный снегом дом». Уже хронотоп 
названий рассказов в известной мере определяет контуры картины мира, 
созданной писателем. Цикличность времени, цикличность жизни прояв-
ляются в расположении рассказов —  от весенней прогулки молодых людей 
к войне, от ухода к возвращению домой, от мечты и надежды к бесконеч-
ному ожиданию женщины в  доме, занесенном снегом. Уже в  названиях 
рассказов определено время и  место событий, военная тематика цикла, 
обозначены его герои. Автор не во всех рассказах изображает собственно 
военные события, но мотив торжества на войне зла и смерти проходит че-
рез весь цикл, делая звучание военной темы трагическим.

В 2000 году в московском издательстве «Новое литературное обозре-
ние» вышла антология «Очень короткие тексты» (составитель Дмитрий 
Кузьмин). Материалом для антологии в основном послужили произведе-
ния различных авторов —  участников Фестиваля малой прозы 1998 г. Фор-
мально принцип отбора текстов определялся их объемом —  чуть больше 
машинописной страницы, что создает эффект моментального восприятия 
текста. По мнению составителя, структура антологии отражает понимание 
малой прозы как многогранного явления. Эта книга стала одной из  пер-
вых, представляющих малую прозу в ее различных стилевых и жанровых 
тенденциях, что отразилось в  названиях мини-циклов антологии. В  не-
которых их них сделан акцент на определенную жанровую традицию («В 
сторону лирики и стихотворения в прозе», «В сторону притчи», «В сторо-
ну эссе», «В сторону дневника») или художественную систему («В сторону 
авангарда»), тип образности («В сторону фантастики»), способ художест-
венного воспроизведения действительности («В сторону сатиры и юмора», 
«В  сторону бытописания», «В  сторону психологизма»). Незавершенность 
циклообразующх тенденций проявляется в постоянном повторе выраже-
ния «В сторону…».

Безусловно, приведенный материал убеждает в правомерности поста-
новки исследовательской проблемы, доказывает необходимость серьезного 



39

литературоведческого изучения истории малой прозы в России, активной 
динамики жанрово-стилевых исканий новейшей отечественной прозы, 
структуры текста.

ЛИТЕРАТУРА
1. Марченко А. «Вместороманье» // Новый мир. 2004. № 4. С. 145–155.
2.  Соколова И. В. История русской литературы ХХ–ХХI  вв. Учебно-методическое 

пособие. СПб.: СПбГУ–ДВГУ, 2009. 59 с.



40

УДК 82–32
Богданова Екатерина Анатольевна,

кандидат филологических наук,  младший научный сотрудник 
Института филологических исследований 

Санкт-Петербургского государственного университета,
katarina_a-2@mail.ru

ОБРАЗ ФИЛИНА В РАССКАЗЕ Т. ТОЛСТОЙ «ФАКИР»

В статье рассматриваются ведущие мотивы, формирующие образ главного ге-
роя рассказа. В ходе анализа выделяются мотивы воображения, фантазии, творче-
ской свободы, превращения, игры, маски и др., которые комбинируются, дополняя 
друг друга, и моделируют характер главного персонажа и его пространство.

Ключевые слова: Татьяна Толстая; современная русская литература; проза; 
постмодернизм; традиция; интертекст; мотив; рассказ

Bogdanova E. A.
CHARACTER OF FILIN IN THE STORY OF T. TOLSTAYA “FAKIR”

Th e article states the motifs forming the image of the main character of the story. 
Th e analysis highlighted the motives of the imagination, fantasy, creative freedom, 
transformation, games, masks, etc., which are combined, complementing each other, and 
model the nature of the main character and his space.

Keywords: Tatiana Tolstaya; modern Russian literature; prose; postmodernism; 
tradition; intertext; motive; novel

Рассказ «Факир» представляет собой яркое художественное воплоще-
ние авторской —  толстовской —  «мифопоэтической» модели мира, орга-
низованной с помощью системы мотивов творчества, фантазии, мечты —  
воображение в рассказе «Факир» обретает статус лейтмотива и позволяет 
вывести героя за пределы сиюминутного существования, создает желанное 
настоящее и открывает незримое будущее.

Главный герой рассказа —  Филин —  фигура неоднозначная, многогран-
ная, даже необыкновенная, таинственная. Неслучайно имя Филин пере-
кликается на звуковом уровне с названием всего рассказа —  Факир. Герой 
рассказа Толстой —  мелкий государственный служащий, но в представле-
нии повествователя-рассказчика главный герой и есть факир —  фокусник, 
маг-волшебник, который порождает ментальную иллюзию и  производит 
мистическое, завораживающее впечатление на окружающих.



41

Обычный герой необычен в своем поведении. Творческая, почти маги-
ческая природа позволяет ему создавать театр вокруг себя, некое зрелище, 
волшебный мир. Неслучайно в текст Толстой входят мотивы театрально-
сти и масочности персонажей.

Обычный человек, необыкновенный фантазер факир Филин столь 
не похож на других персонажей рассказа, что в своем облике обнаруживает 
черты сходства с Мефистофелем: у него «ласкающие гостей <…> мефисто-
фельские глаза» [3, с. 260].

Как известно, образ Мефистофеля имеет устойчивые коннотации в ми-
ровой культуре: в разные эпохи Мефистофель выступал в литературе и как 
искуситель, и как дух зла. Однако наряду с этим бытовали гротески и фарсы, 
в которых Мефистофелю отводилось место шутника, весёлого обманщика, 
часто попадавшего впросак. Очевидно, что Толстая склоняется к последней 
интерпретации, она видит в  герое не  столько дьявола, сколько обманщи-
ка и  шутника, не  столько соблазнителя и  искусителя, сколько волшебни-
ка, умеющего одарить своих гостей чудесами. Однако отношение к  герою 
неоднозначно. Кто-то хвалит его, кто-то ругает, но у всех Филин вызывает 
восхищение: «Кое-кто Филина втихомолку не одобрял <…> хихикали на-
счет его малинового халата с кистями <…> А все-таки позовет —  и бежали, 
и втайне всегда холодели: пригласит ли еще?» [3, с. 258]. Мотив зачарован-
ности сопутствует мотиву живой и неисчерпаемой фантазии героя.

Воображение рассматривается в рассказе Толстой как сила творческой 
мысли, которая не только доставляет герою яркие эмоции и притягивает 
окружающих, но и помогает воплотить в жизнь фантазии, создать новые 
образы, т. е. получить новое знание о себе и мире. Так, мотив воображе-
ния в рассказе, в сущности, оказывается тождественным мотиву познания 
и творчества.

Герой создает свой мир, преобразует реальность в фантазийный бла-
годатный мир, главными чертами которого становятся утверждение твор-
ческой свободы, пристальное внимание к исключительному. Жить для ге-
роя Толстой значит фантазировать, а  фантазия, воображение  —  радость 
сотворения целостного, гармоничного и бесконечного собственного мира, 
который помогает укрыться от  быта и  неприглядной действительности. 
Именно «радость творения» лежит в основе эстетической концепции Фи-
лина  —  концепции «со-творчества», сближающей героя-художника, со-
зидающего собственный мир, с Творцом. Отсюда Филин в рассказе срав-
нивается с  королем, «султаном», «всесильным господином», магом, даже 
«богом» [3, с. 263, 271, 289], иначе говоря, отождествляется с абсолютным 
магическим центром <мифо>мира [2]. Мотивы воображения, фантазии, 
творческой свободы, игры комбинируются, дополняя друг друга, и модели-
руют характер главного персонажа.



42

Филин-факир преподносит свою жизнь в форме театрального спекта-
кля. Образ Филина, подобно образу актера, существует в рассказе вне со-
циальных и бытовых реалий. Неизвестны подробности его реальной жиз-
ни —  возраст, происхождение, профессия. Значимой оказывается только 
фантазийная маска героя.

В создании «театрального», «маскарадного», «масочного» образа нема-
ловажную роль играет внешность персонажа: ««чистый, небольшой», «брови 
дегтярные, прекрасные анатолийские глаза —  как сажа», «серебряная бород-
ка» [3, с. 257]. Необычная восточная наружность героя поражает и отсылает 
к «истокам» его магической факирской природы. Детально продуман и ко-
стюм героя-факира: «домашний бархатный пиджак», «серебряные янычар-
ские тапки с загнутыми носами», «малиновый халат с кистями» [3, с. 258].

Внешний облик героя приобретает в  рассказе смысловую трактовку, 
становится знаком особости, единичности, индивидуальности героя, спа-
сающей его от растворения в массе и нивелировки. Потеря «лица» в тексте 
Толстой равнозначна утрате индивидуальности, личности. (Заметим, что 
описание внешности других персонажей в рассказе незначительно или во-
обще отсутствует.)

Костюм героя, его малиновый халат —  в определенной мере тоже де-
тали бутафории, элементы его маскарадного костюма. При этом укрытие 
(сокрытие) героя под маской и под маскарадным костюмом одновременно 
означает его самораскрытие. Мотив маски и маскарада развивается у Тол-
стой как реализация подлинного собственного «я» героя, истинной (в дан-
ном случае  —  творческой) сути человека. Подобным образом понимал 
символику маски В. Брюсов: «надетая маска —  не приспособление к миру 
и не отказ от собственного “я”, но обретение себя» [1].

Мотив маски (маскарада) организует и жилое, квартирное пространст-
во героя, интерьер дома Филина. Эффектной, необыкновенной, даже экзо-
тичной оказывается обстановка квартиры героя: «синие шторы, витрины 
с коллекциями», на стенах —  бусы», множество безделушек —  «табакерка», 
«бисерный кошелек, пасхальное яйцо», «синие с  золотом коллекционные 
чашки», фарфор знаменитой фирмы Веджвуд, драгоценности из «венеци-
анских раскопок» и т. д. [3, с. 257].

Герой Толстой «тщателен» в  подготовке к  приему гостей и  в  умении 
организовать роскошный ужин. Он угощает гостей необыкновенными 
блюдами: «грейпфруты, начиненные креветками», «ананасы», «редкостный 
паштет», даже пирожки не  простые, а  «по-тмутаракански». Особую ауру 
создают музыка Моцарта, которая «льется откуда-то сверху», и «дымок ан-
глийского чая» [3, с. 264, 270, 278].

В рассказе Толстой Филин поселен в необыкновенный дом, который, 
отражая сущность хозяина, также незауряден, сказочно «барочен», иг-



43

рив, театрально-декоративен. В  самом центре столицы стоит «дворец 
Филина» —  «розовая гора, украшенная семо и овамо» и на фасаде «кни-
га —  источник знаний», «циркуль», обелиск, на котором стоит «гипсовая 
жена…». Кажется, будто сейчас «протрубят какие-то трубы <…> сыграют 
что-нибудь государственное, героическое» [3, с. 272].

За окном квартиры Филина «Садовое кольцо» и  «столичное небо», 
«веселый народ» и  «золотые фонари», «радужные снежинки» и  «разноц-
ветный, прелестный, свежий снежок, только что изготовленный». Приро-
да словно тоже включается в театральное действо: «И вечернее небо над 
Филиным, над его кудрявым дворцом <…> —  настоящее московское, те-
атрально-концертное небо» [3, с. 271, 272]. Заметим, выделенные эпитеты 
стоят у Толстой в одном ряду, не противореча друг другу.

Мир-квартира Филина —  театральная сцена, замкнутое игровое про-
странство, где в определенный момент начинается и через положенный час 
заканчивается действо. Этому действу-театру нужен зритель, которым ока-
зываются для героя прежде всего Галя и Юра. В творческий процесс Фили-
на вовлекаются не только он сам, но и его приглашенные. В гостях у Филина 
«есть на что посмотреть», и герои забывают о том, чтó находится за преде-
лами его квартиры. Филин руководит игрой, составляет программы вечера: 
«программа вечера была ясна», находит для приглашенных «новые игруш-
ки» [3, с. 257]. Его гости с увлечением подыгрывают ему, принимая раздава-
емые им роли. Как в театре, игра на время становится их жизнью.

На театральность пространства Филина указывает и  непрерывность 
его изменений. Оно строится, исходя из подвижного центра, и в нем все 
время что-то свершается, трансформируется, происходит смена декора-
ций в театре: «что-то неуловимо новое в квартире <…> витрина сдвинута, 
бра переехало» [3, с. 264]. Даже поклонницы Филина, его «коллекционные 
дамы», непрерывно сменяют одна другую (не включенные в сюжет расска-
за, они, как сценические героини, выполняют лишь декорирующую функ-
цию, вызывают ассоциацию с  красивыми куклами). «Дамы у  Филина  —  
коллекционные, редкие. То циркачка —  вьется на шесте, блистая чешуей», 
то просто девочка <…> ума на пятачок, зато сама белизны необыкновен-
ной». Поэтому Филин, приглашая к себе во дворец, предупреждает, чтобы 
гости обязательно приходили в черных очках во избежание «снежной сле-
поты», словно напоминая о мощном свете софитов [3, c. 258].

ЛИТЕРАТУРА

1. Брюсов В. Я. Собр. соч.: в 7 т. М., 1973. Т. 2. С. 132–133.
2. Мелетинский Е. М. Поэтика мифа. М., 1976. С. 245–260.
3. Толстая Т. Н. Факир // Рассказы. М.: «Белые стены», 2004.



44

УДК 82–32
Биберган Екатерина Сергеевна,

старший преподаватель кафедра литературы и детского чтения 
Санкт-Петербургского государственного института культуры,

ebibergan@yandex.ru

КОНЦЕПТУАЛИСТСКИЙ «РОМАН» ВЛАДИМИРА СОРОКИНА.
ОТРИЦАНИЕ ЕДИНСТВЕННОСТИ СМЫСЛА

Данная статья посвящена творчеству выдающегося представителя русского 
литературного постмодернизма, писателя-концептуалиста Владимира Сорокина. 
Объектом исследования является специфичный и традиционный для сорокинской 
прозы прием, встречающийся в большинстве его текстов —  интертекстуальность. 
Цель научного исследования заключается в выявлении способов обращения писа-
теля к приему интертекстуальности, способов его реализации в тексте. Материалом 
для исследования был выбран роман Владимира Сорокина «Роман», являющий со-
бой пример текста, выстроенного на традиционных для русской литературы сюже-
тах, мотивах, образах, характерах, но при этом, вопреки постмодернистской установ-
ке на без-идейность, отсутствие нравственного смысла, утверждающий творческую 
идею писателя, который предлагает новую интерпретацию классических сюжетов, 
образов, мотивов, создающих в конечном итоге новый смысловой пласт.

Ключевые слова: Владимир Сорокин, современная русская проза, постмодер-
низм, концептуализм, интертекстуальность, слом повествования, трансформация.

Bibergan E. S.
CONCEPTUALISTIC NOVEL “ROMAN” BY VLADIMIR SOROKIN. DENIAL OF A 

SENSE UNIQUENESS
Th is article is devoted to the work of an outstanding representative of Russian 

literary postmodernism, a writer and a conceptualist Vladimir Sorokin. Th e object of the 
scientifi c research is a specifi c and traditional for Sorokin’s prose method —  intertextuality. 
Th e aim of the scientifi c research is to fi nd out the ways of this method’s realization and its 
functions in the text. For the material of the research has been chosen novel “Roman” by 
Vladimir Sorokin, an example of the text built on plots, motives, images, characters which 
are traditional for Russian literature. Contrary to post-modernist statement about absence 
of idea, absence of moral sense, the novel approves Vladimir Sorokin’s creation of new 
interpretation of classical plots, images and motives, which generates new semantic layer.

Keywords: Vladimir Sorokin, modern Russian prose, postmodernism, 
conceptualism, intertextuality, deconstruction of the narration, transformation.

Роман Владимира Сорокина «Роман» был создан в конце 1980-х годов 
и впервые опубликован в 1994-м. Продолжая начатые прежде опыты кон-
цептуальной прозы, Сорокин и в данном случае создает «концептуалист-



45

ский» роман, который направлен на разрушение канона и постмодерную 
игру. Однако, как ни странно, по прошествии времени с момента опубли-
кования романа текст Сорокина прочитывается отчасти по-новому, давая 
возможность увидеть не только отрицание, но и утверждение некоей твор-
ческой идеи, хотя, как заявлялось создателями концептуально-постмодер-
нистических практик, они изначально «должны были» быть лишены идей-
ного, назидательного, нравственного или иного смысла.

Игра в  тексте начинается уже тогда, когда становится очевидно, что 
имя Роман обнаруживает омонимичную связь с  жанром литературного 
произведения, романом. Обилие литературных цитат или реминисценций, 
отсылок и литературных «призраков» уже в самом начале текста устанав-
ливает некие от-литературные связи между образом (за)главного героя 
и его предшественниками, между героем художественно-плотским (то есть 
персонажем) и образом книги-романа (соответственно, и ее жанром). При 
этом точно сказать, что является заглавием произведения имя героя или 
жанр произведения, пожалуй, невозможно.

Ориентированный на  русский философско-психологический роман 
ХIХ века, текст Сорокина уже в прологе затрагивает «вечные» проблемы. Од-
нако подход к этим «вечным» темам и проблемам оказывается у Сорокина 
иным. Сорокин как бы снова (как и в своих «малых» формах) играет по сло-
жившимся у него «правилам»: он акцентирует иное значение в слове «веч-
ные»: «вечные» не (только) в высоко идеалистичном плане, не патетически 
возвышенные и общечеловеческие, а (но и)«вечные» с отрицательной конно-
тацией — как надоевшие, привычные, утомительно-знакомые. Именно в та-
ком плане и будет развиваться действие всего романа. Текст Сорокина будет 
набирать и суммировать традиционные и устойчивые мотивы русской прозы 
ХIХ века, доводя их к середине романа до гоголевско-маниловской слащаво-
сти и пошлости и до их отрицания и «уничтожения» в финале повествования.

Роман Сорокина построен на точных и узнаваемых перекличках сов-
ременного текста с текстами классиков русской литературы, их мотивами, 
образами, характерами, ситуациями, сценами и деталями.

Так, начало романа открывается картиной весеннего пейзажа и  воз-
вращения героя в родные края. И хотя герой старше Аркадия Кирсанова 
из «Отцов и детей» Тургенева, но сама картина дорожной распутицы, ветра 
и весеннего дождя, образ «двухколесной дрожки» [2, с. 274], возвращение 
в родные места, встреча близких, племянника с дядюшкой, явно напоми-
нает тургеневское повествование. Очень по-тургеневски звучит описание 
троекратного целования дяди и племянника.

Но к  этим впечатлениям тургеневской «узнаваемости» примешивают-
ся и иные тексты, преимущественно из русской прозы середины — конца 
ХIХ века. Среди них — «немецкий» отголосок [2, с. 273] внешности главного 



46

героя, который заставляет вспомнить немца Штольца из «Обломова», а воз-
раст Романа («в свои тридцать два года», [2, с.  273]) указывает на  возраст 
самого Обломова. Более того, образ сорокинского героя вызывает аллюзию 
к еще одному герою Гончарова, Борису Павловичу Райскому из романа «Об-
рыв». Схожесть героев прочитывается уже в начале сюжетного хода обоих 
произведений: оба героя уезжают из шумного города, возвращаясь в родные 
края с надеждой лучше понять себя, разобраться в своих чувствах и найти 
свой путь. Оба героя рано лишились родителей. Райский вырос под при-
смотром двоюродной бабушки, а  Романа вырастила чета Воспенниковых, 
которых он нежно зовет «дядюшка» и «тетушка» [2, с. 280]. При этом даже 
на уровне характеров Татьяны Марковны Бережковой и четы Воспеннико-
вых прослеживается сходство: это простые, но по-житейски мудрые люди, 
умеющие жить с радостью и любить жизнь. Но поистине ярко сходство Ро-
мана и  Райского проявляется в  их увлечениях. Роман не  находит радости 
в занятии юриспруденцией и несмотря на успехи на этом поприще оставляет 
место адвоката ради занятий живописью. Герой Гончарова, кажется, увлечен 
всеми искусствами сразу: он немного рисует, немного пишет, музицирует, 
вкладывая во все свои занятия силу и страсть души. Однако Райскому это-
го оказывается недостаточно, ему необходимо пробудить страсти и вокруг, 
чтобы постоянно ощущать себя в кипении жизни, в той точке соприкоснове-
ния всего со всем, которую он называет своему приятелю Аянову: «Жизнь —  
роман, и роман —  жизнь». Пробуждение страстей, доведение их до высшей 
точки будет характерно и для сорокинского героя в финале «Романа», но уже 
не только в духовном плане, а в физическом и даже физиологическом.

В образе главного героя «Романа» проигрываются практически все воз-
можные (во всяком случае — главные) мотивы, которые формируют харак-
тер традиционного персонажа русской классики.

Прежде всего, это мотив детства, который в  данном случае обретает 
вариант детства-сиротства. В романе Сорокина этот мотив обозначен, на-
мечен, но не развит. По крайней мере, не развит и даже смягчен в связи 
с образом главного героя. В бездетной семье своего дяди, Антона Петрови-
ча, и его жены, Лидии Константиновны, Роман обрел второй дом и вторых 
родителей. Однако тот же мотив звучит сильнее в связи с образом избран-
ницы Романа, Татьяны, где он развит глубже и даже обретает собственную 
несложную сюжетную нить. Мотив сиротства станет одной из важных сла-
гаемых в понимании и обретении героями их духовной близости и родст-
ва, их «свыше» предназначенности друг другу. Мотив сиротства сблизит 
«одиноких» героев еще больше, усилит их готовность поддерживать друг 
друга всю жизнь, до самого конца.

Созерцание природы традиционно навевает герою философские мыс-
ли: «Мы идем по лесу, а он стоит, не обращая на нас внимания. Мы любуем-



47

ся его красотою, а он не видит нас. Ему ничего не нужно от нас. Он свобо-
ден. Как это прекрасно…» [2, с. 332]. Во внутреннем монологе героя вновь 
звучит слово «свобода», образ свободы традиционно связан в русской ли-
тературе с образом природы, хотя здесь он звучит отчасти даже чужеродно, 
слишком прямолинейно и настойчиво, именно так, как и хотел автор.

Важно заметить, что с самого начала повествования в образе главного 
героя просвечивает чувство свободы. «Вечный» поиск всяческой свободы 
русским литературным персонажем (персонажами) пронизывает всю рус-
скую литературу (и следовательно, и эта «страсть» не могла быть обойдена 
Владимиром Сорокиным). Хорошо известно, как сильны и как разнообраз-
ны мотивы «вольнолюбивой лирики» русских поэтов, поиск лирическим 
героем свободы и освобождения от неких пут — именно эти цитаты неод-
нократно приводятся Сорокиным в тексте, к ним обращаются его герои. 
В  рамках романа Сорокина «это сладкое слово свобода» прочитывается 
и  как свобода выбора, и  как свобода личностной позиции, и  как свобо-
да творчества, и свобода понимания счастья и воли, вероятно, и свобода 
достижения этого счастья. Для героя Сорокина «свобода воли позволяет 
побороть страх смерти, так как только свобода воли может быть предпо-
сылкой чувства трансцедентального» [2, с. 380].

Рядом с темой свободы в «Романе» стоит тема смерти, а далее —  тема 
торжества духа над плотью которые пронизывают весь текст «Романа». 
На протяжении всего повествования происходит философский разговор, 
реплики которого разбросаны по  всему тексту и  принадлежат разным 
героям. Но,  если их собрать воедино, получается философский полилог 
о смысле, цели жизни и смерти. Смерть воспринимается героями не конеч-
ной точкой человеческого существования, а  точкой отсчета нового (луч-
шего) бытия, высвобождения духа от плотских оков. Смертно лишь тело, 
а дух, освободившись от плоти, получает свободу — новую, лучшую форму 
существования.

Слова Романа «Я понял все» [2, с.  637] завершают в  романе логиче-
ски осмысленное, традиционное (с  точки зрения общественной морали) 
повествование. Далее следует традиционный сорокинский прием слома 
повествования, «когда приблизительно в  середине текста один нарратив 
неожиданно и  контрапунктурно сменяется другим: переворачивается 
пространство, идет вспять время, перелицовываются одежды, “фигура-
тивный” сюжет подменяется словесной абракадаброй, простейший смысл 
вытесняется буквенной графикой» [1, c. 35]. С помощью Татьяны, не пере-
ставая звонящей в  колокольчик, Роман убивает поочередно всех гостей, 
а затем и всех крутояровцев, а в финале убивает Татьяну и себя. Сорокин 
подробно (примерно на  70 страницах!) выписывает массовое убийство, 
хладнокровно фиксируя действия Романа.



48

Подобная трансформация героя, бесспорно, «шокирует» читателя: 
из  традиционного образа героя классической русской литературы  — ин-
теллигентного, неустанно ищущего себя, тонко чувствующего и мечтающе-
го достичь всеобщей гармонии молодого человека — Роман превращается 
в убийцу. Однако стоит заметить, что тема убийства вводится Сорокиным 
отнюдь не  неожиданно. На  протяжении всего текста появляются разного 
рода маячки-сигналы, диссонирующие с общим характером повествования 
и, в совокупности, имеющие общие черты: все они так или иначе ассоциатив-
но связываются со смертью, кровью, убийством, пре-ступлением: ироничное 
приветствие Романа дядюшкой «Приехал, приехал разбойник!» [2, с.  280], 
слова одного из героев (Клюгина) во время сборов на охоту: «Благословите 
нас лучше на убийство» [2, с. 386], рыбалка, уподобленная убийству («Сом за-
тих лишь после трех сильных ударов <топором!>», [2, с. 376]), образ мертвого 
лосенка, убитого матерым волком, рассказ о трагической гибели Татьяни-
ных родителей. Тема смерти приобретает в романе и игровой характер, ко-
торый реализуется в тексте по-сорокински двойственно: в буквальном и пе-
реносном смыслах. Буквальным воплощением игрового начала становится 
эпизод, в котором Роман и Куницын играют в русскую рулетку («в смерть»). 
Словесно-игровое начало прочитывается во фразе, неоднократно повторя-
емой Романом на протяжении всего текста: «Я вас всех люблю» [2, с. 526], 
рождающей звуковую параллель «Я вас всех убью». И тут же эта параллель 
поддерживается фразой Красновского: «Ну, Рома, ну, злодей!» [2, с. 526].

 В заключительной части «Романа», освободившись от  общественной 
(= традиционной) морали, преступив пределы нравственных и моральных 
законов, Роман и Татьяна освобождают свой дух от плотской оковы, восхо-
дя на новый уровень бытия. И тогда проступает другой смысл слов, произ-
носимых Романом и Татьяной на протяжении почти всей второй части: «Я 
люблю тебя! — прошептал Роман», «Я с тобой, я вся с тобой <…> Я жива 
только тобой! <…> Мы одни с тобой, и никого больше не будет, кроме тебя 
и  меня» [2, с.  635]. В  результате многоплановости мотивации финально-
го действия вновь проступает принципиально «концептуалистская» кон-
струкция романа: Сорокин акцентированно отрицает единственность 
смысла и указывает на неистинность любого из возможных прочтений.

И тогда непривычная для традиционной литературы финальная сцена 
романа воспринимается не трагической (в привычном ключе), но оптими-
стической — как свидетельство перехода героев на новый уровень «вечно-
го» бестелесного существования.

В этом плане финальная фраза «Роман умер» уже не звучит устрашаю-
ще ни применительно к герою, ни применительно к роману. Роман-герой 
преобразился и достиг иной формы бытия (потому и фамилия героя не со-
хранилась на могильном кресте: в такого рода памяти нет необходимости). 



49

Роман как жанр умер, точнее, умерла его старая форма. Новый роман воз-
родился в  новой форме, концептуалистской (на  данный момент). Но  его 
возможные трансформации, как показал Сорокин, не  завершены. Роман 
жив — «смертью смерть поправ…».

Декларировано без-идейное произведение Сорокина оказывается, в ко-
нечном счете, идейным. И даже на этом уровне жизнь литературы и жизнь 
искусства, манифестационно объявленная завершившейся (в том числе и са-
мими концептуалистами-постмодернистами), оказывается продолженной 
и  продолжающейся. Литературный процесс, предшественники и  потомки, 
оказываются тесно переплетенными, крепко художественно связанными 
в  тексте Сорокина, ставя современного писателя в  ряд русской классиче-
ской литературы вслед за художниками ХIХ века, начала ХХ века, середины 
ХХ века, но и впереди литературы начала ХХI века. Несмотря на то что Соро-
кин нередко отталкивается от литературы предшественников, вопреки уже 
почти сложившемуся мнению о том, что в его творчестве не различимы нити 
литературы прошлого, на бытующее в критике представление об отсутствии 
у  него искомых традиции и  преемственности, на  самом деле проза Соро-
кина оказывается вовсе не радикальной, по-хорошему не-революционной. 
Сорокин обращается к форме и содержанию классического русского романа 
и ищет новые пути и характер их развития, эволюционирования, обнаружи-
вая черты и приемы собственного видения как мира, так и форм его отра-
жения. Однако в отличие от классиков русской литературы Сорокин как бы 
снимает с себя, автора и художника, некую нравственную ответственность, 
словно бы порывает некую связь между собой и героем. Но и это видимость, 
«кажимость», игровая позиция писателя. Сорокин не низвергает, не уничто-
жает, но согласно новому знанию, новому представлению, новому современ-
ному (и его собственному художническому) мировидению предлагает иное 
восприятие, новую интерпретацию прежних мифов и легенд, сюжетов и мо-
тивов, образов и характеров — в конечном счете идей. Современное чело-
веческое знание начала нового ХХI века, своеобразный собственный взгляд 
писателя на целый ряд извечно существовавших и существующих бытийных 
проблем приводят его к необходимости поиска неожиданных форм, непри-
вычных, но  в  итоге новаторских представлений о  мире и  человеке  — тех 
форм, того поиска, которые всегда отличали лучшие и зрелые образцы ху-
дожественной прозы прошлого и настоящего, выявляли творческое своео-
бразие талантливого художника — уникальной личности русского писателя.

ЛИТЕРАТУРА
1. Богданова О. Концептуалист писатель и  художник Владимир Сорокин. СПб., 

2005.
2. Сорокин В. Роман / Собр. Соч.: в 3 т. М.: Ad Marginem, 2002. Т. 2.



50

УДК 82–32
Чаплыгина Елена Олеговна,

кандидат филологических наук,
Школа-интернат им. Н. Н. Дубинина для одарённых детей Владивостокского 

государственного университета экономики и сервиса
сha_o@bk.ru

ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНОЕ НАЧАЛО 
В РАССКАЗЕ В. ДЁГТЕВА «РЕКВИЕМ»

В статье прослежены интертекстуальные связи рассказа В. Дегтева «Реквием» 
с классической русской литературой, в частности —  намечены аллюзийные пере-
клички с  творчеством А. С. Пушкина, обнаружены рецепции Дегтева к  поэтиче-
ским текстам В. С. Высоцкого

Ключевые слова: современная русская литература, В. Дегтев, малая проза, 
интертекст.

Chaplygina E. O.
INTERTEXT OF THE STORY V. DEGTEVA “REQUIEM”

Th e article traces the intertextual connections of the short story V. Degteva 
“Requiem” with classical Russian literature, in particular —  the author sets the connections 
with the work of Alexander Pushkin and Vladimir Vysotsky

Keywords: modern Russian literature, V. Degtev, small prose, intertext.

Речь в  рассказе В. Дегтева «Реквием» идет о  встрече друзей. Они со-
брались, чтобы поздравить своего друга с присвоением звания «народный 
художник», «тесно сидят» в мастерской, ведут беседы, «полные мечтаний, 
заявлений, восклицаний» и споров об искусстве, талантах, сути творчест-
ва. Кто-то включает магнитофон, звучат песни В. Высоцкого. Спор полу-
чает новый импульс: «И когда певец закончил, мы заговорили, вдруг все 
разом, закричали, загалдели —  как бы повёл себя Высоцкий в нынешней 
ситуации, останься он жив?» [4, с. 65].

Двое из присутствующих —  герой-рассказчик (писатель), и сам винов-
ник торжества (художник) —  оказались более других заинтересованы в от-
вете. Художник давно «рисует Высоцкого», но «однако не выходит он <…>, 
получается что-то общеизвестное» [4, с. 65]. Основная часть рассказа —  ху-
дожественная версия того, что было бы с известным поэтом, если бы он 
не умер в 1980 в возрасте сорока двух лет, т. е. примерно в том возрасте, 
в котором сейчас находятся герои рассказа, а дожил до сегодняшних дней.



51

Писатель и  художник в  придуманной ими реальности отправляются 
в  гости к  поэту Высоцкому. Владимир Семёнович предстаёт пред ними 
этаким «низеньким мужичком», «давно не стриженным» и «плохо выбри-
тым» [4, с. 65]. Во дворе старой дачи, где он встречает нежданных гостей, 
«валяются пестрые кровавые перья, <…> две обезглавленные курицы» [4, 
с. 65], тут же запчасти от машин. По всему видно, что хозяин одинок, бе-
ден —  «отовсюду глядела откровенная нищета» [4, с. 65], всеми забыт. Тем 
не менее хозяин угощает гостей, поет песни о современных событиях… [4, 
с. 66]. Потом завязывается спор «о сущности таланта, о том, когда призна-
ют настоящий талант» [4, с.  66]  —  при жизни или только после смерти. 
На обратном пути художник наконец понимает, какой будет картина: «…
ты говоришь, что нарисуешь его именно такого  —  в  бедности, старого, 
<…> и одновременно на вершине славы, в нищенском золоте увядания» [4, 
с. 66]. Герой-рассказчик развивает мысли художника, добавляя свои детали 
и образы. Вдруг на тропинку выскакивает заяц, друзья оценивают это как 
добрый знак: «Говорят, в старое время увидать зайца —  считалось к беде, 
теперь же —  к удаче; всё перевернулось на этом свете» [4, с. 66]. Завершает 
рассказ риторическое обращение: «Так сдвинем, бокалы, друзья, сядем тес-
нее <…>» [4, с. 66].

Уже первое предложение рассказа —
«Мы обмывали твоё звание —  “народный художник”» —  содержит от-

сылку по крайней мере к двум «вечным» темам: теме дружбы, дружеского 
застолья (местоимение множественного числа «мы», обращение на  «ты», 
употребление разговорно-просторечного глагола «обмывали» [6, c. 443, 
105], характерного для неформальной обстановки, вместо нейтрального 
«отмечали», «праздновали») и творчества («художник»).

Особое значение имеет в тексте время действия —  осень. Все события: 
и реальные, и придуманные, нафантазированные рассказчиком —  проис-
ходят в это время года, причем каждый раз в контексте дана жесткая связь 
между главными темами (дружбы и  творчества) и  этим временем года: 
«Мы говорили <…> о таланте, призвании, о задачах художника. А за ок-
ном стояла золотая осень» [4, с. 64]. Во второй (основной) части такая связь 
только укрепляется: «Послушай, друг! А в самом деле, был бы жив Высоц-
кий, поехали бы к нему в гости. Была бы, как и сейчас, осень… Нет, лучше 
весна. Или лето. Не перебивай, пожалуйста. Была бы осень, тихая и мягкая, 
как сейчас…» [4, с. 65], при этом выбор времени года рассказчиком наме-
ренно подчеркивается, осознанно выбирается. И снова, уже в гостях у Вы-
соцкого, рассказчик отмечает: «Но уже занялся закат, шоколадный, какой 
бывает только в октябре <…> хозяин [Высоцкий] нетерпеливо выглядыва-
ет в окна, <…> ты <…> начинаешь делать наброски углем» [4, с. 65]. И на-
конец, финальное: «Так сдвинем бокалы, друзья, сядем теснее —  такого дня 



52

уже никогда не будет, —  за окном акварельная, жаркая от увядания осень, 
и костры из листьев под деревьями все разгораются…» [4, с. 66]. Описание 
осени в рассказе повторяется троекратно, что усиливает мифопоэтический 
смысл лексемы.

Оставаясь временем действия и  пейзажем, «осень» перерастает в  от-
дельную тему, вбирая в себя все остальные темы и мотивы, становясь сим-
волом и творчества, и дружбы, и дружеского застолья.

Такое понимание осени автор ведет, безусловно, от пушкинской тра-
диции, от стихотворений «19 октября» (1825) и «Осень» (1833). Лицейская 
годовщина давно стала мифологемой дружбы, творческого союза. Уже в на-
чале рассказа использованы семантические опоры стихотворения «19 ок-
тября». В  стихотворении: «октябрь», «вино», «друзья мои», «союз», «под 
сенью дружных муз» [7, c. 37] —  в рассказе: «осень», «под вино и водочку», 
местоимении множественного числа «мы» (частотность 5 на один абзац), 
«художник», «мастерская», «О Боге, о таланте, о призвании» [4, с. 64]. В рас-
сказе: «под вино и водочку вели свои русские беседы —  полные мечтаний, 
восклицаний, заявлений», в стихотворении: «Исполнится завет моих меч-
таний; <…> Промчится год, и я явлюся к вам! // О сколько слез и сколько 
восклицаний, // И сколько чаш, подъятых к небесам!» [7, c. 40]. Перекличка 
с Пушкиным подчеркнута и в конце рассказа: «Так сдвинем бокалы, друзья, 
сядем теснее» [4, с. 66] —  парафразом строчки из «Вакхической песни» [7, 
c. 33].

С Пушкина началось в  литературе и  культуре осмысление осени 
не только как традиционного аллегорического символа зрелости человече-
ской жизни, но и зрелости поэтического дара, творчества.

Дёгтев подбирается к  такой мотивации символа постепенно. Группа 
предложений в несобственно-прямой речи, в которой угадываются реплики 
двух друзей —  «Была бы осень… Нет, лучше весна. Или лето. Не перебивай, 
пожалуйста. Была бы осень …» [4, с. 65] —  имеет ту же логику, что и стихот-
ворение Пушкина «Осень» —  «октябрь уж наступил», «я не люблю весны», 
«ох, лето красное! Любил бы я тебя», «дни поздней осени бранят обыкновен-
но, // но мне она мила» [7, c. 308]. Герой рассказа так же, как и лирический 
герой, намеренно отрицает для себя выбор иных времен года, кроме осени.

Выбор Дёгтевым цветовых доминант «золото и  багрец» [4, с.  65] для 
описания осени в  рассказе тоже продиктован узнаваемыми пушкински-
ми строчками —  «роняет лес багряный свой убор» [7, c. 37] («19 октября») 
и «В багрец и золото одетые леса» [7, c. 311] («Осень»). Осень в рассказе 
жёлтая и  красная: «золотая осень», «алели осины», «пахли краснобокие 
яблоки», даже ели «красовались» [4, с.  64], осень подобна «желтым ли-
кёрам» [4, с.  66]. Перестановка в  тексте рассказа компонентов «золото 
и багр(ян)ец» вместо —  «багрец и золото» объясняется, очевидно, стремле-



53

нием автора подчеркнуть прежде всего богатство, роскошь картины этого 
времени года, соответственно и значимость периода жизни (творчества), 
аллегорически связанного с осенью, а потом уже цвет. Правда, изменение 
последовательности легко объяснить и другим: ключевой фразой в финале 
рассказа —  «всё перевернулось на этом свете» [4, с. 66], данной тоже после 
аллюзий на пушкинские тексты.

Пушкинское «Люблю я пышное природы увяданье» [7, c. 311] тоже мно-
гократно отозвалось в рассказе со всеми своими «амбивалетными» смысла-
ми: «Осень <…> с терпкой пыльцой увядания <…>, где господствовало бы 
золото и багрец», «нищенское золото увяданья» [4, с. 66]. Лексема «золото» 
в  рассказе Дёгтева благодаря функционированию рядом с  лексемой-сим-
волом осени приобретает контекстные смыслы старости, смерти: «осеннее 
золото —  печать смерти», «ностальгия зрелых мужчин, почувствовавших 
<…> первое дуновение старости. Может, виной всему осень, золотая, пыш-
ная» [4, с. 66], одновременно памяти после смерти: «Он [Высоцкий], подоб-
но осенним листьям, покроется благородным металлом» [4, с. 66]. Эти же 
смыслы (старости, смерти, памяти) усиливает заглавная лексема названия 
рассказа —  «Реквием» [6, c. 698].

Семантически примыкающая к  «золоту» лексема «бронза» (через об-
щие семы «металл», «цвет») приобретает в  тексте те  же коннотации, что 
и  «золото»  —  «мы шествовали в  тоннеле из  кованой бронзы» [4, с.  65], 
«густой, отполированный, как бронзовая пластина, голос Высоцкого» [4, 
с. 64], «отольют из бронзы в полный рост» [4, с. 66]. Таким образом, в рас-
сказе образуется ёмкое лексико-семантическое поле «осень», в котором ре-
ализуются символические смыслы. Главный из них, на наш взгляд, всё-таки 
пушкинский:

«В поэтической системе “Осени” духовность человека, выраженная 
в  творчестве, —  единственная возможность преодоления закона смерти, 
выхода в мир человеческой культуры, позволяющая “достигнуть реально-
го бессмертия хотя бы символически“» [5, c. 65], — пишет исследователь 
творчества Пушкина А. В. Ильичёв. Ту же мысль в своём рассказе пытается 
донести до читателя и Дёгтев.

«Пушкинское» в рассказе не только художественное время, но и, гово-
ря условно, место. Друзья идут в гости к поэту Высоцкому через лес. Чем 
не «народная тропа» к поэту, который в альтернативной действительности 
рассказа «убежал тленья»? Идут по тропе, точнее, дороге, которая «не зара-
стет», кстати и потому, что она асфальтовая: «мы бы шествовали в тоннеле 
из  кованой бронзы, <…> шли, громко цокая по  асфальту каблуками» [4, 
с. 65]. Живет Высоцкий в Лукоморье («Сыновья должны приехать… Сюда, 
в моё Лукоморье», 4. с. 65) —  Дёгтев здесь опять использует готовый пуш-
кинский образ, подчеркивающий сказочность, условность придуманного 



54

сюжета. В  финале рассказа, в  описании картины, задуманной художни-
ком, —  тоже прецедентные образы Вступления к  «Руслану и  Людмиле», 
но интерпретированные горько-иронично: «пень от дуба» вместо «дуб зе-
леный», «фуфайка на  колу» вместо «русалка на  ветвях». Далее в  калитку 
заходит «мент с косой и с понятыми, понятые —  известные личности: бо-
родатый Черномор и кот ученый с цепью через плечо» [4, с. 66]. Мотивация 
появления в рассказе именно этих персонажей двойная. В. Высоцкий тоже 
на основе пушкинского текста написал песню «Лукоморья больше нет. Ан-
тисказка» (1967), где присутствуют те  же образы: дуба, кота, Черномора, 
русалки [3, c. 37]. Выражение «моё Лукоморье» обретает второй смысл. Это 
не только образное название места, где он живёт, но и Лукоморье, приду-
манное Высоцким в его песне, где сказка потеряла свой волшебный смысл 
и превратилась в суровую циничную реальность: «Лукоморья больше нет, 
// Все, про что писал поэт, это —  бред» [3, c. 37].

Пушкинским же персонажем воспринимается и заяц, внезапно выско-
чивший на дорогу перед героем-рассказчиком и его другом: «Но тут вдруг 
выскакивает заяц, перебегает дорогу, мы срываемся: “Держи! Держи!”» [4, 
с. 66]. Заяц —  «персонаж» биографии Пушкина. Точнее, «мифобиографии», 
некоего апокрифа, сложившегося о поэте [1]. Происшествие с зайцем слу-
чилось в  декабре 1825-го, когда Пушкин пытался покинуть место своей 
ссылки —  Михайловское. Именно с Михайловским, с 1825 годом связыва-
ют появление вершинных произведений Пушкина. Впереди у Александра 
Сергеевича —  период творческой зрелости: 30-е годы, Болдинская осень… 
«Что было бы, если бы заяц не перебежал Пушкину дорогу? <…> Окажись 
Пушкин на Сенатской <…> история наша была бы другая. Как была бы она 
другая, переживи он роковую дуэль» [1]. Поэтому фраза героя-рассказ-
чика: «Говорят, что в старое время увидать зайца —  считалось к беде, те-
перь же к удаче; все перевернулось на этом свете» [4, с. 66], —  приобретает 
неожиданно глубокий смысл: несомненная «удача» для русской культуры, 
что Пушкин вернулся в Михайловское, не попал на Сенатскую площадь.

Обратим внимание, что вторая часть фразы: «все перевернулось 
на  этом свете» отделена от  первой точкой с  запятой, что подчеркивает 
стремление автора к отделению и отдалению высказывания, к его самосто-
ятельной значимости. Учитывая ключевой характер эпизода и всей фразы, 
предположим, что здесь автором символически обозначен один из прие-
мов рассказа: сопоставление несопоставимого, «перевертыш», алогизм си-
туаций, деталей и др.

Эпизод с  зайцем в  финале рассказа как  бы суммирует всё «пушкин-
ское», определяя и  тематические доминанты, и  главный прием: создание 
альтернативной версии действительности. Происшествие с  зайцем в  ре-
альной биографии Пушкина не что иное, как момент бифуркации, т. е. кри-



55

тическая точка, развилка, после которой история могла бы пойти в ту или 
иную сторону. Такую же «развилку» создаёт в своем рассказе и Дёгтев, ста-
вя вопрос: «Как повел бы себя Высоцкий в нынешней ситуации, останься 
он жив?» [4, с.  65]. Создание «альтернативной истории», художественно-
фантастической версии известных событий становится в  литературе всё 
более востребованным художественным средством («Остров Крым» В. Ак-
сёнова, «Хрустальный мир» В. Пелевина, «Сюжет» Т. Толстой).

Зачем  же такой приём писателю Дёгтеву? Причем, приём этот, как 
и  художественное время, система образов, деталей связан с  Пушкиным. 
Очевидно, у Дёгтева нет специальной цели осмыслить в фольклорно-анек-
дотическом ключе миф «Пушкин», несмотря на имеющуюся в тексте оче-
редную интерпретацию строчек о Лукоморье или тот же эпизод с зайцем. 
Этот миф, безусловно, нужен автору для проекции на судьбу В. Высоцкого. 
Концепт “Пушкин” в национальном самосознании сопровождается целым 
рядом устойчивых слагаемых —  это поэтический гений и его пророческая 
миссия, <…> это певец дружеской Музы и восторженной любви, это пла-
менный борец за  свободу народа и  личности, это драматическая судьба 
современника» [2, c. 35].

И реальный, и выдуманный в альтернативной действительности рас-
сказа Высоцкий тоже мыслится неким образцом свободы, гражданствен-
ности, отзывчивости: «А потом, забросив в кастрюлю кур, хозяин, конеч-
но  же, возьмет гитару и  запоет  —  о  кровавых октябрях, преследующих 
Россию, о  кострах  —  под деревьями из  ящиков, о  безногих “афганцах»» 
[4, с. 65]. Дёгтев в рассказе как бы продолжает сложившийся миф «Высоц-
кий» —  в тексте есть узнаваемые слагаемые образа —  «говорил хриплова-
то», «спирт» [4, с. 65], «гитара», «знакомая ярость», «трагично-надрывное» 
[4, с. 66], присутствуют и известные ключевые символы —  «банька по-бе-
лому», «кони привередливые» [4, с. 66]. Но в то же время автор разрушает 
официальный аспект этого мифа: например, в диалоге художника и поэта:

«Если б вы знали, Владимир Семёнович, что будет после вашей смер-
ти! —  вам дадут Государственную премию и станут изучать в школах; //— 
чего? Пусть бы они лучше Лермонтову дали —  премию Ленинского комсо-
мола; // —  отольют из бронзы в полный рост <…> // —  чтобы всякая урла 
слюнявила мне пальцы?».

Сам Высоцкий протестует против такого «бронзового» образа, при-
своенного себе государством, оказененного, превращенного в буквальном 
смысле в общее место. Таким же протестом в ответ на страстный монолог 
героя-рассказчика о заслугах и роли поэта является и реплика Высоцкого-
персонажа: «— Да ладно…свистеть!» [4, с. 65].

Ирония автора (а возможно, и самоирония) выразится и в самом моно-
логе героя-рассказчика:



56

«И я поспешно заговорил бы: кто мы такие и откуда —  я писатель та-
кой-то, а это художник, между прочим, народный, и в прямом и в офици-
альном смыслах, его картины в Кремле и в Лувре, <…> И тогда я скажу, что 
мы ехали из Москвы специально к нему, искали, искали, искали —  целый 
день —  и вот наконец…и что нам нравится его творчество, мы выросли, всё 
наше поколение на его песнях, и сейчас нам импонирует его надмирность, 
его нейтралитет, поистине философский, в нынешней ситуации <…> а ещё 
сказал  бы, что считаю его лучшим бардом, —  чего там?  —  поэтом, <…> 
поэтом России, пожалуй, самым честным из известных нам людей. Да, про-
должаю я, поэтому мы и приехали: друг, чтобы нарисовать —  написать! —  
ваш портрет, Владимир Семенович, который будет следующим после коро-
левы Великобритании, а я…» [4, с. 65].

Композиционно монолог построен на двух линиях: «гимн» народному 
художник и «гимн» хозяину дачи —  Высоцкому (правда, только во вторую 
очередь). В  монологе действуют законы официальной речи, он наполнен 
клише, подобающими ситуации  —  встрече мастеров искусств, суборди-
нация соблюдена  —  сначала сказано об  официально признанном масте-
ре  —  художнике, затем о  народно признанном «барде». Другое дело, что 
весь монолог звучит как неприкрытая лесть и даже ложь. Приём повтора 
и  градации только подчёркивает это («искали, искали, искали  —  целый 
день —  и вот наконец…», «считаю его лучшим бардом, —  чего там? —  по-
этом, <…> поэтом России, пожалуй, самым честным из  известных нам 
людей»; «мы и приехали <…>, чтобы нарисовать —  написать! —  ваш пор-
трет»). Заканчивается монолог пародийно-торжественным утверждением 
о портрете, «который будет следующим после королевы Великобритании». 
Логика монолога героя-рассказчика напоминает логику монолога Хлеста-
кова. Завравшийся «ревизор» последней ступенью собственной важности 
объявляет, что он и с Пушкиным на дружеской ноге. Подспудное, факуль-
тативное угадывание гоголевского подтекста снова выводит на очередную 
связку с Пушкиным и решает задачу разрушения официального, «бронзо-
вого» мифа «Высоцкий» и  (или) созидания мифа Высоцкого, подобного 
Пушкинскому. Кроме того, постичь творческую личность поэта Высоцко-
го проще, по Дёгтеву, через включение в повествование «сказки» о живом 
Высоцком, точнее «антисказки» в терминологии самого Высоцкого. Пере-
клички с текстами Пушкина и о Пушкине, «альтернативное» повествование 
о Высоцком нужны автору не (только) для того, чтобы поставить вровень 
две творческие личности и заявить, что Высоцкий тоже велик и знаменит, 
авторская задача, как нам представляется, шире: понять смысл и  приро-
ду творчества, таланта, ответственность художника за свой «божий дар». 
В то же время это не попытка Дёгтева почувствовать себя «на дружеской 
ноге» с Пушкиным и Высоцким, осмеянная в рассказе самим же автором, 



57

а размышление о себе, о своем собственном предназначении. Бессмертие 
художника —  в его произведениях, а не в «бронзе в полный рост» [4, с. 66], 
говорит автор рассказа. Мысль —  «пушкинская», но в наше время, по Дёг-
теву, нуждающаяся в доказательствах.

ЛИТЕРАТУРА
1. Битов А. Вычитание зайца // Звезда. 2000. № 12. C. 112–126.
2. Васильева О. В. Пушкинская теодицея (рассказ Вяч. Пьецуха «Дом на Мойке») // 

Культурный контекст современной русской прозы: Сб. статей. Вып. 19. —  СПб.: Факуль-
тет филологии и искусств, 2008. 60 с.

3. Высоцкий В. С. Собрание сочинений: в 7 т. —  Гамбург, 1994. Т. 1. 348 с.
4. Дёгтев В. Два рассказа // Юность. 1995. № 6. С. 64–66.
5. Ильичев А. В. Реализм лирики Пушкина. Поэтика символического обобщения. —  

Владивосток: Изд-во ДВГУ, 1992. 123 с.
6. Ожегов С. И., Шведова Н. Ю. Толковый словарь русского языка. М., 1992. 688 с.
7. Пушкин А. С. Собрание сочинений: в 10 т. —  М.: Терра, 1997. Т. 2. 322 с. 



58

УДК 82–32
Фэн Сюе (КНР),

аспирант института русского языка 
Пекинского университета иностранных языков,

hezexueren@163.com

КИТАЙСКИЙ ВЗГЛЯД НА ТВОРЧЕСТВО В. ПЕЛЕВИНА

Статья посвящена обзору исследовательских материалов о творчестве В. Пе-
левина в Китае. В работе показано, что читательский интерес к Пелевину в Китае 
вызван не только его блестящим мастерством при использовании постмодернист-
ских особенной поэтики, но и связано с успешной интерпретацией Пелевиным эле-
ментов китайской литературы и философии, что предлагает китайским читателям 
новые точки зрения на самопознание и самооценку.

Ключевые слова: В. Пелевин, постмодернизм, китайские рецепции

Feng Xue (China)
CHINESE LOOK ON THE ART OF V. PELEVIN

Th is article is devoted to a review of research materials on the art of V. Pelevin in 
China. Reader’s interest to Pelevin in China is caused not only by his brilliant skill in using 
postmodernist poetics, but also due to the successful interpretation by Pelevin of elements 
of Chinese literature and philosophy that off ers Chinese readers use his new points of view 
on self-knowledge and self-esteem.

Keywords: V. Pelevin, postmodernism, Chinese look.

Виктор Пелевин входит в поле зрения китайских учёных и читателей 
как знаменитый представитель русской постмодернистской литературы. 
Хотя ознакомление китайских читателей с  его прозой началось только 
с конца 90-х годов ХХ века, но его произведения сразу привлекли к себе 
внимание китайских критиков. В  сегодняшние дни интерес к  исследова-
нию творчества Пелевина отнюдь не ослабевает, наоборот, все больше учё-
ных увлекаются произведениями писателя, их исследования углубляются.

Первое знакомство китайских читателей с  Пелевиным началось с  его 
произведений «Омон Ра». Сун Сюмэй в статье «Омон Ра: Повесть Виктора 
Пелевина», опубликованной в 2000 г. в главной научной периодике «Русская 
литература», коротко рассказывала о писателе, об особенностях его твор-
чества (особая точка зрения, новые сюжетообразующие методы и оттенки 
иронии и парадокса) и его первых успехах после публикации романа «Чапа-
ев и Пустота» в 1996 году. Она оценивала пелевинское мастерство в изобра-



59

жении реальности сквозь призму философской интерпретации. В ее глазах 
выбор этого романа в  качестве рекомендации новой русской литературы 
был связан с новой политической и социально-культурной ролью России 
после распада СССР. Пелевин разрушил государственный советский миф 
и выразил свою глубокую заботу о судьбе народа на новом этапе истории.

На основе первых исследований всё больше произведений Пелеви-
на были опубликованы в разных научных периодиках Китая. В 2001 году 
роман «Generation ‘П’» был выпущён издательством «Народная литерату-
ра», тираж которого составил 8 тысяч экземпляров. Это был первый вы-
пущенный роман-перевод Пелевина, переведённый известным китайским 
учёным-русистом Лю Вэньфэ (главный специалист Пекинского центра сла-
вистики, директор китайской ассоциации по исследованию русской лите-
ратуры, профессор Столичного педагогического университета). Благодаря 
его переводу Пелевин стал самым модным писателем русской постмодер-
нистской литературы того времени в Китае.

Между тем ряд учёных начал специальное исследование творчества 
Пелевина. «Желтая стрелка», «Жизнь насекомых», «ДПП» и прозы малого 
жанра («Синий фонарь», «Ника», «Проблема верволка в средней полосе») 
стали предметами их научного исследования. На  основе этих начальных 
разработок начало формироваться общее представление китайских учёных 
о творчестве Пелевина: его турбореализме и фантастике. Первое ориенти-
ровано на пелевинское восприятие о реальности, второе характеризует его 
стиль писания.

Издание китайского перевода романа «Чапаев и Пустота» в 2004 году 
послужило толчком к всестороннему осмыслению поэтики Пелевина. Этот 
роман был переведён Чжэн Тиу, престижным учёным из Шанхайского уни-
верситета иностранных языков и был издан издательством «Шанхайский 
литературный перевод» тиражом 5, 1 тысяч экземпляров. В «Предисловии 
переводчика» профессор Чжэн Тиу тщательно анализировал роман с точ-
ки зрения временно-пространственной структуры, интертекстуальности 
и художественности сна в контексте постмодернизма. Его анализ заложил 
основу дальнейшего исследования данного романа, где большой вклад сде-
лал профессор Чжэн Юнван. Тема его кандидатской диссертации —  «Пу-
стой мир, Туманная истина: Об особенностях постмодернистской поэтики 
в  романе Чапаев и  Пустота». В  этой работе автор впервые анализировал 
понятие восточной философии «пустота», которое является способом фи-
лософской интерпретации виртуальной реальности писателем. При рас-
крытии значения «пустоты» профессор отмечал дзен-буддийский характер 
романа и то, что мотив «мир есть иллюзия» совпадает с буддийским мироо-
щущением, в котором доминирует душа, а не разум; сходство, а не разница. 
Такая специфика мировоззрения открывает русским читателям новый путь 



60

к истине, и поэтому пустота стала заметным признаком художественного 
мира Пелевина. Чжэн Юнван также анализировал и  постмодернистские 
художественные приёмы, использованные в романе Пелевиным, такие как 
интертекстуальность, литературный монтаж времени и пространства, игра 
слов и смысла и пересечение между реальностью и виртуальностью. В за-
ключении работы Чжэн Юнван обобщил главные специфические черты 
поэтики Пелевина: 1) подрывать общее бессознание предтекстов посред-
ством интертекстуальности, дать право усомниться в вере и свящённости; 
2) осуществлять постмодернистские игры через игру слов, чтобы сделать 
реальность неопределённой; 3) создавать образ человека в тексте в форме 
«здесь» как интерпретация секрета существования, с целью поиска земли 
постоянного приюта [6, c. 249–250].

Кроме этих двух романов, в Китае были переведены и некоторые рас-
сказы Пелевина, такие как «Ника», «Синий фонарь», «Происхождение ви-
дов», «СССР Тайшоу Чжуань. Китайская народная сказка», но их исследо-
вали ещё очень мало. Тем не менее роман «Жизнь насекомых» и повесть 
«Жёлтая стрела» привлекают на себя внимание учёных.

Роман «Жизнь насекомых» выпущен Тайбэйским издательством «Юань 
Лю» в  2005  году. Ранее учёные относились к  нему как к  повести. Кажет-
ся, что это было связано с размером данного романа. Сун Сюмэй в статье 
«Призма жизни: О фантастической повести Пелевина Жизнь насекомых» 
отдельно говорила о разных образах насекомых в романе и их жизни и зна-
чении в тексте романа. В итоге автор сочла, что тема этой повести —  суще-
ствование и судьба человека. Образы насекомых символизируют русских 
из разных сословий, ищущих смысл жизни по-своему. «Пелевин описывает 
человеческую жизнь в прямом значении, без метафор» [5, c. 20] —  писа-
ла Ли Синьмэй о пространственной организации романа. В своей статье 
«Жизнь насекомых  —  постмодернистский роман в  аспекте пространст-
венной организации» на  основе концепции «пространственной формы», 
выдвинутой Франком Джозефом, исследователь определила специфику 
пространства в  романе: фрагментарность, параллельность и  кольцевую 
структуру пространства, сгущённость времени. Исследователь считает, что 
такая организация пространства расширяет возможность интерпретации 
текста и отличает поэтику архитектуры романа [3, c. 50].

Что касается повести «Жёлтая стрела», то внимание учёных ориентиро-
вано прежде всего на метафору поезда и заботу автора о жизни и человеке. 
Повесть была переведена Чэнь Фан и опубликована в периодике «Мировая 
литература» в 2000 г., а через два года была включена в сборник «Новейшие 
блестящие иностранные повести» под редакцией Ван Дзаньчжао, профес-
сора института исследования мировой литературы Пекинского универ-
ситета иностранных языков. Ху Дзиньфэн в  статье «Поезд в  никуда: Со-



61

зерцание жизни в повести Жёлтая стрела» обсуждала отношение человека 
с обществом и указывала, что общество будет совершенным только тогда, 
когда каждый человек будет себя любить и беречь [2, c. 106]. Она в этом 
видит историческое и реальное значение данной повести.

Лю Тао в  статье «Символистический мир в  повести Жёлтая стрела» 
подробно анализировала символистическое значение образа поезда в по-
вести. Она считает, что вокруг концепции «жёлтая стрела» и образа поезда 
можно выделить три пласта символистического мира повести: во-первых, 
это самое обширное значение поезда —  хронотоп, который ведёт направле-
ние и развитие человеческой судьбы; во-вторых, это символ современного 
общества; в-третьих, это ориентирует на жизнь отдельного человека [4, c. 
38]. Писатель раскрывает трагический характер судьбы человека и бессмы-
сленность поиска смысла жизни.

В разных литературных периодиках Китая появились и  сборники 
«ДПП (NN)», «Ананасная вода для прекрасной дамы» и роман «S.N.U.F.F.». 
Их исследование гораздо менее широко в сравнении с вышеупомянутыми 
произведениями.

Одним словом, пелевинские произведения привлекают много внима-
ния китайских учёных. Их успехи открывают художественный мир Пеле-
вина в следующих аспектах:

1) В аспекте образа: большинство учёных утверждали, что современ-
ная русская интеллигенция и «новые русские» —  центр созерцания писате-
ля. Он показывает трагедию судьбы и духовные поиски русских интелли-
гентов в современном обществе.

2) В аспекте темы: китайские учёные заметили особое внимание пи-
сателя к темам антиутопии и существования человека. В разных рассказах 
и романах писатель создал парадоксальные миры существования, они пе-
ресекаются друг с другом и могут трансформироваться. Таким образом, пи-
сатель разрушает традиционный миф о свящённости бытия, ставя острый 
вопрос перед каждым человеком: как идти дальше?

3) В аспекте композиции: эту проблему учёные анализируют с точки 
зрения постмодернистской поэтики, постмодернистских приёмов. В кон-
тексте постмодернизма понимание концепции текста сильно изменилось. 
Для постмодернистов «текст —  это мир, мир —  это текст». Писание стало 
игрой писателя, но место писателя умаляется, ведь он уже не творит, а про-
сто обрабатывает разные текстовые информации. При таком созерцании 
художественный мир постмодернистов разбирается на фрагменты, компо-
зиция текста становится произвольной, произведение превращается в на-
бор интертекстов. Все эти особенности найдены в творчестве Пелевина.

4) Китайские учёные рассматривают Пелевина как писателя, кото-
рый описывает «пограничную полосу», эта концепция была выдвинута 



62

А. Генисом. Китайские учёные в этом с ним соглашаются. Поэтому ученые 
анализируют пелевинские произведения в контексте совместного развития 
культур разных стран, в том числе в плане использования и интерпретации 
дзэн-буддизма Пелевиным.

5) Наконец, учёные рассматривают мифологизм как главную чер-
ту поэтики Пелевина, это совпадает с  мнением русских исследователей. 
В  2013 г. Лю Хуйхуй в  кандидатской работе «От Айтматова к  Пелевину: 
Современная русская литература в  мифопоэтическом аспекте» в  отдель-
ной главе обсуждала вопрос мифологизма и его связи с постмодернизмом 
в  творчестве Пелевина. По  её мнению, в  контексте постмодернизма миф 
начинает восприниматься как существующий не только в архаическом по-
нимании, но  и  как свойство человеческого сознания. Она с  трёх разных 
ракурсов трактует мифопоэтический мир Пелевина. Во-первых, это герой 
и антигерой. Во-вторых, это человек и «не человек». В-третьих, это реаль-
ность и пустота. Через эти антитезы она видит сущность мифологизма Пе-
левина в том, что писатель убирает границы между разными элементами 
сознания и  создает мир-парадокс, суть которого состоит в  таком девизе 
«мир —  иллюзия» [6, c. 92].

По сравнению с исследованием русских учёных, восприятие творческо-
го характера Пелевина в  Китае далеко недостаточно, много его произве-
дений ещё не приняты к изучению. Ввиду того, что происходит «поворот 
к  пространству» в  изучении художественного произведения, всё больше 
учёных сосредоточивают внимание на анализе пространственной формы 
современной прозы, в том числе и прозы Пелевина. В 2011 г. А. Мельникова 
в её кандидатской работе «Художественный мир В. Пелевина: Пространст-
венно-временной аспект» анализировала художественный мир Пелеви-
на с точки зрения пространственно-временного аспекта. Она рассуждала 
о  типах организации времени и  пространства в  романе и  делала акцент 
на анализе художественной виртуальности в текстах писателя, определение 
которой было обосновано Е. Субботским как доказательство того, что в со-
знании человека «мир обыденной реальности» и «необыденной» (к приме-
ру, фантазий, художественных образов и пр.) сосуществуют равноправно 
и  одновременно [1, c. 103]. На  основе такого понимания А. Мельникова 
обобщила специфику организации времени и пространства в творчестве 
Пелевина: множественность, повторяемость, фрактальность, обратимость, 
зеркальность, нелинейность и  формализация пространства и  времени, 
связанная с  материализацией, овеществлением мыслей и  чувств «героя» 
[1, c. 98–100]. Её познание и исследование по пространственно-временной 
организации Пелевина открывает китайским исследователям новый путь 
ко глубокому пониманию художественного смысла писателя под влиянием 
поворота человеческого мироощущения в новом веке. Это совпадает с фи-



63

лософским характером повествования у Пелевина, что ещё мало обсужда-
ется в кругу китайских учёных.

ЛИТЕРАТУРА
1. Мельникова А. Ю. Художественный мир В. Пелевина: пространственно-вре-

менной аспект: автореф. дис. …канд. фил. наук. Иваново, 2011.
2. 胡金凤.开往断桥的列车——论《黄色箭头》的生命关怀[J]. 合肥工业大学学

报(社会科学版), 2006, (05): 106–109.
3. 李新梅.《昆虫的生活》——一部空间形式的后现代主义小说[J]. 复旦外国语

言文学论丛, 2009, (02): 50.
4. 刘涛. 佩列文小说《黄箭》的象征世界[J]. 俄罗斯文艺, 2008, (02): 38–41.
5. 宋秀梅. 生活的多棱镜——维克多·佩列文的中篇幻想小说《昆虫的生活》

[J]. 俄罗斯文艺, 2001, (04): 20.
6. 郑永旺. 空灵的世界，恍惚的真实——论《恰巴耶夫与普斯托塔》的后现代主

义诗学特征[D]. 黑龙江大学, 2006.



64

УДК 82–32
Лю Цзыюань (КНР),

аспирантка Дальневосточного федерального университета,
преподаватель факультета русского языка Цзямусыского университета,

kaiji1985@163.com

ОСМЫСЛЕНИЕ ТВОРЧЕСТВА И. А. БУНИНА В КИТАЕ

В статье проводится подробный анализ осмысления творчества И. А. Бунина 
в Китае, прослежены основные имеющиеся к настоящему времени серьезные из-
дания произведений Бунина, г. о. собрания его сочинений, намечены ведущие на-
правления творческого осмысления произведений писателя в китайской научной 
среде.

Ключевые слова: русская литература ХХ века, И. А. Бунин, критика о Бунине 
в Китае

Liu Ziyuan (China) 
REFLECTION OF THE CREATIVITY OF I. A. BUNIN IN CHINA

Th e article presents a detailed analysis of the refl ection of creativity of I. A. Bunin 
in China. Th e author reviews the principal currently available serious edition of the works 
of Bunin, the collection of his writings. Author identifi es the leading areas of creative 
thinking of the writer’s works in the Chinese scientifi c community

Keywords: Russian literature of the twentieth century, I. A. Bunin, criticism of 
Bunin in China

И. А. Бунин как великий писатель известен не  только в  России, 
но и в Китае. Его произведения популярны среди читателей, переводчиков 
и исследователей. О произведениях Бунина написан внушительный объем 
критической литературы.

Процесс перевода художественных произведений Бунина в Китае на-
чался в  двадцатых годах прошлого века. В  сентябре 1921  года появился 
первый перевод Бунина на  китайский язык  —  это был перевод рассказа 
«Господин из Сан-Франциско» (переводчик Шэнь Цзэминь), который был 
опубликован в  ежемесячном художественном журнале «Сяошо Юэбао» 
(«Изучение русской литературы») и напечатан Шанхайским коммерческим 
издательством «Шан У».

В 1929 году в Китае выпустили первое отдельное издание произведе-
ний Бунина —  сборник художественной прозы «Сны Чанга», куда вошли 
три рассказа: «Сны Чанга», «Лёгкое дыхание» и «Сын».



65

Вручение Бунину «Нобелевской премии» в 1933 году вызывало отзвук 
в  китайской литературной критике, но в те  годы в Китае произошли ре-
волюционные события и  китайские читатели предпочли переводы преи-
мущественно русско-советских литературных произведений, связанных 
с историей революции и демократическими тенденциями. Многие произ-
ведения социалистического реализма были переведены на китайский язык. 
Тогда как Бунин и его произведения исчезли с литературной арены Китая 
примерно до 70 годов XX века.

По наблюдениям Мáо Дун, «в июне 1978 года в журнале “Иностранная 
литература и искусство” была опубликована статья “Нобелевская премия 
и лауреаты”, в которой речь шла об Иване Бунине <…> С тех самых пор 
во многих журналах начали публиковать классические произведения Бу-
нина в переводе на китайский язык» [15, с. 22].

Круг переводов произведений Бунина расширился.
В 1981 году были изданы несколько книг переводов Бунина. Среди них 

«Сборник рассказов И. А. Бунина» в переводе Дай Цуня, «Избранные пове-
сти и рассказы И. А. Бунина» —  перевод Чэнь Фу, «Митина любовь» пере-
веден Чжэн Хайлина, «Суходол: избранные повести и рассказы И. А. Буни-
на» в переведе Чжао Сюнь. Эти издания включали в себя 35 прозаических 
произведений Бунина.

В 1985 году в Китае Сычуанское художественное издательство впервые 
выпустило сборник стихотворных произведений Бунина —  «Летняя ночь: 
лирика Бунина» (перевод Чжао Сюнь). С этого времени в Китае поэтиче-
ских переводов Бунина становится все больше.

Среди наиболее значительных изданий Бунина в Китае можно назвать 
следующие.

Аньхуйское художественное издательство выпустило в свет 5-томное 
«Собрание сочинений Бунина» (2005), переведено Дай Цуным. Первый 
том Собрания сочинений содержит 144 стихотворения, 18 прозаических 
текстов и 6 публицистических. Второй и третий том —  повести и рассказы 
Бунина, включающие 66 произведений разных лет. В четвёртый том вошли 
четыре повести: «Деревня», «Суходол», «Минина любовь», «Весёлый двор». 
Пятый том содержит перевод романа «Жизнь Арсеньева».

В 2009 году в Народном литературном издательстве вышло «Собрание 
сочинений Бунина» в четырёх томах (перевод Чэнь Фу). Том 1–29 рассказов; 
том 2 —  повести «Деревня», «Суходол», «Минина любовь» и 19 рассказов 
из цикла «Тёмные аллеи»; том 3 —  роман «Жизнь Арсеньева» и эссе «Ос-
вобождение Толстого»; том 4 —  стихотворения, рассказы и воспоминания 
(41 стихотворение 1887–1916 гг., 32 рассказа и 8 текстов воспоминаний).

Кроме двух собраний сочинений в Китае изданы отдельные книги Бу-
нина. Так, в Дуньхуанском художественном издательстве вышел сборник 



66

«Минина любовь: избранные повести и  рассказы Бунина» (перевод Дай 
Цунь) и  «Свет незакатный: сборник стихотворений Бунина» (перевод Гу 
Иу).

В 2013  году Шанхайское издательство переводной литературы вы-
пустило «Избранные повести и  рассказы Бунина» (перевод Фэн Юйлюй 
и Фэн Чунь).

С начала 2000-х годов в Китае стали появляться переводы воспомина-
ний Бунина. В 2002 году Восточное издательство выпустило «Воспомина-
ния Бунина» (перевод Ли Хуйфань), куда вошел и «Дневник 1917–1918 гг.».

Появление названных выше переводов не только помогло китайским 
читателям познакомиться с жизнью и творчеством Бунина, но и предста-
вило переводные материалы для научных исследований Бунина в  Китае. 
И хотя в Китае было осуществлено немало переводов Бунина, остается еще 
огромная часть произведений Бунина, не переведенных на китайский язык. 
Возьмём для примера цикл рассказов о любви «Тёмные аллеи»: они вклю-
чают 38 (40) рассказов, но из них только 29 переведены на китайский язык. 
Задача освоения произведений Бунина и сегодня стоит перед китайскими 
переводчиками.

Процесс осмысления художественной прозы Бунина в  Китае начал-
ся практически одновременно с появлением переводов его произведений 
на китайский язык. Так, в сентябре 1921 года в ежемесячном художествен-
ном журнале «Сяошо юэбао» (№ 12) был опубликован не только перевод 
рассказа «Господин из Сан-Франциско», но и статья «Краткие биографии 
тридцати восьми русских писателей в  современную эпоху», написанная 
Мао Дун. Эта статья познакомила китайских читателей с биографией Бу-
нина и стала начальной ступенью изучения биографии русского писателя 
в Китае. Но в этот период китайская литературная критика не очень высо-
ко оценивала произведения Бунина, главным образом считала, что его сти-
хи исключительно «насыщены мотивами природы», а рассказы «навеяны 
красотой и роскошью прошлого, скукой и грустью настоящего» [15, с. 28].

Однако после получения Буниным Нобелевской премии по литерату-
ре (1933) в Китае был переведен ряд новых произведений Бунина и появи-
лись статьи о его творчестве. Среди них —  статьи Мао Дун «Бунин и Но-
белевская премия по  литературе» и  «Нобелевская премия по  литературе 
1933 года». В те же годы написаны статьи Цянь Гэчуань «Лауреат Нобелев-
ской премии по литературе И. А. Бунин» и Чжэн Линькуань «Рассуждение 
об И. А. Бунине». Но Бунина и его произведения китайская литературная 
критика всё ещё недостаточно ценила, критика была социально тенденци-
озной, воспринимала его творчество с точки зрения общественно-полити-
ческих убеждений, а не в плане литературной ценности и художественно-
го качества произведений.



67

Позиция китайской литературной критики изменилась только после 
1990-х годов, когда анализировать и рассматривать произведения Бунина 
начали без видимых идейных установок, с использованием методик соб-
ственно литературных. Анализ произведений Бунина становился глубже 
и серьезнее.

Одним из  первых анализов такого рода стала статья Фэн Юйлюй 
«Вечная тема в  творчестве И. А. Бунина» [20]. Фэн Юйлюй анализирует 
доминантные темы творчества Бунина  —  темы природы, любви, смерти, 
которые пронизывают все произведения писателя. Статья Фэн Юйлюй 
«”Деревня” И. А. Бунина и М. Горький» [22] обращена к раскрытию темы 
деревни в творчестве названных писателей. В ней исследователь, в частно-
сти, называет Бунина первооткрывателем темы деревни в русской литера-
туре в начале ХХ века.

В 1998  году Шанхайским образовательным издательством иностран-
ных языков была выпущена книга статей Фэн Юйлюй «Перепутья и воз-
вращение: рассуждение об И. А. Бунине» [21]. Это первая в Китае система-
тическая исследовательская книга о Бунине и его творчестве. В ней (наряду 
с идейно-образными проблемами) впервые были проанализированы стиль 
и язык произведений Бунина.

В 2003 году вышло в свет исследование Цю Юньхуа «И. А. Бунин» [24], 
которое было напечатано Сычуаньским народным издательством и в кото-
ром автор книги знакомит читателя с биографией и творчеством Бунина, 
его судьбой на фоне российской действительности начала ХХ века, иссле-
дует художественные достижения писателя.

К настоящему времени в Китае написаны и защищены несколько десятков 
диссертационных исследований, посвященных анализу творчества Бунина.

Одним из главных аспектов изучения Бунина в Китае является изуче-
ние проблемно-тематического уровня произведений русского писателя. 
В Китае исследование тематического уровня произведений Бунина сосре-
доточено главным образом на темах природы, любви, смерти, религии, рус-
ском характере и особенностях русской национальной души. Среди работ 
этого плана диссертация Е Хун «Неиссякаемый родник души: О вечных те-
мах и художественном своеобразии прозы И. Бунина» [8].

Исследование «Дворянская цивилизация, символ России: изучение 
темы “усадьба” в творчестве И. Бунина» [13] Лю Шумы рассматривает кон-
цепт «усадьба» как основой объект прозы Бунина, осмысляет образ усадь-
бы в произведениях прозаика, анализирует процесс развития и изменения 
образа в произведениях разных лет.

Чэн Цзин в  диссертации «Скрытый религиозный смысл в  рассказах 
И. А. Бунина» [31] анализирует мотивы язычества, буддизма, ислама и пра-
вославия, находящие отражение в творчестве писателя.



68

Диссертация У Цюн «Кафолическая (епископальная) идея в рассказах 
Бунина» [18] касается представлений Бунина о единстве человека и вселен-
ной через рассмотрение аспектов человечности, равенства, братства, гар-
монии и спасения в произведениях писателя.

Диссертация Шэнь Цзичунь «Анализ чувства тоски по  родине 
у И. А. Бунина —  писателя русского зарубежья» [32] посвящена проблемам 
ностальгии, национального самосознания и этнических чувств в произве-
дениях Бунина, рассматривает становление, развитие, проявление и корен-
ные причины тоски художника по родине.

Диссертационная работа Хуан Сюсю «Тема ностальгии в произведени-
ях И. А. Бунина» [23] посвящена сходным проблемам  —  мотивам любви 
к родине, темам родной природы, уходящей дворянской усадьбы —  и дока-
зывает, что ностальгические мотивы являются главными в произведениях 
русского писателя-эмигранта.

В диссертации «Тема деревни в рассказах И. А. Бунина (ранний пери-
од)» [1] Вай Цзин разъясняет причины формирования темы деревни в по-
вестях и рассказах Бунина, анализирует образы героев-крестьян, осмысля-
ет причины упадка и гибели русской деревни, констатирует неоднозначное 
отношение прозаика к данной проблеме.

Диссертация «”Где любовь” —  нарративный анализ рассказов о любви 
в последние годы жизни Бунина» [14] Лю Эйхуа рассматривает семиотику 
и нарратологию как основные аспекты творчества писателя, анализирует 
образ рассказчика и различные структуры повествования в произведениях 
Бунина, затрагивает тему любви в творчестве писателя.

В последние десятилетия в  Китае было написано много работ собст-
венно о тексте Бунина, которые анализируют не только текстуальное сти-
листическое своеобразие целого, но  и  частности бунинского текста. Так, 
исследование Ван Вэньюя «Мнемоническое поэтическое своеобразие в ро-
мане И. Бунина» [2] рассматривает мнемоническое поэтическое своеобра-
зие романа Бунина «Жизнь Арсеньева» на уровне его хронотопа и сюжета.

В работе «Природное поэтическое своеобразие в творчестве И. Буни-
на» [7] Е Лин пишет о гармонии и единстве человека, природы и общества, 
прослеживает поэтический духовный дом бунинского героя, формирует 
экологическую поэтическую систему писателя —  экология природы, соци-
ума и духа человека.

В диссертации «Исследование сверхфразового единства в  рассказе 
“Натали” И. А. Бунина» [19] Фу Хуэя описывает типы, структуру, харак-
теристики, способы коммуникативной организации предложений как 
сверхфразового единства в рассказах Бунина.

В «Исследовании редукции метафоры в литературных произведениях 
И. А. Бунина» [33] Юй Цюин рассматривает метафору с точки зрения ког-



69

нитивной лингвистики, анализирует понятие метафоры, механизм и сред-
ства редуцирования метафоры в художественных произведениях Бунина, 
раскрывает особый способ использования метафоры и  его особенности 
в творчестве писателя.

Диссертация «Характер прозаизации в  произведениях Бунина» [12] 
Лю Цзиньхон посвящена проблемам единства автора, рассказчика и героя 
у Бунина, особенностям «упрощенного» сюжета, субъективности и музы-
кальности языковых форм речи героев и автора.

Диссертация Е Цзяцзя «Нарративный характер в рассказах переходно-
го периода И. А. Бунина» [9] связана со способами повествования в текстах 
Бунина начала эмиграции, анализирует хронотоп, фокализацию и диегезис 
в бунинских рассказах переходного периода.

Работа «Поэтика цвета И. Бунина —  на примере “Тёмных аллей”» [4] 
Вэй Сяоин. посвящена анализу цветовой картины мира, поэтике цвета 
и света художественного образа в цикле рассказов «Тёмные аллеи».

Немалая часть научных работ в  Китае касается проблем сравнитель-
но-сопоставительного изучения произведений Бунина и других писателей. 
Так, в  исследовании «Типологическое сопоставление рассказов Бунина 
и Чжан Айлин» [5] автор раскрывает особый склад и эстетическое свое-
образие творчества писателей. Лу Яли в работе «Анализ образа “русалка” 
в историях о любви» [10] анализирует модель любви в произведениях Ан-
дерсена, Цвейга и Бунина. Работа «Соотношение стиля в поэзии И. Бунина 
и Сюй Чжимо» [6] Гао Цзяньхуа посвящена сходным культурным аспектам 
в стихах Бунина и Сюй Чжимо.

В Китае ведется изучение творчества Бунина и как культурного явле-
ния. Диссертация Чжао Сяохуань «Фольклор в рассказах Бунина» [29] —  
о фольклорных мотивах и устном народном поэтическом творчестве как 
источнике образности в рассказах Бунина. Диссертация Ся Фаня «Образ 
двуглавого орла как слияние восточной и западной культуры в творчест-
ве Бунина» [17] связана с  поиском культурных источников, которые ис-
пользует писатель, создавая и осмысляя образ двуглавого орла, открывает 
восточные и западные элементы в его облике. Диссертация Ван Шуэ «Роль 
древнегреческого мифа в цикле рассказов “Тёмные аллеи”» [3] анализирует 
взаимосвязи между рассказами Бунина и древнегреческим мифом на осно-
ве тем любви и смерти. Работа Чжао Сяопин и У Цюн «Межнациональное 
культурное совпадение в рассказах Бунина» [27] связана с близкими про-
блемами —  мотивами столкновения и слияния культур Востока и Запада 
в  прозе и  поэзии писателя. В  работе Чжао Сяопин «Мотивы почитания 
и  уважения к  Дионису в  рассказах Бунина» [28] анализируется чувство 
одиночества и его преодоления, мотивы смерти и перерождения на мате-
риале рассказов художника.



70

Наконец, среди китайских исследований намечается и проблема ос-
мысления взаимоотношений реализма, модернизма и романтизма в про-
изведениях Бунина, которая становится одним из главных научных на-
правлений, которые интересуют китайскую критику в  последние годы. 
Например, диссертация Лю Вэй «Характер модернизма рассказов Буни-
на: обновление реализма» связана с вопросами модернизма, идейной на-
правленности и стиля в рассказах Бунина. Диссертация Лю Вэй «Худо-
жественное развитие реализма: анализ творческого искусства рассказов 
Бунина» [11] посвящена проблемам сюжетики, нарратологии, мотивам 
музыки и живописи в произведениях Бунина. Диссертация Чжан И «От 
индукции до деконструкции: повесть “Деревня” и художественный ана-
лиз творчества» [26] раскрывает сложность и противоречие мировоззре-
ния и  мышления творчества Бунина. В  работе Яо Ся «Художественная 
система “Деревни” Бунина: анализ соединения романтического и  реа-
листического элемента в повести» [34] затрагиваются вопросы слияния 
элементов романтизма и реализма в художественном мире повести «Де-
ревня».

Завершая обзор критического осмысления творчества Бунина в Китае, 
можно сказать, что творчество выдающегося русского писателя изучается 
китайской наукой уже почти сто лет. Но сегодня китайское буниноведение 
стремится к более глубокому анализу, к изучению мышления и духовного 
мира писателя, и можно надеяться, что перспективы буниноведения в Ки-
тае велики.

ЛИТЕРАТУРА

1. Вай Цзин. Тема деревни в рассказах И. А. Бунина периода России. Дис. … маг. 
филол. наук. Харбин.: Фак-т русского языка Харбинский пед. ун-т, 2013. 50с.

2. Ван Вэньюя. Мнемоническое поэтическое своёобразие в романе И. Бунина. М.: 
Сямэнь. 2016. 208 с.

3. Ван Шуэ. Стимул древнегреческого мифа в цикле рассказов «Тёмные аллеи». Дис. 
… маг. филол. наук. Пекин: Фак-т русского языка Пекинского ун-та, 2005. 38 с.

4. Вэй Сяоин. Поэтики цвета И. Бунина —  на примере «Тёмных аллей». Дис. … маг. 
филол. наук. Цюйфу: Фак. иностранного языковедения Цюйфуского пед. ун-та, 2015. 
52 с.

5. Вэнь Чжэзян. Типологическое сопоставление рассказов Бунина и Чжан Айлин. 
Дис. … доктора филол. наук. М.; Пекинский ун-т, 2000.

6. Гао Цзяньхуа. Соотношение стиля творчества стихи между И. Бунином и Сюй 
Чжимо // Журнал Муданьцзянского ун-та.2009. № 6. С. 8–10.

7. Е Лин. Природное поэтическое своеобразие в творчестве И. Бунина. Дис. … до-
ктора наук. Сиань: Кафедра сравнительной и мировой литератур Шэньсиского пед. ун-
та, 2012. 153 с.



71

8. Е Хун. Неиссякаемый родник души: О вечных темах и художественном своео-
бразии прозы И. Бунина. Дис. … доктора филол. наук. М., Шанхэй: Фак-т русского языка 
Шанхэйского ун-та иностранных яз., 2004. 215 с.

9. Е Цзяцзя. Нарративный характер в рассказах переходного периода И. А. Бунина. 
Дис. … маг. филол. наук. Шанхэй: Фак. иностранного и прикладного языковедения Вос-
точно-китайского пед. ун-та, 2010. 56 с.

10. Лу Яли. Анализ образа «Русалка» в историях о любви // Исследование иностран-
ных литератур. 2003. № 2. С. 114–119.

11. Лю Вэй. Художественное развитие реализма  —  анализ творческого искусства 
рассказов Бунина. Дис. … маг. филол. наук. Нанкин: Фак. иностранного и прикладного 
языковедения Нанкинского пед. ун-та, 2002. 47 с.

12. Лю Цзиньхон. Характер прозаизации в произведении Бунина. Дис. … маг. фи-
лол. наук. Пекин: Фак. русского языка Столичного пед. ун-та, 2006. 40 с.

13. Лю Шумы. Дворянская цивилизация, символ России: изучение темы «Усадьба» 
в творчестве И. Бунина. М.; Харбин: 2014. 183 с.

14. Лю Эйхуа. Где любовь —  нарративный анализ рассказов о любви в последние 
годы жизни Бунина. Дис. … маг. филол. наук. Нанкин: Фак-т русского языка Нанкинско-
го ун-та, 2012. 40 с.

15. Мао Дун. Собрание сочинений. Т. 33. Пекин, 2001. 303 с.
16. Пэн Юньчао. Характер модернизма рассказов Бунина —  обновление реализма. 

Дис. … маг. филол. наук. Хух-Хото: Фак-т русского языка Пед. ун-та Внутренней Монго-
лии, 2009. 32 с.

17. Ся Фаня. Характер двухглавного орла слияния восточной и западной культуры 
в творчестве Бунина. Дис. … маг. филол. наук. Шанхэй: Фак-т русского языка Шанхэй-
ского ун-та иностранных яз., 2012. 49 с.

18. У Цюн. Кафолическая идея в рассказах Бунина. Дис. … маг. филол. наук. Хар-
бин: Фак-т русского языка, Харбинский пед. ун-т, 2010. 63 с.

19. Фу Хуэя. Исследование сверхфразового единства в рассказе «Натали» И. А. Бу-
нина. Дис. … маг. филол. наук. Чанчунь: Фак-т иностранного и прикладного языковеде-
ния, Гиринский ун-т, 2012. 55 с.

20. Фэн Юйлюй. Вечная тема в  творчестве И. А. Бунина // Русская литература 
и искусство. 1994. № 1. С. 55–62.

21. Фэн Юйлюя. Перепутья и возвращение: рассуждение об И. А. Бунине. M.; Шан-
хай, 1998. 228 с.

22. Фэн Юйлюя. Цикл рассказов «Деревня» И. А. Бунина и М. Горький // Современ-
ная иностранная литература. 1997. № 3. С. 140–145.

23. Хуан Сюсю. Тема ностальгии в произведениях И. А. Бунина. Дис. … маг. филол. 
наук. Кайфын: Фак-т русского языка, Хэнаньский ун-т, 2007. 71 с.

24. Цю Юньхуа. И. А. Бунин. M.: Чэн Ду, 2003. 290 с.
25. Цянь Гэчуаня. Лауреат Нобелевской премии по литературе И. А. Бунин // Но-

вый Китай. 1933. Т. 1. № 24. С. 53–54.
26. Чжан И. С индукции до деконструкции: повесть «Деревня» и художественный 

анализ творчества. Дис. … маг. филол. наук. Нанкин: Фак-т иностранного и прикладного 
языковедения, Нанкинский пед. ун-т, 2003. 49 с.

27. Чжао Сяопин и  У  Цюн. Межнациональное культурное совпадающее явление 
в рассказах Бунина // Современная иностранная литература. 2010. № 1. С. 47–53.

28. Чжао Сяопин. Межнациональное культурное совпадающее явление в рассказах 
Бунина // Современная иностранная литература. 2013. № 2 С. 45–50.



72

29. Чжао Сяохуань. Фольклор в рассказах Бунина. Дис. … маг. филол. наук. Шан-
хэй: Фак-т русского языка, Шанхэйский университет иностранных яз., 2011. 40 с.

30. Чжэн Линькуаня. Рассуждение об И. А. Бунине // Недельный вестник универ-
ситета Цинхуа. 1934. Т. 42. № 1. С. 61–67.

31. Чэн Цзин. Скрытый религиозный смысл в рассказах И. А. Бунина. Дис. … маг. 
филол. наук. Харбин: Фак-т русского языка, Харбинский пед. ун-т, 2011. 63 с.

32. Шэнь Цзичунь. Анализ чувства тоски по Родине у И. А. Бунина —  писателя рус-
ского зарубежья. Дис. … маг. филол. наук. Ланьчжоу: Фак-т русского языка, Ланьчжоу-
ский ун-т, 2006. 61 с.

33. Юй Цюин. Исследование редукции метафоры в литературных произведениях 
И. А. Бунина. Дис. … маг. филол. наук. Шэньян: Фак-т рксского языка, Ляонинский ун-т, 
2012. 84 с.

34. Яо Ся. Художественная система «Деревня» Бунина  —  анализ соединения ро-
мантического и реалистического элемента в повести «Деревня» // Журнал Сычуанского 
иностранного института. 2004. № 3. С. 23–26.



73

ТЕОЛОГИЯ ОБРАЗОВАНИЯ

УДК 27
Священник Андрей Ващенко,

бакалавр, 
магистрант Русской христианской гуманитарной академии,

andrei_vashenko@mail.ru

НЕКОТОРЫЕ ОСОБЕННОСТИ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ЛИЧНОСТИ 
ПО ПРЕПОДОБНОМУ ПОРФИРИЮ КАВСОКАЛИВИТУ

В статье рассматриваются некоторые аспекты человеческой личности, соглас-
но святому двадцатого века  —  преподобному Порфирию Кавсокаливиту, исходя 
из развития данного понятия в философии и понимании Святых отцов. 

Ключевые слова: Человеческая личность, Ипостась, преподобный Порфи-
рий Кавсокаливит

Rev. Andrey Vaschenko
SOME ASPECTS OF HUMAN PERSONALITY ACCORDING TO VENERABLE 

PORFIRIOS KAVSOKALIVIT
Th is article considers some aspects of human personality according to the XX 

century saint —  venerable Porfi rios Kavsokalivit, based on development of this concept in 
the philosophy and understanding of the Holy Fathers.

Keywords: human personality, hypostasis, venerable Porfi rios Kavsokalivit

Рассматривая понятие человеческой личности у одного из известней-
ших святых второй половины двадцатого века, преподобного Порфирия 
Кавсокаливита, нужно отметить, что на  русском языке в  настоящее вре-
мя существует не так много переводов с воспоминаниями о святом стар-
це. Поэтому наше небольшое исследование может носить ограниченный 
характер. И сразу же можно сказать о том, что антропологические поня-
тия личности преподобного основываются на святоотеческом понимании 
ипостаси в Триадологии и Христологии. О самом святом старце известно, 
что он был неграмотным в том смысле, что нигде не учился. Он родился 
в 1906 году в Греции на острове Эвбея, и всё его образование составляло 
два класса школы, поскольку его семья находилась в тяжёлом положении, 
ему рано пришлось начать работать. С другой стороны, сам преподобный 
говорил, что он получил знания о божественном, или можно сказать, тео-



74

логические знания из Священного Писания и Богослужебных книг, то есть 
Предания Церкви, выраженном, в частности, в православном богослуже-
нии [16, c. 12].

Одними из  наиболее важных, в  плане нашей темы в  этом отноше-
нии, будут интереснейшие воспоминания духовного чада святого старца, 
Анаргироса Калиацоса, который описывает, в частности, следующую исто-
рию, рассказанную ему самим преподобным Порфирием. У преподобного, 
оказывается, духовными детьми были не только простые люди, но и вы-
сокообразованные преподаватели. Одним из  таких назван безымянный 
профессор богословия, который какое-то время жил вместе со  святым 
старцем в монастыре и беседовал с ним на духовные темы. Одной из таких 
бесед была беседа о бытии Бога. Рассмотрев её, как говорит преподобный, 
с разных сторон, они условились эмпирически подойти к этому вопросу. 
То есть, они договорились, что тот, кто раньше умрёт, должен был явить-
ся своему собеседнику, оставшемуся еще на земле, и засвидетельствовать 
существование Творца. Профессор при этом был абсолютно уверен, что 
из-за разницы в возрасте первым свидетельство от Самого Бога получит 
именно преподобный Порфирий и явится профессору с убедительным по-
тусторонним явлением. Но  сам святой старец, обладая даром прозорли-
вости, знал, что профессор отойдёт в мир иной раньше. Так и случилось, 
по-видимому, на Пасху через год. Профессор, действительно, сдержал об-
ещание. Но в самой этой истории, рассказанной преподобным Порфирием 
Анаргиросу Калиацосу интересно то, что в повествовании святой старец 
употребил столько терминов, что собеседник: «несмотря на высшее обра-
зование, не поспевал следить за его мыслью не только из-за обилия тер-
минов, но и из-за сложности самой проблемы. При этом хочу напомнить, 
что… Батюшка никогда даже за партой не сидел» [1, c. 8–9].

Другой духовный сын, составивший книгу о  преподобном старце, 
также является образованным человеком, доктором богословия. Он опи-
сывает во введении к своей книге многочисленные случаи прозорливости 
святого старца. По-видимому, здесь уместно вспомнить слова святителя 
Иоанна Златоустого, сказанные им о постижении Священного Писания:

«По-настоящему, нам не следовало бы иметь и нужды в помощи Пи-
сания, а надлежало бы вести жизнь столь чистую, чтобы вместо книг слу-
жила нашим душам благодать Духа, и чтобы, как те исписаны чернилами, 
так и наши сердца были исписаны Духом. Но так как мы отвергли такую 
благодать, то воспользуемся уж хотя бы вторым путем. А что первый путь 
был лучше, это Бог показал и словом, и делом. В самом деле, с Ноем, Авраа-
мом и его потомками, равно как с Иовом и Моисеем, Бог беседовал не чрез 
письмена, а непосредственно, потому что находил их ум чистым. Когда же 
весь еврейский народ пал в  самую глубину нечестия, тогда уже явились 



75

письмена, скрижали и наставление чрез них. И так было не только со свя-
тыми в  Ветхом Завете, но,  как известно, и  в  Новом. Таки апостолам Бог 
не дал чего-либо писанного, а обещал вместо Писаний даровать благодать 
Духа» [8, с. 6].

Эти слова можно было бы перефразировать так, что святому челове-
ку уже порой становится и  излишне не  нужно черпать какие-то данные 
из  источников для образования, постижения каких-то вещей, поскольку 
святые могут черпать их от Первоисточника —  Самого Бога. И это в пол-
ной мере открылось в  преподобном Порфирие, поскольку, как говорит 
Анаргирос, святой старец был и пророк, и чудотворец, зная, что происхо-
дило и будет происходить на Земле. Так духовное чадо преподобного, гово-
рит, что старец «видел» подземные реки и мог определять, какая в них вода. 
Он мог со всеми подробностями описывать города и местности, в которых 
никогда не бывал. Он был в курсе всех достижений науки, знал о военных 
и  политических событиях, происходящих в  различных частях света. Его 
духовному взору открывались даже сокровенные глубины прошлого. Од-
ним из  самых удивительных случаев в  этом отношении является то, что 
преподобный Порфирий во время путешествия на остров Патмос, в Пеще-
ре Апокалипсиса пережил видение, как святой Иоанн Богослов диктовал 
своему ученику Прохору таинственные строки Откровения [1, с. 3–4].

Таким образом, Как уже было сказано, понятие о личности человека, 
как оно употребляется преподобным Порфирием, преломляется сквозь, 
согласуется с учением отцов каппадокийцев об ипостаси и сущности. По-
этому интересно как рассмотреть определенную историческую подоплёку 
употребления соответствующих терминов, так и  проанализировать их 
применение в словах преподобного старца.

Древнегреческий термин «ипостась» происходит от существительного 
женского рода, которое в свою очередь берёт начало от греческого глагола 
υποστάσεως —  «стоять под», «подпирать», «существовать» и прочее. Так же, 
как и русское слово «истина», имеющее корень —  «ст» и в силу соотнесен-
ности с глаголами «стоять» и «быть», выражающее нечто устойчивое, по-
стоянное, греческий глагол υποστάσεως и его дериват υποστασις, имеющие 
в основе тот же корень с тем же значением, обозначают нечто истинно су-
щее и устойчивое. Выражение «по ипостаси», как, впрочем, и «по природе», 
почти равносильно слову «поистине» [6, с. 191].

О появлении термина «ипостась» П. К. Грезин пишет: «Известно, что 
перипатетическая традиция IV–II  вв. до  Р. Х. усвоила термин “ипостась” 
в  качестве синонима первой сущности «Категорий» Аристотеля» [19, 
с. 195]. Но диакон А. Юрченко в статье «Проблемы ориентальной христо-
логии и христологии вообще» отмечает, что П. К. Грезин ошибочно рассу-
ждает о появлении этого термина:



76

«Этого, несомненно, не  могло быть, ибо Другие исследователи счита-
ют, что термин был введен в философский лексикон стоиком Посидонием 
лишь… в I веке до Р. Х. По свидетельству Ария Дидима, он вошел в употре-
бление в перипатетизме в указанном смысле достаточно скоро, уже где-то 
в  эпоху Августа. При этом следует отметить, что в  обиходном значении 
(в частности —  осадка, отстоя в сосуде с вином и даже отстоя помоев) термин 
“ипостась” употреблялся в подлинных сочинениях Стагирита» [11, с. 94].

Но как бы, то, ни было, термин вошёл и нашел свое употребление в фи-
лософии. У Аристотеля первая сущность не имела точного названия «ипо-
стась», поэтому вполне возможно, что как термин первым его вводит имен-
но Посидоний. Этот философ из Апамеи в Сирии (ок. 135 г. — 51 г. до н. э.) 
был реформатором стоицизма. Он обозначал термином «ипостась» еди-
ничное реальное бытие, в отличие от кажущегося и мыслимого [11, с. 94]. 
Здесь уже есть некий намёк на личностное существование, но противопо-
ставление кажущемуся и мыслимому не есть противопоставление общей 
сущности. И ипостась не имеет еще, если можно так сказать, своей основы 
при таком понимании.

Кроме того, термин «ипостась» в различных смысловых формах упо-
треблялся в сочинениях и других античных авторов. Так, например, в тра-
гедиях Софокла (V век до Р.Х.), этот термин понимается в значение «заса-
да». У Гиппократа, в его естественнонаучных трудах, «ипостась» —  опора. 
В трудах Теофраста и Менандра —  понимается как осадок, отстой. У исто-
рика Полибия и Диодора Сицилийского это слово приобретает достаточ-
но широкий смысловой спектр. Это и основание, и цель, и предприятие, 
и план, и тема [7, с. 14]. Всё это говорит о терминологической неопреде-
лённости и  широкой полисемии данного термина в  период античности. 
Поздние последователи Платона Неоплатоники первые отделили понятия 
«сущность» как «бытие вообще» от «ипостаси» как «определенного бытия». 
Несомненная заслуга в этом принадлежит Плотину [9]. Хотя, надо сказать, 
что в его философском учении понятие «ипостась» подразумевало некую 
сущность или ее часть, а не личность. Так, один из трактатов Плотина но-
сит название «О трёх изначальных ипостасях». У неоплатоников это были: 
Благо, Ум, и Душа и Космос [9, с. 123].

Таким образом, многие античные мыслители вводят термин «ипо-
стась» в  свои философские системы, можно сказать, подготавливая его 
к употреблению переводчиками Библии на греческий язык (Септуагинта), 
в написании посланий святым апостолом Павлом, в изъяснении вероуче-
ния апологетами и святыми отцами в борьбе с различными ересями.

Один из основных вопросов античной философии о взаимоотношении 
общего и частного, рода и вида нашел, наконец, решение в IV веке в точной 
и утверждённой по всей эйкумене терминологии Великих Каппадокийцев, 



77

которая берёт свое начало и опиралась как на исходный материал в своих 
построениях и на труды древнегреческих мыслителей, включая Аристотеля, 
в которых последний разрабатывавшего категорию сущности [2]. Первич-
ная сущность —  это не что иное, как указание средствами языка на отдель-
но существующий предмет. «Сущность, называемая так в самом основном, 
первичном и безусловном смысле, —  это та, которая не говорится ни о ка-
ком подлежащем и не находится ни в каком подлежащем, например, «этот 
человек, эта лошадь»», [2, с. 55] —  говорит Аристотель. От этого аристоте-
левского понимания первичной сущности и отталкиваются Великие Кап-
падокийцы, начиная свой путь к описанию концепта ипостаси. поскольку 
она, как говорит В. Лосский, обозначает «индивидуальное существование» 
[12, c. 146]. Вторыми  же сущностями Аристотель называет не  отдельные 
предметы и их имена, а понятия, которые по отношению к этим предметам 
являются или видовыми понятиями о них, или родовыми:

«Вторыми сущностями называются те, к которым как к видам принад-
лежат сущности, называемые так в первичном смысле, —  и эти виды, и их 
роды; например, отдельный человек принадлежит к виду «человек», а род 
для этого вида —  “живое существо”. Поэтому о них говорят, как о вторых 
сущностях, например, «человек» и живое существо» [3, с. 55–56].

Аристотелевская вторая сущность помогла отцам капподокийцам вве-
сти понятие общей для гомогенных ипостасей сущности.

Но до введения повсеместно точной терминологии в трудах отцов Цер-
кви первых веков наблюдалась определённая терминологическая путани-
ца. Часто здесь даже смешивались понятия «ипостась» и «сущность» как 
имеющие один корень и обозначающие одинаково реальное бытие, суще-
ствование. Но постепенно терминология в Церкви утвердилась, в том чи-
сле благодаря и Христологическим спорам.

Надо было постараться точно определить взаимоотношение понятий 
«сущности» и «ипостаси». Именно этой проблемой открывает свое письмо 
к Григорию, брату, святитель Василий Великий. (Хотя подлинность автор-
ства подвергается сомнению, но стиль крайне близок святителю Василию 
Великому). И затем на доступных примерах объясняет, что «сущность» есть 
общее понятие всякого бытия, а  «ипостась»  —  понятие индивидуального 
бытия, конкретной реальности. Взаимное отношение их можно опреде-
лить, как отношение «родового» к «личному», специфическому [4]. Вот как 
сам святитель Василий говорит об этом в 38-м письме к Григорию, брату: 
«Итак, мы утверждаем следующее: то, что говорится об особенном, назы-
вается ипостасью. Ибо сказавший «человек» неопределенностью значения 
явил нам некую обширную мысль, так что этим именем обнаружена при-
рода, но не обозначено подлежащее, которое обнаруживается собственным 
именем. Сказавший  же «Павел» указал в  обнаруживаемой именем вещи 



78

подлежащую природу. Итак, «ипостась» есть не понятие сущности неопре-
делённое, по  общности обозначаемого, ни  на  чём не  останавливающееся, 
но такое понятие, которое видимыми отличительными свойствами изобра-
жает и в каком-нибудь предмете общее и неопределённое» [4, с. 101]. В то же 
время из других писем святителя Василия Великого, датируемых 376 годом 
(206-го —  к Терентию, комиту, и 228-го —  к Амфилохию, епископу Иконий-
скому), явствует, что, проводя основную мысль об отличии сущности и ипо-
стаси как общего и  частного, святитель крайне аккуратно распоряжается 
термином «лицо», поскольку этот термин был скомпрометирован нечести-
вым еретиком Савелием. Но уже святитель Григорий Нисский, не ипользо-
вавшийся термин «лицо», употребляется неоднократно [10]. Об этом много 
написано и гораздо более серьезно, это не собственно тема работы.

Согласно учению Каппадокийцев, сущность Божества и  отличитель-
ные ее свойства, то есть неначинаемость бытия и Божеское достоинство, 
принадлежат одинаково всем трем ипостасям. Отец, Сын и  Святой Дух 
суть проявления ее в Лицах, из которых каждое обладает всей полнотой 
божественной сущности и находится в неразрывном единстве с ней. От-
личаются же ипостаси между собой только личными (ипостасными) свой-
ствами. И особо важное нововведение Каппадокийцев состояло в том, что 
термин «ипостась», применимый ими к  Лицам Пресвятой Троицы, стал 
не только конкретным бытием, как в системе Аристотеля первая сущность, 
но и был связан ими с понятиями лица (просопон) и личности, основной 
категорией христианства, хотя и чуждой греческой философии [13, с. 183].

Возвращаясь к тому, как собственно святой старец определял и пони-
мал личность в человеке, можно рассмотрим на некоторые высказывания 
его, касающиеся этой темы. Так, в одном из своих поучений преподобный 
Порфирий Кавсокаливит говорит интересные слова о  том, что Христос 
в час жизненных трудностей, индивидуальных испытаний не хочет, чтобы 
мы смотрели на  Него как на  Ипостась Пресвятой Троицы, но  как на  Та-
кого же, как и мы, в первую очередь, —  Друга [16, с. 25]. Сразу отметим, 
что здесь преподобный не призывает к отрицанию вечной Ипостаси Хри-
ста, он признает, не отвергается от святоотеческой терминологии, Но хотя 
многим может показаться, что согласно о. Порфирию взгляд человека 
на  Христа, находящегося в  экстремальных ситуациях, может отличаться 
от православной богословской парадигмы, согласно преподобному старцу. 
Старец действительно подчеркивает, что для христианина в определенные 
моменты Христос —  это в первую очередь, Тот, Кто сроднен нам, Кто так же 
как и мы —  Человек, понесший все тягости бытия, познавший человече-
скую жизнь изнутри, может сразу же понять, как нам помочь. Тут о. Пор-
фирий не погрешает против божественного достоинства Христа, но опи-
раясь на синтетическое свойство личности включать в себя иную природу, 



79

наиболее ярко выраженное в таинстве боговоплощения, старец предлагает 
христианам в  минуту испытаний акцентировать свое внимание на  вос-
принятой вечной ипостасью Логоса человеческой природе, включающей 
всю полноту нашего естества. Не случайно в святоотеческом богословии 
принято называть Ипостась или Личность Христа сложной, т. е. состоящей 
с момента воплощения Логоса из двух природ —  божественной и челове-
ческой. Неограниченные качества первой, посредством личного единства, 
преподаются второй, обоживая нашу природу. И именно посредством че-
ловечества Христа христиане тоже способны постепенно усваивать обожи-
вающую силу, вступая и обучаясь личному общению с Богом. Человеческие 
душа и тело Христа являются вполне «совместимыми» с нами, естествен-
ными, но  освященными средствами подобного общения, и  композитная 
ипостась или сложная личность Христа играет здесь ключевую роль.

Преп. Порфирий имел представления о  личности человека не  в  за-
падном персоналистическом ракурсе, а  исходя из  всё той  же Тринитар-
ной модели Ипостаси. Так, в еще одном своем наставлении преподобный 
Порфирий говорит о Боге Троице в терминах Святых отцов, называя Его 
Триипостасным Богом, а о человеческом роде он говорит, как о созданном 
по образу Св. Троицы: «Вечную Церковь составляют три Лица Святой Тро-
ицы. В  мысли и  любви Триипостасного Бога изначально были и  ангелы, 
и люди. Мы, люди, родились не сейчас. Во всеведении Божием мы суще-
ствовали прежде веков. Любовь Божия сотворила нас по  Своему образу 
и  подобию. Она включила нас в  Церковь, хотя знала о  нашем отступле-
нии. Она дала нам все, чтобы и нас соделать богами по благодати и дару». 
Здесь действительно, и в этом смысле можно понять то, что преподобный 
Порфирий от Тринитарного богословия Ипостаси может непосредственно 
перейти к  антропологическому богословию личности, подчеркивая соо-
бразность человеческого и  ангельского родов своему Творцу. Более того, 
о. Порфирий обращает внимание на предвечность замысла Бога о нас, что 
соответствует учению Церкви о логосах творения, находящихся в энергиях 
Св. Троицы. Эти мысли старца возвышают наше мышление о каждой чело-
веческой личности, с одной стороны, ввиду присутствия предвечного за-
мысла о нас в энергиях Св. Троицы, а с другой, ввиду изначального призва-
ния нас к обожению, выраженному о. Порфирием через понятие о вечной 
Церкви, в которую замысел о каждом из нас включен Создателем от начала.

Преподобный Порфирий рассматривал и  Христологический аспект 
понятия личности человека и таким образом отмечал то, что мы являемся 
тварными человеческими ипостасями, с  одной стороны, но  с  другой, то, 
что мы все во Христе. Он говорил, что:

«Христос —  это Церковь и Церковь —  это Христос, Который воспри-
нял всех нас в Себе Самом… Если ты хочешь встретить Христа, то найдёшь 



80

Его в Церкви, потому что здесь всё человечество соединено с Богом в Лице 
Христа» [16, с. 39].

Скорее здесь вполне возможно предположить то, что Преподобный 
Порфирий говорит здесь, с одной стороны, об отличии наших «тварных» 
ипостасей от Ипостаси Христа, а с другой, и о полной сопричастности на-
шему человечеству Христа в результате воплощения, т. е. воипостазирова-
ния человеческой природы Сыном Божиим. Об этой антиномии говорил 
также, например, старец Софроний (Сахаров) в переписке с протоиереем 
Георгием Флоровским [17, с. 96].

Человеческая личность, согласно преподобному Порфирию, формиру-
ется уже от зачатия во чреве матери, и от того, как ведут себя родители, 
особенно в период беременности, от этого зависит очень многое. Так, на-
пример, одним родителям, которые говорили о том, что их ребёнок пуглив, 
преподобный объяснил, что это всё из-за них самих, ведь «ещё когда он 
находился во чреве матери, вы своим плохим отношением друг к другу на-
несли ему душевные раны, следы которых он будет теперь носить на себе 
всю жизнь» [14, с. 11].

Но если даже личность ребёнка была повреждена в  любом возрасте, 
то изменения в ней к лучшему вполне возможны только по пути посредст-
вом освящения личностей родителей. В одном из своих поучений препо-
добный говорил родителям одного «трудного ребёнка»: «Спасение вашего 
ребёнка зависит от  вашего собственного освящения. Не  теоретического, 
а практического освящения!» [14, с. 17]. Через это освящение, согласно пре-
подобному Порфирию, достигается восстановление человеческой лично-
сти в том состоянии, в каком его задумал Сам Бог. То есть, целью является 
обожение человека: «Другие религии —  человеческие, пустые. Они не веда-
ют величия Триипостасного Бога. Они не знают, что наша цель, наше пред-
назначение  —  стать богами по  благодати, уподобиться Триипостасному 
Богу, стать едиными с Ним и между собой» [15, с. 23].

Таким образом, личность человека преподобный Порфирий определя-
ет исходя из того, что человек создан по образу Бога и замыслен Творцом 
в  вечности. А  образ Бога есть Триипостасное единство. Соответствен-
но, и  людям, являющимся уникальными ипостасями, необходимо стать 
по  благодати богами, находящимися в  единстве любви с  Богом и  между 
собой. При этом важно отметить еще раз, что личность человека, согласно 
преподобному Порфирию, формируется от самого зачатия, а не возникает 
на каком-то этапе развития или обожения индивида.

ЛИТЕРАТУРА
1. Анаргирос Калиацос. Идеже хощет Бог. Жизнь и чудеса старца Порфирия. Сара-

тов. Издательство Саратовской епархии. 2004.



81

2. Аристотель. Категории: В 4 т. Т. 2. М., 1978.
3. Аристотель. Метафизика. Сочинения. Т. 1. М., 1975.
4. Василий Великий, свт. Письма. М., 2007.
5. Вестель Ю. Проблема онтологии личности в  связи с  происхождением термина 

UPOSTASIS //http://theology.in.ua/php_uploads/fi les/articles/ArticleFiles_38087_Hypostasis-
part_I.pdf

6. Грезин П. К. Богословский термин «ипостась» в контексте позднего эллинизма // 
Богословский вестник. 2006.

7. Грезин П. К. Опыт краткого догматического лексикона святоотеческого богосло-
вия. Христология. М., 2005.

8. Иоанн Златоуст, свт. Толкование на  Евангелие от  Матфея. В  двух книгах. Кн. 
I. М. Изд.: Сибирская Благозвонница. 2010.

9. Ипостась. Древо. Открытая православная энциклопедия. //drevo-info.ru/
articles/15674.html

10. Киприан (Керн), архим. Золотой век святоотеческой письменности // http://www.
orthlib.ru/Fathers/kern.html

11. Лосев А. Ф. Словарь античной философии. Избранные статьи. М., 1995. 8.
12. Лосский В. Очерк мистического богословия. // Боговидение. М., 2003.
13. Мейендорф И., прот. Введение в святоотеческое богословие. Клин, 2001.
14. Порфирий Кавсокаливит, преп. Дети и  молодёжь: по  сочинениям Афонского 

старца Порфирия Кавсокаливита/ Пер. с ноовогреч. Иером. Агафангел (Легач). М. Си-
бирская Благозвонница 2011.

15. Порфирий Кавсокаливит (Баирактарис), преп. Поучения.Часть 1/ Пер. мон. Ма-
кария Кавсокаливита. Афон. 2010.

16. Порфирий Кавсокаливит, преп. Цветослов советов/ Пер. с  ноовогреч. Иером. 
Агафангел (Легач). Афон. 2008.

17. Софроний (Сахаров), архим. Переписка с  протоиереем Гергием Флоровским. 
Свято-Иоанно-Предтеченский мон. 2008.

18. Шичалин Ю. А. По поводу названия трактата Плотина Περὶ τῶν τριῶν ἀρχικῶν 
Ὑποστάσεων (Enn. V, 1) // Вестник Древней Истории. М.: Изд-во Наука, 1986. № 4 (179). 
С. 118–126.

19. Юрченко А., диак. Проблемы ориентальной христологии и христологии вообще 
// Государство, религия, Церковь в России и за рубежом. Информационно-аналитиче-
ский бюллетень. № 3–4 (40–41). 2007.



82

УДК 27
Накидайло Анна Викторовна,

магистрантка Русской христианской гуманитарной академии,
anna.nake@gmail.com

АКТУАЛЬНЫЕ ФОРМЫ ОРГАНИЗАЦИИ 
КАТЕХИЗАТОРСКОЙ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 

НА ПРИМЕРЕ БЛАГОЧИНИЙ

В нашей стране много людей разного возраста и образования, причисляющих 
себя к православию, но не знающих истин православной веры и им необходимо го-
ворить о вероучении современным языком понятным всем и использовать все име-
ющиеся формы. В современное время на людях еще остается прежний след атеисти-
ческого режима. Незнание истин Христовой веры отлучает от спасительной веры 
и оставляет человека в представлениях, опирающихся на неясные и сомнительные 
религиозные убеждения. Катехизация должна проводиться в доступной форме как 
для понимания и избавления от религиозной безграмотности, так и для приведе-
ния мирян к полноценному участию в жизни Церкви, в ее Таинствах, приобщением 
к практическому опыту молитвы и к церковным общественным служениям.

Ключевые слова: катехизация, формы, истины веры, религиозные убежде-
ния, деятельность, актуальность.

Nakidaylo, A.V.
CURRENT FORMS OF ORGANIZATION OF THE CATECHETICAL ACTIVITIES ON 

THE EXAMPLE OF DEANERIES
In our country many people of diff erent ages and backgrounds, who consider 

themselves Orthodox, but do not know the truths of the Orthodox faith and they need to 
talk about creed in modern language understandable to all and use of all available forms. 
In modern times people still remains the same trail to the atheistic regime. Ignorance 
of the truths of the Christian faith excommunicates saving faith and leaves man in the 
submissions based on obscure and questionable religious beliefs. Catechism is required 
in an accessible form how to understanding and getting rid of religious ignorance, and 
to bring the laity to full participation in the life of the Church, in her Sacraments, the 
communion of the practical experience of prayer and public Church services.

Keywords: catechesis, forms, truths of faith, religious beliefs, activities, relevance

В Постановлениях Архиерейского Собора Русской Православной Цер-
кви от 2–3 февраля 2016 года опубликовано:

“Принятию Таинства Крещения издревле предшествовала необходи-
мая подготовка, включающая ознакомление с  основами веры, во  испол-
нение заповеди Спасителя: «Идите, научите все народы, крестя их во имя 



83

Отца и Сына и Святаго Духа» (Мф. 28, 19). Освященный Собор полагает 
своевременным проведение общецерковной дискуссии относительно воз-
обновления практики оглашения лиц, готовящихся к Святому Крещению, 
и катехизации тех, кто приступают к другим Таинствам Церкви. …Сино-
дальному отделу религиозного образования и катехизации… внести свои 
предложения по данным темам” [1].

Еще в 2007 году 29 ноября патриарх Алексий II, сказал, что в особом па-
стырском и педагогическом сопровождении при вхождении в церковную 
жизнь нуждаются не только готовящиеся к Таинству Крещения, также и те, 
кто был уже крещен, но без научения, т. е. формально.

Тема актуальна в настоящее время в церковной жизни, так как в нашей 
стране много людей разного возраста и образования, причисляющих себя 
к православию, но не знающих истин православной веры и им необходимо 
говорить о вероучении современным языком понятным всем и использо-
вать все имеющиеся формы.

До настоящего времени на людях еще остается прежний след атеисти-
ческого режима. Незнание истин Христовой веры отлучает от спаситель-
ной веры и оставляет человека в представлениях, опирающихся на неясные 
и сомнительные религиозные убеждения. Катехизация должна проводить-
ся в  доступной форме как для понимания и  избавления от  религиозной 
безграмотности, так и для приведения мирян к их полноценному участию 
в жизни Церкви, и в ее Таинствах, приобщением к практическому опыту 
молитвы и к церковным общественным служениям.

Большое количество населения причисляют себя к Церкви Христовой, 
а  действительно верующих, которые постоянно участвуют в  Таинствах, 
регулярно причащающихся и  участвующих в  жизни Церкви мало. Необ-
ходимо дать верное представление об  истинах Православия всем людям, 
которые только пришли в церковь, так и тем, кто собирается креститься, 
а также и тем, кто пока еще только формально себя считает православным 
и не дошел до храма. Катехизатор должен обладать достаточными знани-
ями и умениями и при этом обязательно должен быть церковным челове-
ком, должен уметь разговаривать с  людьми разного возраста, с  разными 
способностями и с разным жизненным опытом. Нельзя допускать креще-
ние без предварительных огласительных бесед.

Обязательно при катехизации введение в  церковные таинства новых 
членов церкви и через участие в таинствах они получают новый духовный 
опыт, который должен им объяснен для усвоения и осмысления ими.

Катехизация проводится не только для людей, желающих креститься, 
но и для тех, кто был крещен, но не знает истин православной веры.

Из Постановления Архиерейского Собора Русской Православной Цер-
кви, принятого 2–3 февраля 2016 года:



84

“…Собор подтверждает своевременность решений Архиерейских 
Соборов 2011  года и  2013  года, а  также Священного Синода и  Высшего 
Церковного Совета о  введении и  развитии института помощников бла-
гочинных и  настоятелей крупных городских храмов в  области миссии 
и  катехизации, социально-благотворительной деятельности, молодежной 
работы. Епархиальным архиереям и,  под их руководством, благочинным 
и настоятелям следует и далее активно привлекать мирян к организации 
перечисленных направлений церковного служения. С  удовлетворением 
отмечая становление системы обучения упомянутых сотрудников, члены 
Архиерейского Собора считают важным, чтобы при ее организации учи-
тывались практические возможности епархий и использовались уже суще-
ствующие на уровне епархий формы получения квалификации.

…Члены Собора ознакомились с  ходом составления Катехизиса Рус-
ской Православной Церкви и одобряют работу, проведенную Синодальной 
библейско-богословской комиссией. Текст Катехизиса следует направить 
на отзыв постоянным членам Священного Синода, предстоятелям Само-
управляемых Церквей, первоиерарху Русской Зарубежной Церкви, руко-
водителям синодальных учреждений, ведущим духовным школам, а также 
тем епархиальным архиереям, которые выразят пожелание принять учас-
тие в  рецензировании текста. Сроком подачи отзывов определить 1  сен-
тября 2016  года. Собор поручает Священному Синоду принять решение 
о  дальнейшей судьбе текста после рассмотрения в  Синодальной библей-
ско-богословской комиссии поступивших отзывов.

…Принятию Таинства Крещения издревле предшествовала необходимая 
подготовка, включающая ознакомление с основами веры, во исполнение за-
поведи Спасителя: «Идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына 
и Святаго Духа» (Мф. 28, 19). Освященный Собор полагает своевременным 
проведение общецерковной дискуссии относительно возобновления практи-
ки оглашения лиц, готовящихся к  Святому Крещению, и  катехизации тех, 
кто приступают к другим Таинствам Церкви. Синодальному миссионерско-
му отделу, Синодальному отделу религиозного образования и катехизации, 
комиссии Межсоборного присутствия по вопросам организации церковной 
миссии надлежит внести свои предложения по данным темам” [1].

В нашем городе хорошо организована катехизаторская деятельность 
в нескольких благочиниях.

Например, в  храме Феодоровской иконы Божией Матери в  память 
300-летия Дома Романовых катехизация проводится под руководством 
священнослужителей и  катехизаторов. Общение с  верующими проходит 
в  течение нескольких месяцев, с  сентября до  Пятидесятницы. Крещение 
и воцерковление взрослых происходит в Великую субботу.

Катехизация состоит из трех частей:



85

Первая часть состоит в форме двух открытых встреч, которые прохо-
дят в воскресные дни сентября. На этих встречах приходящим рассказыва-
ется, что такое оглашение в Феодоровском приходе и где будет проходить. 
На этих встречах также идет речь о Боге, о православной вере, о Церкви 
и о Библии. Проходят встречи в помещении храма.

Вторая, основная часть из огласительных еженедельных встреч в фор-
ме бесед за чаем. Эти встречи чередуются с воскресными богослужениями 
с беседой.

Третья, заключительная часть проводиться в  Страстную и  Светлую 
седмицу с Литургией каждый день, после чего проводятся Таинствоводст-
венные встречи включительно до  праздника Пятидесятницы. В  несколь-
ких местах в соборе лежат анкеты для заполнения теми лицами, которые 
желают получать информацию о событиях собора. В ней просьба выбрать 
удобный способ получения информации: телефон или адрес электронный 
почты. Работает воскресная школа. Проходит катехизация в  Феодоров-
ском соборе в форме цикла бесед, встреч, лекций и богослужений. Подго-
товка к Крещению взрослого человека длительная, т. е.занимает несколько 
месяцев. Еще при соборе Феодоровской иконы Божией Матери открыты 
богословские курсы (религиозно-просветительские курсы).

“Вхождение в  Церковь (воцерковление) открывает для человека не-
исчерпаемые возможности познания мира, человека и Самого Бога силой 
живой веры. Пытливый ум и жаждущее сердце с радостью устремляются 
к источнику истинного знания —  Господу. И действительно —  во Христе, 
Господе нашем, мы потенциально обретаем всю полноту знания. Но этот 
потенциал еще надо воплотить в реальность нашей жизни. Поэтому про-
цесс богопознания не может прекратиться. И это постоянное ученичество 
у Господа напрямую и через посредство Его верных чад, засвидетельство-
ванных Церковью, есть Божий дар каждому христианину. С первых дней 
существования Церкви она не перестает учиться у своего Господа и щедро 
делится накопленными знаниями и опытом с каждым, кто готов воспри-
нять его со страхом Божиим и благоговением.

Начавшаяся после катехизации церковная жизнь перед каждым из нас 
ставит новые вопросы, открывает новые пути, требующие специальных 
знаний. Даже простое общение с другими людьми о Боге, Церкви, о суще-
стве нашей веры заставляет нас задуматься о нехватке таких знаний, не го-
воря уж о  необходимости защитить истинную веру от  интеллектуально 
изощренных нападок. Все это приводит нас к выводу о том, что быть бого-
словски образованным христианином сегодня не только достойно уваже-
ния, но и насущно необходимо.

Курсы предлагают вам возможность сделать первый существенный 
шаг на этом поприще в форме еженедельных встреч в соборе. Для кого-то 



86

эти курсы могут стать достойным продолжением катехизации, а для кого-
то —  поворотным моментом, началом нового отрезка духовного пути” [2].

Например, проходила программа “Православный путь веры” в  куль-
турно-просветительском центре Казанского собора в  2014  году с  целью 
помощи становления православного образования в  школах и  проведены 
встречи с  учителями Центрального района. В  ходе этой программы осу-
ществляются три беседы со  священником. В  неформальной обстановке 
и с диалогом со слушателями батюшка излагает в понятной для всех форме 
истины православной веры, разрушая неверные стереотипы, иллюстриру-
ются обсуждаемые темы. Проводятся экскурсии по храмам. Программа по-
зволяет прийти к  осознанному воцерковлению. ”…говорит руководитель 
группы учителей, методист по  ОРКСЭ Информационно-методического 
центра Центрального района Светлана Борисовна Вечер —  Интересно, что 
на встрече были преподаватели не только Основ православной культуры, 
но  и  Основ мировых религиозных культур, и  светской этики. По  словам 
участников программы, (это 25 учителей общеобразовательных школ Цен-
трального района), такие иллюстративные беседы чрезвычайно понятны 
и необходимы как для христиан, начинающих свой путь веры, так и для во-
церковленных людей: они многое систематизируют и главное —  помогают 
учителям донести суть православия детям, общение с  которыми требует 
не  сухих книжных теорий, а  реального жизненного опыта и  объяснения 
причинно-следственных связей в окружающем мире” [3].

В последующих встречах состоялись беседы о главных таинствах цер-
кви —  о Причащении Святых Христовых Таин и Исповеди. Была проведе-
на экскурсия, посвященная чудотворной Казанской иконе Божией Матери, 
которая является главной святыней Казанского собора.

Руководитель и автор программы «Православный путь веры» протои-
ерей Михаил Шастин сказал:

”Важно, чтобы учителя нашего будущего поколения воспринимали 
историю православной святыни не как последовательность фактов, а как 
пример живого выражения чувств верующих людей —  и учили детей имен-
но с этой точки зрения относиться к православным реликвиям” [3].

На завершающей встрече, посвященной опыту веры руководитель про-
граммы протоиерей Михаил Шастин говорил о  святости в  православии, 
приводил пример святых в истории Русской Православной Церкви.

«Понятие святости кажется таким немыслимым и  нереальным для 
современного человека, что у многих сложился стереотип, будто эти «по-
двиги» никак не актуальны в наши дни. Это неверное заблуждение. Важно 
понимать, что примеров святости бесчисленное множество. Эти люди ре-
ально существовали, и  через должное стремление им подражать Господь 
указывает нам на цель нашей жизни», —  сказал о. Михаил.



87

На встрече шла речь о личном опыте веры каждого, что, по словам ру-
ководителя группы учителей, методиста Информационно-методического 
центра Центрального района Светланы Борисовны Вечер, необходимо для 
всех преподавателей.

«Именно такие беседы с опытным батюшкой не только о дисциплинар-
ных тонкостях предмета, но и о личных чувствах каждого дают необходи-
мый толчок для внутреннего развития педагога. Без этого роста внутри са-
мого себя невозможно остаться хорошим преподавателем и что-то суметь 
донести детям», —  считает Светлана Борисовна” [3].

Видно, что катехизация ведется в благочиниях нашей епархии в раз-
личных формах, из них самая распространенная —  это воскресная школа. 
К сожалению, не все приходы современно оснащены. Остаются еще про-
блемы. Пока еще относительно живущего в нашем городе населения в хра-
мах нас мало и  пока еще много людей приходят в  храм поставить свечу 
и при этом ничего не хотят слушать о Боге, продолжая оставаться со сво-
ими суевериями. Жаль, что много людей забыли дорогу в храм, занимаясь 
заботами. В  моей практической деятельности катехизатором был инте-
ресный случай: отец пришел в церковь с пятилетним мальчиком и сказал, 
что он сам неверующий, а сын хочет креститься и поэтому он привел его 
на Крещение. В практической деятельности катехизатору приходится ра-
ботать творчески, так как люди приходят разные как по опыту и образова-
нию, так и по желанию познавать истины Христовы

В наше время требуется актуализация всего накопленного веками 
опыта просветительского служения и творчески его использовать. Господь 
призывает Церковь “служению слова” (Деян. 6:4), чтобы помочь познать 
истину и найти путь к Богу.

ЛИТЕРАТУРА
1. Документ принят Архиерейским Собором Русской Православной Церкви, со-

стоявшимся 2–3 февраля Электронный ресурс: http://www.patriarchia.ru/db/text/4367700.
html 

2. Электронный ресурс: http://globus.aquaviva.ru/bogoslovskie-kursy-religiozno-
prosvetitelskie-kursy-pri-sobore-feodorovskoy-ikony-bozhiey-materi

3. Электронный ресурс: http://mitropolia.spb.ru/news/parishs/?id=87601



88

УДК 264.2
Игумен Михаил / Киселев Сергей Валерьевич,

соискатель аспирантуры 
Санкт-Петербургской православной академии,

missionmurmansk@mail.ru

К ВОПРОСУ О БАЗЕ ИСТОЧНИКОВ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ
ЛИТУРГИЧЕСКОГО ТВОРЧЕСТВА АББАТА АЛКУИНА (735–804)

В данной статье рассматривается вопрос об  источниковой базе литургиче-
ского наследия аббата Алкуина (735–804). Дается краткий обзор основных текстов, 
предшествовавших эпохе Алкуина и послуживших основой для его деятельности, 
а  также материалов, несущих на  себе печать его авторства. В  статье обозначена 
главная проблема исследовательской работы с  наследием Алкуина: определения 
принадлежности, приписываемых ему текстов. 

Ключевые слова: Алкуин, сакраментарий, лекционарий, вотивные мессы, 
Hadrianum.

Hegumen Mikhail / Kiselev S. V.
CONCERNING THE QUESTION OF SOURCES FOR RESEARCH OF LITURGICAL 

WORKS OF ABBOT ALCUIN (735–804)
Th e article researches and analyzes the origin of the liturgical heritage of abbot 

Alcuin (735–804). It briefl y outlines the major manuscripts that preceded the Alcuin’s 
era and served as a foundation to his work and practices. It also conveys the narrative of 
Alcuin’s texts themselves. In addition, the article pin points the main problem researchers 
face while working with Alcuin’s manuscripts: diff erentiating the original texts from those 
deemed to be Alcuin’s.

Keywords: Alcuin, sacramentary, lectionary, votive masses, Hadrianum.

Исследование литургического наследия Алкуина затруднено пробле-
мой источниковой базы, сохранившейся со времени его жизни и творче-
ства, а  также  —  популярностью его работ, множество раз переписанных 
и  компилированных другими, что создает проблему определения автор-
ства. Большинство манускриптов, содержащих его работы в  различной 
степени целостности, а также тексты, предшествовавшей ему эпохи и ис-
пользованные им в процессе литургического творчества относятся к VIII–
ХШ столетиям, что само по себе несет возможность искажений и поздних 
переработок. При анализе собственно литургических трудов Алкуина для 
понимания генезиса его работы следует привлекать литургические памят-



89

ники, послужившие источником его деятельности. К  таковым относятся 
как сакраментарии (прим.  —  в  Западной Церкви раннего Средневековья 
литургические книги, включавшие в себя все необходимые тексты молитв 
для совершения мессы епископом, священником) предшествующей эпохи, 
так и лекционарии (прим. —  богослужебная книга для чтения за Литур-
гией Слова. Содержит фрагменты текстов Священного Писания, располо-
женные в порядке церковного года.).

Сакраментарии, легшие в основу литургической деятельности аббата 
Алкуина.

К самым древним, дошедшим до нас кодексам, относятся манускрип-
ты из  Вероны (Веронский кодекс MS LXXXV) и  Шели близ Парижа (Vat.
Reg.316), названные, соответственно, сакраментариями папы Льва и папы 
Геласия. Оба этих сборника послужили основой для так называемого са-
краментария папы Григория Великого. Старый геласианский сакрамента-
рий получил имя папы Геласия (492–496) в связи с тем, что в него вошла 
часть его молитв. Первым из  исследователей, обозначивших этот кодекс 
как Сакраментарий папы Геласия был известный ученый кардинал Бона. 
Такое название поддержал и Жан Морен [5, с. 23]. Впервые опубликован 
в  1680 г. кардиналом Томаси [8, с.  9], который воздержался от  названия 
в связи с отсутствием титульного листа, но в издании Муратори 1878 г. на-
звание «Сакраментарий Геласия» зафиксировано [5, с.  23]. Рукопись Reg. 
316, содержащая основной текст данного сакраментария хранится в Вати-
канской библиотеке. Кроме того, оставшаяся часть из 15 листов, отнесен-
ная литургистами к этому же сакраментарию находится в рукописи Paris 
BN lat. 7193 [8, с. 44]. Рукопись Reg. 316 была предположительно составлена 
во франкском монастыре в Шели близ Парижа в VIII-м столетии и пред-
ставляет собой тип римского сакраментария для пресвитерского служе-
ния [7, с. 48]. По своему происхождению большинство текстов относится 
преимущественно к VI столетию в период между смертью папы Вигилия 
(555) и  началом понтификата Григория (590) [5, с.  25]. Старый геласиан-
ский сакраментарий состоит из трех книг. В первой размещается темпорал 
(прим. —  богослужение времени или периодов от Адвента /предрождест-
венский период/ до Пасхи и Пятидесятницы, а также рядовые недели меж-
ду этими периодами) от Рождества до Пятидесятницы, во второй —  сан-
кторал (прим. —  годовой цикл дней памяти святых), в третьей —  несколько 
воскресных месс, канон мессы и вотивные мессы (прим. —  мессы экстраор-
динарные, не связанные с церковным календарем). Сама по себе месса ге-
ласианского образца состоит из двух коллект, секреты, префации, вставки 
Hanс igitur в канон. Заканчивается месса «молитвой над людьми» после за-
причастной молитвы (прим. —  Collecta —  краткая молитва в начале мессы, 
передающая смысл праздника; secreta (super oblata)- молитва над Дарами; 



90

praefatio (введение) —  первая часть анафоры, в Западной Церкви относится 
к изменяемым частям; Hanc igitur (Итак, сие) —  вторая молитва о приня-
тии Приношения, завершающая intercessio (молитва ходатайство); oratio 
super populum (молитва над людьми); postcommunion (ad complendum) —  
запричастная молитва). 

Это первый знак романизации франкской литургии перед реформой 
Пипина Короткого (751–768). Следует отметить, что Reg.316, по  мнению 
исследователей, был настолько объемен, что затрудняло его практическое 
использование [5, с. 27]. Он был переработан в VIII веке и вошел в употре-
бление под именем нового Сакраментария Геласия VIII  века (франкский 
геласианский сакраментарий) или Сакраментария Пипина. По мнению Би-
шопа, его создание относится к 750–760 годам [2, с. 154]. Документально 
сам Римский сакраментарий короля Пипина, как источник, на сегодняш-
ний день утерян, но имеются множественные свидетельства о нем в ману-
скриптах. Наиболее полно его структуру отражает Геллонский сакрамен-
тарий (рукопись Paris BN lat. 12048 790–800 гг. из аббатства святого Креста 
в Мо) [9, с. 71].

Время появления Сакраментария папы Льва представляет в науке во-
прос спорный. Он предшествовал и составил базу для Геласианского сакра-
ментария. Согласно исследованию Лоу он относится ко второй половине 
VI века. Делиль и ряд других исследователей датируют его началом VII века 
[5, с. 24]. Вторая дата является предпочтительной, т. к. функционально этот 
кодекс связан с реформами папы Григория. Манускрипт поврежден, в нем 
не  хватает начала. Календарь открывается апрелем, а  заканчивается де-
кабрем [5, с. 46]. Часть текста этого сакраментария относится ко времени 
понтификата Папы Вигилия (537–555), а  приписывается Геласию. Таким 
образом, можно сказать, что сборник датируется 550–555 и был составлен 
в Риме. 

Сакраментарий Григория (Григорианум) был впервые издан Памелием 
в 1571 г. и содержит молитвы папы Григория, поэтому и был назван в честь 
него [9, c. 122]. Включает 83 формуляра для темпорала и 79 для санкторала, 
всего —  565 частей. Время написания предположительно относится к пер-
вой половине 7 столетия при понтификате Гонория I (625–638) [8, с.  51]. 
В основу сакраментария папы Григория легли сакраментарии папы Геласия 
и папы Льва. В результате переработки данных сакраментариев произош-
ло соединение темпорала и санкторала в один литургический год. Из пяти 
молитв Сакраментария Геласия были оставлены три —  Oratio, Super oblata 
и Ad complendum (прим. —  Collecta, secreta, postcommunion). Большинство 
префаций и вставки были удалены, а также внесены серьезные изменения 
в календарную часть [8, с. 52]. В период понтификата папы Гонория I (625–
638) была подготовлена вторая редакция Сакраментария папы Григория 



91

для римских церквей, однако, по свидетельству Андрие вплоть до VIII века 
и даже в VIII веке сакраментарии Геласия и Григория использовались на-
равне [1, с. 343–75]. Священник при выборе сакраментария руководство-
вался принципами удобства использования [5, c. 27]. Григорианский сакра-
ментарий —  развился в 3-х направлениях: 

1. Hadrianum  —  такое название получил кодекс, присланный Карлу 
Великому по его просьбе папой Адрианом приблизительно в 789 году [9, 
с. 80]. Большинство сохранившихся манускриптов содержат этот тип. На-
иболее полной рукописью является рукопись MS Cambrai 164, написанная 
в 812 г. по приказу Хильдоарда [6, с. 25]. Она макисмально отражает содер-
жание Григорианума. Для нее характерно смешение темпорала и  санкто-
рала в один литургический год. Формуляр мессы состоит из —  коллекты, 
супер облата, ад  комплендум с  редкими префациями. Ранее Hadrianum 
с  Приложением приписывался Алкуину. Согласно последним исследова-
ниям обработка была произведена Бенедиктом Аннианским под влиянием 
Алкуина и  Арно Зальцбургского [3, с.  188] Проблема заключается в  том, 
в какой мере воздействия и в каких текстах отразилось это влияние Алку-
ина. Все доработки были собраны в Приложении, предваряемом прологом, 
начинающимся с Hucusque (прим. —  до этого (места) —  перевод автора). 
С  течением времени Приложение было внесено в  литургический год [8, 
с. 53]. Оно содержит в себе две части, из которых в первой —  формуляры 
для литургического года тех дней, на которые отсутствовал литургический 
материал в Hadrianum, а именно, воскресений по Рождеству, Богоявлению, 
Пасхе, Пятидесятнице, а также общие службы святым, некоторые вотив-
ные мессы, посвящения, благословения и другие материалы [9, с. 86]. Во 2 
части размещены 221 префации для воскресений, праздников и  каждого 
дня Великого поста, серия епископских благословений, а также посвяще-
ния в чтецы, иподиаконы итд [9, с. 87]. При создании Приложения исполь-
зовался материал из геласианского сакраментария, в том числе 8 века, во-
тивные мессы Алкуина, вестготский литургический материал, в частности, 
литургия по усопшим [8, с. 54]. 

2. Григорианум Падуанский известен по манускрипту из Падуи (Padua 
Bibl. Cap. D47), который был составлен ориентировочно в  659–681 г. г. 
из папского сакраментария для нужд священников [8, с. 54]. Частично бу-
дет использован для приложения к Hadrianum. 

3. Доадрианум григорианум, составление которого относят к 685 году, 
создан на основе простого Григорианума. В Галлии появился в конце VIII —  
начале IX столетия. Имеется единственный манускрипт 825–830 гг. в наци-
ональном музее Тренто, являющийся копией того, который был написан 
ранее для Арно, епископа Зальцбургского [9, с. 98].

Liber Sacramentorum Алкуина.



92

Кодекс Доадрианум григорианум не имел большого распространения, 
за исключением Тура в начале IX столетия, т. к. именно его Алкуин исполь-
зовал для написания своего сакраментария (т. н. Миссал Алкуина) для 
аббатства св. Мартина [3, с. 188]. Рукопись была восстановлена Дезюсом, 
насколько это было возможно, по двум сакраментариям из Тура и сакра-
ментарию из Тренто [8, с. 55] Согласно его исследованиям, при проведении 
реформ в монастыре св. Мартина Алкуин дважды создавал сакраментарий 
для нужд обители. Первоначально в  797–798 гг., на  базе григорианско-
го сакраментария, предшестовавшего Hadrianum с  привлечением старых 
галликанских обрядов, уже использовавшихся в Туре, вторично —  в 799–
800 гг., Алкуин перерабатывает его, привлекая Геласианский сакрамента-
рий VIII века и собственные вотивные мессы. Последняя версия получила 
именование «Григориано-геласианский миссал, составленный Алкуином 
в недавнем времени» в каталоге библиотеки Сен-Рикье с 831 года [3, с. 189]. 
Вторую редакцию сакраментария Алкуин кратко описал в  двух письмах 
монашеским общинам св. Ведаста в  Аррасе и  св. Вонифатия в  Фульде [4, 
с.  50]. Часть этого сакраментария, именуемая также Liber Sacramentorum 
(Vat.lat.650) Алкуина находится в Biblioteca Apostolica Vaticana и включает 
в себя вотивные мессы Алкуина, а также мессы св. Августину, не принад-
лежащие перу Алкуина, по мнению Памелия, Форстера и других [5, с. 153]. 
Вотивные мессы получили большое распространение в последующих ма-
нускриптах. Среди вотивных месс Алкуина особое значение имела месса 
Всем Святым (1 ноября), которая отражала традицию празднования этого 
дня в Ирландии и Англии. Согласно исследованиям Барре и Дезюса, были 
определены критерии для уточнения авторства Алкуина. Из более чем 200 
известных вотивных месс, написанных в подражание собственно мессам 
Алкуина, выделено с полной уверенностью 23 [3, с. 190]. К ним следует от-
нести и мессы в честь отдельных святых, как, например, месса св. Вилли-
брорду. Все эти труды были направлены на устроение ежедневного литур-
гического служения монастырских общин.

Некоторые libelli, приписываемые авторству аббата Алкуина.
Lectionarius plenarius a supradicto Albino ordinatus I (Опись библиотеки 

Сен-Рикье, 831) —  Лекционарий Алкуина, предшествовавший Hadrianum, 
т. к. создавался до момента появления последнего на франкской земле. Он 
известен нам по  манускриптам IX  века и  встречается в  двух видах: как 
«официальное» приложение (MS  BN lat.9452) и  в  оригинальной форме, 
составленной Алкуином (MS Cambrai 553). В качестве источника он пред-
ставляет из  себя список Посланий, собранный при папе Гонории I около 
626 года и отредактированный примерно в 627 году [5, с. 87]. Алкуин под-
верг этот список тщательному редактированию. Обычно Лекционарии со-
держали либо только отрывки из Евангелия, либо из Посланий и называ-



93

лись Comes. Иногда Лекционарии состояли из двух объединенных частей 
и, соответственно, именовались Liber comicus или Liber comitis. Comes Ал-
куина содержал развернутые отрывки из Посланий и потому носил назва-
ние «пленарий» [5, с. 90] в отличии от более часто встречавшихся сборни-
ков, содержащих только краткие отрывки. 

Libellus de ratione orationis, называемый молитвенником Карла Вели-
кого, дает представление о литургическом материале, регламентирующем 
частную молитвенную жизнь христианина [10, с. 4]. Основным источни-
ками современных знаний об этом молитвеннике являются: Vita Alcuini /
Жизнеописание Алкуина/ (прим. —  Vita Alcuini датируется IX веком. Текст 
находится в  собрании Monumenta Germaniae Historicae) и  манускрипты 
d’Orville 45 (псалтирь из  Муассака предположительно 1067–68 гг., сохра-
ненный в Бодлианской библиотеке и предположительно составленный для 
бенедиктинского монастыря свв. Петра и Павла в Муассаке, и Paris BN2731a 
(хранящийся в Парижской национальной библиотеке и написанный при-
близительно во второй половине IX века в Реймсе). 

Offi  cia per Ferias, молитвенник начала IX века (сохранился в 2-х ману-
скриптах Paris BN1153 и 5338) Современники и преемники связывали эту 
книгу с Алкуином, а затем с его кругом [10, с. 102]. В нем содержатся молитвы, 
написанные Алкуином, его гимн Miserere, Domine, Miserere (прим. —  Поми-
луй, Господи, помилуй —  перевод автора); исповедь, написанная для Карла 
Великого —  Confessio peccatorum pura, и один из его стихов. Однако, этот 
текст вторичен по отношению к первоисточнику [3, с. 176]. Современные ис-
следователи не относят его в полном объеме к авторству Алкуина [10, с. 102].
Трактат Алкуина об исповедании с комментариями к покаянным псалмам 
(MS106) хранится в Кельне, в библиотеке кафедрального собора. Это копия 
была сделана по  указанию Хильдебольда Кельнского (прим.  —  Hildebold 
Aaron, епископ Кёльнский +818, верховный священник придворной ка-
пеллы и канцлер Франкского государства при Карле Великом) и содержит 
книгу его друга Фридугиса Турского (прим. —  Fredegisus, +834, монах, учи-
тель и писатель раннего Средневековья) manualis libellis с комментариями 
Алкуина к покаянным псалмам, а также трактат Алкуина об исповеди для 
послушников Турского монастыря [3, с. 185]. 

Вышеперечисленные материалы являются наиболее исследованной 
источниковой базой для изучения литургического наследия Алкуина 
и  предшествовавшей ему эпохи. Часть из  них послужила сложению тра-
диции, воспринятой Алкуином и  преобразованной им в  личном творче-
стве. Другая часть является результатом его непосредственной деятель-
ности. Принадлежность его авторству вышеупомянутой части материалов 
отображается в  его жизнеописании Vita Alcuini (входит в  Monumenta 
Germaniae Historicae/MGH, том 15, часть 1), а также обширной переписке. 



94

Ключ к  основным материалам, причисляемым авторству Алкуина, а  так-
же спорным текстам находится в собрании Jullien M-H. & Perelman F. (ed.) 
Clavis Scriptorum Latinorum Medii Aevi  —  Auctores Galliae 735–987: tomus 
II —  Alcuinus (Turnout,1999.) Ранее его письма были опубликованы Дюм-
млером в 1881 году и вошли в уже упомянутое издание MGH, а большая 
часть его наследия была опубликована Памелием, Дюшеном и Форстером 
и  включена в  Patrologia Latina. Кроме того, существует ряд более мелких 
фрагментов литургического характера, рассыпанных по различным руко-
писям, но вопрос об авторстве Алкуина в отношении них не решен оконча-
тельно, что создает перспективу для дальнейших исследований.

ЛИТЕРАТУРА

1. Andrieu M. Les messes des jeudis de Carême et les anciens Sacramentaires//
Revue des Sciences Religieuses. 1929. № 9. С. 343–375.

2. Bishop E., Gasquet F. A. Th e Bosworth Psalter. —  London: Bell,1908.
3. Dales D. Alcuin, Th eology and thought. —  Cambridge: James Clarke & Co, 2013.
4. Ellard G. Alcuin and Some Favored Votive Masses // Th eological Studies. 1940. № 1.1. 

С. 37–61. URL: http://cdn.theologicalstudies.net/1/1.1/1.1.3.pdf
5.  Ellard G. Master Alcuin, liturgist a partner of our piety. Chicago: Loyola University 

Press, 1956.
6. Kay R. Pontifi calia: A Repertory of Latin Manuscript. Pontifi cals and Benedictionals. —  

Lawrence: University of Kansas, 2007.
7.  Martimort A. G. Th e church at prayer. An introduction to the Liturgy. 

Volume I. Principles of the Liturgy/Translated by Matthew J. O’Connell.  —  Minnesota: Th e 
Liturgical Press Collegeville, 1987.

8. Palazzo E. A history of liturgical books from the beginning to the thirteenth century/
Translated by Madeleine Beaumont. —  Minnesota: Th e Liturgical Press Collegeville, 1998.

9. Vogel C. Medieval Liturgy: An introduction to the sources. —  Washington: Th e Pastoral 
Press,1986.

10. Waldhoff  S. Alcuins Gebetsbuch für Karl den Großen. Seine Rekonstruktion und seine 
Stellung in der frühmittelalterlichen Geschichte der Libelli Precum//LKW. Band 89. Münster: 
Aschendorf Verlag,2003.



95

УДК 2 (23)
Головина Илона Вячеславовна,

магистрант Русской христианской гуманитарной академии,
shaldon2010@gmail.com

ГНОСЕОЛОГИЯ АРХИМ. КИПРИАНА (КЕРНА) 
И БОГОСЛОВСКИЕ ПРИНЦИПЫ ОБРАЗОВАНИЯ

Гносеология архим. Киприана, основанная на понятии личности и целостном 
мироощущении св. Отцов, говорит о  познании разумным началом через логосы 
тварные Логоса Небесного и дает возможность говорить о понимании образова-
ния и воспитания как целостной системы. На основе гносеологии и богословских 
свойств человеческой личности в статье выделено девять богословских принципов 
образования: целостности, религиозности, творчества, целеустремленности, обще-
ния и любви, свободы, нравственности и принцип образа.

Ключевые слова: Киприан (Керн), личность, гносеология, образование, 
принципы.

Golovina I. V.
THE GNOSEOLOGY OF ARCHIMANDRITE CYPRIAN (KERN) AND THE 

THEOLOGICAL PRINCIPLES OF EDUCATION
Th e gnoseology of archimandrite Cyprian is based on the concept of personality and 

on the holistic worldview of St. Fathers. He speaks about knowledge by the mind of the 
Logos of Heaven through the logos of the created. It gives us the opportunity to understand 
the education and upbringing as a whole system. Th e article highlights nine theological 
educational principles: integrity, religiosity, creativity, purposefulness, communication 
and love, freedom, morality, and the principle of the ideal, which are based on gnoseology 
and the theological properties of the human personality.

Keywords: Cyprian (Kern), personality, gnoseology, education, principles.

Познание и  богопознаниеархим. Киприан (Керн) напрямую связывает 
с  понятием личности и  сообразностью человека Богу. Рассматривая чело-
века в плане символического реализма св. Отцов, о. Киприан отмечает, что 
человек является живым символом, образом Живоначальной Троицы. Ви-
димый мир понимался св. отцами символически, как «отсвет и отзвук ино-
го невидимого мира» [6, с. 326]. Символический реализм означает и то, что 
«созерцанием этого мира и духовным в него проникновением подается от-
кровение и об ином мире» [6, с. 326]. О. Киприан отмечает, что «Сам Спаси-
тель Своими притчами учит нас такому подходу к миру явлений» [6, с. 327]. 
Рассматривая тварный мир как символическое отображение иного мира 



96

«святоотеческая мысль открыла для себя путь к богопознанию и целостному 
мироощущению» [6, с. 326]. По мнению о. Киприана, «истинные богословы» 
потому и были поэтами по своему миропониманию и религиозному настро-
ению, что они «воспринимали все символично и таинственно» [6, с. 326].

Символизм св. Отцов рассматривает человека как образ и подобие Бо-
жие, а также как микрокосм, который является средоточием и связью всех 
вещей и  явлений в  мире. Человеку дано «быть соотносительным всему 
миру, почему он и может познавать смыслы, логосы всех вещей» [6, с. 327]. 
Это ведет к  пониманию всего тварного мира как «гигантского органиче-
ского целого, живущего своей всеединой жизнью. Люди в этом целом суть 
центры, соединительным звеном которых, или лучше фокусом этой связи 
является логос в  человеке, как отображение Логоса Небесного, Единого, 
Предвечного» [6, с. 327].

Христос —  Логос Божий является Творцом и средоточием логосов всех 
творений. Логосный характер тварного мира, его «со-мысленность и  со-
познавательность» [1, с. 81] познается логосным сознанием человека. В ло-
госах, которые рассеяны по всей твари можно «усматривать не только при-
чины бытия, но и смыслы, разумные обоснования бытия вещей и явлений» 
[6, с. 327]. Именно благодаря этому человек «своим логосом, т. е., посеян-
ным в нем разумным началом, соотносительным рассеянным в мире лого-
сам, может постигать смыслы вещей и событий, а через это приближаться 
и к Логосу Предвечному и познавать Бога» [6, с. 327]. Таким образом, мы 
можем говорить о познании мира и через постижение смысла вещей о при-
ближении к познанию Бога.

Архим. Киприан, ссылаясь на  св. Максима Исповедника, рассматри-
вает познание как «схождение логосов из Логоса (Божия) и восхождение 
нашего ума через логосы к  Первоисточнику-Логосу. Весь мир поэтому 
вращается в этом исхождении из Бога и в возврате к Нему» [6, с. 332]. Он 
характеризует гносеологию как «символический путь ума-логоса, через ло-
госы-символы к Логосу-Корню всего бытия, Смыслу всей твари» [6, с. 332].

Бог является не только первопричиной всего бытия, но и связующим 
началом всего. Он есть «причина, начало и цель всех существ, между собой 
различных по природе. Связь существ с Богом тем самым приближает их 
друг ко другу» [6, с. 333]. Этим объединяющим разрозненные части вселен-
ной началом, по мысли св. Максима, являются «посеянные в них логосы». 
Это начало не дает «ипостасному началу» нарушать общее единство и связь 
своими различиями» [6, с. 333]. Можно говорить о том, что «тварь неотде-
лима от Бога непроходимой бездной, и в то же время не сливается с Ним 
в пантеистическом всеединстве» [6, с. 333].

Говоря о символизме в богословии, о. Киприан имеет в виду «конфликт 
двух богословских принципов, —  апофатики и катафатики» [6, с. 335], кото-



97

рый и порождает этот символизм. Религия по слову архим. Киприана есть 
«область бесконечного, невыразимого, сверхъестественного, потусторонне-
го, т. е. абсолютного и трансцендентного» [6, с. 336]. Сопоставление духов-
ного мира с материальным миром является «неизбежной основой религи-
озного символизма» [6, с. 336]. По его мнению, символ в религии «занимает 
место между отрицанием и творением религиозных образов» [6, с. 336].

Архим. Киприан говорит о символическом понимании человека, о его 
сообразности Богу как возможности познания и богопознания не только 
на теоретическом уровне, но и через практическое углубление в себя и рас-
крытие в себе этого образа Божия. Углубляясь в свой внутренний мир, т. е. 
«совершенствуясь в своей духовной жизни, человек в себе открывает пути 
и  возможности богообщения и  богопознания» [6, с.  252]. Это на  челове-
ка налагает «как бы некое послушание, уподобляясь своему Первообразу, 
Св. Троице, приобщиться живому опыту богословствования» [6, с.  252]. 
При этом самоуглублении во внутреннюю жизнь, «как отсвет внутритро-
ичной жизни, человек в углублении в свое богоподобие, углубляется в тай-
ны богословия» [6, с. 335].

Образ Божий в человеке говорит о том, что «при углублении во вну-
треннее созерцание себя, человек приходит к  мистическим озарениям. 
В себе он может познать Христа легче и правильнее, чем путем теоретиче-
ского ознакомления с христологическими трактатами» [6, с. 249]. Символи-
ческое понимание человека является одним из путей богословствования, 
причем «не теоретического ознакомления с какими то отвлеченными исти-
нами, а реального духовного углубления, так сказать врастания в иную, от-
крывающуюся нам действительность» [6, с. 249].

Говоря о преобладании опытного познания и богопознания над теоре-
тическим знанием, о. Киприан отнюдь не выступает против образованно-
сти и учености. В своих трудах он говорит о том, что наука, знание, ученость 
и  образованность не  мешают опытному познанию окружающего мира 
и Бога. По мысли о. Киприана, простота не имеет отношения к невежеству 
и обскурантизму, а христианство находится «не во вражде с истинным зна-
нием, потому что не в союзе с невежеством» [5, с. 75]. На то, что умствен-
ная подготовка может повредить или даже разрушить духовное богатство 
человека, о. Киприан отвечает, что «цена такой духовности, которая может 
якобы пострадать от прикосновения к ней культуры и науки, весьма неве-
лика» [5, с. 69]. В качестве примера он ссылается на великих образованных 
Отцов Церкви, которые «были для своего времени представителями самой 
широкой интеллектуальной культуры» [5, с. 69].

Гносеология персоналистического богословия XX века, различая сущ-
ность и  Ипостаси в  Боге, имеет в  виду, что Бог непознаваем в  своем су-
ществе, но познаваем в личностно-энергийном аспекте. «Личный Абсолют 



98

входит в сношения с человеческими личностями» [7, с. 45].Персоналисти-
ческий характер гносеологии дает возможность говорить об общении лич-
ностей человека между собой и с Живым Личным Богом, открывает воз-
можность общения и взаимного познания.

Надо понимать, что понятие образа Божия в человеке понимается св. 
отцами и о. Киприаном как единство личности и природы. Из этого выте-
кает, что единство человечества по природе и уникальность каждого чело-
века по личности являются не просто символом или иконой Бога Троицы, 
но и бытийной основой Откровения Бога к человеку и познания человеком 
Бога, а значит и себя самого, как Его образа.

Гносеология архим. Киприана, основанная на понятии личности и це-
лостном мироощущении св. Отцов, говорит о  познании разумным нача-
лом через тварные логосы Логоса Небесного и дает возможность говорить 
о  богословии образования, о  понимании образования и  воспитания как 
целостной системы, в противовес современным тенденциям к раздроблен-
ному и узконаправленному образованию.

На основе гносеологии архим. Киприана и  а  также богословских 
свойств человеческой личности таких как: богоподобие, несводимость лич-
ности к природе и обладание ею, творчество, целостность, уникальность, 
динамичность, целеустремленность, общение, любовь, свобода, нравствен-
ность, гармоничность мы выделили богословские принципы образования.

Во-первых, отметим принцип целостности образования, который вы-
текает из  богословского понимания личности человека. Понимание лич-
ности в свете триадологии и христологии позволяет признавать за лично-
стью человека онтологическую глубину, не сводит личность к природному, 
внешнему аспекту, но также не отделяет личность от природы. Ипостасно-
природная онтология человека говорит о том, что человек должен разви-
ваться целостно и гармонично в плане духовного и физического развития. 
Христианское образование и воспитание должно пониматься как целост-
ная система и не разделяться в противовес современному раздробленному 
и узконаправленному образованию.

Принцип религиозности образования. Основные образовательные па-
радигмы как античная, так и христианская (средневековая, схоластическая) 
носили целостный характер и  имели религиозную компоненту [9, с.  17]. 
Образование вело человека к физическому усовершенствованию и духов-
ному преображению, приближению его к Первообразу. Ранее мы отметили, 
что познание, понималось о. Киприаном как познание разумным началом 
человека через логосы тварные —  Логоса Небесного. Если мы обратимся 
к  средневековому типу образования, то  сможем увидеть монастырскую 
школу, в которой на первом этапе обучения изучали основы латыни, грам-
матику, риторику, диалектику, также изучали арифметику, музыку, геоме-



99

трию, астрономию и  только потом приступали к  изучению богословия. 
Таким образом, светские науки подготавливали человека к  «восприятию 
Священного Писания и богословия» [9, с. 19]. Важно также помнить, что 
университетская модель образования сложилась именно в средневековье 
в  X–XI  вв. на  основе схоластических школ. Эта модель включала в  себя 
светские науки, а также «высшую науку —  теологию, то есть божественные 
науки, постигаемые в естественном свете человеческого разума» [9, с. 20]. 
Мы можем наблюдать, что образование и религия не были разделаны —  это 
произошлонамного позже.

Также принцип религиозности можно применить в плане персонали-
стической гносеологии, Бог непознаваем в своем существе, но познаваем 
в  личностном аспекте. Персоналистический характер гносеологии дает 
возможность говорить об общении человеческих личностей между собой 
и с Живым Личным Богом, что открывает возможность общения и взаим-
ного познания.

Богоподобной способностью человека и  одним из  свойств личности 
является творчество, его мы и выделим как один из принципов образова-
ния. Принцип творчества, говорит о том, что задача воспитания и образо-
вания –развить и  направить творческие способности человека в  нужное 
русло. Творческий подход является важным и  в  деятельности педагога 
и  само воспитание может рассматриваться как совместный творческий 
процесс педагога и ученика.

Любая активная деятельность человека носит смысл и цель, в том числе 
и образование и воспитание, поэтому мы выделим принцип целеустрем-
ленности образования. Целью христианского образования является, в ко-
нечном счете, подготовка человека для личной вечной жизни, уподобление 
Первообразу и Богообщения.

Принципы общения и любви. Любое образование невозможно без об-
щения и взаимодействия личностей. Оно должно быть основано на обще-
нии человеческих личностей между собой и  с  Личным Богом. И  это об-
щение непременно должно строиться на  взаимной любви, богословски 
выражаемой формулой «об обладании личностью своей природой «не для 
себя», а педагогически —  «служением другим» [8, с. 108].

Принцип свободы образования. Духовная свобода является необхо-
димым условием педагогического процесса, а также его целью. Для право-
славной педагогики воспитание —  есть воспитание духовной свободы, раз-
витие у человека умения самостоятельно выбирать между добром и злом. 
Педагог призван научить именно христианскому пониманию свободы, как 
свободе от греха и страстей. В своих трудах архим. Киприан уделяет особое 
внимание религиозной свободе человека, о которой должен помнить каж-
дый педагог.



100

Принцип нравственности заключается в  наличии ценностного ядра 
в  образовании. Как мы отмечали в  ранее, нормотворческую ценностно-
мировоззренческую функцию в образовании несет религия.

Также выделим педагогический принцип образа. Этот принцип связан 
с принципом целеустремленности, человеку необходимо видеть идеал или 
образ того, что он хочет достичь, ведь быть образованным значит соот-
ветствовать образу. Христианство предлагает высочайший идеал чистоты 
и  святости, который показал Своим личным примером воплотившийся, 
распятый и воскресший Бог Слово. Образ и пример должен представлять 
собой педагог и учитель.

Современная светская концепция духовно-нравственного развития 
и воспитания личности гражданина России в сфере общего образования 
предлагает нам следующие пять принципов [3, с. 11] организации духовно-
нравственного развития и воспитания:

• нравственного примера педагога;
• социально-педагогического партнерства;
• индивидуально-личностного развития;
• интегративности программ духовно-нравственного воспитания;
• социальной востребованности воспитания.
Можем отметить, что эти принципы не противоречат тем принципам, 

которые мы предложили на основе богословия личности, но даже можно 
сказать, что богословско-педагогические принципы дополняют светские. 
Принцип нравственного примера, например, соответствует и  дополняет 
принцип «образа». Принцип социально-педагогического партнерства со-
ответствует принципу общения. Интергативность соответствует, по наше-
му мнению, принципу целостности. Принцип социальной востребованно-
сти, который предполагает, что воспитание должно быть востребованным 
обществом, имеет основание, т. к. образование транслирует знания и со-
храняет культуру [9, с.  15], оно является одной из  важнейших систем, 
«обеспечивающих жизнь и развитие любой цивилизации» [2, с. 27]. С тео-
логической точки зрения образование это «универсальное условие воспро-
изводства и  развития культуры, совокупность способов становления че-
ловека, синтез обучения, воспитания и просвещения, интеллектуального, 
культурного и  духовного формирования человеческого «Я», в  том числе, 
через открытие в душе человека образа Бога» [10, с. 25].

Отдельно отметим работу протоиерея Александра Зелененко, посвя-
щенную основополагающим принципам православной педагогики, где он 
отмечает, что православная педагогика, как «педагогика воцерковленная, 
опирается теоретически на слово Божие и учение Церкви, а практически —  
на живую Личность Богочеловека Христа, осуществившего на Себе идеал 
человека, и на опыт бесчисленного множества христиан, достигших увра-



101

чевания своей поврежденной природы и показавших высочайшие образцы 
христианской жизни вплоть до святости» [4].

Протоиерей Александр выделяет четыре основных принципа пра-
вославной педагогики [4]: 1) принцип христоцентричности, 2) прин-
цип экклезиоцентричности, 3) принцип педоцентрирчности, 4) принцип 
нравственно-педагогического аскетизма. Ссылаясь на прот. Василия Зень-
ковского, о. Александр отмечает, что «аксиологически оправданным будет 
следующее иерархическое построение принципов: христоцентричность, 
экклезиоцентричность и педоцентричность, соотносящиеся как Богочело-
век, богочеловечество и богоподобная личность» [4].

Говоря о православном образовании и православных принципах обра-
зования, мы уже подразумеваем их христоцентричность и экклезиоцент-
ричность, т. к. православное образование не может пониматься вне Церкви 
и ее Главы Христа, как Первообраза. Этот принцип созвучен с принципом 
религиозности образования. Принцип педоцентричности означает, что 
в центре образовательного процесса находится «развивающаяся личность, 
несущая в себе образ Божий, призванная достигнуть Богоподобия и уна-
следовать Царствие небесное» [4], отражает отношение к детям, созвучен 
с принципами общения и любви. Принцип «нравственно-педагогического 
аскетизма» подразумевает совершенствование и неусыпное бдение и трез-
вение педагогов в ходе воспитания и развития личности ребенка. На наш 
взгляд этот принцип созвучен с  принципом «образа», личность педагога 
играет важную роль в процессе образования и воспитания, учитель дол-
жен помнить, что является примером, образом для подражания.

Выделенные нами на основе гносеологии архим. Киприана и богослов-
ских свойств человеческой личности девять богословских принципов об-
разования: целостности, религиозности, творчества, целеустремленности, 
общения и  любви, свободы, нравственности и  принцип образа, а  также 
принципы, предложенные о. Александром, могут лечь в основу построения 
методов и целей образования.

ЛИТЕРАТУРА
1. Афанасий (Евтич), еп. Пролегомены к исихастской гносеологии // Богослов-

ские труды. 2005. № 40. С. 74–121.
2. Бурлака Д. К. Ценностно-культурологическая педагогика: идея, воплощение, 

перспективы // Вестник РХГА. СПб., 2013. № 14 (2). С. 27–38.
3. Данилюк А. Я. Концепция духовно-нравственного развития и  воспитания 

личности гражданина России / А. Я. Данилюк, А. М. Кондаков, В. А. Тишков. М.: Прос-
вещении, 2009. 23 с.

4. Зелененко Александр, прот. Основополагающие принципы православной пе-
дагогики и  утрата их современной школой // Образовательный портал «Слово» URL: 
http://www.portal-slovo.ru/pedagogy/37866.php (дата обращения: 17.09.2016).



102

5. Киприан (Керн), архим. Православное пастырское служение. СПб: Сатисъ, 
1996. 390 с.

6. Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. Киев: Общество 
любителей православной литературы в честь свт. Льва, папы Римского, 2006. 449 с.

7. Лосский В. Н. Богословие образа // Он же. По образу и подобию. М.: Свято-
Владимирское Братство, 1995. С. 43–49.

8. Мефодий (Зинковский), иером. Богословское понятие человеческой личности 
в свете педагогической науки // Вестник ПСТГУ, 2012. № 3 (26). С. 101–119.

9. Шмонин Д. В. Богословие в образовании // Он же. О философии, богословии 
и образовании. СПб: Издательство РХГА, 2016. С. 15–24.

10. Шмонин Д. В. Религиозное образование и образовательные парадигмы // Он 
же. О философии, богословии и образовании. СПб: Издательство РХГА, 2016. С. 25–48.



103

УДК 2 (23)
Павлова Людмила Петровна,

магистрант Русской христианской гуманитарной академии,
Milka_pv2007@mail.ru

ЛИЧНОСТНОЕ ИЗМЕРЕНИЕ КРАСОТЫ 
В БОГОСЛОВСКОЙ СИСТЕМЕ ОЛИВЬЕ КЛЕМАНА

Понятие о красоте Бога занимает одно из центральных мест в богословии Оливье 
Клемана. Он придает онтологическое значение красоте, наделяя ее личностными 
характеристиками. Для Клемана Красота предстает как одно из Имен или энергий 
Единого Троичного Бога. Он говорит об «образе Божием», как о призыве к Красо-
те и  к  единству человечества, а  также всего мироздания. Напротив, искаженное 
понимание красоты, по словам Клемана, приводит к разрушению целостности как 
отдельного человека, так и всей тварной природы.

Ключевые слова: Оливье Клеман, Бог, имя, красота, личность

Pavlova L. P.
PERSONAL MEASUREMENT OF BEAUTY IN THE BOGHOSLOV SYSTEM OF 

OLIVIER KLEMAN
Th e notion of the beauty of God occupies one of the central places in the theology of 

Olivier Clement. He gives ontological signifi cance to beauty, endowing her with personal 
characteristics. For Clement, Beauty appears as one of the Names or energies of the 
One Trinity God. He speaks of the “image of God” as a call to Beauty and to the unity 
of mankind, as well as the entire universe. On the contrary, a distorted understanding 
of beauty, according to Clement, leads to the destruction of the integrity of both the 
individual and the entire created nature.

Keywords: Olivier Clement, God, name, beauty, personality

Единство творения через понятие о красоте.
Христианская картина творения мира как красоты явлена нам с самых 

первых страниц книги Бытия. «И увидел Бог, что это хорошо весьма» или 
дословный текст «красиво весьма» (Быт. 1:31).Так показано, что «именно 
Бог-Троица, будучи первичной Красотой, называется Причиной всякой 
другой красоты» или «первообразной красотой» [9, с. 103].

Исходя из триипостасности Бога, скажем, что христианская традиция 
воспринимает акт творения не только и не столько на уровне эстетики или 
необходимого для жизни “набора благ”, а  личностно: Бог  —  Троица, вы-



104

ступает «красотой красоты» «в нераздельно онтологическом и личностном 
смысле: в Нем, действительно, существо сияет из глубины любви, взаимно-
го дара Личностей, которые отдаются единству» [    5, с. 79].

Именно так Оливье понимает красоту, которая для него располагается 
в одном ряду с богословием, духовностью, экклезиологией, ибо «красота —  
это осуществленное единство» [5, с. 13] в различии Лиц. Ипостасное един-
ствоЛиц Троицы, а так же Красота Троицы, дают Клемануоснование гово-
рить, чтосама «красота является личностью, поскольку Христос —  красота 
в личности»  [5, с. 65]. Рассуждая об ипостасном аспекте красоты, профес-
сор говорит также об абсолютной красоте Бога, который выступает, в том 
числе, и в качестве «абсолютной личной экзистенции » [4, с. 23].

В акте творения, Бог наделяет сущность каждой сотворенной Им вещи 
Своим замыслом —  логос ом [4, с. 63], придавая вектор существованиюми-
роздания, а также назначению жизни человека.

Именно из  красоты Бога «исходит все существующее» [2]. В  каждом 
материальном предмете звучит «логос Логоса», и  человек, выступая как 
«сознающая личность», призван придать «смысл и славословие миру», обо-
гатить мир и сделать его «образом обра за» [5, с. 80–81].

Познание Бога через созерцание вещей показывает, что это лицезрение 
«есть обретение троичного опыта». Само наличие вещи говорит об Отце, 
смысл или логос, заложенный в ней, повествует о Логосе, а ее устремлен-
ность к совершенству и красоте являет животворящего  Духа [4, с. 63].

Не только трансцендентальный, но в тоже время имманентный Бог яв-
ляет нам такую же недостижимую и имманентную Свою Красоту [2]. Кра-
сота апофатически «выводит нас за пределы самих себя и приводит к отно-
шениям с Другим» [2, с 57].

Парадоксальным, на  первый взгляд, может показаться дерзновенное 
замечание прп. Дионисия Ареопагита о том, что Бог, имея в Себе Красоту, 
Сам выступая Архи-Красотой, одновременно и «некр асив» [11] (άκ αλλής) 
[12]. Оливье Клеман, комментируя эту позицию, говорит, что «Бог во Хри-
сте, стал лицом раба», который не  имел: «ни вида, ни  величия, который 
привлекал бы нас к Нему» (Ис . 53:2) [5, с. 89]. С апофатической точки зре-
ния, можно утверждать, чтоБог, являясь Причиной Красоты, Сам превыше 
всякого определения  Красоты [11], а  Имя Его «выше всяко го имени» [5, 
с. 90].

Оливье Клеман в своих рассуждениях о Красоте подчеркивает, что она 
все во всем сводит в тожде ство любви [5, с. 83], т. е. приводит к сплочен-
ности. Личностное свойство Красоты, выраженное в кафоличности всего 
Человека, как ипостасно-природного единства, предполагает ипостасную 
«открытость, направленность на “другого” и межличност ное общение» [9, 
с. 114] с Богом и человеком.



105

Личное непослушание первочеловека Творцу.
Единосущие нас с Богом по человечеству дает основание полагать, что 

Его красота отражается на всем творении [6, с. 72]. Таким образом, созер-
цание красоты вещей и тварного мира ведет нас к познанию «Виновника 
красоты»  (Сол. 13:5) [4, с. 21]. Человек, созданный по «образу красоты п ер-
вообразной» [3, с. 315] (άρχέτυπον κάλλοςόμοιωθείσαν), призван «возделы-
вать» этот мир (Быт. 2:15), т. е. проявлять свою ипостасную уникальность 
и творческое начало. Как замечает свт. Григорий Нисский, только человек, 
созданный по образу Бытия, превосходящего всякий разум, является подо-
бием нет ленной красоты [4, с 78].

Сокровенный сердца человек в не тленной красоте [5, с. 83] (1 Пет. 3:4) 
несет в  себе потенциальную личную красоту Творца, поскольку«образ 
вполне обладает к расотой подобия» [4, с. 89]. Личное непослушание Ада-
ма затмевает образ личной красоты Создателя, но не лишает человечест-
во сообразности Богу. Человек, прельстившись внешней красотой вещей, 
становится не созидателем, а скорей разрушителем той подлинной красо-
ты, к которой был призван. Поскольку человек находится в состоянии де-
структора, то из-за него красота претерпевае т заметный кризис [5, с. 39].
Отсюда следует неизбежное “обезличивание” человеческой личности. Че-
ловека  —  личность предлагают заменить материей, «о тказаться от  лица» 
[5, с. 40].Следствиемвсего этого выступает растворение личности в безлич-
ном абсолюте.

Первозданный человек, прельщенный красотой запрещенного плода, 
поддался «чувственным удовольствиям» и  заменил «духовное восхище-
ние истинной красотой нетленного Бога» [2, с. 321] красотой не только об-
манчивой, но и непостоянной, временной. Искаженно понимая сущность 
красоты, архитипическая личность человека, довольствуясь «видимыми 
совершенствами» (Прем. 13:3,7), теряет истинное понимание Личной Кра-
соты Творца и, как следствие, отходит от Него, создавая свои образы мни-
мой красоты и прекрасного.

Исходя из  этого, можно говорить о  двойствен ной природе красоты 
[5, с. 8]. Являясь спасительной в своем первоначальном замысле, она при 
ошибочном понимании и восприятии может стать соблазнительной и даже 
губительной. Прародители, Адам и  Ева, были прельщеныименно внеш-
ней красотой плода, а также сладостными речами дьявола, забыв о завете 
Творца. Так, происходит трагедия всего мира, влекущая за собой обезобра-
живание человека, отступление от  него благодати Божией, и  как следст-
вие —  смертностьпо плоти.Личностная красота Христа, являя Себя миру, 
восстанавливает падший образ красоты, «меняя Свою красоту на  на шу 
обезображенность» [10].



106

Красота, выступающая как «Божий призыв».
Принимая плоть человека, Христос на  деле и  в  абсолютной полноте 

преподает нам и Сам же осуществляет заповедь любви. Вот почему христи-
анство выступает в качестве ф илокалической религии [5, с. 51].

Восстановление общения человека с Богом осуществляется посредст-
вом нетварных Божественных энергий и  «изначально является энергией 
личного общения», поскольку «принадлежит ср азу Трем Лицам в Боге» [9, 
с. 116].

Являясь одн им из Божественных имен [5, с. 49], онтологическая Кра-
сота, бытие к оторой состоит в  общении [9, с.  63], заключает в  себе мо-
мент «призывания» или «моления», т. к. этимологически κάλλος восходит 
к  κα λέ ω (призывать, звать) [1; 2].Не случайно, Клеман определяет христи-
анство как «религию призыва», а обр аз Божий как «Божий призыв» [7].

Красота призвана к соучастию с другим лицом, поэтому она «произ во-
дит всякую сопричастность» [5, с 65], а также «являет притягательную силу 
Бога» [2].

Отметим также, что свойство притягательности заключается не только 
в  значении «привлечения», что было  бы характерно для отражения кра-
соты тварного мира, но и, что немало важно, в значении дарования себя, 
своей любви другой ипостаси [7, с. 19], т. е. осуществление в своем бытии 
личностного перихоресиса по образу Красоты Божественной.

Восхождение к  Первообразной Красоте через три этапа созерцания 
Красоты.

Богослов и профессор Клеман в своих трудахразличает три этапа (или 
три стадии)созерцания красоты. Вслед за святыми Отцами Церкви он Пер-
вой красотой (αρχί κά λλος) называет Единого Троичного Бога и  первоздан-
ную райскую красоту [5, с. 8], красоту творения, заключающую в себе лого-
сы Бога о личности человека и всего космоса.

Но человек, в силу своей ипостасной свободы, проявляющей себя «как 
Божий риск», о котором говорил , в том числе, и В. Н. Лосский [5, с. 50; 8, 
с. 361], утратил синергийное общение с Богом и предался власти лже-кра-
соты, замутняющейлогосы бытия.

Человек, созданный по  образу совершенной красоты Личного Бога, 
долженсвоим личным бытием отражать высшую славу Отца, «явленную 
через Слов о, в Духе Святом, Духе красоты» [5, с. 50], и, совлекшись ветхого 
человека, стать причастником истинной Красоты, т. е. достичь состояния 
обожения. Так, архитипическая красота «п ризвана освободить нашу сво-
боду» [5, с. 83].

Предавшись вольномыслию, произволу, обезобразив себя грехопа-
дением, человекначинает ощущатьразорванностьотношений с  Творцом. 



107

Возникает желание возвратиться и обрести «невинность первой красоты». 
Происходитэто «через неизбежное искушение второй красотой (πεί ρα)», 
выступающей «красотой креста», красотой лица, которо е «страдание сде-
лало совершенным» [5, с.  50].Через отступление благодати, через испы-
тания, личный кенозис и борьбу со своим внутренним «я», человек стре-
мится обратить свой личный взор обратно к Богу —  как к единственному 
верному Источнику гармонии и красоты [2, с. 340].

«Красота распятого лика » «открыв ает тайну личной свободы» [5, с. 51; 
6, с. 631].Через кенозис и уничижениераскрывается « образ раба ставшего 
образом Красоты» [4, с. 341].

Через испытание верности, «через слезы покаяния -вновь возрождает-
ся, утерянное в пад ении Адамово первоначальное состояние [5, с. 51]. Че-
ловек, как падший Адам, вторично обретают первокрасоту. Этот этап жиз-
ни Оливье Клеман характеризует «третьей красотой». По его убеждению, 
эта встреча с Красотой не является красотой Бога без человека и красотой 
человека без Бога, поскольку Бог и человек по замыслу Творца находятся 
в синергийной динамике друг с другом.

В сущности, третий период и  есть обожение человека. Максимально 
реализовав личностный потенциал, «человек исполняется восхищения, от-
крывая, что Бог существует, красота указывает на вечность и тем самым 
призывает к Его просл авлению, вовлекая во всю красоту мира» [5, с. 52]. 
Таким образом, через созерцание Личного Бога в Его творческих действи-
ях, личность человека мож ет увидеть красоту Божественной природы [4, 
с. 236].

Спасет ли красота мир?
Знаменитое высказывание Ф. М. Достоевского о красоте, которая спо-

собна спасти мир, оказывается в представлении Клемана спорным вопро-
сом. Он убежден, что «красота, предоставленная самой себе, не способна 
спасти». Разделение добра и красоты, которое мы наблюдаем в современ-
ном мире, недопустимо. Если «одно добро превращается в  посредствен-
ность», тο «отдельно в зятая красота, может привести к безумию» [5, с. 38].

Другой подход к  высказыванию Ф. М. Достоевского, предложенный 
Клеманом, состоит в том, что красота спасет мир, поскольку Красота со-
творила этот мир. Взглянуть на Красоту именно с этой позиции, означает 
признать, что «новый лик к расоты»являет нам«красоту распятого лика» 
[10].

Приобщиться к «воскресшей красоте Христа» возможно только через 
«изменение ума». «Тогда вместо привычной красоты Он откроется нам 
преображенным, и, поскольку христианство есть религия лиц, через Лик 
Божи й мы сможем разгадать лицо человека в Боге [10].



108

Заключение.
В мире Божествен ной красоты человек участвует дуалистически [5, 

с. 8]: с одной стороны, создателем или со-создателем красоты, поскольку 
имеет потенциал к со- работничеству с Творцом, ас другой —  жертвой [10], 
т. к. неумение правильно воспринимать дар красоты Бога– прельщает и со-
блазняет.

Понимание красоты современным человеком рождает самые зверские 
и губительные по своему содержанию образы, которые затмевают личную 
связь человека с Создателем Красоты. Но лишь во Христе человек спосо-
бен обрести жизнь, которая сильнее смерти. «На горе Фавор Он застав-
ляет вновь засиять изначальную и последнюю красоту, возрождая общее 
лицо человечества». Но свет Красоты должен озарить и глубины ада.Для 
этого Христу необходимо было «взять на себя все страдание и все отчаяние 
людей», пойти на Голгофу, явивСвою ипостасную любовь. Таким образом, 
новая, возрожденная Красота не  представляется  больше двусмысленной, 
она тождественна любви [5, с. 82–83].

ЛИТЕРАТУРА
1.  Вейсман А. Д. Греческо-русский словарь. Изд. 5-е. СПб.: Изд. автора, 1899.
2.   Каллист (Уэр), митр. Красота спасет мир // Богословие красоты: сб. статей под 

ред. А. Бодрова и М. Толстолуженко. М: ББИ, 2013.
3.   Кирилл (Зинковский), иером. Великие отцы Церкви о материи и теле человека 

(Александрийская и Каппадокийская школы). СПб.: Изд-во Олега Абышко, 2014, 512 с.
4.  Клеман О. Истоки. Богословие отцов древней церкви. М: Путь, 1994, 384 с.
5.  Клеман О. Отблески света. Православное богословие красоты. М.: ББИ св. ап. Ан-

дрея, 2004, 100 с.
6.  Клеман О. Тема личности в Священном Писании // Православная община, 1992, 

№ 10
7.  Клеман О.// Назначение человека в мире // Вестник РСХД. 1956. № 3 (№ 42),
8.  Лосский В. Н. Очерк мистического богословия восточной Церкви. Догматическое 

богословие. СТСЛ, 2010, 448с
9. Мефодий (Зинковский), иером. Богословие красоты в контексте богословия лич-

ности. Церковь, богословие, история. Материалы Всероссийской научно-богословской 
конференции (Екатеринбург, 12 февраля 2013 г.

10.  Ратнер Л. Оливье Клеман: Православное Богословие красоты. Выступление 
на VI Библейских чтениях памяти о. Александра Меня. Москва, 15–16 мая 2010 г. URL: 
http://doroga-vmeste.ru/2010/2010_2_Olivje_Kleman.shtml (дата обращения: 15.03.16)

11. Шарапов С. А. Красота, согласно православному вероучению. Православная эн-
циклопедия Азбука Веры, 2016

12.  «άκαλλής». S. Dionysii Areopagite. De divinisnominibus. Caput V. 8



109

УДК 2
Кузнецова Кира Владимировна,

магистрант Русской христианской гуманитарной академии,
inhuzoriya@mail.ru

ОБРАЗ ТЕЛА 
В СОВРЕМЕННОЙ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЙ ПАРАДИГМЕ 
И ЗАВЕТЫ СВ. ПРАВ. ИОАННА КРОНШТАДТСКОГО

В данной статье проводится сопоставление богословского предназначения 
тела по учению св. прав. Иоанна Кронштадтского с основыми представлениями пе-
дагогики о теле и отношением к нему в среде молодёжи. Рассмотрение тела в педа-
гогическом аспекте позволит проанализировать влияние воспитательного подхода 
на формирование отношения к телу в среде школьников и студентов.

Ключевые слова: педагогика, тело, учение святого праведного Иоанна Крон-
штадтского? молодёжь

Kuznetsova Kira Vladimirovna
THE IMAGE OF BODY IN THE MODERN EDUCATIONAL PARADIGM AND 

COVENANTS OF SV. JOHN OF KRONSTADT
Th is article compares the theological purpose of the body according to the teachings 

of St. John of Kronstadt with basic pedagogical ideas of the body and the attitude among 
young people. Considering the body in pedagogical aspect will allow to analyze the impact 
of the educational approach on the formation relationship to the body in the environment 
of pupils and students.

Keywords: pedagogy, the body, the doctrine of St. John of Kronstadt, youth

Педагогика —  искусство воспитания во всей целостности. Современная 
педагогика заботится о многом, кроме самого главного —  раскрытия тайны 
личности [4, c. 103]. Образ тела, предназначение тела является одной из важ-
ных составляющих личности в  её богословско-антропологическом осмы-
слении. Под «образом тела» следует понимать «субъективное восприятие 
человеком своего тела, в том числе его внешности, с другой стороны, некий 
идеальный образ тела, который формируется в результате сравнения и иден-
тификации своего тела с телами других и идеала» [8]. Научные исследования 
по данной теме составляют базу тех отраслей, где тело является предметом 
изучения и особого интереса: медицина, спортивная, возрастная, клиниче-
ская психология и психиатрия. Отметим, что в современных педагогических 
исследованиях не встречается подробного освещения данной проблематики.



110

Делая краткий экскурс в историю, заметим, что любование формами 
тела, обожествление всего телесного —  это стержень культуры греческой 
античности. Ценилось только то, что было связано с телом —  не случай-
но поэтому, что скульптура, как полагают исследователи, воспринималась 
как высшее искусство. Так Аристотель в трактате «Политика» обозначил, 
что воспитание школьника необходимо начинать с «заботы о теле», а затем 
«заботиться о духе», чтобы «воспитание тела способствовало воспитанию 
духа» [2, с. 265]. Гимнастика должна была привести организм ребенка в го-
товность для трудного процесса освоения знаний. На  Ближнем Востоке 
отношение к телу было противоположным: тело ощущалось изнутри, как 
носитель духа, как то, что исчезает, временная оболочка вечного. Значимы 
были мысли и письмена —  тело было прахом. Европейская история тела —  
это перемежающиеся взлеты и падения духовности и телесности. Антич-
ность и Средневековье, Ренессанс и Новое время —  все эпохи европейской 
цивилизации свидетельствуют об этом [3, с. 397]. В трудах педагогов раз-
ных эпох можно выделить следующие аспекты физического воспитания —  
отношения к  телу: необходимость учитывать возрастные особенности 
(Э. Роттердамский); предшествование физического воспитания интеллек-
туальному, природосообразный характер воспитания (Ж. Ж. Руссо); физи-
ческое воспитание в тесной связи с трудовым, нравственным, умственным 
воспитанием как основа гармонического развития человека (И. Ф. Песта-
лоцци) [8; 9; 1]. Крылатое латинское выражение «в здоровом теле —  здо-
ровый дух» является основой многих педагогических систем, которые 
в общем можно объединить в естественно-натуралистическо направление 
в педагогике [6, с. 103]. В современной образовательной парадигме также 
важной составляющей является физическое воспитание, здоровьесберега-
ющие технологии при организации образовательного процесса, в европей-
ских странах распространение получило половое просвещение [11, с. 69].

Обращение к теме формирования образа телесности в педагогике выз-
вано несколькими факторами: во-первых, для тинейджера восприятие сво-
его тела и отношение к нему является важной составляющей самооценки, 
взаимоотношений со сверстниками, проявлением своего «я» в повседнев-
ной жизни —  для подростка едва ли не самым важным вопросом является 
его внешний вид  —  это инструмент, с  помощью которого можно занять 
значимое место среди других или  же остаться на  периферии; во-вторых, 
в молодёжной среде особенно значимо понятие идеала —  того образа, к ко-
торому следует стремиться; в-третьих, тенденции современной культуры, 
такие как пропаганда разврата, разжигание инстинктов, крайний индиви-
дуализм, потребительский культ, активно поддерживаемые СМИ и ресур-
сами интернета, способствуют формированию заведомо ложного «идеала», 
представления о предназначении тела человека и отношении к нему.



111

Все эти пагубные тенденции оказывают влияние прежде всего на мо-
лодое поколение. Молодежь в целом, а не только ее отдельные сообщества, 
можно воспринимать как особую субкультуру, демонстрирующую свою 
особость различными средствами самовыражения. Но  если человек вра-
щается только в этой субкультуре, у него может произойти очень опасное 
смещение понятий. Все, что не касается его жизни, он будет понимать как 
пережитки прошлого [7, с.  98]. Важно, дать молодому человеку возмож-
ность посмотреть на  себя со  стороны, почувствовать себя частью целой 
культуры, культуры базисной. Базисная культура —  это прежде всего си-
стема ценностей, которая дает человеку жизненный стержень. Сегодняш-
ние студенты и школьники уже через несколько лет будут определять пути 
развития российского общества, поэтому педагогическая наука и деятель-
ность должна способствовать формированию так называемой «культурной 
идентичности», которая образуется на  основе целостного представления 
о культуре и осознании своей включенности в нее.

В этом смысле задача педагогики заключается в  формировании гар-
моничного отношения к  телу, что может послужить психологическим 
и нравственным фактором безопасности подростка и молодёжи в инфор-
мационном потоке и  навязываемых извне представлениях и  ценностях. 
Школа, университет —  та среда, в которой тинейджер проводит основное 
время, где происходит его взаимодействие со сверстниками и значимыми 
взрослыми, соответственно, способна оказать непосредственное влияние 
на формирование его взглядов.

Разрушительные тенденции в отношении к телу и их влияние на моло-
дое поколение предвосхитил столетие назад св. прав. Иоанн Кронштадт-
ский, противопоставив им святоотеческий взгляд. Святой праведный 
Иоанн Кронштадтский в своих дневниках неоднократно пишет о предназ-
начении тела:

«Все, что руки Твои создали, Господи, чисто, прекрасно, благопотреб-
но, неблазненно, удобно к  употреблению и  действию, преднамеренному 
в мыслях Творца и Зиждителя и Бога нашего, особенно же —  тело человека, 
мужчины и женщины, этот дивно прекрасный и чистый храм Божества» 
[4, с. 96].

Мысль Угодника Божьего всегда направлена к Божественной красоте 
и  величию. Рассуждая о  предметах и  вещах земных, Кронштадтский па-
стырь во всём находит отпечаток премудрости Божией. Так все телесные 
органы человека, по мысли Святого Угодника, созданы Творцом премудро, 
целесообразно, чисто, поэтому человек должен со  всяким благоговением 
употреблять их мудро, умеренно, вовремя, со страхом Божиим, «не раздра-
жая их неумеренно, противозаконно, вопреки намерению и воле Создате-
ля», тогда за разумное устроение земной жизни, отмечает Святой Иоанн, 



112

Господь дарует человеку благополучную и  долголетнюю жизнь на  земле 
и вечную блаженную на небесах [4, с. 88]. Мы видим, как слова Праведника 
Божьего сбываются в полноте на тех семьях, где свято чтится закон чадоро-
дия и пребывает евангельская любовь и чистота.

Однако Святой молитвенник подчеркивает, что враг рода человеческо-
го стремится обесчестить, осквернить душу и тело человека, всячески из-
вратить порядок жизни, установленный Творцом. Чтобы отвратить чело-
века от любви к Богу, святыне и правде, лукавый насильственно устремляет 
мысли и чувства страстного, немощного человека к любви земной, нечи-
стой, плотской. Он стремится растлить естество человеческое различными 
похотями и страстями и, удалив от Бога —  Источника жизни, умертвить 
его и сделать вечной добычей ада [5, с. 7].

«Ни на что так не нападает диавол, ничего так не хулит, не сквернит, 
ни над чем так не ругается, как над детородными членами мужчины и жен-
щины, —  пишет отец Иоанн. —  Для этого существуют на языке человече-
ском особенные, скверные, поносные, непечатные имена, коими поносятся 
эти члены; для этого всякие скверные, лукавые, нечистые помыслы, вожде-
ления, наглые, лукавые, нечистые взгляды; для этого романы и всякие лег-
кие чтения; для этого соблазнительные картины, статуи, представляющие 
обнаженных женщин; для этого театр, балет, для этого танцы с декольти-
рованной грудью» [5, с. 11].

Удивительно, насколько слова Святого Пастыря Кронштадтского акту-
альны и по сей день. Прошло сто лет со времени земной жизни отца Иоан-
на, но и сегодня культура и искусство зачастую направлены на разжигание 
низменных страстей в человеке. С болью и скорбью за род человеческий 
напоминает Святой Иоанн о повторении истории грехопадений, напоми-
ная, как ещё в начале, перед потом, враг растлил человечество «всяким блу-
дом, всякими грехами, и Бог навел потоп на землю, чтобы избавить буду-
щее потомство от большего разлияния блуда и всякого греха» [5, с. 69]. Так 
и по сей день, —  замечает отец Иоанн, —  диавол растлевает людей преиму-
щественно всяческим блудом [5, с. 70].

Обращение к наследию святого Иоанна Кронштадтского является той 
системой ценностей, которая сможет дать школьнику верный жизненный 
стержень, а педагогу —  задать правильный вектор работы. Таким образом, 
задача современного педагога  —  способствовать формированию у  под-
растающего поколения нравственных ориентиров, идеалов, способных 
противостоять растлевающим влияниям внешней среды, и  выстраивать 
целомудренное, гармоничное отношение к  своему телу, внешнему виду 
и  взаимоотношениям с  окружающими. Каким образом будет осуществ-
ляться взаимодействия учителя и подопечного —  вопрос, на который не-
возможно дать определённый ответ или выстроить однозначную схему, 



113

модель поведения. Безусловно, важен образ самого педагога, в том числе 
и внешний облик, педагогический такт, частота и продолжительность об-
щения педагога и подопечного. Согласимся с исследователями-сторонни-
ками богословско-антропологического направления в педагогике:

«Любовь при всей своей многогранности оказывается ключевым нрав-
ственным понятием, которое открывает педагогу путь к глубинной сущно-
сти хотя еще маленького, но уже человека. Любовь как вершина нравствен-
ной лестницы признаётся одновременно и целью, и методом воспитания 
личности» [6, с. 108].

Педагогически эту категорию можно выразить как «служение другим» 
[6, с. 108].

ЛИТЕРАТУРА
1.  Абрамов Я. В. Иоганн Генрих Песталоцци. Его жизнь и  педагогическое насле-

дие. —  М.: 2011. — 266 с.
2. Аристотель Политика. —  М: АСТ, 2016. — 384 с.
3. Васильев А. Этюды о моде и стиле. —  М.: Альпина нон-фикшн Глагол, 2008. — 

558с.
4. Иоанн Кронштадтский, св. прав. Моя жизнь во Христе. —  М.: Изд-во Сретенского 

монастыря, 2008. — 1072с.
5. Иоанн Кронштадтский, св. прав. Начала веры. —  М.: Сибирская Благозвонница, 

2015. — 288 с.
6.  Мефодий (Зинковский), иером. Богословское понятие человеческой личности 

в  свете педагогической науки // Вестник ПСТГУ IV: Педагогика. Психология.  —  М.: 
2012. —  Вып. 3 (26). —  с. 101–119

7. Патриарх и молодежь: разговор без дипломатии. —  М.: Даниловский благовест-
ник, 2009. — 207с.

8.  Роттердамский Э. Воспитание христианского государя.  —  М.: Мысль, 2001.  — 
368 с.

9. Руссо Ж.-Ж. Эмиль, или о воспитании // URL: http://www.bookol.ru/proza-main/
klassicheskaya_proza/148349/fulltext.htm (дата обращения: 14.12.2016)

10.  Стребкова Ю. А. Особенности формирования образа тела в  условиях совре-
менного образования // Известия Самарского научного центра РАН. 2011. — № 2–6. —  
с.  1402–1408. URL: http://cyberleninka.ru/article/n/osobennosti-formirovaniya-obraza-tela-
v-usloviyah-sovremennogo-obrazovaniya (дата обращения: 04.01.2017).

11. Ячменникова Т. С. Здоровьесберегающие технологии в начальной школе // Му-
ниципальное образование: инновации и эксперимент. — 2011. — № 5. —  с. 66–71.



114

УДК 378(48.04.01)
Шевелева Лидия Дмитриевна,

магистрантка Русской христианской гуманитарной академии,
perspectiwa@yandex.ru

ДУХОВНОЕ И ПЕДАГОГИЧЕСКОЕ НАСЛЕДИЕ
ЦАРИЦЫ АЛЕКСАНДРЫ ФЕДОРОВНЫ РОМАНОВОЙ

В статье рассматриваются некоторые актуальные вопросы духовного и  пе-
дагогического наследия последней российской царицы Александры Федоровны 
Романовой. Личный духовный опыт христианского возрастания императрицы, 
собственноручные дневниковые записи, письма, личный пример христианского 
подвижничества и искания Бога, социальное служение, мученический подвиг Цар-
ской Семьи свидетельствуют о  ценном уникальном духовном и  педагогическом 
опыте императрицы в  христианском воспитании детей как опыте восхождения 
к святости.

Ключевые слова: духовное наследие, христианское воспитание, православ-
ная традиция, педагогическое наследие, христианское подвижничество, святость.

Sheveleva L. D.
THE SPIRITUAL AND PEDAGOGICAL LEGACY OF THE TSARINA ALEXANDRA 

FEODOROVNA ROMANOVA
In the article some topical issues of the spiritual and pedagogical legacy of the last 

Russian tsarina Alexandra Feodorovna Romanova. Personal spiritual experience of the 
Christian growth of the Empress, handwritten diary entries, letters, personal example of 
Christian asceticism, and seeking of God, social Ministry, and martyrdom of the Royal 
Family bear testimony to the valuable unique spiritual and pedagogical experience of the 
Empress in the Christian education of children as the experience of the ascent to Holiness.

Keywords: spiritual heritage, Christian education, Christian tradition, pedagogical 
heritage, Christian asceticism, Holiness.

«Залогом христианского воспитания детей в  семье является напря-
женная духовная внутренняя жизнь родителей, которую дети чувству-
ют и в которой они соучаствуют в меру своего возраста и в соответствии 
с особенностями характера» —  пр. Глеб Каледа [6, с. 38].

Главное духовное наследие императрицы —  это ее дневниковые записи 
и письма, которые свидетельствуют о высоком духовном устроении супру-
ги Николая II. «Основной факт всей нашей духовной жизни есть искание 
Бога, томление о  Нем… Это томление о  Боге, о  Бесконечном определяет 
динамику всей нашей духовной жизни» [3].



115

Духовно-нравственные ориентиры Александры Федоровны  —  иска-
ние Бога и необходимость и полезность для души страданий, перенесения 
со смирением болезней как воли Божией и использования скорбей для ду-
ховного роста. «Страдания всегда приближают нас к Богу» [2, с. 75], «На-
стоящий секрет, как найти Бога, —  это посвятить Ему всю свою жизнь» [2, 
с. 79].

Английское и немецкое воспитание развили в Аликс милосердие и чув-
ство долга, чувство личной ответственности: «Лучший способ перенести 
ваше горе —  это утешать другие измученные души» [2, с. 177], «Выполняй 
свой долг, это самое лучшее, остальное предоставь Богу» [2, с. 178].

В воспитании от  длительного повторения и  упражнения рождается 
навык, который постепенно обращается в свойство человека, неотъемле-
мую нравственную черту личности. Здесь педагогическое наследие импе-
ратрицы.

«Великое искусство —  жить вместе, любя друг друга нежно» [2, с. 284], 
«Родители должны быть такими, какими они хотят видеть своих детей —  
не  на  словах, а  на  деле. Они должны учить своих детей примером своей 
жизни» [2, с. 285], «Долгом в семье является бескорыстная любовь. Каж-
дый должен забыть свое «я», посвятив себя другому» [2, с.  273], «Всегда 
любить —  это долг» [2, с. 301].

О терпении дочери Ольге:
«Ты постоянно должна обуздывать свой язык и, когда чувствуешь, что 

собираешься сказать что-то нехорошее или грубое, старайся от этого воз-
держиваться» [2, с. 366], «Учись делать других счастливыми, думай о себе 
в последнюю очередь. Будь мягкой, доброй, никогда не веди себя грубо или 
резко…Будь терпелива и  вежлива, всячески помогай сестрам…Покажи 
свое любящее сердце» [2, с. 365].

Татьяне: «Иногда Он посылает болезнь для блага чьей-либо души» [2, 
с. 341], «старайся быть хорошей и послушной и быть хорошим примером 
для троих младших» [2, с.  341]. Марии: «Старайся всегда больше всего 
любить Его и быть хорошей терпеливой маленькой девочкой» [2, с. 385]. 
Послушание нужно детям для того, чтобы научиться слушаться Бога. При-
обрести разумное послушание как христианскую добродетель  —  одно 
из условий спасения.

«Дети должны учиться самоотречению. Они не смогут иметь все, что 
им хочется. Они должны учиться отказываться от собственных желаний 
ради других людей. Им следует также учиться быть заботливыми…Дети 
должны учиться приносить пользу родителям и друг другу» [2, с. 287].

Воспитание и образование царских детей был единым духовным про-
цессом и проходил под личным руководством императрицы по тщательно 
разработанным программам.



116

«Императрица сама его (сына) воспитывала и даже преподавала науки 
жизни, внушая правила любви к  Богу и  ближним…Так мать вкладывала 
в юное сердце сына религиозно-благородное чувство, любовь к Богу и лю-
дям» —  игумен Серафим (Кузнецов) [7, с. 38]. Свидетельство С. Я. Офроси-
мовой о привитии трудолюбия: «Государыня не позволяла Княжнам ни од-
ной секунды сидеть без дела. Они должны были быть всегда занятыми, 
всегда находиться в действии. Чудные работы и вышивки выходили из-под 
их изящных, быстрых ручек» [8].

Императрица много времени посвящала рукоделию, благотворитель-
ности. Она и ее старшие дочери прошли курсы ухода за ранеными и при-
сутствовали на операциях и перевязках. «Ухаживать за ранеными —  мое 
утешение», «Мы закончили курс хирургии» [2, с. 256], «Сегодня утром мы 
присутствовали на нашей первой большой ампутации» [2, с. 262].

Особое внимание уделялось духовному возрастанию детей: участие 
в Таинствах Церкви, литургический опыт, молитва, пост, личный пример 
благочестия родителей, духовная среда, духовное чтение, паломничества, 
постоянное трезвенное отношение к жизни. «То, что нас угнетает и ранит 
нашу гордость, больше приносит пользы, чем то, что волнует и вдохнов-
ляет» [2, с. 313]. «Я знаю, что скучно иметь маму-инвалида, но всех вас это 
учит быть любящими и мягкими» [2, с. 378].

В записях императрицы много выписок из  творений святых отцов. 
Особенно они многочисленны из пр.Серафима Саровского: «Оскорбления 
от других должно переносить равнодушно, как бы они не до нас касались. 
Если  же невозможно, то  по  крайней мере, надобно удерживать язык  —  
по глаголу Псалмопевца: «Смятохся и не глаголах»» [4, с. 85].

Центром духовной жизни Александры Федоровны была молитва. 
«Молитва так облегчает всем тяжесть земного бремени», «единственный 
способ преодолеть это —  это молиться и просить Господа быть к нам ми-
лосердным, и да будет Его воля!» [2]. Императрица молилась по четкам, 
творила Иисусову молитву. «На душе светло, чувствую близость Творца 
Небесного» [1, с.  132], «Как тебе дать почувствовать, чем озарена моя 
душа? Непонятной, необъяснимой радостью, —  объяснить нельзя, толь-
ко хвалю, благодарю и молюсь. Душа моя и дух Богу принадлежат » [1, 
с. 135].

Мысли о  спасении как главной цели духовной жизни: «К  спасению 
нужно стремиться каждый день и  каждый час…Постоянное трезвение 
угодно Богу» [2, с. 313].

А. В. Гендрикова:
«Любимой темой для разговоров между Государыней и  ее дочерьми 

была молитва и различные выражения отношения человека к Богу, отно-
шения которые должны стать основой всей духовной жизни» [2, с. 358].



117

«Быть с Христом в особенности, значит исполнять волю Его; а воля Хри-
ста не другого требует, как только попечения о пользе ближнего. А что прино-
сит пользу ближнему, это суть: милостыня, наставление и любовь» [5, с. 94].

Причащении святых Христовых Таин: «Как хорошо было сегодня 
утром вместе принять Святое Причастие» [2, с. 254–255]. «Мы должны без-
оговорочно верить Богу… Вот что означает «уповать на Бога» —  абсолют-
ное доверие и послушание» [2, с. 411].

Царская семья —  малая Церковь, пример привития детям таких богоу-
годных черт характера как доброта, честность, простота, кротость, всепро-
щение, сочувствие, скромность, смирение, любовь.

Служение царицы своей семье можно уподобить священнодействию, 
ведь она воспитала и привела детей своих к Богу, и как итогу воспитания —  
к святости. «К святости ведет такой ясный путь» [2].

Личный пример царственных родителей действовал наряду с живыми 
наставлениями христианского воспитания, с жизнью в Таинствах Церкви, 
с молитвой, с исканием Бога, с духовным чтением. В мученическом подвиге 
семьи Царственных Страстотерпцев явлена святость всех ее членов.

Александра Федоровна Романова оставила нам уникальное духовное 
и  педагогическое наследие. Мученический подвиг Царской семьи, опыт 
христианского образования и воспитания как путь восхождения к свято-
сти Царственных Страстотерпцев должен быть востребован нами как опыт 
церковного Предания, как образец христианского воспитания детей в сов-
ременном мире.

ЛИТЕРАТУРА
1.Верная Богу, Царю и Отечеству. Анна Александровна Танеева (Вырубова) —  мона-

хиня Мария. Автор-составитель Рассулин Ю. Ю. СПб. Царское Дело, 2006.
2.Государыня Императрица Александра Федоровна Романова. Дивный свет. Днев-

никовые записи, переписка, жизнеописание. Сост. монахиня Нектария (Мак Лиз). Пер.с 
английского —  М.: Русский Паломник, Валаамское общество Америки, 2010.

3.Зеньковский В. В. Религиозное воспитание в семье. Интернет-ресурс:
https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_Zenkovskij/o-religioznom-vospitanii-v-seme/
4.Значение семьи. Иван Ильин. Интернет-ресурс
http://2planeta.ru/blog/put_dukhovnogo_obnovlenija_ivan_ilin_o_seme_1_znachenie_

semi/2014–07–26–39452
5. Капков К. Г. Духовный мир императора Николая II и  его семьи. Ливадия, М.; 

с.Белянка Белгородской обл.; СПб.; Иссилькуль; м.Сольба Ярославской обл. Летопись, 
2017.

6. Каледа Г., протоиерей, проф. Домашняя Церковь (Очерки духовно-нравственных 
основ создания и построения семьи в современных условиях). —  М., 1997.

7. Православный царь-мученик. Игумен Серафим (Кузнецов). Паломник. М., 2000.
8. Царская семья. Благословение монастыря святых Царственных Страстотерпцев. 

Екатеринбург. 2017.



118

ФЕНОМЕНОЛОГИЯ ПОДВИЖНИЧЕСТВА

УДК 130.3
Ростова Наталья Николаевна,

доктор философских наук,
Московский государственный университет,

nnrostova@yandex.ru

ФИЛОСОФИЯ САКРАЛЬНОГО 
В СВЕТЕ ИДЕИ СМЕРТИ ЧЕЛОВЕКА

В статье анализируется дискурс философии сакрального с точки зрения фи-
лософской антропологии и философии культуры. По мнению автора статьи, фило-
софия сакрального является реализацией идеи смерти Бога, суть которой сводится 
к  приверженности двум принципам  —  имманентизм и  плюрализм. Именно эти 
принципы лежат в  основании философии сакрального. Философия сакрального 
предполагает онтологию «закрытого мира» и антропологию «имманентного чело-
века». Отдельно автор обращается к теме различия русской и европейской культур 
в вопросе о сакральном и о человеке.

Ключевые слова: сакральное, человек, идея смерти Бога, идея смерти челове-
ка, философская антропология

Rostova N. N.
PHILOSOPHY SACRAL IN THE CONTEXT OF IDEA OF DEATH OF THE PERSON

In article the discourse of philosophy sacral from the point of view of philosophical 
anthropology and philosophy of culture is analyzed. According to the author of article, 
the philosophy sacral is realization of idea of death of God which essence is reduced to 
commitment to two principles  —  an immanentizm and pluralism. Th ese principles lie 
in the basis of philosophy of the sacral. Th e philosophy of the sacral assumes ontology of 
«the closed world» and anthropology of «the immanent person». Separately the author 
addresses to a subject of distinction of the Russian and European cultures in a question 
about sacral and about the person.

Keywords: sacral, person, idea of death of God, idea of death of the person, 
philosophical anthropology

В современной культуре наблюдается парадоксальный факт. С одной 
стороны, для нее определяющим становится тезис о  смерти Бога. С  дру-
гой стороны, в  ней пробуждается острый интерес к  теме сакрального. 
К понятию «сакральное» и его смысловым братьям —  «священное», «свя-
тое», «нуминозное» и  «символическое»,  —  обращаются крупнейшие мы-
слители ХХ  века. Среди них Э. Дюркгейм, А. Юбер, М. Мосс, В. Вундт, 



119

Р. Отто, Н. Зедерблом, З. Фрейд, М. Шелер, Г. ван дер Леув, Р. Маретт, 
Л. Леви-Брюль, Ж. Батай, Р. Кайуа, М. Лейрис, П. Клоссовски, К. Пеньо, 
Ф. Хейлер, Й. Вах, Б. Малиновский, М. Элиаде, Г. Меншинг, К. Голдаммер, 
К. Леви-Стросс, К. Г. Юнг, М. Хайдеггер, М. Годелье, В. Буркерт, Р. Жирар, 
Ж. Бодрийяр, Э. Левинас и др. Несмотря на неминуемое различие теорий, 
ибо мыслителя, философа отличает концепт, можно говорить о  том, что 
в  работах этих авторов складывается дискурс философии сакрального, 
особый философский язык, наследниками которого мы сегодня являемся. 
Например, мы являемся его наследниками, когда, не задумываясь, говорим 
об амбивалентности сакрального, ибо представление об амбивалентности 
сакрального является производным этого дискурса. Если философия са-
крального формируется в ХХ веке, то рубеж ХХ–ХIX отличает так называе-
мый теологический поворот в философии. Возникает вопрос: что означает 
этот парадоксальный факт? Говорит ли он о том, что настало время Ново-
го Средневековья или реабилитации фигуры Бога? Или же он кроет иные 
смыслы? Другими словами, что скрывает в себе философия сакрального, 
какую онтологию и антропологию в себе таит? Что нас заставляет выгова-
ривать ее язык, если мы к нему прибегаем?

Если обратиться к основаниям дискурса философии сакрального и про-
анализировать его содержание, то мы обнаружим, что философия сакраль-
ного является одной из форм реализации идеи смерти Бога. Суть этой идеи 
заключается в том, что на смену Богу приходят боги. Именно такой позитив-
ный смысл придает своему кличу о смерти Бога Ницше, когда уточняет, что 
божественность состоит в том, что «существуют боги, а не Бог» [4, с. 438]. Не-
смотря на то, что данные понятия, на первый взгляд, кажутся родственны-
ми и синонимичными, в философии они задают принципиально различные 
онтологии и антропологии. Бог един и трансцендентен. Боги множественны 
и  имманентны. Бог определяет трансцендентную перспективу мира. Боги 
предполагают, как выразился бы Ч. Тайлор, онтологию «закрытого мира» [8]. 
Что значит «закрытый мир», или «горизонтальный мир»? Это мир, исклю-
чающий трансцендентное. Гораздо раньше в  русской философии для обо-
значения такой онтологии в работах С. Булгакова и Е. Трубецкого появля-
ется термин «имманентизм». Бог как абсолют предполагает мир, в котором 
возможна Истина. Боги предполагают мир множественности истин, то есть 
мир, отрицающий Истину. В первом мире возможен феномен «человек». Ибо 
онтологически Бог обеспечивает «выступ», в котором помещается свобода 
человека, его независимость от механизмов мира наличного. Антропологи-
чески Бог является тем внутренним фундаментальным табу, которое орга-
низует хаос субъективности и возводит его в порядок сознания. Онтология, 
строящаяся на понятии «боги», исключает феномен человека. Человек в та-
кой онтологии становится элементом мира наличного, он рассеивается в нем.



120

Философия сакрального строится на  аналогичной идее замены Бога 
сакральным. Другими словами, ее представители следуют двум базовым 
принципам, на которых зиждется идея смерти Бога, —  имманентизм и плю-
рализм. Сакральное мыслится как более фундаментальная категория, не-
жели Бог. Это касается и классиков социологии религии и религиоведения 
[2], [10] и философов [9]. В предельных вариантах Бог объявляется анти-
сакральным, что характерно для Коллежа социологии и, главным образом, 
для Ж. Батая [1]. Бог, согласно такой логике, как дискретность противосто-
ит непрерывности, которая является определяющей характеристикой са-
крального. Бог един, а сакральное множественно. Бог связан с традицией, 
сакральное абстрактно. Отрицание теоретиками сакрального культа по-
зволит им прибегнуть к формуле: сколько людей, столько и сакрального.

Исследование содержания философии сакрального приоткрывает пе-
ред нами ее имманентистский характер. Теоретики сакрального выстраи-
вают свои рассуждения о человеке на языке социологии, психологии, био-
логии и даже космология. Как характерно говорит Р. Кайуа в работе «Миф 
и  человек», природа и  сознание бытийствуют в  режиме непрерывности, 
а потому в животном мире и в человеческом мире действуют одни и те же 
биологические законы. Например, общее стремление живых существ к не-
одушевленному состоянию в животном мире выражается в феномене ми-
микрии, а в человеческом —  в приверженности пантеистическому миро-
воззрению. Или, например, связь сексуальной функции и функции питания 
выражается в мире насекомых в том, что самка богомола во время совоку-
пления пожирает самца, тогда как та же самая связь в человеческом мире 
порождает мифы о  невестах, поглощающих своих женихов, и  проч. Жи-
вотное поступает, а человек представляет, но это представление, по мысли 
Кайуа, эквивалентно поведению животного. Правда, Кайуа не  уточняет, 
за счет чего связь человека с реальностью ослаблена, отчего человек спосо-
бен представлять? Каким образом в «однородном мире», в котором от «по-
ведения насекомого к сознанию человека ведет непрерывная дорога» [3], 
становится возможно воображение? Кайуа оставляет этот фундаменталь-
ный вопрос без ответа, но в его рассуждениях ярко представлена логика 
философии сакрального: человек —  это часть мира.

Философия сакрального предполагает онтологию «закрытого мира» 
и,  соответственно, антропологию «имманентного человека», ибо человек 
здесь описывается на языке естественных причин. Именно имманентизм 
скрывается за  такими фундаментальными понятиями в  философии са-
крального, как амбивалентность сакрального [5], жертва, дар [6], а также 
за оппозицией «сакральное-профанное» [7].

Однако важно отметить, что дискурс сакрального складывается в рам-
ках европейской философии. Русской философии чужд подобный способ 



121

рассуждения. Само понятие «сакральное» в ней не популярно. В русской 
философии для описания человека и мира мыслители прибегают к таким 
понятиям, как «Бог», «культ», «символ», «мистерия», «тайна», «непостижи-
мое». Эти понятия объединяет то, что все они исходят из представления 
о  трансцендентном измерении человека и  мира. Данное различие между 
философскими традициями стоит иметь в виду при анализе содержания 
так называемого теологического поворота в современной философии, ко-
торый также является продуктом европейской мысли.

В современной Европе взаимосвязанные события смерти Бога и смерти 
человека мыслятся с энтузиазмом. Европейская культура устала и от Бога, 
и от человека. И расстается с ними без сожаления. Человек умер, и это ра-
достная весть, ибо она открывает невиданные доселе перспективы нового 
опыта и новой философии. Эту радость испытывают в философии —  Фуко, 
Делез, Агамбен, Бодрийяр, а еще прежде радость «расчеловечивания» мы 
обнаруживаем в  рамках философии сакрального и,  в  первую очередь, 
у представителей Колледжа социологии, ибо философия сакрального под-
спудно содержит в себе идею смерти человека, его редукции к миру налич-
ного. Европейская живопись движется в  том  же направлении, подтвер-
ждением чему служит метафизическая живопись итальянского художника 
Джорджо де Кирико. Суть его замысла сводится к проповеди нечеловече-
ского взгляда на мир без человека. Именно в этом заключаются загадки его 
тревожных безлюдных пейзажей и персонажей-манекенов. Мы, говорит де 
Кирико с ликованием, исчезнем, манекены останутся.

В русской философии формируется понятие антропологической ка-
тастрофы. У  этого понятия существуют разные значения в  зависимости 
от концептуализации конкретного философа. Мамардашвили М., например, 
понимает под антропологической катастрофой замещение принципа бытия 
принципом существования. Мы перестали быть и стали существовать. Мы 
бытийствуем тогда, когда в нас присутствует сознание и оно является при-
чиной наших действий. Мы существуем, когда причиной наших действий 
являются внешние причины: в нас что-то думает, что-то хочет, что-то любит. 
Гиренок Ф., рассуждая об  антропологической катастрофе, утверждает, что 
сегодня на смену смыслам пришли события, а на место сознания встал язык. 
Скорость смены событий так велика, что мы не успеваем извлечь смыслы 
и живем в режиме неизвлеченных смыслов. Общим в понятии антрополо-
гической катастрофы оказывается квалификация ситуации с современным 
человеком именно как катастрофы, что предполагает ценностное отношение 
к феномену «человек». То же обнаруживают попытки переосмыслить идею 
смерти человека. Смерть человека в русской философии сегодня понимается 
не как рассеивание субъективности в мире и ее исчезновение, но как дезор-
ганизация субъективности в результате утраты табу.



122

Если европейская философия отказывается от  феномена «человек», 
то  русская философия пытается сегодня найти адекватный язык для его 
описания. Появляются антропологические модели человека-философа 
(В. Варава), человека молчащего (В. Мартынов), синергийного человека 
(С. Хоружий), человека софийного (Ю. Осипов), человека-аутиста (Ф. Ги-
ренок), человека-перехода (С. Смирнов), человека литургического (Н. Рос-
това).

ЛИТЕРАТУРА
1. Батай Ж. «Проклятая часть»: Сакральная социология. М.: Ладомир, 2006.
2. Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни/ Мистика. Религия. Нау-

ка. Классики мирового религиоведения. Антология. М.: Канон, 1998.
3.  Кайуа Р. Миф и  человек. Человек и  сакральное. [Электронный ресурс].  —  Ре-

жим доступа: http://www.fedy-diary.ru/html/042011/24042011–06a.html (дата обращения: 
17.06.2017).

4. Ницше Ф. Так говорил Заратустра/ Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. М.: Изд-
во Эксмо; Харьков: Изд-во Фолио, 2006.

5. Ростова Н. Н. Амбивалентность сакрального и Страх Божий// Философия и куль-
тура, № 6, 2014.

6. Ростова Н. Н. Антропологический смысл жертвы: между прагматикой и апофа-
тикой // Философия и культура, № 3, 2017.

7. Ростова Н. Н. О противоречивости структуры «сакральное-профанное»// Фило-
софия и культура, № 9, 2014.

8. Тайлор Ч. Структуры закрытого мира//Логос, № 3, 2011. Хайдеггер М.
9. Разъяснения к поэзии Гельдерлина. Спб.: Академический проект.
10. Söderblom N. Das Werden des Gottesglaubens. Untersuchungenüber die Anfänge der 

Religion. Leipzig: I. C. Hinrichs, 1916.



123

УДК 130.3
Кудрявцева Мария Евгеньевна,

доктор педагогических наук,
Санкт-Петербургский государственный 
финансово-экономический университет

ПРОБЛЕМА ФРАГМЕНТАРНОГО 
В ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНОМ ПРОСТРАНСТВЕ ЛИЧНОСТИ

В статье говорится о фрагментарности, как актуальной проблеме становления 
личности современного человека. Представлены как теологические, так и  фило-
софские аспекты в исследовании фрагментарности. Образование для внутреннего, 
экзистенциального, пространства личности важно как процесс фундаментального 
«строительства» личности, дающего человеку возможность понять природу психи-
ческого, оценить, преодолеть деструктивные характеристики, «выпестовать» в себе 
человека. Подлинное творчество неизменно усложняя внутреннюю организацию 
человека, открывает путь новому видению фрагментарности, что связано с данной 
Богом свободой и даром продолжения жизни, «умножением» в себе человека.

Ключевые слова: фрагментарность, личность, образование, социализация, 
творчество.

Kudryavsheva M. E.
THE PROBLEM OF THE FRAGMENTARY IN THE EXISTENTIAL SPACE OF THE 

PERSON
Fragments of personality are the main theme of the report. Th e problem of 

a fragment of a personality is actualized in existential space. Christian tradition is the 
organization of fragments of a person’s personality in religious practices. Th e organization 
of fragmentation is explored in modern education and upbringing. Creativity is a way of 
overcoming and organizing an individual.

Keywords: fragment, personality, education, upbringing, creativity.

Исследование проблемы человеческой личности не может быть исчер-
панным никогда, тем более, в  аспекте её духовной составляющей. Слож-
ность духовной организации человека, своеобразного «экзистенциального 
пространства» личности обусловливает многие её социальные проявления 
и по сути дела часто содержит ответы на вопросы о причинах возникнове-
ния тех или иных социокультурных и социально-исторических феноменов.

Необходимо отметить, что большинство современных философов от-
носительно проблемы соотношения ментального и физического в челове-
ке придерживаются идеи «минимальной супервентности», зависимости 



124

свойств сознания от физических свойств носителя этого сознания. В соот-
ветствии с этой точкой зрения фрагментарность не является онтологиче-
ской проблемой. Личность преодолевает деструктивные интенции, подчи-
няет и направляет их активность в определённое русло. Это преодоление 
требует немалого усилия разума, воли, души, усилия, которое, по сути, для 
человека и является настоящей жизнью. Мераб Мамардашвили определяет 
жизнь как «усилие во времени» [4]. В этом процессе выкристаллизовывает-
ся чисто человеческое в человеке. Актуализируется фрагментарность, веро-
ятно, на разных жизненных этапах. Диалектическое противоречие состоит 
в  том, что чем более высокоразвитой становится человеческая личность 
на пути этой борьбы, тем активнее становится сама борьба и тем больше 
усилий требуется от человека в дальнейшем, чтобы сохранить и приумно-
жить себя. Отказ от  работы с  фрагментарностью, от  преодоления ее де-
структивного влияния означает угрозу экзистенциальному пространству, 
невозможность человеческого, то есть отказ от жизни. Нет борьбы —  нет 
жизни и нет человека, есть только потенциальный, а в данный момент пу-
стой «носитель».

Одним из наиболее актуальных и интересных гуманитарных вопросов 
нам представляется вопрос рождения «человеческого в человеке», которое 
можно рассматривать как с  психологической точки зрения (становление 
личности), так и с философско-религиозной, как духовного возрастания, 
что, по сути, является процессом рождения человека в полном смысле это-
го слова.

Проблема отношения, борения человека за  целостность своего экзи-
стенциального пространства, против его раздробленности и фрагментар-
ности традиционно составляет:

1. Предмет «духовной брани» в теологическом контексте, в самой форму-
лировке которого подчёркивается борьба и противостояние сил добра и зла.

2. Предмет социального определения: самовоспитания, «работы над 
собой» в  социально-психологическом и  педагогическом контексте. Здесь 
подчёркивается момент формирования личности, способной к созидатель-
ной деятельности.

Следует отметить, однако, что оба этих, религиозный и  светский ас-
пекты представляют собой как бы «две стороны одной медали». Для того 
чтобы состояться как личность, для активной созидательной деятельнос-
ти на благо общества человеку необходимы ясные критерии добра и зла, 
порядка и беспорядка. Их формирование происходит во внутреннем про-
странстве человека в процессе оценки и упорядочивания внутреннего со-
держания. «Выпестывание» человеческого в человеке в процессе духовного 
возрастания неизбежно приводит человека к  осознанию необходимости 
активного служения обществу.



125

Об актуальности борьбы человека за свой внутренний порядок крас-
норечиво свидетельствуют слова святых отцов. Приведём выразительную 
цитату Симеона Нового Богослова:

«Эй вы! Зачем вы вместо того, чтобы наводить порядок в самих себе, 
исследуете то, что касается Бога и Божественных вещей? Сперва надо пе-
рейти от смерти к жизни, —  в этом непременное условие <…> чтобы при-
влечь Духа внутрь себя и при свете Его возвестить то, что относится к Богу, 
насколько это возможно и насколько мы просвещены Богом» [6].

Эта цитата может рассматриваться как указание на условие именно че-
ловеческой жизни —  организация и упорядочение своего экзистенциаль-
ного пространства или, говоря иными словами «наведение порядка в са-
мом себе».

Наведение порядка в самом себе жизненно необходимо как своеобраз-
ная профилактика возможного падения в духовной борьбе, и об этом нема-
ло сказано и написано в православной литературе. Протоиерей Григорий 
Лебедев, рассуждая о силах зла, говорит об опасности состояния у человека 
своеобразной духовной беспечности:

«Человек думает, что всё кругом спокойно, врага нет, и  он беспечен, 
живет без оглядки, силы души спят, все душевные движения принимаются 
как свои, как естественные. Этим состоянием людской беспечности и поль-
зуется сила зла, ибо для неё нет никаких препятствий. Души покойны, души 
беспечны, души открыты… Бери человека голыми руками без сопротивле-
ния. Трагическая картина! Человек уверил себя, что врага нет —  всё про-
исходит по естественным законам. А враг смеется… Свободно приходит, 
когда всё открыто, и хозяйничает» [2].

Фрагментарность можно рассматривать как предпосылку «бесовского 
ополчения» на человека, так как личности в отсутствии целостности наи-
более сложно устоять в духовной брани. Говоря о проблеме сохранения це-
лостности, можно обратиться к молитвенным практикам, традиционным 
для православного подвижничества. Обращение к молитве отнюдь не оз-
начает полного и окончательного освобождения от собственной фрагмен-
тарности, вспомним, о каких искушениях свидетельствуют воспоминания 
старцев. Практика старчества тесно связана с антропологическим опытом. 
Осознание трагичных особенностей современности, а именно раздроблен-
ности и  фрагментарности сознания человека, выстраивает и  пути осмы-
сления этих проблем в русле христианской традиции. Сегодня при рассмо-
трении традиции актуализируются проблемы антропологической связи 
и импликаций. Старчество в своей социальной направленности противо-
стоит деструктивным тенденциям разрушения и раздробленности. Во вза-
имосвязи теологического и  антропологического метода покаяние стано-
вится антропологической стратегией достижения целостности.



126

Задача служения старцев —  трансляция опыта подвижнического в мир. 
Опыт характеризуется как духовный и религиозный, отмечается консти-
тутивность опыта, в  котором формируется целостная личность человека 
и структуры христианской идентичности.

В современной психологической науке гораздо большее внимание уде-
ляется биосоциальной природе человека, вопросы же духовной его состав-
ляющей остаются далеко не изученными.

В светской науке проблему сложности внутреннего пространства лич-
ности, обусловленной её архетипической природой, ставят в основном по-
следователи аналитической психологии К. Г. Юнга. Человек, представляя 
собой часть единого общечеловеческого целого, своеобразный «сезонный 
плод» (Юнг) на разветвлённом древе, объединяющем своим стволом, пи-
тая своей корневой системой всё на нём растущее, сам по себе тоже пред-
положительно является существом не однокомпонентным, не начальным, 
а  вмещающим в  себя многие части и  фрагменты. Личность, с  точки зре-
ния Юнга, не выступает как единый, «самотождественный субъект мысли 
и действия, а состоит из множества «парциальных личностей», которые бо-
рются между собой за лидерство в душе человека».

Американский психотерапевт, доктор психологии, последователь Юнга 
Джеймс Хиллман пишет:

«В ряде других культур, эти множественные личности имеют имена, ме-
стонахождение, энергии, функции, голоса, ангельские и животные формы 
и даже теоретические формулировки как различные виды души. В нашей 
культуре множественность личности рассматривается либо как психиатри-
ческое отклонение, либо —  и это в лучшем случае —  как неинтегрирован-
ные интроекции или парциальные личности. Психиатрический страх перед 
множественной личностью свидетельствует об  идентификации личности 
с парциальной способностью, а именно с „Эго“, которое, в свою очередь, ра-
зыгрывает на  психологическом уровне двухтысячелетнюю монотеистиче-
скую традицию, превозносящую единство в ущерб множественности» [7].

Хиллман подчеркивает, что «с точки зрения архетипической психо-
логии сознание дано вместе с различными „парциальными“ личностями. 
Вместо представления парциальных личностей в виде фрагментов „Я“ нам 
представляется более целесообразным соотнести их с  индивидуальными 
моделями предшествующих направлений психологии, в которых комплек-
сы можно было бы назвать душами, дэймонами (daimones), ангелами, гени-
ями и другими имагинально-мифическими фигурами».

В трудах отечественных учёных, размышлявших об этих вопросах, за-
служивает внимания следующая мысль А. Ф. Лосева:

«Также оспаривали многие, когда я говорил о существовании опреде-
ленной высоты в звуках и голосах, раздающихся в душе. Прежде всего —  



127

об этих самых голосах. —  Напрасно думают, что тут только иносказание. 
Когда я испытываю колебание и какие-то две мысли борются во мне, —  во-
все не во мне тут дело. Мое дело сводится тут только к самому выбору» [3].

Эти «существа», о которых говорит А. Ф. Лосев, мы рассматриваем как 
своеобразные фрагменты, части личности, личностные формы и образова-
ния, составляющие психическое человека, и определяем их терминологиче-
ски как сущностные образования, «сущности».

Представляется, что частично проблема фрагментарности обусловлена 
общечеловеческим, биологическим происхождением человека, и  тем, что 
в  религиозном дискурсе называют первородным грехом. Общечеловече-
ское связано с  архетипическим в человеке, с  этносом, принадлежностью 
человека к определённой «ветви» единого человеческого древа, обусловле-
но принадлежностью к роду, семье, это то, что современная биологическая 
наука связывает с  генами, генетической предопределенностью человека. 
Отметим, что и архетипическое, и этническое в человеке тоже может быть 
наименовано научно-психологическим понятием трансмутация —  конвер-
сия (лат. conversio изменение; синоним.: трансмутация, трансрепликация). 
Возможно, именно трансмутацией можно объяснить неожиданное про-
явление склонности к  фрагментарности, не  объясняющейся для данного 
индивида его родовой принадлежностью. И,  наконец, фрагментарность 
может быть обусловлена негативным опытом взаимодействия с  окружа-
ющим миром самого индивида. На  языке психологической науки фраг-
ментарность личности можно было бы назвать последствием социальных 
комплексов, в религиозном дискурсе- последствия падшей тварности че-
ловека. Возможно, фрагментарность также обусловливает и человеческие 
способности, поэтому далеко не праздным является вопрос об оценке че-
ловеком источника своих способностей и выделение тех из них, которые 
должны быть развиты. Возможно, подобная точка зрения заслуживает 
упрёка в доминирующем панпсихизме (психической реальности как под-
линной сущности бытия), однако мы осмелимся рассмотреть её в качестве 
предположения.

Традиция духовного самостроения говорит, что эти своеобразные 
психические образования могут входить в  противоречие или, наоборот, 
в резонанс с тем психическим содержанием, которое формируется в кон-
кретном человеке. Образование души человека во многом связано со спо-
собностью правильного взаимодействия или преодоления чуждых фраг-
ментов психического.

Вопрос о  фрагментарности вновь актуализируется в  момент опреде-
ления степени близости того или иного фрагмента для истиной сущности 
человека. Возможна ситуация, когда фрагментарность психического об-
уславливает некомфортность самочувствия человека и вынуждает к посто-



128

янному публичному эксцентричному обнаруживанию данной проблемы. 
Однако чаще встречается ситуация, когда человек хорошо «приспосабли-
вается» к своей фрагментарности, и внешнее поведение ничем не выдаёт 
внутренней раздробленности. Думается, что определённую роль тут играет 
социализированность личности, вооружающая его механизмами контроля 
фрагментарности. Так, например, можно быть одержимым жестокостью, 
стремлением к плотским утехам, стяжательству и тому подобному, относя-
щемуся в различных религиях к понятию греха, но внешне иметь совершен-
но благопристойный вид. Даже на чисто бытовом уровне мы сталкиваемся 
иногда с этим феноменом —  когда талантливейшие, умнейшие люди нео-
жиданно обнаруживают низкие пороки, о которых применительно к этим 
людям мы не могли бы и помыслить. Очевидная для других, выраженная 
бесноватость, кликушество, одержимость, представляются нам наименее 
страшными для человека, поскольку явно требуют от человека избавления. 
«Чуждые фрагменты», комфортно устроившиеся и хорошо «прижившие-
ся» в человеке разрушают его больше и страшнее. Интересно наблюдение 
итальянского психолога Менегетти о том, что фрагментарность проявля-
ется напрямую через психические отклонения, будучи  же подавляемой 
и скрываемой губит человеческое тело (медики сейчас часто отмечают пси-
хическую причину происхождения тяжёлых болезней) [5].

Процесс духовного строительства, работы над собой, над цельностью 
натуры и экзистенциальным пространством личности таким образом ста-
новится процессом организации и преодоления фрагментарности психи-
ческого. Чаще всего этот процесс «наведения порядка в самом себе» про-
ходит незаметно для окружающих. Многочисленные социальные связи 
и  активная социальная деятельность человека вряд  ли будут плодотвор-
ными, если эта внутриличностная борьба будет постоянно выноситься во-
вне. Человек вынужден «прикрываться позитивизмом», демонстрировать 
обществу свою целостность и уверенность в себе, иначе никакая внешняя 
созидательная деятельность будет невозможна, мир потонет в рефлексии. 
Однако не менее опасен для общества и тот вариант, когда «позитивистская 
маска» прирастает к  человеку, делая невозможной для него внутреннюю 
созидательную деятельность. Маска заменяет лицо, становится обманным 
фактором идентификации.

Фрагментарность предположительно имеет разную природу (впрочем, 
вопрос о  материалистическом или идеалистическом обосновании заслу-
живает отдельного рассмотрения). Но указанные фрагментарности не яв-
ляются онтологически самостоятельными. Нам, впрочем, представляется, 
что природа их объективно-психическая. То  есть, являясь порождением 
человеческой психики, они становятся объективными, вплоть до того, что 
в иных случаях становятся способными существовать вне своего «носите-



129

ля». Думается, что это отражено в фольклорном сознании в образах леших, 
водяных, домовых. В современной культуре это представлено гениальной 
догадкой Тарковского, отражённой им в фильме «Солярис». Отметим, что 
одна из главных опасностей фрагментарного в замаскированности челове-
ческим лицом. Так проблема фрагментарности становится одним из част-
ных проявлений более традиционной для культуры проблемы лица и маски.

Часто именно в  процессах социализации возникают ситуации, про-
воцирующие актуализацию «чуждой фрагментарности»: обретение соци-
ального успеха, формирование чувства превосходства над окружающими. 
В современном обществе есть немало деструктивных механизмов, запуска-
ющихся самопроизвольно или включаемых в манипуляциях, активизирую-
щих фрагментарность психического, начинающую резонировать, вызыва-
ющую социально-деструктивное поведение.

Актуализация личности, с  нашей точки зрения, означает включение 
в  человеке этих своеобразных механизмов преодоления и  подчинения, 
от того же, насколько успешно они будут работать в течение всей жизни, 
зависит степень реализации личности. Поэтому в нашем понимании чело-
век —  это своеобразный субъект самопреодоления. Это «истребление бес-
ов» (преодоление собственных генов, архетипов, низменных инстинктов, 
социальных комплексов) не  обязательно должно осуществляться чисто 
рациональным путём, более того, рациональный путь вообще может ока-
заться ложным, достаточно вспомнить романы Достоевского и слова писа-
теля о нигилистах, которые тоже любят красоту. В деле такого преодоления 
должны быть задействованы все способности человека, в том числе и ра-
циональные, и эмоциональные, и интуитивные. Так для человека творчест-
во представляется совершенно необходимым в достижении баланса хаоса 
и порядка в экзистенциальном пространстве личности. Баланс в экзистен-
циальном пространстве осуществляется в некотором диапазоне, и для ка-
ждой личности соотношение сил порядка и хаоса субъективно.

Важнейшими факторами успешной работы механизмов самопреодо-
ления являются образование и  творчество в  их взаимообусловленности. 
Подлинное образование всегда реализует творческий потенциал лично-
сти, а  подлинное творчество является для человека образовательной де-
ятельностью, однако для успешного течения этих процессов необходимо 
соблюдение определённых условий. Условием реализации творческого 
потенциала образовательной деятельности, с  нашей точки зрения, явля-
ется развитие непрагматической познавательной потребности, поскольку 
именно она стимулирует интерес человека к собственной личности. Усло-
вием  же реализации образовательного потенциала творчества является 
рефлексия человеком собственной инновационной деятельности (в  том 
числе анализ её происхождения и её оценка).



130

Образование для внутреннего, экзистенциального, пространства лич-
ности важно как процесс фундаментального «строительства» личности, 
дающего человеку возможность понять природу психического, оценить, 
преодолеть деструктивные характеристики, «выпестовать» в  себе чело-
века. Творчество необходимо человеку, чтобы быть живым, а  не  только 
«пустым» организмом или «носителем» некоего раз и  навсегда упорядо-
ченного мира. Наши исследования показывают, что подлинное творчество 
неизменно усложняя внутреннюю организацию человека, открывает путь 
новому видению фрагментарности, тогда как на определенном этапе чело-
век достиг некоторой степени целостности. Возможно, это связано с дан-
ной Богом свободой и  даром продолжения жизни, «умножением» в  себе 
человека, с  интуитивным ощущением, что жизнь без преодоления себя, 
своей фрагментарности невозможна.

Для личности и для общества принципиально важным является цен-
ностный аспект творчества, в русле которого решается вопрос о том, что 
является истоком человеческой инновационной активности. Приведём 
в связи с вышесказанным выразительную цитату С. В. Чебанова:

«Жизнь обнаруживается как нарушение регулярности, генерируемой 
организмом. Она всегда проявляется как чудо —  то, что непредсказуемо. 
Но такая непредсказуемость не является хаосом, а выражает свободу, об-
ретаемую благодаря существованию закона» [8].

Искусство не может существовать вне «биосферы воплощения», иначе 
оно выражается в пустоте абстракции.

Творчество можно рассмотреть как «выведение» системы из  состоя-
ния автоматизма, как то, что ведёт к  преобразованию окружающей сре-
ды. Однако это преобразование может осуществляться в разных направ-
лениях, быть как созидательным, так и деструктивным. С одной стороны, 
творчество, всегда являющееся в какой-то мере выходом за границы, даёт 
возможность проявить себя фрагментарности, «проиграть силы внутрен-
него хаоса». Недаром существует философский взгляд на творчество как 
на «болезнь», «преступление» (См. Грязнов о творчестве Томаса Манна) [1]. 
С другой стороны, творчество есть продукт актуализации чисто человече-
ского в человеке, которое является выходом на границу в борьбе с собст-
венной фрагментарностью.

Из всего вышесказанного можно было бы сделать вывод, что важней-
шей задачей любого общества является создание для человека условий для 
полноценного образования и творчества. Речь идёт не о том узкопрофиль-
ном обучении, которое превращает человека в некую функцию, оставляя 
его наедине с  экзистенциальными проблемами, тем более серьезными 
для общества, чем более человек справляется с проблемой, а о подлинном 
образовании личности, которое вооружает человека в  его построении 



131

собственной жизни. Речь также идёт о  творчестве, подчинённом закону 
благодарной преемственности от  поколения к  поколению и  выводящем 
человеческий дух на новую ступень развития. Для человека, активно осу-
ществляющего социальные взаимодействия, путь творчества представля-
ется единственно возможным, если учесть многообразие фрагментарно-
сти психического, способность к  резонансному взаимодействию. Однако 
необходимо отметить, что, помимо субъектного творчества, существуют 
и другие пути самоосуществления. Так в христианской традиции это путь 
монашества, вплоть до полного отказа от социальных отношений. В этом 
случае фрагментарность нейтрализуется (организуется, преодолевается) 
вследствие особого состояния духа, инициируемого молитвой. Возможно, 
в  иных случаях, молитва святого старца дает силы к  преодолению фраг-
ментарности, возможно, наш мир ещё существует только потому, что в нём 
осуществляется непрерывная молитва святых старцев.

ЛИТЕРАТУРА
1. Грязнов Б. С. Логика. Рациональность. Творчество. http://platona.net/

load/knigi_po_filosofii/filosofija_nauki_tekhniki/grjaznov_b_s_logika_racionalnost_
tvorchestvo/30–1–0–3329

2. Лебедев Г. прот. Святые отцы о  силах тьмы. https://nasledie77.wordpress.
com/2013/12/08/святые-отцы-о-силах-тьмы/

3. Лосев А. Ф. Диалектика мифа. http://royallib.com/book/losev_aleksey/dialektika_
mifa.html

4. Мамардашвили М. Психологическая топология пути http://modernlib.ru/books/
mamardashvili_merab/psihologicheskaya_topologiya_puti/read/

5. Менегетти А. Введение в  онтопсихологию. http://iknigi.net/avtor-antonio-
menegetti/104042-vvedenie-v-ontopsihologiyu-antonio-menegetti/read/page-2.html

6. Симеон Новый Богослов. “Тварная сущность” и  “Божественная сущность.” 
https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_Krivoshein/tvarnaja-sushnost-i-bozhestvennaja-sushnost-
v-duhovnom-bogoslovii-prepodobnogo-simeona-novogo-bogoslova/

7. Хиллман Дж. Архетипическая психология. СПб., 1996., С. 106
8. Чебанов С. В. Петербург. Россия. Социум. Вильнюс: AB VLANI, 2004., С. 524



132

УДК 37 (091)
Гаевская Надежда Зеноновна,

соискатель Русской христианской гуманитарной академии

ПРАВОСЛАВНОЕ ПОДВИЖНИЧЕСТВО 
В ГОДЫ ЛЕНИНГРАДСКОЙ БЛОКАДЫ 1941–1944 ГОДОВ

Доклад представляет спектр взглядов современных социологов на дальней-
шие пути развития цивилизации и  войну как проявление кризисных процессов. 
Духовная традиция русского православия также предлагает современному чело-
веку пути преодоления кризисов и аллеаторности, а также порождаемого ими от-
чаяния. Девятьсот дней ленинградской блокады дали миру примеры высочайшего 
мужества и  героизма жителей, сплотили народ верой и подвигом. Православные 
подвижники: преподобные, блаженные, странники и юродивые в молитвенном по-
двиге выполняли охранительный подвижнический труд. Имена св. Серафима Вы-
рицкого, схимонахини Марии (Маковкиной), блаженной Любушки Сусанинской 
вошли как в  историю православного подвижничества, так и  в  историю Великой 
Отечественной войны.

Ключевые слова: цивилизация, война, подвиг, подвижник, Свидетельство.

Gaevskaya N. Z.
ORTHODOX ASCETICISM IN THE YEARS OF THE LENINGRAD 

BLOCKADE1941–1944
Topic has a role and importance of Orthodox saints in the war of 1941–1945. Th e 

subject of study is the activity of religious zealots in the city of Leningrad in 1941–43. 
St. Seraphim Vyritsky Vyritsa lived in the village, the nun Maria (Makovkin) lived in 
St. Petersburg, Lyuba blessed in the village Susanino. Saints heroes say prayers for the 
salvation of the inhabitants of the city from cold and hunger, war. Russian people have a 
memory of the heroism of the saints Orthodox heroes.

Keywords: civilization, war, heroism, ascetic certifi cate.

В 2003 году в совместном письме Юрген Хабермас и Жак Деррида пи-
сали:

«От смерти, террора и насильственного изгнания в Европе в конце 20 
века –начале 21 века пострадало 300 000 человек. Потрясающая картина ко-
лонн беженцев делает очевидным, что за всем этим проступает не случай-
ность войны, а страдание, которое лежит на совести “нашей”. Каждый ре-
бенок, который скончался во время бегства, действует нам на нервы. Ибо, 
несмотря на зримую причинную взаимосвязь, спутываются нити ответст-
венности. В  нищете изгнания последствия безответственности образуют 
клубок, который с трудом можно распутать» [13].



133

В европейских обществах секуляризация шагнула сравнительно далеко. 
Граждане рассматривают проникновение религии в сферу политики с не-
доверием. Среди их предпочтений —  гарантии безопасности, предоставля-
емые благосостоянием. Внешнеполитический спикер ХДС, Карл Ламберт, 
хорошо выразил амбивалентность, которая с самого начала сопровожда-
ет это согласие: «Таким образом, наша совесть могла  бы быть спокойна. 
Так говорит нам наш рассудок, но наше сердце не желает прислушиваться 
к этому. Мы неуверенны и неспокойны» [13].

Новоевропейские тенденции осмысления войны представлены двумя 
бинарными позициями: американского пессимизма и прагматизма и стре-
мящейся к надежде и преодолению трагедии войны европейской гумани-
стической позиции.

«Своим крайним пессимизмом наше столетие, время Хиросимы, обяза-
но той жестокости, с которой реальность разбила наши ранние ожидания. 
Как потом оказалось, первая мировая война была только предисловием 
к тем новым видам зла, которым предстояло вскоре возникнуть», —  пишет 
Фрэнсис Фукуяма, выделяя разрушительность и  деструктивность войны 
как социального действия времен конца истории [11, с. 110].

Тогда как Виктор Франкл, имеющий опыт чудесного спасения и стра-
ха Божьего среди кошмара Аушвица, в своей книге «Сказать жизни «Да!» 
определяет войну как предельное испытание, в страданиях открывающее 
человеку путь в Богу, к покаянию:

«Так или иначе, но однажды для каждого освобожденного и спасшего-
ся наступает день, когда он, оглядываясь на все пережитое, делает откры-
тие: он сам не может понять, как у него хватило сил выстоять, вынести все 
то, с чем он столкнулся. И главным его достижением становится то несрав-
ненное чувство, что теперь он может не  бояться ничего на  свете- кроме 
своего Бога в страхе Божьем» [10, с. 58].

Между этими двумя позициями, двумя трактовками разворачивается 
в наше время пространство осмысления трагедии войны.

Война —  конфликтное разрешение исторических противоречий, наи-
высшее разрешение энергии цивилизационных процессов, энергии борь-
бы. Именно в  войнах проявляется трагическая обреченность человека, 
заданная в грехе и падшести. Вектор войны направлен к конечному, но апо-
калиптические характеристики военных событий имеют предельность, 
ограниченность в мирском, профанном, и в своей конечности и фиксиро-
ванности лишены всякой эсхатологичности. Ведущий смысловой концепт 
войны смерть, но смерть в трактовке лишенности (лишения жизни челове-
ка человеком). Такая война превращает каждого из живущих в функцию, 
часть единой стихийной машины культурной катастрофы, отнимает у че-
ловека право на  личность, низводит к  небытию. Но  именно эсхатология 



134

отличает религию от  идеологий. Осознание трагичности современности 
выстраивает пути культурного осмысления от секуляризации к постсеку-
лярной парадигме, открывает новый тип человека- человека скорбящего. 
Работы Тейлора, Йоаса, Хоружего дают сегодня материал для понимания 
современных процессов в  свете реальности религиозного опыта, — «…
по сравнению с  тем пониманием, которое отделяет религиозную иден-
тичность от  гражданского субъекта», —  говорит Кристина Штекль [12]. 
Православное подвижничество может предложить для ориентированного 
на опыт, практического понимания постсекулярной субъективности раз-
работанное богословие духовной практики, практики самопревосхожде-
ния. Не случайны интуиции Христоса Яннараса, в которых мы находим го-
товность к трансформации субъекта, которой требует встреча с «другим».

Великая Отечественная война 1941–1945 годов стала испытанием для 
русского народа, испытанием в  верности вековым традиционным духов-
ным ценностям. Народ, отошедший от  веры в  период советской власти, 
вновь стихийно в поисках спасительных сил обращается к православным 
ценностям. Служители дела Божьего, что сохранили приверженность хри-
стианской вере, также чувствуют особое призвание к духовному ведению 
народа в  годы войны. Наш город не  просто пережил войну, но  пережил 
блокаду. Все дни блокады вместе с прихожанами был митрополит Ленин-
градский Алексий Симанский. В  1943  году, в  канун Пасхи в  обращении 
к жителям города он пишет:

«Проявляйте себя как подлинно Божий, преданный Родине и  своей 
вере народ, готовый жизнь свою сделать священной жертвой верности 
в своей Отчизне, приблизиться через самопожертвование к высшей святой 
любви по суду Самого небесного Судии» [1, с. 150].

После избрания патриархом, вспоминая в 1946 году годы блокады, Его 
Святейшество определяет главное, что позволило выжить. Это память, 
страх Божий и скорбь. «Память о том, как под грохот орудий вы спеши-
ли в этот святой храм, чтобы излить свои скорбные чувства в страхе Бо-
жьем…» Надо отметить, что за  годы войны в  городе из  55 действующих 
священников умерло 18, храмы действовали все время блокады и собирали 
большое количество прихожан. Митрополит писал: «Тени смерти носи-
лись в воздухе в этом городе, вести о жертвах войны приходили ежеднев-
но. Самые жертвы этой войны часто, постоянно у нас перед глазами… » 
[1, с. 150]. Война —  это скорбь, время войны- время скорби в страданиях 
и утратах, потеря самого смысла жизни-любви. Скорбь —  крестный путь 
человека скорбящего. Смысл скорби раскрывается в словах великой рус-
ской подвижницы преподобной Марии Гатчинской:

«Тоска и скорбь есть крест душевный, посылается в помощь кающим-
ся. Надо научиться со смирением, кротостью, терпением и великой благо-



135

дарностью Господу нести этот крест духовный, памятуя, что несение этого 
креста вменяется Господом за плод покаяния» [5, с. 27].

Все годы войны в Николо-Богоявленском храме, где жил митрополит, 
спасалась и  великая подвижница, которую помнит весь Петербург, бла-
женная старица схимонахиня Мария (в миру Мария Павловна Маковкина 
(1884–1971). Во  время блокады матушка Мария проявила необыкновен-
ную бодрость духа, постоянно утешая и ободряя многих людей [4, с. 440]. 
Во время артиллерийских обстрелов и воздушных налетов она слезно мо-
лилась великому угоднику Божию Святителю Николаю об избавлении го-
рода и России от вражеского нашествия. Несмотря на голодную слабость 
и воздушные тревоги, постоянно ходила Мария на Смоленское кладбище 
и  приносила горячие свои молитвы блаженной Ксении. Матушка Мария 
часто повторяла: «Идите ко Ксении Блаженной только пешком, и читайте 
«Отче наш». Все годы войны Мария провела рядом с Владыкой Алексием, 
который жил в ту грозную пору в Никольском соборе. Митрополит почи-
тал ее высокодуховную жизнь, порою спрашивал ее совета. Старейший 
священнослужитель Петербурга протоиерей Игорь Мазур, преподававший 
матушке Марии Святые Дары в день ее блаженной кончины, вспоминает 
о старице:

«Матушка Мария была необыкновенным человеком, воистину жите-
лем иного мира. По Высочайшему благословению Патриарха Алексия I по-
следние несколько лет старица жила в комнатке при алтаре, почти не вы-
ходя из святилища. Какими озарениями одаривал ее Господь, осталось для 
нас тайной, но по ее словам и молитвам сбывалось все абсолютно точно. 
Народ почитал ее как святую» [4, с. 440].

Так в годы войны питерские странники, блаженные, юродивые во Хри-
сте проводили дни и  ночи в  молитвенном подвиге в  блокадном городе. 
Подвижнические труды матушки Марии давали силы и служили в деле ду-
ховного окормления и в послевоенные годы, так представитель властных 
структур Председатель Совета министров А. Н. Косыгин в ходе дискуссии 
об  упразднении патриаршества сказал: «Если мы такое сделаем, то  сго-
рим…». Вспоминая блаженную старицу, говорил: «Мне очень помогла сво-
ими молитвами старица Мария из Никольского собора». [4, с. 441]

Пространство города времен блокады дает представление о простран-
ственных характеристиках бытия. Предполагается, что оно насыщено 
жизнью и духовными процессами, тогда как опыт войны и блокады дает 
представление о  танатологических характеристиках пространства, за-
полненного смертью. Подвиг становится архетипической моделью пути 
от смерти к жизни, к выживанию, к Спасению. Городские странствования 
подвижников в молитве о спасении стали таким путем охранения и спасе-
ния, путем, пробуждающим память и охраняющим от забвения. Простран-



136

ство города воспринимается динамически как пространство испытания, 
продолжает формирование архетипа «трудного пути», одного из основных 
архетипов русской культуры. Так Блаженная Любушка Сусанинская уси-
ливает в  дни блокады подвиг странничества и  молитвы. Жители города 
видели ее маленькую фигурку то на Васильевском, то на Сенной, особенно 
близок блаженной был храм праведного Иова, что на Волковском кладби-
ще и действовал все страшные блокадные дни. Часто во время обстрелов 
Любушка не скрывалась в укрытии, а пережидала опасность на открытом 
месте, при этом утверждала, что место это безопасно и провидела многие 
события, последующие за обстрелом. Все свои маленькие доходы, подая-
ния, продукты раздавала блаженная нуждающимся [3, с. 112]. Но помнили 
петербуржцы и своих почивших праведников, обращались к их молитвен-
ному заступничеству. Так в годы блокады крестным ходом шли горожане 
к месту упокоения блаженной Матрены- босоножки, что на стеклянном за-
воде на берегу Невы. Особенно много народу собралось в апреле 1943 года, 
в дни блаженной кончины старицы, когда идет по невской воде лед и при-
ходит весна, а вместе с ней надежда. В феврале 1943 года необыкновенно 
много для истощенных в блокадном города людей собралось на Смолен-
ском кладбище, на могиле Ксении Блаженной.

1943  год стал во  многом поворотным годом в  истории русской пра-
вославной церкви советского периода, когда богоборческая власть под 
влиянием тяжелейших испытаний обратилась к духовной истории нации 
и  вернула церкви возможность служения, а  народу возможность верить. 
Но подвиг веры и подвижничества охранял наш город с первого дня войны, 
через страшную зиму сорок первого года, через голод, бомбежки и артоб-
стрелы, 900 дней и ночей. Силой подвига и молитвы стяжалась Благодать 
Божья, освящавшая и защищающая пространство города —  пространство 
испытания. Это пространство стало апокалиптической моделью мира, на-
полненной смыслами подвига и преодоления. Центром этой модели стано-
вится человек скорбящий.

Один из самых известных подвигов времен блокады —  подвиг Выриц-
кого старца. О приближении войны отец Серафим знал провидчески, го-
ворил об этом духовным детям. Когда война началась, отец Серафим взял 
подвиг столпничества, один из самых древних подвигов первых сирийских 
подвижников. Старцу шел тогда 76  год, был он в  болезни. Но  не  смотря 
на все тяготы, каждое утро шел к большому камню в саду и молился сколь-
ко хватало сил. На яблоньку, что рядом с гранитным камнем, прикрепля-
лась икона, старца вели под руки, но крепка была его молитва и видно сам 
Господь помогал преподобному. Молитва проходила и в холод и в зной все 
годы войны [7, с.  39]. Подвиг столпничества  —  это попытка укрепления 
в спасительной правде, утверждения «места» —  топоса обретения надежды, 



137

топологического маршрута, разворачивающегося в сотериологической пе-
респективе, пронзительное выпрямление вертикали духовного самопре-
восхождения. Говоря о  традиции столпничества, о. Георгий Флоровский 
отмечает мысль Евагрия о подвижничестве как пределе духовного восхо-
ждения, высшем состоянии души, ее «стоянии» —  высшем покое и молча-
нии, выше всякого раздумья и всякого созерцания, выше интуиции, еди-
ное и  тожественное видение. Архимандрит Софроний Сахаров отмечает 
это состояние как «contemplation —  union» —  актуальное созерцание-сое-
динение в духовном акте любви. Именно любовь спасает, ведет от смерти 
к жизни, наполняет пустоту смыслом, призывает Благодать Божью в этот 
мир. [9, с. 136] Так трудами подвижническими в тяжелейших испытаниях 
войны был духовно возрожден народ, восстановлена тончайшая нить свя-
зи с Богом, обретены духовные координаты веры, заповедей и самой люб-
ви. Преподобные и блаженные защищали в молитвенном подвиге жизнь 
и души горожан, руководствуясь словами древнего Предания: «Больше сея 
любви никтоже имать, да кто душу свою положит за други своя» (Ин.15.13).

Новоевропейская интуиция разрывает связь с традицией, с историче-
ским временем в его понимании реалий. «Ввиду развития секуляризаци-
онных процессов в культуре наш современник все более и более отходит 
от поисков сакрального», —  пишет Петр Александрович Сапронов в книге 
«О бытии ничто» [8, с. 171]. Секуляризация предполагает, что в человече-
ской жизни ослабевает, а потом и вовсе исчезает само измерение сакраль-
ного. Религиозное теряет актуальность. Но история культуры показывает, 
что именно в состоянии охваченности стихией ужаса и смертоности войны 
человек вновь обращается к сакральному, в попытке обрести устойчивость 
и спасение приходит к Богу. Молитва среди войны обращается не только 
к Богу, но и ко всему сонму святых, окормляющих всех живущих на этой 
земле, соединяет силой подвига человека скорбящего с героями и мучени-
ками всех войн, о чем пишет современный православный богослов Джон 
Мануссакис: « …свидетельствуя об  искуплении и  Спасении и  проявляя 
свидетельство как интерсубъективность». [6]

Катастрофическое падение в  бездну войны  —  это падение в  бездну 
ничто, приближение к концу культуры, к аду, оно пробуждает в человеке 
воспоминание о спасительных духовных координатах, обращает человека 
к памяти, поиску Надежды, к Вечности. Ян Ассман в труде «Культурная па-
мять» пишет о том, что в памяти прошлое сворачивается в символические 
фигуры, к которым прикрепляются воспоминания. Культурному воспоми-
нанию присуще сакральное. Фигуры воспоминания имеют религиозный 
смысл [2, с. 126]. Говоря о религиозных смыслах, можно отметить, что при-
близиться к аду значит приблизиться к нему со Христом, ибо без Христа 
быть в аду, вместить ад в  сознание невозможно. В войне спасает подвиг, 



138

соборность и общинность, вера и молитвенное делание. Благодаря подвигу 
лишенность ада становится узнанной, бездна освещается светом. Ужаса-
ющая неопределенность и ускользание ада преодолевается наступлением 
сознания в памяти вечной, в поминании, памяти о Боге. Общинность прео-
долевает лишенность, открывает сотериологическую переспективу челове-
ку скорбящему. В связи с этим мы можем обратиться к образу праведников 
блаженных, в частности к имени Андрея Царьградского Константинополь-
ского, блаженного юродивого во  Христе, чье имя связано с  праздником 
Покрова Богородицы. Память соединяется в покрове, покров становится 
символом победы над ничтожествованием, над адом, над воинами небы-
тия. Блаженный, исполняя сверхдолжный подвиг, силой подвига и благо-
дати Божей обращает человека от забытия и забвения к памяти смертной 
и вере в жизнь, надежде на будущее и жизнь вечную. Деструкция и ничто-
жествование войны преодолевается в ментальных процессах, ментальны-
ми духовными смыслами, в  частности духовной энергией православного 
подвижничества: в подвиге, в молитве, в святости подвижников и в вере, 
приобщающей к Свидетельству Христову.

ЛИТЕРАТУРА
1. Аруева Л. Н. Русская Православная Церковь в годы Великой Отечественной вой-

ны. —  СПб.: ГУГА, 2010, с. 150
2. Ассман Я. Культурная память. Перевод с нем. Сокольской М. М. —  М.: Языки сла-

вянской культуры, 1996, с. 126
3. Беловолов Г. сост. Блаженная странница Любушка Сусанинская. —  СПб.: Об-во 

игумении Таисии, 2005, с. 112
4. Данилушкина М. Б. сост. Блаженные Санкт-Петербурга. —  СПб.: Вокресение, 

2014, с. 440
5. Дамаскин (Орловский) игумен, сост. Житие св. преподобномученицы Марии Гат-

чинской. —  Тверь.: Булат, 2006, с. 27
6. Мануссакис Дж. Свидетельство как интерсубъективность. —  Киев.: Аудиозапись, 

2012.
7. Парамонов В. В. Шел к Богу человек. —  СПб.: Искусство России, 2011, с. 39
8. Сапронов П. А. О бытии ничто. —  СПб.: РХГА, 2011, с. 171
9. Софроний (Сахаров) архимандрит. Старец Силуан. —  М.: Братство св. А. Невско-

го, 1999, с. 136
10. Франкл В. Сказать жизни «Да!». Перевод с нем. Орлова Д. М. —  М.: Смысл, 2011, 

с. 58
11. Фукуяма Ф. Конец истории. Перевод с англ. Левина М. Б. —  М.: АСТ, 2012, с. 110
12. Штекль Кр. Доклад «Философская теология и христианская традиция». —  М.: 

аудиозапись, 2010
13. Jacques Derrida, Jurgen Habermas, «Unsere Erneuerung», Frankfurter Allgemeine 

Zeitung (May 31 2003).



139

УДК 37 (091)
Ткачук Лилия Александровна,

аспирант Института антропологии 
АН Российской Федерации, Москва

ЛИМИНАЛЬНЫЕ СОСТОЯНИЯ В ФЕНОМЕНЕ ЮРОДСТВА

В статье рассматривается юродство, один из самых парадоксальных религи-
озных феноменов русской культуры. Пограничные состояния перехода, временной 
смерти, обмирания —  это характерные состояния юродивого. Лиминальность про-
является на всех этапах жизни юродивого: от рождения, юности, принятия подвига 
до смерти. Юродство становится определённым методом преодоления «человече-
ского». Юродивый —  это не тип поведения, не социальная роль, не тип «дурачка» 
и не «городской сумасшедший». Это предел человека в поведенческой актуализа-
ции невозможного.

Ключевые слова: лиминальность, переход, обряд, юродство, граница.

Tkachuk L. A.
LIMINAL STATES IN THE PHENOMENON OF HOLLY FOOL

Holly fool is a paradoxical religious phenomenon of Russian culture. Th e 
characteristic states of foolishness are the liminal states of transition, false death. Liminality 
manifests itself in the life of the holy fool from birth to death. Urbanism is a method of 
overcoming the «human» in the actualization of the impossible.

Keywords: liminality, transition, rite, foolishness, border.

О феномене юродства уже было сказано достаточно: он широко ин-
терпретировался с  точки зрения христианства, психологии, культуроло-
гии. О том, что такое лиминальные состояния, мы знаем не в последнюю 
очередь благодаря трудам Арнольда Ван Геннепа. Понятие лиминальности 
широко применялось к жизненному циклу человека в традиционных куль-
турах, не теряет оно своей актуальности и сегодня. В практическом смысле 
лиминальность подразумевает собой переход, смену статусов. Обратимся 
к работе Арнольда ван Геннепа «Обряды перехода» [2]. Описанные им ста-
дии жизненного цикла могут быть широко экстраполированы на так на-
зываемые общества традиционного типа, жизненный сценарий отдельно 
взятого индивида и  точки максимального напряжения в  нём: рождение, 
зрелость, брак, смерть.

Каждая из них подразумевает переход из одного состояния в другое, 
преодоление границ. По  замечанию Байбурина, единственным способом 



140

наименее травматичного осуществления перехода был ритуал [1]. Собст-
венно, это мы и видим в аутентичной культуре (возьмём для примера вос-
точнославянскую). Появление человека в этом мире, его уход, а также по-
ловозрастная дифференциация сопровождают многочисленные табуации, 
предписания, обряды.

Для нас будет любопытен следующий момент: на какое-то время в ка-
ждом из названных ритуалов человек оказывается в состоянии промежутка, 
лиминальности. Это значит, что он уже распрощался с прежним статусом, 
а новый всё ещё не приобрёл. В русских народных сказках мы встречаем 
тому наиболее выразительный эквивалент —  «ни жив, ни мёртв». В состо-
янии лиминальности, то есть перехода, человек подобен состоянию сырого 
теста, земли, он уподобляется некоему первозданному материалу, из кото-
рого путём закреплённых в ритуале манипуляций получится нечто новое.

Это, к примеру, широко известный обряд «перепекания» новорождён-
ных, придания и закрепления формы человеческого тела. Сюда же относит-
ся и обрядовость русской свадьбы, при которой невеста воспринималась 
как существо иномирное, потустороннее, и похоронные практики, в ходе 
которых покойный постепенно «рас-человечивался», то  есть прощался 
с  признаками принадлежности к  миру живых. Обратим также внимание 
на то, что объект в состоянии лиминальности, то есть перехода, воспри-
нимается как источник повышенной опасности: фактически, он отпирает 
двери меж бытиём и  небытиём, «тем» миром и  «этим». Взаимодействие 
с  ним было предельно чётко обозначено всевозможными ритуальными 
практиками.

Теперь, составив некоторое представление о феномене лиминальности, 
постараемся интерпретировать подвиг юродства. Концепция промежутка, 
перехода и станет нашей рабочей гипотезой.

Наталья Ростова в своём философско —  антропологическом исследо-
вании предлагает следующий термин к интерпретации сложной и проти-
воречивой фигуры юродивого: «человек обратной перспективы» [7]. Это 
понятие кажется нам удачным в свете противопоставления, которое и не-
сёт в себе подвиг юродства относительно обыденного, профанного. Итак, 
человек обратной перспективы —  это человек, у которого «внутреннее при-
чинение доминирует над внешним». Он асоциален и  некоммуникабелен. 
Миру, по выражению Ростовой, не удаётся поймать этого человека в свои 
сети (имеются ввиду, очевидно, мирские соблазны). Также нам будет важен 
тезис автора о человеке мистериальном. Он бытийствует в символическом 
пространстве. Его сущность не задана теми или иными устойчивыми ха-
рактеристиками, так как подвижник непрерывно обретает себя в процессе 
актуализации. Человек в  данном контексте прочитывается не  как завер-
шенный проект —  он вынужден открывать себя раз за разом, находясь, что 



141

называется, «under construction». Наиболее точно этот процесс иллюстри-
руется изречением: «Повсюду, где нахожу я себя, должна я себя покинуть».

Один из  наиболее распространённых дискурсов на  сегодня  —  вос-
принимать юродивого как актёра, безумного только относительно зрите-
ля. В этой схеме юродивый выступает как своего рода экзистенциальный 
скоморох. Так, М. М. Бахтин, Д. С. Лихачёв, А. М. Панченко выступают 
сторонниками теории диалога в культуре. В символическом пространстве 
появляется не только фигура юродивого, но и Другого, относительно кото-
рого он таковым оказывается. Способом интерпретации подобного диало-
га становится внешний опыт.

Противоположной точки зрения придерживаются Э. Блейлер, 
Ю. М. Бородай, Б. Беттельхейм. Их взгляды Н. Ростова формулирует 
в концепцию т. н. «метафизического аутизма»: Другой здесь редуцируется, 
упраздняется за ненадобностью. Экзистенциальной точкой отсчёта стано-
вится опыт внутренний, не  требующий наблюдателя, безотносительный, 
тотальный по своей природе.

«Юродивому тесно в пространстве смеховой культуры, его опыт нельзя 
поставить в зависимость от Другого и описать в терминах внешнего опыта, 
но только внутреннего», —  пишет Ростова. Обратимся и далее к уже упо-
мянутой работе автора для того, чтобы обозначить критерии для интер-
претации феномена юродства в  контексте внутреннего опыта индивида. 
Это и метафизическая нагота, и периферийность сознания, и стремление 
к безмолвию (либо, как инверсия, экстатичный смех над сущим). Для того 
чтобы названное не осталось лишь набором концепций, обратимся к жиз-
неописаниям юродивых, дошедших до нас.

Нам будет интересен, в частности, момент обращения, инициации —  
той самой точки невозврата, когда мы больше не можем говорить о юроди-
вом как о человеке, а о его бытии —  как о профанном, обыденном. Именно 
расширение, преодоление границ человеческого (со всех их «базовой ком-
плектацией», как то  семейными и  гражданскими обязательствами, набо-
ром моральных ценностей, табуаций) и позволяет нам интерпретировать 
юродство в терминах лиминальности, то есть снятия границ.

Сценарий инициации юродивого достаточно вариативен: от многолет-
него подвижнического пути и отшельничества до мгновенного обращения 
вследствие видения или жизненного потрясения.

«Классический» (то  есть широко распространённый) пример первого 
из названных вариантов мы находим в житии Андрея Юродивого от X века 
[5]. Сюжетная линия его жизнеописания касается цикла архетипических 
сновидений —  битв Добра и Зла. Эти эпизоды являются метафорами станов-
ления Андрея Юродивого на духовном пути. Реальность объективная здесь 
вторична в отношении реальности психической, то есть видений святого.



142

В качестве первого из снов этого цикла нам приводится следующий:
«Блаженный же от страха крепко уснул и во сне имел следующее ви-

дение. Ему казалось, будто он был на большой площади, по одну сторону 
которой стояло множество эфиопов, а по другую множество святых мужей 
в белых одеждах. Между обеими сторонами происходило как бы состяза-
ние и борьба».

На протяжении всей жизни Андрей Юродивый видел символические 
сновидения, являющиеся прямым отождествлением с  его духовным ста-
новлением. Незадолго перед смертью он видит последний сон:

«С этими словами на него нашел сладкий сон, и он увидал неизречен-
ные Божии откровения, о коих он подробно сообщил сам вышеупомянуто-
му Никифору, в таких словах:

— Что со мною было, я не знаю. По Божественному изволению, я пре-
бывал в течение двух недель в сладостном видении подобно человеку, кото-
рый, сладко проспав всю ночь, просыпается утром. Я видел себя в прекрас-
ном и дивном рае и, удивляясь сему в душе, размышлял: «Что это значит? 
Я знаю, что живу в Константинополе, а как сюда попал —  не знаю». И не по-
нимал я, аще в теле бых, или кроме тела, Бог вест (2 Кор. 12, 2)».

Наталья Ростова даёт комментарий к  этому жизнеописанию: жизнь 
юродивого определяется снами, грёзами, видениями, т. е. внутренним ми-
ром, не имеющим внешней детерминации.

Следующий юродивый, к  жизнеописанию которого мы обратим-
ся  —  Антоний Алексеевич, проживавший при Задонском Богородицком 
монастыре [3]. До семи лет он ничем не отличался от прочих мальчишек. 
Поворотной точкой его биографии стала страшная гроза, которую он пере-
живает один, схоронившись под деревом в поле. Его родители по возвра-
щению ребёнка в семью констатировали лишь тот факт, что он будто в уме 
повредился. В 11 или 12 лет Анатолий добровольно уходит в странничест-
во, позже оказавшись на подворье Задонского монастыря.

В этом эпизоде нам интересен сам эпизод инициации юродивого: он 
является непосредственным отражением ритуала «временной смерти», 
широко распространённого в архаичных культах. Он символизировал со-
бой смерть индивида в прежнем качестве (ребёнка) —  и возрождение в но-
вом (воина, члена социума, надалённого гораздо более широким спектром 
прав и  возможностей, в  том числе и  магических). Наряду с  всеобщими 
инициациями, существовали также и особые, которым подвергались толь-
ко так называемые «ритуальные» или «магические» специалисты: жрецы, 
шаманы, колдуны  —  иными словами люди, обладающие способностями 
и  полномочиями, значительно превосходящие «обычные» человеческие. 
В качестве примера тому подойдёт институт шаманских посвящений, бы-
тующий в обществах с традиционным укладом и в наши дни.



143

На первом этапе посвящения неофит переживает так называемую «ша-
манскую болезнь»: он не в силах вести прежний образ жизни, он одолеваем 
видениями и слышит неявные «голоса», в результате чего убегает в лес, где 
находится сроком от 10 дней до трёх недель. Возвращается обратно в соци-
ум он уже совершенно иным —  границы человеческого преодолены, теперь 
дело за  обретением нужных знаний и  умений, которые потребуются ему 
для успешной шаманской практики.

В карельских быличках мы также встречаем многочисленные эпизоды, 
повествующие о потерявшихся в лесу детях сроком от 10 до 21 дня. В это 
время они якобы совершают путешествие в вотчину «лесного деда», иног-
да приобретая ценные навыки и  умения. Н. Криничная, автор сборника, 
трактует эти эпизоды в качестве рудиментарных воспоминаний о некогда 
существовавшем институте инциации [4].

Так и Антоний Алексеевич: пробыв в лесу около трёх недель вне чело-
веческого социума, он возвращается совершенно иным.

«Бытие даётся человеку в момент разрыва с миром» —  и этот момент 
с  ним действительно произошёл. Далее наш герой ведёт каноническую 
жизнь юродивого, предсказывая будущее особым метафорическим язы-
ком, изгоняя бесов. Смерть любимого коня архимандрита Досифея Анато-
лий Александрович предсказал следующим образом: «Князь! Мы с Афонь-
кой большие воры, уведём у тебя лошадей. Только бы завести их за угол, 
а там уже поминай как звали!».

Архимандрит решил, что речь идёт об обычных конокрадах и распоря-
дился усилить охрану конюшни, однако через несколько ночей кони пали. 
Даже самые бдительные часовые не смогли уберечь их от самого ловкого 
вора —  смерти.

Мы привели дословные цитаты с тем, чтобы проиллюстрировать тот 
особый язык, на котором говорил юродивый: даже речь его была проти-
воположна обыденной, являя собой особого рода метафорический язык.

Следующее житие, которое мы рассмотрим, демонстрирует нам при-
мер юродивого, и вовсе отказавшегося от человеческой речи. Андрей Иль-
ич Огородников, блаженный симбирский юродивый, «до трёх лет был сид-
нем, пил и ел из чужих рук; потом стал ходить, но ничего не говорил, кроме 
«мама Анна» или «Анна», как звали его мать, и так всю жизнь». В возрасте 
семи лет наш герой отказался от одежды, верхнего платья и обуви. «Неиз-
менно зимою, в самые лютые морозы, и летом, не взирая ни на какие пе-
ремены погоды, стал бегать по улицам города босиком, в единой длинной 
рубахе». Данный пример демонстрирует нам отличия юродивого от обыч-
ного человека уже на уровне одежды, по которой, как известно, встречают. 
Его поступки мы можем также отнести к типу антиповедения. В качестве 
примера приведём один пример: «…означенная няня осуждала однажды 



144

Андрея Ильича, говоря: «Ну какой же он святой! Всё чай пьёт», а он вскоре, 
побывав в этом доме, напился помоев из лохани и скрылся». Все, кто об-
щался с Андреем Ильичём, обращал внимание на то, что он никогда не сме-
ялся, храня полнейшее молчание.

Ещё одной чертой, которую мы можем наблюдать в  житиях юроди-
вых, является преодоление условностей гендера —  и речь идёт не столько 
об обете безбрачия, который нередко встречается в среде церковнослужи-
телей, но об «упразднении» пола, его растворении. Здесь нам вспоминается 
легендарная Ксения Петербургская.

До 25 лет девушка ничем не отличалась от своих сверстниц, вела жизнь 
тихую и  размеренную. Потом вышла замуж, была любима, однако детей 
в браке так и не появилось. Судьба Ксении трагически изменилась в одно-
часье, когда её супруг в  результате неизлечимой болезни скоропостижно 
скончался. Ксения раздаёт всё имущество, оставляя лишь костюм Андрея 
Фёдоровича. Девушка облачается в него и бегает по городу, уверяя друзей 
и знакомых семьи в том, что умерла Ксения, в то время как Андрей остался 
жив. Так начинается её судьба подвижницы и юродивой.

Здесь будет уместно вспомнить, что в сибирском шаманизме сущест-
вует распространённая практика отказа шамана от  пола в  ходе его ини-
циации: он одевает новую одежду, скроенную по фасону женского платья, 
нередко говорит женским голосом.

Ростова видит в этом поступке (отказ от женского имени, отказ от жен-
ского платья) преодоление половой идентификации и, как следствие, пре-
одоление «плена мира» («отказ от пола —  онтологическое умирание по от-
ношению к миру»).

Итак, нами было рассмотрено несколько примеров из биографий юро-
дивых. С. А. Смирнов, автор статьи «Человек перехода», высказался об оче-
редной «эпохе перехода» следующим образом: «Мы попали в культурную 
паузу. В интервал. В переход. В ситуацию, когда УЖЕ ничего нет. И когда 
ЕЩЁ ничего нет» [8]. Эту пару бинарных оппозиций, «уже нет —  ещё нет», 
справедливо применить и к юродивому как своего рода «человеку перехо-
да». Границы человеческого преодолены (сюда входит и отказ от праздной, 
обыденной речи, и парадоксальное поведение, и «растворение» гендера) —  
их нет уже. Что же придёт им на смену? Что наполнит пустую форму, сво-
бодную от содержания?

Юродство  —  это определённый метод преодоления «человеческого»: 
«Человечество любит заглушать в своём сознании вопросы о происхожде-
нии и началах. Не нужно ли почти лишиться человеческого облика, дабы 
почувствовать в  себе противоположное влечение?».[6] Этому  же авто-
ру принадлежит концепция человека как грязевого потока, человека как 
моста. «В человеке можно любить лишь то, что он есть переход и что он 



145

есть гибель». Эти слова могут стать ключевыми для определения феномена 
юродства: гибель для мира, лишиться человеческого облика, мост, переход.

Юродивый —  это не тип поведения, не социальная роль, не «дурачок» 
и не «городской сумасшедший». Это предел человека в поведенческой ак-
туализации невозможного.

ЛИТЕРАТУРА
1. Байбурин А. К. Ритуал в  традиционной культуре. Структурно-семантический 

анализ восточнославянских обрядов. СПб.: Наука, 1993
2. Геннеп А. Обряды перехода. Систематическое изучение обрядов. М.: Проект.,1999
3. Ковалевский А. Ф. Воспоминания об Антонии Алексеевиче, Христа ради юроди-

вом, почивающем в Задонском Богородицком монастыре. М., 1996.
4. Криничная Н. А. Крестьянин и  природная среда в  свете мифологии. Былички, 

бывальщины и поверья Русского Севера: Исследования. Тексты. Комментарии. М.: Рус-
ский Фонд Содействия Образованию и Науке, 2011.

5. Молдован А. М. Житие Андрея Юродивого в  славянской письменности / 
А. М. Молдован. М.: Азбуковник, 2000.

6. Ницше Ф. Так говорил Заратустра: Кн. для всех и ни для кого.СПб.: Азбука; М.: 
ТЕРРА, 1996

7. Ростова Н. Н. Человек обратной перспективы как философско —  антропологиче-
ский тип (исследование феномена юродства). М.: МГИУ, 2008

8. Смирнов С. А. Человек перехода // Кентавр: методологический и  игротехниче-
ский альманах. 2003.



146

ЕВАНГЕЛЬСКАЯ ПОДВИЖНИЦА: 
СТРАННИЧЕСКИЙ ПУТЬ МАТРОНЫ БОСОНОЖКИ

УДК 7.01 (75.046)
Губарева Оксана Витальевна,

кандидат культурологии,  старший научный сотрудник
Российского института истории искусств (Санкт-Петербург),

oxania@list.ru

ЮРОДИВЫЕ НОВОГО ВРЕМЕНИ: 
КАК РАСКРЫТЬ ОСОБЕННОСТИ ИХ ПОДВИГА 

В ИКОНОГРАФИИ

В статье раскрываются общие причины трудностей, которые возникают при 
написании икон новопрославленных святых. Автор дает определение иконогра-
фии, ее функциональной значимости, рассматривает принципы формирования 
иконографической схемы, уточняет значимые особенности подвига странничества, 
которые должны найти отражение в иконахНа основе проведенного анализа выд-
вигается ряд предложений по иконографии Матрeнушки-босоножки.

Ключевые слова: современная икона, когнитивная схема, петербургские 
странники, иконография блаженных.

Gubareva O. V.
THE YURODIVY OF MODERN TIMES: HOW TO REVEAL FEATURES OF THEIR 

FEAT IN THE ICONOGRAPHY
In article the author speaks about diffi  culties which arise when writing icons of 

the new glorifi ed Saints, and explains the reasons of it.Th e author gives defi nition to 
an iconography, its functional importance, considers the principles of formation of the 
iconographic scheme, specifi es signifi cant features of a feat of wandering which have to 
fi nd refl ection in icons on the basis of the carried-out analysis a number of proposals on 
an iconography of Matrenushki-bosonozhki is made.

Keywords: modern icon, cognitive scheme, foolishness for Christ, St. Petersburg 
wanderers, iconography of blissful.

Прежде, чем ответить на вопрос, вынесенный в заголовок статьи, не-
обходимо определить значение иконографии для произведений иконописи 
и основные составляющие ее языка, поскольку у современных иконопис-
цев часто отсутствует четкое понимание этого. Под «иконографией» сейчас 
чаще всего подразумевается «ретроспективность». Для соблюдения иконо-
графического канонаиконописцы просто копируют древние образцы или 



147

составляют иконы из  их элементов. То  есть, понятие иконографического 
канона ошибочно распространяется на  все изображение целиком, вклю-
чая детали. Непонимание иконографии как смыслового ядраиконы, кото-
рая ограничивает и направляет, но не снимает с иконописца обязанности 
творить и мыслить, привело к тому, что художники столкнулись со значи-
тельными трудностям при написании новопрославленных святых. Не имея 
древнего образца, и не умея работать с иконографией, многие иконописцы 
принялись копировать фотографии и живописные портреты, стилизуя их 
под иконы.

Иконографические правила не являются особенностью только иконо-
писи. Они существуют столько, сколько существует искусство. Но в пра-
вославии иконография переросла границы композиционной схемы, сде-
лавшись важной составляющей всей православной культуры. Развиваясь 
на протяжении столетий, она сталаобъединяющим, соборным началом для 
множестваразновременных, непохожих и  неоднородных по  уровню ис-
полнения произведений. Определились ее главные функции: во-первых —  
быть смысловым ядром, т. е. носителем такого смысла, который нельзя упу-
стить в каноническом произведении; во-вторых —  быть образом памяти, 
образом узнавания. Эти функции иконографии, говоря языком современ-
ной науки, мы предлагаем определять термином когнитивная схема [1].

Наше сознаниедля каждого конкретного объекта формируетлаконич-
ный схематический образ, когнитивную схему, который помогает не про-
сто запомнить что-то, но  структурирует полученную информацию, со-
храняя базовые знания о  ней. Благодаря этому, все, что воспроизводит 
когнитивную схему, ненуждаетсякаждый раз в новом осмыслении, а вос-
принимается как знакомое и  понятное. Благодаря когнитивным схемам-
наше сознание направляет восприятие в  нужном направлении и  опреде-
ляет последующую интерпретацию и понимание увиденного. Это важное 
открытие сделало исследование когнитивных схем центром не  только 
психологических, но и культурологических исследований. «Благодаря ис-
следованиям когнитивных антропологов произошел поворот в  сторону 
рассмотрения культурных источников когнитивных схем, структура ко-
торых содержит не только основывающиеся на личном, непосредственном 
опыте, но и «надындивидуальные» или «сверхиндивидуальные» составля-
ющие, которые «проистекают из обобщенного опыта некоторого сообще-
ства, который и  является культурой» [5]. Иконография, какобобщенный 
опыт православной культуры, является когнитивной схемой, сохраняю-
щей святоотеческое учениеоб изображенном на  иконе святом или собы-
тии из  Священной истории.Но появление ее в  иконописи вряд  ли имеет 
полностью имперсональный характер: Святым отцам прежде современных 
психологов были открыты тайны человеческой природы.



148

Даже незнакомый святой, благодаря иконографии, является верующе-
му на иконеблизким и понятным. Человек мгновенно, минуя уровень раз-
глядывания, видит главное, и сразу переходит на более высокую ступень 
восприятия: созерцание и  интерпретацию смысла конкретного образа. 
Благодаря иконографии уже при первом взгляде на икону святого видно, 
в  каком чине он прославлен, особенности его личного подвига. И  здесь 
важны правильная одежда, символические атрибуты, поза святого, кон-
текст изображения. Все этоявляется не только образом узнавания, но и ос-
новным носителем смысла в иконографии, соответствовать чину и подви-
гу святого, показывать, в чем он уподобился Богу, раскрыть характер его 
служения. Но воспроизводя иконографический канон важно помнить, что 
иконография  —  это только схема, которую художник должен творчески 
осмыслить, используя возможности композиции, ритма и  цвета. В  про-
тивном случае, икона теряет свое живое начало —  литургичность, молит-
венное соединение Божественного и человеческого, творческое движение 
человека к Богу, —  превращаясь в бездушную «раскраску».

Как говорилось выше, не правильное понимание свободы в духовном 
творчестве, стало основной причиной распространения новонаписанных 
икон, повторяющих фотографии святых. По сути такие иконы представля-
ют собой парадные портреты, в которых, по закону жанра, на первый план 
выдвигается социальный статус изображенного, подчеркнутый официаль-
ным мундиром, регалиями, торжественным выражением лица. Это осо-
бенно заметно, если при жизни человек был облечен властью, как епископ 
или полководец. Фотографировались до  недавнего времени люди редко, 
чаще всего —  на портреты и документы. К фотосессии готовились, делали 
прическу, надевали лучшую одежду, награды. И  что немаловажно  —  для 
фотопортрета нужно было сидеть недвижно несколько секунд. И вот эти 
застылые образы иконописцы стали использовать как прориси.

Одним из первых так был написан свт. Афанасий (Сахаров), знамени-
тый богослов, автор иконографической программы великой современной 
иконы «Всех святых в Земле Российской просиявших» [2].

Источником иконографии святого стал официальный епархиальный 
портрет. На  написанной к  прославлению иконе свт. Афанасий предстает 
в полном облачении с наградной панагией и в митре.На митре и панагии 
святого, как иконы в иконе, помещены изображения Христа, Богородицы 
и  Иоанна Предтечи, которые выглядят в  данном контексте подчиненны-
ми и  второстепенными, их лики почти не  различимы. Они изображены 
на  одежде, так  же, как на  фотографии, хотя облачение живого человека 
и «брачные одежды» прославленного в лике святых не могут быть равноз-
начными. На ризах живого епископа иконы Христа, Богородицы и Иоанна 
Предтечи помещаются для освящения грешного человека. Но на иконе свя-



149

той является уже совсем в другом статусе: он уже сам Образ Божий. Икона 
не  доказывает святость подвижника, не  демонстрирует его добродетели, 
как парадный портрет,  —  это образ его литургического явления в  Духе 
Святом. Поэтому возникает закономерный вопрос об иерархии образов [3]

Созданная по фотографии иконасвт. Афанасия Ковровского, вызывает 
вопросы не только догматического порядка. Перед этой иконой сложно мо-
литься, так как ее когнитивная схема вызывает к памяти не образ святого 
угодника, молитвенника, небесного предстоятеля, стоящего в одном ряду 
с  Николаем Чудотворцем, а  строго земного владыки. Подвиг святителя 
Афанасия иконографически остается не осмысленным. А ведь святитель-
ский чин, как и чины почти всех новопрославленных святых, имеют свой 
святоотеческий иконографический образ, который было  бы правильно 
использовать в новой иконографии. Жизнь древних иконографий в совре-
менном литургическом творчестве, каккапиллярные сосуды, питает собор-
ную память Церкви, соединяя образы новых святых с близкими им по чину 
святыми прошлого, укрепляя целостную структуру православного собор-
ного сознания.

Редким примером, когда древняя иконография совсем отсутствует, яв-
ляется чин юродивых странников. Это связано с  тем, что странничество 
–особый вид юродства —  появился в России уже в эпоху расцерковления 
культуры. Сейчас готовятся документы для прославления в  лике святых 
уже третьей странницы, почитаемой в Петербурге в конце XIX —  начале 
XX века Матренушки-босоножки, и создание ее иконографии оказывается 
сложной и творческой задачей. Рассмотрим характер и особенности подви-
га странничества и те его черты, которые должны найти отражение в ико-
нографии Матренушки.

После указа Петра I юродивые в России стали гонимы законом, но ис-
требить ихоказалось невозможно. Уже при Елизавете Петровне появляется 
блж. Ксения Петербургская, а вслед за ней и другие подвижники, которые 
возрождают юродство в его новой форме —  странничестве. У юродивых 
Нового времени исчезают активные формы проявления юродства —  «ру-
гаться миру». Остается только «пассивная его часть, обращенная на себя, —  
это крайняя аскеза, самоуничижение, мнимое безумие, оскорбление 
и умерщвление плоти, основанное на буквальном толковании Нового Заве-
та» [6, c.395].Как и прежние юродивые, странники –одиночки, бездомные 
скитальцы, добровольные страдальцы «ради Христа». Они бегут от мира 
на дороги, полагая, что только там можно найти от него свободу.

Юродивых за  всю историю Церкви прославлено было не  много, иих 
древних икон дошли до нас считанные единицы. Большинство иконогра-
фий было создано в XVI веке, и именно к ним имеет смысл обращаться, 
при разработке иконографии странницы Матренушки-босоножки. Кроме 



150

того, следует обратить внимание на опыт современной Церкви, связанный 
с  прославлением и  почитанием блаженных Ксении Петербургской и  Ма-
троны Московской. Характерными и уже привычными деталями их иконо-
графии стали белый платочек, свободная кофта и юбка —  у каждой своего 
цвета. Эти выработанные уже в наше время устойчивые иконографические 
знаки женского странничества, конечно, тоже необходимо учитывать при 
создании иконографии новой святой.

На древних иконах юродивые чаще всего изображены в  молитве. 
На  многих иконографиях они отворачиваются от  мира, развернувшись 
к Христу или Пресвятой Богородице. Часто их молитва обращена к почи-
таемой святым при жизни иконе. Кроме того, в иконографии каждого юро-
дивого обязательно присутствуют атрибуты добровольного мученичества: 
Прокопий Устюжский изображается с  тремя кочергами, Иоанн Большой 
Колпак  —  с  железным колпаком, Василий Блаженный  —  обнаженным. 
Матренушку тоже можно написать в молении к почитаемой ею иконе Бо-
жией Матери, и важной композиционной деталью должны стать ее босые 
ноги. Но такая икона не обязательно должна быть единственной. Матре-
нушке нужно написать и другие иконы: поясную, для келейной молитвы, 
ростовую анфас, с босыми ногами, поднятой в жесте моления правой рукой

Сейчас в интернете можно найти уже написанные образыМатренуш-
ки, иконография которых воспроизводит все рассмотренные нами ошиб-
ки. Это стилизованное воспроизведение фотографии, где святая изобра-
жена сидящей в  белых одеждах с  иконой Рождества Христова на  груди. 
Естественные на фотографии, в символическом пространстве иконы белые 
одежды Матренушкивыглядят странно: в первую очередь непонятно, что 
за  огромный платок окружает ее голову. Одежды не  объясняют подвига 
святой, никак не раскрывают чин ее святости, не делают узнаваемой. На-
против, они отдаляют ее от молящегося, даже внушают недоверие, приво-
дя на память всевозможные образы сект последнего столетия. Очевидно, 
что художник работал только с одной фотографией, которую и копировал, 
стилизуя под икону. Но если посмотреть на другие фотопортреты Матре-
нушки[7], то становится очевидным, что головуонапокрывалане платком, 
а белым апостольником. Кроме того, Матренушка, как и другие странницы, 
одевалась в свободную белую кофту и свободную темную юбку, из-под ко-
торой были видны ее всегда босые ноги —  знак добровольного страдания 
ради Христа..

Именно так, в  белом апостольнике, белой кофте и  темной юбке  —  
принятые в современной иконографии знаки женского странничества —  
и  следует изображать святую. Однако апостольникМатренушки, все  же, 
хотелось быиконографически переосмыслить, и  не  писать буквально 
по фотографииНужночтобы он соединился в памяти в одну когнитивную 



151

схему с белыми покровами на головах святых жендревности, с апостольни-
ками сестерМарфо-Мариинской обители, русских сестер милосердия.Кро-
ме того, иконографию святой должна дополнить еще одна символическая 
деталь —  посох.

В библейских текстах, в  ранней иконографии Христа, у  апостолов, 
ангелов, Иоанна Крестителяв руках часто изображается посох –символ 
странствия, пастырства, а  также знатности и  власти. Думается, что свя-
тых странников нужно также изображать с  посохом  —  тонким и  длин-
ным (а не клюкой или палкой), какой мы обычно видим в руках Иоанна 
Крестителяэ. Этот посох, как крест в руках мучеников, или книга в руках 
святителей, станет важной символической деталью, раскрывающей подвиг 
юродивых странников, указывающий на их высокое положение в Царст-
вии Небесном

ЛИТЕРАТУРА
1. Бревер У. Ф. «Бартлеттовская концепция схемы и ее воздействие на теорию по-

знания. Представление знания в  современной когнитивной психологии» // Электрон-
ный ресурс: http://nounivers.narod.ru/gmf/shema.htm (Дата доступа 10.06.2017)

2. Губарева О. В. Образ Русской Земли в иконографическом творчестве св. Афана-
сия Ковровского (Сахарова). Сборник трудов научной конференции СПбГУ «Рубежи 
памяти: груз прошлого на весах современности». Издательство РХГА, 2015 г. —  С. 26–37.

3. Губарева О. В. Проблемы современной иконописи // Свет Невечерний. Издание 
Владимирской Епархии. № 4, 2002. —  С. 45–50.

4. Животов, Н. Н. Странники Ксения и Александр Крайнев. — 5-е изд. —  Санкт-
Петербург: Т. Ф. Кузин, 1902. — 91 с.

5. Коваленко Е. М. Символизм культуры в контексте когнитивной антропологии // 
SWorld —  2–12 October 2012 https://docviewer.yandex.ru/view/15286474/?*=vkyV7%2BmL
HXPCVxJ0iZs2qTh Ltrt7InVybCI6Imh0dHA6Ly93d3cuc3dvcmxkLmNvbS51YS9rb25mZXIy
OC8zNzYucGRmIiwidGl0bGUiOiIzNzYucGRmIiwidWlkIjoiMTUyODY0NzQiLCJ5dSI6Ijkx
MzY3ODA0NDE0MTAyNzg5MzQiLCJub2lmcmFtZSI6dHJ1ZSwidHMiOjE0OTcxOTU2Mj
MwNTF9&page=1&lang=ru (Дата доступа 10.06.17)

6. А. М. Панченко. Юродивые на Руси //Панченко А. М. Русская история и культу-
ра: Работы разных лет. СПб.: Юна, 1999, с. 392–407.

7. Петербургская странница Матренушка-босоножка. Свято-Тоицкий Зеленецкий 
мужской монастырь, 2011.



152

УДК 2–36
Годунов Андрей Борисович,

краевед, педагог дополнительного образования ГКУ ДО КО 
«Центр детского и юношеского туризма и экскурсий «Чудь», 

член Костромского областного отделения Всероссийской общественной орга-
низации Русского географического общества;

Годунова Ольга Анатольевна,
краевед, педагог дополнительного образования ГКУ ДО КО 

«Центр детского и юношеского туризма и экскурсий «Чудь», 
член Костромского областного отделения Всероссийской общественной орга-

низации Русского географического общества,
godoa@mail.ru

БЛАЖЕННАЯ СТАРИЦА МАТРЕНА БОСОНОЖКА 
И ЕЕ РОДСТВЕННОЕ ОКРУЖЕНИЕ ПО ДОКУМЕНТАМ 
АРХИВОВ КОСТРОМСКОЙ И ИВАНОВСКОЙ ОБЛАСТЕЙ

В статье на основе проведенных в архивохранилищах двух областей поисков 
устанавливаются факты биографии старицы Матрены Босоножки, проводится 
сравнение с уже опубликованными и введенными в научный оборот данными.

Ключевые слова: Мыльникова Матрена Петровна, Румянцевы, Антоново, 
Костромская губерния.

Godunov A. B., Godunova O. A.
BLESSFUL MATRENA OLD WOMAN AND ITS RELATED SURROUNDINGS ON 

DOCUMENTS OF ARCHIVES OF KOSTROMA AND IVANOVO REGIONS
On the basis of article written with the help of the papers found in archives of two 

regions the searches established biography of an old woman Matrena Barefoot, compared 
with the already published and introduced into scientifi c circulation data.

Keywords: Mylnikova Matrena Petrovna, the Rumyantsevs, Antonovo, Kostroma 
guberniya.

Активизация изучения биографии блаженной старицы Матрены Бо-
соножки (Матрены Петровны Мыльниковой), наметившаяся в  послед-
ние годы, делает необходимым исследование начального («костромско-
го») периода ее жизни. Опубликованные труды описывают жизненный 
путь старицы до появления ее в Санкт-Петербурге отрывочно, без ссылок 
на  источники, а  несоответствие ряда приводимых фактов содержащейся 
в документах информации позволяет предположить, что часть известной 



153

на тот момент составителям информации была, возможно, скрыта или из-
менена. Все это заставило краеведов провести дополнительные разыскания 
и  обратиться к  архивным документам. Поскольку предполагаемое место 
рождения Матрены Босоножки находилось на  территории Нерехтского 
уезда Костромской губернии (ныне —  Ивановской области), поиск велся 
в фондах государственных архивов Костромской и Ивановской областей.

Так, в частности, были просмотрены следующие документы и матери-
алы:

– в  Государственном архиве Костромской области: описи (частично 
также дела) фондов Костромской казенной палаты (ф. 200, оп. 13–14), Ко-
стромской мещанской управы (ф. 209, оп. 1), Костромской городской думы 
(ф. 497, оп. 1, 2), Костромского губернского по воинской повинности при-
сутствия (ф. 1007, оп. 1–4), Управления воинского начальника Нерехтского 
уезда (ф. 1024, оп. 1), Костромского (ф. 70, оп. 1, 2) и Нерехтского (ф. 1143, 
оп. 1) земских судов, Костромского городского (ф. 281, оп. 1–5) и уездного 
(ф. 282, оп. 1–4), нерехтского уездного (ф. 290, оп. 2) полицейских управле-
ний, костромского (ф. 976, оп. 1, 2) и нерехтского (ф. 1296, оп. 1) уездных 
исправников, коллекции метрических книг церквей Костромской губер-
нии (ф. 56, оп. 3).

– в Государственном архиве Ивановской области: описи фонда коллек-
ции метрических книг (ф. 1158, оп. 1, 3, 5, 8).

В первую очередь, предстояло подтвердить или опровергнуть дату 
рождения Матрены Петровны Мыльниковой, а  также выяснить, по  воз-
можности, состав ее семьи. Полученные в результате просмотра ревизских 
сказок Костромской губернии за 1816, 1834, 1850 и 1857 гг. данные позво-
лили установить точный год рождения Матрены Петровны– 1833-й[3, л. 
888об-889], возраст замужества —  17 лет[4, л. 1939 об. —1940], а также его 
место —  сельцо Антоново Нерехтского уезда Костромской губернии [4, л. 
1939 об. —1940].

В наиболее известной биографии Матрены Босоножки, 
составленнойА.Ф. Плотниковым[1, с.  33], указан иной год рождения  —  
1814-й (место рождения указывалось в  ряде публикаций и  ранее, но  без 
приведения ссылок на источники).

Сельцо Антоново (Антоновское) тесно связано с семьей Матрены Пет-
ровны. Когда-то ее мать, Агафью Нестеровну, выдали замуж в деревню Ва-
нино Оделевской волости [1, с. 8], а ее дочь Матрену- в 1850 г. —  в Анто-
ново Ногинской волости[5, л. 1442 об. —1443; 4, л. 1939 об. —1940].Мужу 
Матрены —  Ивану Федоровичу было 18 лет. В 1855 г. его взяли в рекруты[5, 
л. 1442 об. —1443].

В браке родились два сына, о  чем свидетельствуют записи ревизии 
1857 г.: Андрей (5 лет) и Иван (4 лет)[5, л. 1442 об. —1443].На момент той же 



154

10-й ревизии Матрена Петровнав д. Антонове не числится, что может озна-
чать ее нахождение в другом месте, возможно, в месте службы мужа.

При изучении за разные годы метрических книг Воскресенской церкви 
села Горок Чириковых, к которой относилась д. Антоново (а также ранее 
существовавшие сельцо Антоново или Антоновское)и округи встречаем 
за 1870 г. запись о смерти отставного солдата Ивана Федоровича Румянце-
ва, умершего от паралича, неестественной смертию в возрасте 40 лет и по-
хороненного на приходском кладбище села Горок Чириковых со ссылкой 
на справку освидетельствования заведующего первым станом Нерехтского 
уезда Ив. Иголкина № 5430[9, л. 176 об. —177].

Данная информация говорит о  том, что Иван Федорович вернулся 
со службы, на которую был призван, вероятно, с началом Крымской войны. 
Вероятно, став вдовой в возрасте 38–39 лет, Матрена Петровна вновь выхо-
дит замуж: по сведениям А. Ф. Плотникова —  за костромского мещанина 
Егора Тихоновича Мыльникова[1, с. 8]. Когда это точно произошло, и где 
именно был зарегистрирован брак, остается неустановленным.

Не удалось также установить и то, когда в точности Матрена Петровна 
покинула пределы Костромской губернии. Среди документов регистраци-
онного учета сведений о ней обнаружено не было, за исключением указан-
ного в описи фонда мещанской управы города Костромы за 1886 год дела 
«О выдаче свидетельства для свободного проживания Матрене Петровне 
Мыльниковой» [6, л. 128 об.]. Последнее значится утраченным в ходе по-
жара, произошедшего в  государственном архиве Костромской области 
в 1982 г.

В ходе разысканий также выяснилось, что до 1990-х гг. в сельце Анто-
ново находилась часовня. Было сделано предположение о том, что старица 
моглаиметь к ней какое-либо отношение. Поводом к этому послужили све-
дения, полученные в государственном архиве Тверской области[16]. Мат-
рена была подвижницей и сама участвовала в сборе денег на строительство 
часовен в нескольких губерниях, поэтому разыскания в этом направлении 
будут продолжены.

Другим вопросом, вставшим перед исследователями, стало происхо-
ждение фамилии Матрены Петровны. По воспоминаниям современников 
известно, что фамилия семьи ее родителей была Щербинины [1, с. 8] (воз-
можно, от  слова «щербина», характеризующего физическое состояние  —  
изъян) [2, с. 225]. Полагаем, информация о родителях исходила от самой 
старицы.В материалах ревизий 1816–1857 гг. указанная фамилия в округе 
сельца Антоновоне встречается(отметим, однако, что в ревизиях этих лет 
фамилии встречаются достаточно редко —  в основном, у крестьян, имев-
ших жительство в селениях, где располагались дворянские усадьбы; вместе 
с тем, в метрических книгах церкви села Оделевои округи, располагавшей-



155

ся неподалеку, фамилия Щербининых не встречается).Заметим также, что 
неподалеку от населенных пунктов Оделево и Ванино располагалась дерев-
ня Щербинино, а сами они принадлежали Щербатовым [7, л. 1438].

Таким образом, можно предположить, что фамилия «Щербинины» 
является производной от  населенного пункта. В  Костромской губернии 
данная фамилия встречалась в начале XX века в Галичском уезде, ныне ее 
носители проживают и в городе Костроме (работа по поиску возможных 
потомков продолжается).

Дети Матрены Петровны —  Андрей и Иван, предполагаем, носили фа-
милию отца —  Ивана Федоровича Румянцева.Матрена Петровна известна 
нам по своей последней фамилии —  Мыльникова.

На основании книги записей податей г. Костромы за  1854–1855 гг.[8, 
л. 55 об., 192, 255 об.] было установлено, что в  Костроме проживало не-
сколько семейств с фамилией «Мыльниковы», относившихся как купцам, 
так и к мещанам: Мыльников Алексей Михайлович, 3 души, Мыльников 
Иван Николаевич, в ратниках, 1 душа, Мыльников Алексей Федорович, 6 
душ, Мыльников Александр Васильевич, 1 душа. Можно предположить, 
что в данный период речь идет о представителях разных родов, имевших 
фамилию «Мыльниковы».

К сожалению, дальнейшие розыски в этом направлении в  государст-
венном архиве Костромской области оказались затруднены в виду утраты 
многих документов (в т. ч. исповедальных ведомостей) во время пожара. 
Удалось, таким образом, документально установить лишь состав семьи 
Матрены Петровны.

Изучение метрических книг церквей сел Оделево, Чириковы Горки 
и некоторых другихза период с 1887 по 1917 гг., находящихся на хранении 
в государственном архиве Ивановской области, позволило установить не-
которых вероятных представителей родственного окружения Матрены 
Петровны.

Так, в метрической книге Богородицкой церкви с. Оделевоза 1871 г. на-
ходим сведения о братьях Матрены–Александре и Макаре(указаны в графе 
«Поручители»)[10, л. 16; 11, л. 126 об.  —127]. По  д. Ваниной, где прожи-
вали братья Александр и Макар Петровичи, в метрических книгах с 1871 
по 1901 гг. фамилия Щербининых не встречается.

Макар Петрович был дважды женат. Первую его жену звали Дарья 
Яковлева, вторую —  Александра Егорова (второй брак был зарегистриро-
ван 19 января 1875 г.). Имел детей от обоих браков, многие умерли во мла-
денчестве[12, л. 235; 13, л. 11 об. —12].

В метрической книге Троицкой церкви с. Острецовоза 1905 г. встреча-
ются люди с таким отчеством и даже фамилией, а именно Михаил Макари-
ев Соколов, проживающий в дер. Ванино крестьянин, уволенный в запас 



156

армии рядовой, упоминающийся в поручителях по жениху. В д. Ванино —  
Харлампий Макариев Соколов, Харлампий Макариев Макаров, в д. Шило-
во —  Федор Макариев Гусев. Возможно, это потомки Макара Петровича, 
младшего брата Матрены Петровны, принявшие разные фамилии. Данное 
предположение требует дальнейшего изучения.

Согласно материалам ревизий установлено, чтоАлександр —  старший 
по рождению брат, далее следуют Матрена, Иван и Макар. А. Ф. Плотников, 
перечисляя в своей книгедетей, также называет Макара первым [1, с. 8].

К сожалению, из  рассмотренных документов не  выявлено сведений 
о старшем сыне Матрены Петровны —  Андрее Ивановиче и его дальней-
шей судьбе.

По второму сыну Ивану Ивановичу родословную проследить оказа-
лось также сложно.В Антонове с таким сочетанием имени и отчества про-
живало несколько человек. Фамилии не указаны, только имена жен разные.
Предполагаем, что в 1877 г. наш Иван Иванов в 22 года женился на той же 
волости д. Михалева крестьянской дочери Ефросинье Полиектовне, 20 лет, 
православного вероисповедования. 10  ноября 1879 г.у них родился сын 
Григорий, 24 марта 1882 г. —  еще один сын Иван (д. Антоново Ногинской 
волости) [14, л. 202 об.  —203].Особо отметим, что отец Ивана Федоро-
вича  —  Федор ВасильевичРумянцевумер позднее сына в  возрасте 89  лет 
от старости в д. Антоново Ногинской волости [15, л. 198 об. —199].

Такова на сегодняшний день информация о происхождении старицы 
Матрены, а также о ее ближайших родственниках.

ЛИТЕРАТУРА
1. Петербургская старица Матренушка-босоножка: 100 лет со дня преставления 

схимонахини Марии (Матроны Петровны Мыльниковой), 1814–1911. СПб., 2011.
2. Унбегаун Б. О. Русские фамилии. М.: Прогресс, 1989.
3. Государственный архив Костромской области (ГАКО). Ф. 200. Б/ш. Д. 9.
4. ГАКО. Ф. 200. Оп. 14. Д. 199.
5. ГАКО. Ф. 200. Оп. 13. Д. 401.
6. ГАКО. Ф. 209. Оп. 1. Д. 1906.
7. ГАКО. Ф. 200. Оп. 13. Д. 401.
8. ГАКО. Ф. 497. Оп. 2. Д. 2055.
9. Государственный архив Ивановской области (ГАИО). Ф. 1158. Оп. 8. Д. 6.
10. ГАИО. Ф. 1158. Оп. 5. Д. 57. Л. 16;
11. ГАИО. Ф. 1158. Оп. 1. Д. 114.
12. ГАИО. Ф. 1158. Оп. 5. Д. 58.
13. ГАИО. Ф. 1158. Оп. 5. Д.59.
14. ГАИО. Ф. 1158. Оп. 8. Д. 7.
15. ГАИО. Ф. 1158. Оп. 8. Д. 8.
16. Государственный архив Тульской области. Ф. 632. Оп. 1. Д. 20.



157

УДК 248.1
Юревичиене Лариса Арнольдовна, 

член рабочей группы по сбору исторических материалов 
при комиссии по канонизации Тихвинской и Лодейнопольской епархии,

chefelalj@gmail.com

СТРАННИЧЕСКИЙ ПОДВИГ БЛАЖЕННОЙ ПЕТЕРБУРГСКОЙ 
СТАРИЦЫ МАТРЕНУШКИ-БОСОНОЖКИ

В статье рассматривается богословский и аскетический смысл странничества 
и его место в духовном подвиге петербургской блаженной старицы Матренушки-
Босоножки. Показывается, что странничество явилось для подвижницы временем 
испытания и  очищения веры и  преодоления страстей; способствовало научению 
умной молитве, приобретению смирения и духовной мудрости. Странничество по-
служило определению дальнейшего духовного пути подвижницы и стяжанию ду-
ховных даров, необходимых для несения подвига юродивых Христа ради. 

Ключевые слова: блаженная, подвиг странничества, духовное преображе-
ние, стяжание духовных даров, путь святости, подвиг юродивых Христа ради.

Jureviciene L. A.
A PILGRIMAGE DEVOTION OF BLESSED (OR BLISSFUL) MATRONUSHKA 

BOSONOZHKA OF ST. PETERSBURG
Th e article is focused on theological and self-sacrifi ce doctrine of the St. Petersburg 

based blessed spiritual elder named MatronushkaBosonozhka (literally, Matronushka the 
Barefoot). Her pilgrimage devotion, as this article examined, became for Matronushka 
a time of a trial, a judgment of the truth and an act of faith, greatly contributing to her 
insightful prayer, humility and divine wisdom. A pilgrimage has fairly added into 
Matronushka’s further ascetic journey in search for spiritual signifi cance and an attainment 
of nonmaterial, yet so essential in foolishness for Christ, values.

Keywords: blissful, pilgrimage, wandering, being fool for God’s sake, foolishness for 
Christ, beliefs, faith, shrine, sacred

Матренушка-Босоножка, Матрена Босая, Матренушка блаженная, 
как называли ее современники, по роду и географии своего подвига ста-
ла духовной наследницей блаженной Ксении Петербургской. Согласно 
«Жизнеописанию в Бозе почившей рабы Божией Старицы Матроны Пет-
ровны Мыльниковой (Матренушки-Босоножки)», которое было состав-
лено А. Ф. Плотниковым через год после ее кончины, Матренушка, поте-
ряв на русско-турецкой войне мужа, в 1878 году продала в Костроме все 
свое имущество и вступила на путь подвижничества. Прежде чем избрать 



158

своим пристанищем северную столицу, она несколько лет странствовала 
по святым местам России и Палестины [8, с. 6].

Страницы жизни этой удивительной женщины, о которых рассказыва-
ют нам архивные документы и другие источники, постепенно складывают-
ся в житие, ярко проступает ее неповторимый духовный образ, и в то же 
время становятся очевидны некоторые общие закономерности ее духов-
ного пути, являющего себя как путь святых блаженных, юродивых Христа 
ради. В полноте ее духовный дар проявится именно в Петербурге, где ее 
запомнят блаженной, прозорливой старицей, помогающей всем, кто обра-
щается к ней за помощью, убогой, босоногой странницей, молитва кото-
рой исцеляет от недугов и пагубных страстей, уберегает от надвигающихся 
несчастий [8, с. 7, 10]. Но прежде, чем это произойдет и определиться ее 
духовная стезя, Матренушка уйдет странствовать. Этот период странниче-
ства, на наш взгляд, является важнейшим этапом ее духовного пути. Стран-
ствуя к святыням христианского мира, она будет подниматься по ступеням 
духовного совершенствования, утвердиться в выбранном ею роде подвига 
и промысел Божий приведет ее в Петербург, в духовной истории которо-
го ей было предназначено оставить глубокий след. Духовным странствием 
можно назвать всю подвижническую жизнь Матренушки Босоножки.

Упоминание о странническом подвиге встречается на страницах Вет-
хого и Нового заветов, в писаниях свв. отцов, упоминается среди подвигов 
первых христиан [13, с. 37]. Закономерно поставить вопрос, что в аскети-
ческом и богословском смысле означают эти странствия, какие внутренние 
приобретения дает подвижнику подвиг странничества?

Тема странничества во всей своей неизмеримой глубине предстает перед 
нами буквально с первых страниц Св. Писания. Так, странничество праотца 
Авраама из Халдеи в землю Ханаанскую приводит его к истинному познанию 
Бога и стяжанию благодати сослужения при трапезе Святой Троицы [18].

Символически оно означает путь духовного восхождения от  языче-
ского состояния к полноте боговедения. В Хевроне (название этого места 
в переводе означает связь, соединение) Авраам проявляет в полной мере 
дар ведения, который он обрел на пути духовного возрастания: он испове-
дует Бога как Троицу и заключает с Ним союз, восстанавливая способность 
к богообщению, которая дарована была человеку в раю. Максим Исповед-
ник, называет эту связь, religio  —  новым духовным рождением, которое 
«осуществил великий Авраам, и самого себя восстановив в логосе естества, 
и этот логос восстановив в самом себе, а поэтому возвращенный Богу и сам 
получивший обратно Бога» [17, с. 149].

В этих словах сформулирован богословский смысл странничества как 
возможность восстановления падшего человеческого естества, соединения 
с Богом, обретение способности созерцания Божества.Это внутреннее пре-



159

ображение зафиксировано в получении нового имени —  Авраам —  отец 
народов. Условие восстановления «логосности естества», целомудрия  —  
вера. «Веровал Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность, и он наре-
чен другом Божиим» (Иак. 2, 23).

Т. о., ветхозаветное странствие Авраама является образом духовного 
восхождения, внутреннего преображения в вере и путем спасения.В Но-
вом завете странничество уже прямо связывается с уподоблением Христу: 
«был странником, и вы приняли Меня» (Мф. 25, 34).

Аскетическое содержание подвига странничества сформулировано 
в «Лествице» преподобного Иоанна Лествичника:

«Странничество  —  есть невозвратимое оставление всего того, что 
в отечестве противодействует нам к достижению цели благочестия. Стран-
ничество есть недерзновенный нрав, неведомая мудрость<…> сокровен-
ная жизнь, незримая цель, <…>желание унижения, вожделение стеснения, 
<…> обилие любви, отречение от тщеславия, глубина молчания» [9, с. 48].

Перечисленные духовные качества выстроены как ступени духовного 
восхождения: вначале принявший подвиг странничества оставляет свои 
земные привязанности, проходит тесный путь уничижения и телесной тес-
ноты ради отречения от тщеславия и стяжания плача о грехах; в конце его 
пути «незримая цель»  —  обретение любви и  непрестанного пребывания 
с Богом в молитве —  «глубины молчания».

«Вступая на  путь паломничества, двигаясь к  святой цели, отстоящей 
от  места его жительства на  тысячи километров, странник обрекал себя 
на долгие месяцы и годы жизни, полной лишений и опасностей. Духовный 
путешественник приступал к своему намерению как добровольному несе-
нию креста —  целиком полагаясь на волю Божью. Возможно, что ему пред-
стояло умереть, не достигнув конечной цели своего странствия, безвестно 
(не для Господа, а для своих родных и близких) сгинуть на горной тропе 
или в морской пучине, быть убитому разбойниками, скончаться от болез-
ни. Уходя из прежней жизни, от семьи, родного места, страны —  духовный 
странник как бы умирал для родных и вступал на путь, ведомый одному 
Господу. Паломничество в древние времена, без сомнения, было подвигом 
веры: ему следовало пронести свою веру сквозь странствие и очистить ее 
страданием и терпением» [13, с. 12].

Странничество, как и паломничество исходило из признания, что есть 
в мире места, особого присутствия благодати Божией, благодаря подвигам 
святых, в них живших [6, с. 217]. Паломников влекла возможность прикос-
нуться к святыне, трудом странствия получить благодать Божию, почива-
ющую на ней. Дорога к святыне становилась для подвижникаместом и вре-
менем духовного труда  —  труда преодоления своих страстей; обретения 
смирения, чистой молитвы и духовной мудрости —  ведения.



160

Но к святыням шли не только ради поклонения. В странствия пуска-
лись также те, кто услышал Божественный призыв, но еще не избрал опре-
деленный путь к Богу. Многие великие святые в преддверии своего даль-
нейшего подвига уходили странствовать, паломничали в  Святую землю, 
в Иерусалим [14, с. 98].

О странствиях Матренушки мы знаем немного: есть свидетельство 
первого жизнеописателя и интервью Матренушки «Петербургской газете», 
где она перечисляет места, в которых ей пришлось побывать.

На Руси идея странничества была особенно близкой народной душе. 
Странничество для русского человека было возможностью постигнуть 
пути святости, найти глубинный, метафизический смысл жизни [11, с. 6, 
11].Путь богомольцев проходил между земными городами и  весями, 
но в духовном смысле этот путь был «восхождением горе», ввысь, к «Небес-
ному Иерусалиму».И путь этот был подобен духовной брани подвижника. 
Здесь странники обретали главное духовное богатство –молитву, которое 
отцы-аскеты называли «умным деланием» или «духовным трезвением», —  
наследием святых подвижников Египта, Синая и Афона[1].

Прошла этими святыми путями русских странников и  Матренушка-
Босоножка. Жизнеописатель сообщает нам, что, вернувшись с войны, где 
она служила сестрой милосердия, и, продав в Костроме свое имущество, 
Матрена Петровна Мыльникова раздала вырученные деньги нищим и бед-
ным, дала Богу обет не носить cтех пор обувии отправилась странствовать.
Первый ее путь —  уже босиком —  был к Соловецким чудотворцам [8, с. 6]. 
Босоножество было ее обетом Богу, видом «телесного стеснения» [5]Это 
был первый шаг к  «невозвратимому оставлению всего, что препятствует 
достижению цели благочестия».

С этого времени Матренушка, вела строго аскетический образ жизни, 
ходила всегда босой, летом и зимой, в течение 33 лет. Теплую одежду также 
не надевала, носила только легкую, летнюю, обязательно белую, «как эм-
блему ангельской чистоты» [8, с. 6]. Возможно, это было зримым символом 
ее внутреннего устремления  —  облечься в  одежды святости, очиститься 
от греха, послужить Богу и ближнему. Впечатления военного времени: боль 
и страдания, хрупкость человеческой жизни, ее краткость, вывели Матрену 
Петровну из круга привычных представлений о жизни и привели к поиску 
глубинного ее смысла и личной святости. Это и было, по слову Иоанна Ле-
ствичника, «незримой целью, желанием стеснения, началом Божественной 
любви». Так, имея «незримую цель», вела она сокровенную жизнь, через 
унижение и  телесное стеснение научаясь кротости  —  «недерзновенному 
нраву», обретая драгоценный плод подвига —  обилие любви.

Приведем высказывания современников о  духовном облике Матро-
нушки, которые остались в  исторических документах: «жила вмиру по-



161

евангельски, терпеливо и  смиренно несла свой крест» [3, с.  2–3], «жила 
не как ей хотелось, а как Бог велел» [15, с. 4.]; «облагодетельствовала много 
бедноты, многие по молитве Матренушки избавились от алкоголизма» [8, 
с. 7],«отдавалась молитве и богомыслию», «покупала и посылала в бедные 
монастыри и  приходыоблачения, утварь, лампадное масло (до  50 пудов 
в год), принимала у себя на квартирах просителей иногда до 500 человек 
в день» [2, с. 338], «производила самое светлое впечатление своей искренно-
стью и простотою. Жила она среди ужасных внешних условий, в маленькой 
каморке, среди убогой обстановки, несла свой крест смиренно, в полном 
смысле слова нестяжательный человек… Христа ради юродивая! Сильный 
духом человек! Каждое воскресенье исповедовалась и  причащалась. По-
рывисто шла навстречу каждому, приходившему к ней» [16, с. 2];«человек, 
высокого нравственного подъема души», «прозорливая старица» [12, с. 6], 
[16, с. 2], «она возложила на себя тяжелый духовный подвиг Христа ради 
юродства» [3, с. 2–3].

Последние свидетельства звучат из уст нескольких священников, в том 
числе Скорбященского храма на Шлиссельбургском проспекте в Петербур-
ге, прихожанкой которого Матренушка была последние 16 лет. Они виде-
ли в  Матронушке Христа ради юродивую, подвижницу, которая«своими 
подвигами вполне сравнялась с иноками»в «утешение всем мирянам, сви-
детельствуя, что можно жить в миру по-евангельски» [8, с. 24,26]. В этих 
высоких духовных качествах, которые приобрела Матренушка Босоножка, 
явились духовные плоды ее страннического подвига.

Жития святых передают нам удивительные рассказы о  паломниках, 
получивших благодать святых мест. Примечательна повесть о подвижнике 
VI века, преподобномСимеонеЭмесском, который после второго посеще-
ния Святогограда сподобляется высшего дара благодати  —  Христа ради 
юродства [4, с. 68]. В истории русской святости странничество также нере-
дко соединяется с подвигом юродства. Юродивой была странница Ксения 
Петербургская, странствовала блаженная Пелагия Ивановна, блаженная 
странница Дарьюшка, киевский юродивый странник Иван Григорьевич 
Босой [13, с. 33].

Так и  Матренушка-Босоножка в  страннических скитаниях, через до-
бровольное унижение, смирение, через молитвенный труд и подвиг веры, 
находит для себя новый духовный путь —  путь блаженных Христа ради. 
В странничестве обретает она чистоту молитвы и бесстрастие —  чистоту 
чувств, целомудрие, которые дают внутреннюю свободу и духовное «веде-
ние». Приобретаются они, по свидетельству святыхотцов, только через глу-
бокое покаяние, «перемену мыслей»- совершенно новое понимание жизни 
и ее ценностей [10], когда подвижнику открывается невыразимая красота 
Царства Божия.



162

Выбирая путь блаженных, Матренушка всей своей жизнью становить-
ся свидетельницей этого иного мира, «возможности невозможного», стро-
ит свою жизнь по-евангельски, в соответствии с заповедями Блаженства.
Ее страннический путь не заканчивается первыми годами хождения к свя-
тыням, странствовать она будет на протяжении всей жизни, неся свой со-
кровенный подвиг духовного возрастания; внешне же будет по-прежнему 
«стеснять себя», бросая вызов «здравому смыслу» и «нравственному чув-
ству» падшего мира.

Но, обличая мир, она приносит, как делали это многие юродивые, «мир» 
в  мир. Свой подвиг сестры милосердия она продолжает нести на  стог-
нах огромного города, в  неблагополучных, пропитанных людским горем 
и страданиями окраинах. Обретенное смирение и глубокая вера помогали 
Матронушке нести все тяготы выбранного ею подвига. Отказ от  житей-
ских попечений, уничижение себя, ради свободы от  тщеславия, сделали 
ее сердце способным к духовной любви, а ее жизнь —  подвигом служения 
Богу и людям. Уже в наше время родился ее точный поэтический образ —  
«Сестра милосердия во Христе, Белый Ангел Петербурга» [7]. И в памяти 
церковного народа вот уже больше 100 лет она осталась и почитается как 
«Матренушка-Босоножка, блаженная петербургская старица».

ЛИТЕРАТУРА
1. Архимандрит Киприан (Керн). Предисловие к изданию 1948 года. В кн.: От-

кровенные рассказы странника духовному своему отцу. Издание Введенской Оптиной 
пустныни, 1991.URL: https://azbyka.ru/fi ction/otkrovennye-rasskazy-strannika-duxovnomu-
svoemu-otcu(дата обращения 10.04. 2017)

2. Баженов И. В., протоиерей. Матренушка-босоножка// Костромские епархи-
альные ведомости, 1916, отдел неоф., N24, с. 333–344.

3. Буланов Н. Похороны Матренушки-Босоножки // Ведомости С.-Петербург-
ского Градоначальства 1911. № 75. 5 апр. С. 2–3.

4. Византийские легенды. Жизнь и  деяния аввыСимеона, юродивого Христа 
ради, записанные Леонтием, епископом Неаполя Критского. СПб., 2016. С. 68

5. Дело по прошению вдовы М. Мыльниковой о дозволении ей исполнить дан-
ный ею Богу обет // РГИА. Ф.179. Оп.179. Д.2770. Л. 1.

6. Дорофеев Д. Феномен странничества в западноевропейской и русской культу-
рах // Мысль. СПб., 1997. Вып. 1. С. 217–219.

7. Евсеева Лилия. Белый Ангел Петербурга.
8. Жизнеописание в Бозе почившей рабы Божией Старицы Матроны Петровны 

Мыльниковой (Матренушки-Босоножки)/Сост. А. Ф. Плотников. С.-Петербург, 1912.
9. Иоанн Лествичник. Лествица, возводящая в небо. М., 1999.
10. Каллист (Уэр), митроп. Внутреннее Царство. URL: https://azbyka.ru/otechnik/

Kallist_Uer/vnutrennee-tsarstvo (дата обращения 23.02. 2016).
11. Лосский Н. О. Характер русского народа. М., 2005.
12. Матреша-Босоножка //Петербургская газ. 1911 г. 31 мар. С. 6.



163

13. Серафим (Параманов), иером. О  паломничестве и  странничестве//Развитие 
духовности, культуры и науки. М., 2004.

14. Сидоров С., Записки священника Сергия Сидорова, с приложением его жизне-
описания, составленного дочерью, В. С. Бобринской. М., 1999.

15. Старица Матрена-Босоножка //Новая столичная газета 1911 г. № 93. 5 апр. С. 4.
16. Старица Матрена босоножка //Петербургская газ. 1911 г. 4 апр. С. 2.
17. Творения Преп. Максима Исповедника. Кн. 1: Богословские и  аскетические 

трактаты. М., 1993. С. 149
18. Ульянов О. Г. «Филоксения Авраама»: библейская святыня и  догматический 

образ.URL: http://btrudy.ru/resources/BT35/216_Ulyanov.pdf (дата обращения 23.02. 2016).



164

РУССКОЕ ПЕВЧЕСКОЕ ИСКУССТВО

УДК 78.3
Захарьина Нина Борисовна, 

доктор искусствоведения,  главный научный сотрудник 
Санкт-Петербургского государственного музея 

театрального и музыкального искусства,
zakharina@rambler.ru

ПЕСНОПЕНИЯ УСПЕНИЮ БОГОРОДИЦЫ 
В КРУГУ БОГОРОДИЧНЫХ ПРАЗДНИКОВ 1

Рассматриваются музыкальные связи песнопений Успению Богородицы 
с гимнографией других богородичных праздников. Музыкально-текстовая струк-
тура стихиры «Приидите всекрасное Успение» повторяется в  других стихирах, 
включая общую богородичную службу. Осмогласник «Богоначальным мановени-
ем» служит моделью для осмоглaсника Покрову. Стихиры Успению «Егда престав-
ление» и  Благовещению «Благовествует Гавриил» развиваются параллельно, со-
ставляя часть раннего репертуара демественного роспева.

Ключевые слова: Успение Богородицы, структура, осмогласник, демество

Zakharyina N. B.
HYMNS FOR THE DORMITIONOF THEOTOKOS 
IN THE CIRCLE OF FESTS OF MOTHER OF GOD

Musical relations between hymns for feasts of the Mother of God are considered. 
Textual and musical form of sticheron ”Priidite vsekrasnoe Uspenie” is repeted in other 
stichera including the common cervice. Oktomodal hymn ”Bogonachalnym manoveniem” 
became a model for sticheron to Pokrov. Stichera for Dormition ”Egda prestavlenie” and 
that for Annunciation ”Blagovestvuet Gavriil” have a parallel development as a part of 
demestvenny style. 

Keywords: Assumption of the Virgin, structure, oktomodal hymn, demestvo

В настоящей статье пойдет речь о песнопениях в честь Успения Богоро-
дицы. Этот двунадесятый праздник, приходящийся на 15 августа, —  один 
из самых почитаемых на Руси. Не будет преувеличением сказать, что пес-
нопения Успению Богородицы встречаются в большинстве древнерусских 
певческих рукописей: стихиры этому празднику записывались в Стихира-

1 Работа выполнена при поддержке РФФИ, проект № 17–34–00023 (Моноди-
ческие песнопения богородичных праздников XI–XVII веков: греко-славянские па-
раллели)



165

ре месячном, ирмосы —  в Ирмологии, величания и задостойник —  в Об-
иходе, кондак  —  в  Кондакаре, а  позже также в  Обиходе. (Не  встречают-
ся они только в Триоди, содержащей песнопения подвижного календаря) 
Песнопения Успению были роспеты в знаменном, демественном, путном, 
греческом роспевах, строчном многоголосии, партесных обработках.

На сегодняшний день найдено немало связей гимнографии Успения 
с  другими службами. Прежде всего об  этой связи свидетельствуют сами 
древнерусские певческие книги. Например, РНБ Кир. —  Бел. 653/910 на л. 
114 об. писец рукописи рекоендует искать успенское песнопение в рожде-
ственской службе: «Месяцы того же [авг.] в 14 слава и ныне глас 4 Всечест-
ное твое успение писан назади септе[м]б[рия] в 7». На эту дату на л. 5 запи-
сана стихира «Всечестное твое рожество».

Многие исследователи высказывались и по поводу гимнографии Успе-
ния, отыскивая источники песнопений и связи с другими службами и про-
изведениями христианской литературы.

В. Василик посвятил специальную статью связям гимнографии Успе-
ния с другими праздниками: Рождеством, Сретением, Вознесением. Связь 
с  Благовещением ясно видна в  припеве стихир на  «Господи воззвах»  —  
«Благодатная, радуйся, с тобою, подаяй миру Тобою велию милость». Как 
указывает автор, соответствующий фрагмент стихир отсылает к  третьему 
слову на Успение св. Иоанна Дамаскина [1, с. 95].

Н. С. Серегина, исследуя песнопения в честь русских святых, обнаружи-
ла феномен, названный ею «второй системой подобия», «действующей на бо-
лее высоком творческом уровне, имеющей свою иерархию стереотипов» [14, 
с. 38]. Стихиры, обозначенные в певческих книгах как самогласны, имеют тем 
не менее прототип. Подобное творчество по образцу не сводится к технике 
пения на подобен, составляющей один из основных принципов средневеко-
вого музыкального творчества. В случае подобна второго ряда создается ско-
рее парафраз, который может опираться на один или несколько известных 
образцов. Среди последних есть и стихиры Успению: «Приидите всекрасное 
успение». «Егда изыде Богородице Дево», «Егда преставление».

Ф. В. Панченко выявила песнопения, написанные по  образцу стихир 
Владимирской иконе и восходящие в конечном итоге к успенским образ-
цам. Это стихира, исполнявшаяся на «Хвалите» или на  целовании в службе 
иконе Богородицы «Знамение» [11, с.  274]. Это и  песнопения, созданные 
выговскими мастеропевцами в  честь святых угодников  —  приверженцев 
старой веры.

Таким образом, песнопения Успению Богородицы оказываются свя-
занными с рядом других служб. Они имеют общие мотивы с гимнографией 
двунадесятых праздников, а для вновь создаваемых на Руси служб успен-
ские песнопения выступают в качестве моделей.



166

Круг служб, с  которыми связаны успенские песнопения, достаточно 
широк. В настоящем исследовании ограничимся песнопениями богородич-
ных служб и сосредоточимся на тех случаях, когда связи между песнопе-
ниями осуществляются не столько словесными заимствованиями, сколько 
при помощи напева.

Стихира «Придете всекрасеное успение» основана на музыкально-тек-
стовой конструкции, чрезвычайно популярной в  древнерусской гимно-
графии. Центральная часть песнопения представляет собой построение 
из  хайретизмов: трижды повторяется призыв «Радуйся», каждый повтор 
роспет фитой. Эта музыкальная конструкция использована в стихире «Яко 
венцемо пресветлымо». Общность двух песнопений уходит корнями в ви-
зантийскую традицию: как и  песнопение Успению, стихира «Яко венец 
пресветлыи» яяляется переводным песнопением, Студийский устав упоми-
нает его на службе Положению Пояса Пресвятой Богородицы в Халкопра-
тии (31 августа); в современной традиции объединяют чинопоследования 
в честь трех святынь Пресвятой Богородицы —  Ризы, Пояса, Покрова [20]. 
Песнопение используется также в общем чине Богородице, например, в ру-
кописи XVII в. (РГБ ф. 304 № 445, до 1669 г.) на л. 318 под заглавием: «Бого-
родичным праздником и предпраз и попразством. На вся праз[дники] ея». 
Как показывает сравнение словесной и крюковой строки успенской стихи-
ры и стихиры «Яко венцемо пресветлымо» по рукописи второй половины 
XVI  в. (РГБ ф. 304 № 414), заимствуются три фиты на  словах «радуися», 
в остальном уподобления Богородицы не совпадают. Совпадения в напеве 
возникают в силу наличия общих гласовых формул (оба песнопения при-
надлежат шестому гласу).

Стихира «Богоначальным мановением» завершает микроцикл песно-
пений на «Господи воззвах» и поется на «и ныне». Песнопение имеет про-
тяженный словесный текст, где полностью излагаются события праздника; 
оно является осмогласником, т. е. разделено на 8 частей, каждая из которых 
роспета одним из гласов (иногда в последней строке повторяется первый 
глас). Песнопение хорошо известно в  научной литературе. Д. В. Разумов-
ский избрал фрагменты осмогласника (не указывая его) в качестве приме-
ра, иллюстрирующего стабильность знаме нного роспева, сохранявшуюся 
на протяжении веков [13, с. 182]. Более поздние работы перечислены в ста-
тье автора этих строк, посвященной текстологии  памятника и расшифров-
ке его многоголосной версии [5].

Стихира Покрову «Днесь возрадуемся еже на небеси» имеет своим про-
тотипом успенский осмогласник. Литературные тексты двух песнопений 
никак не связаны. Кроме того, текст стихиры Покрову протяженнее, чем 
текст более древнего песнопения. А вот в напеве замечается значительное 
сходство. Песнопение, как и  прототип, представляет собой осмогласник 



167

и имеет тот же порядок гласов: 1,5,2,6,4,3,7,8,1. Более того, осмогласник По-
крову содержит многие формулы осмогласника Успению.

Строчные группы первого гласа в обоих песнопениях имеют большое 
сходство. В осмогласнике Покорову использованы все попевки из соответ-
ствующей строчной группы успенского осмогласника (пять попевок), по-
вторены две попевки и прибавлены одна попевка и одна фита. В строчных 
группах пятого и следующей за ней второго гласа также имеются общие по-
певки. В дальнейшем напев стихиры Покрову вполне самостоятелен, сов-
падений мало. Лишь последняя строка обоих песнопений совпадает почти 
полностью (в осмогласнике Покрову прибавлена одна формула).

Наконец, коснемся песнопений, связанных между собой не принципом 
подобия, но единством стиля. В XV в. в древнерусских певческих рукопи-
сях стали появляться песнопения нового роспева, получившего название 
демества.

Первоначальный репертуар демества связан в  большинстве случаев 
с богородичной тематикой. В устный период мы можем судить о реперту-
аре демественного роспева только по нарративному источнику —  записи 
в Московском летописном своде о смерти князя Дмитрия Красного (Князь 
Галицкий, внук Дмитрия Донского), который на смертном одре пропел не-
сколько демественных песнопений: «А князь едино пер во слово глаголаше, 
потом же начат пети демеством» [10, c. 261] и далее перечисляются песно-
пения, большинство из которых имеют  богородичную тематику, как опре-
делил И. А. Гарднер [2, т. 1, с. 451].

В певческих рукописях демественные песнопения первоначально запи-
сываются без нотации. Одна из рукописей середины XVI в. (РНБ Соф. 432) 
особенно богата богородичными песнопениями: «Честнейшая розная», 4 
голоса и демеством «На Благовещение» «Не ужасаися архангел убо есмь» 
(фрагмент стихиры «Благовестит Гавриил»), «на Успение» «Сниде Господь 
на облацех глаголя», «Сеи достоино возопиемо, «Древо крестное, сомерте-
ное жало» [15, с. 44].

Позднее, в конце XVI–XVII вв. репертуар демества поменяет свою на-
правленность, и  богородичные песнопения будут встречаться все реже. 
Однако два из них не только имеют длительную историю, но и неоднократ-
но затрагивались исследователями. Это песнопения «Егда преставление» 
на Успение» и «Благовествует Гавриил» на Благовещение.

Стихира «Егда преставление» написана для службы Успению Бого-
родицы и рассказывает об Успении. В тексте описываются апостолы, со-
бравшиеся у смертного одра Богоматери. Как и многие другие песнопения 
стихирного жанра, данное произведение содержит как повествование, так 
и драматические элементы —  прямую речь апостола Петра, благоговейно 
и изумленно обращенную к Богородице: «О дево вижу тя ясно, простер-



168

ту, просту…». Этот фрагмент (от начала прямой речи до конца стихиры) 
на рубеже XV–XVI столетий был роспет демеством, что отражено в списке 
ИРЛИ Причуд. 97, опубликованном С. В. Фроловым [19]. Первая половина 
стихиры (до прямой речи) в этом списке нотирована знаменной нотаци-
ей со знаменными попевками 6-го гласа; вторая половина не нотирована 
и снабжена ремаркой «демество». Как пишет Г. А. Пожидаева, в рукописи 
собрания Успенского собора Московского Кремля ГИМ (№ 55/1139) на л. 
410 об. — 410а записана вторая половина стихиры с ремаркой «Стих деме-
ствен на Успение Богородицы».

Стихира «Егда преставление» с  двухчастным строением ни  в  одном 
списке не зафиксирована полностью. Нотированная стопа «О дево, вижу тя 
ясно» обнаруживается в Демественниках первой половины XVII века (ГЦ-
ММК ф. 283 № 15, 1606–1612 г., полный поголосник РГАДА ф. 188 № 1696, 
1606 г., путь против демества), и  середины XVIII  века (ГИМ Муз. 564, л. 
169–173, нотолинейная партитура). Кроме того, имеются списки полностью 
знаменного, путного, демественного роспевов и строчного многоголосия.

Стихира Благовещению «Благовествует Гавриил» также хорошо из-
вестна в научной литературе. С. В. Смоленский в палеографическом атла-
се, составленном по  рукописям Соловецкого собрания, опубликовал две 
версии роспева песнопения по  рукописи середины XVII  в.: один из  н их 
имеет ремарку «Усол[ское]», другой  —  «Лог[иново]» [16]. Исследователи, 
описывавшие сборник инока Кирилло-Белозерского монастыря Ефросина 
(РНБ Кир. —  Бел. 9/1086, 80-е гг. XV в.), отметили в нем наличие этой сти-
хиры на л. 461 об. [7, с. 138]. Н. П. Парфентьев нашел данное песнопение 
с ремаркой «Новгородцкой » в рукописи второй четверти XVII в. (РГБ ф. 
210 № 1) [12, с. 38]. Е. А. Смирнова отметила список стихиры со знаком «Э» 
в  кодексе 1573 г. РНБ Q.I.898, л. 114 об. [15, с.  44]. З. М. Гусейнова нашла 
несколько списков стихиры в кодексах XV и XVI в. и опубликовала один 
из них. По ее словам, «Масштабность, слоговые вставки, протянутые глас-
ные, аненайки,  сложнейшая нотация  —  все это отличает роспев славни-
ка» [3, с. 90]. По наблюдениям Д. А. Григорьева и Н. Дроздецкой, стихира 
на Благовещение «Благовестит Гавриил» имеет в первых строках интона-
ционное сходст во с богородичном «Достойно есть» Опекаловского роспева 
[4]. Интересные наблюдения над стихирой «Благовествует Гавриил» сделал 
филолог Б. А. Успенский в статье, посвященной Э-образному знаку, встре-
чающемуся в певческих рукописях. Скрупулезно исследовав все известные 
на настоящий момент варианты применения этого знака, ученый выявил 
две его разновидности: глоссолалический и  семиографический. Единст-
венный известный на настоящий момент случай, когда обе разновидности 
применяются в одном песнопении, находится в списке стихиры «Благове-
ствует Гавриил» (РГБ ф. 304 № 409, л. 116 об.) [18, с. 82].



169

Стихира представлена в рукописях в разных формах записи. В рукопи-
сях 1420-х гг. (РГБ ф. 304 № 440, л. 87) и 60–70-х гг. XV в. (РГБ ф. 304 № 408, 
л. 257) песнопение записано без нотации и  не  содержит ни  растянутых 
гласных, ни аненаек. В то же время в тексте нет сокращений: титл и вынос-
ных букв, что говорит о том, что текст предполагалось нотировать. В уже 
упоминавшемся кодексе середины XVI в. (РНБ Соф. 432) на л. 167 об. —168 
об. есть подготовленный для нотирования фрагмент обсуждаемой стихи-
ры «Не ужасаися архангел убо есмь…» с ремаркой «демество» [15, с. 44]. 
В списках XV в. Песнопение нотировано знаменной нотацией, но в нем есть 
знаки, приближающиеся к кондакарным (из нижнего ряда). В более позд-
них списках используются стандартные невмы знаменной нотации.

Неизвестно, исполнялась ли эта стихира в XVI в. одноголосно или мно-
гоголосно, но  в  XVII  столетии она определенно получила многоголосное 
оформление. В Демественнике 1606 г. (РГАДА ф. 188 оп 1 № 1696) на л. 11 
записан «путь против демества» для фрагмента стихиры «Не ужасаися…». 
В многоголосных Праздниках конца XVII в. РНБ Q.I.189 песнопение запи-
сано трижды: первый список представляет собой строчное многоголосие, 
второй имеет ремарку «Ин роспев» и является строчным многоголосием 
с демественными вставками, третий обозначен как «Малой роспев». На л. 
159 об. записана партитура, где изложение строчным многоголосием чере-
дуется с демественным. Демеством роспеты два фрагмента, обозначенные 
как «Замета дем[еством]»: «не удивляися» до «архангел бо есмь» и «нетлен-
на и  родиши» до  конца песнопения. Остальной текст роспет строчным 
многоголосием. Поскольку строчное предполагает три голоса, а  демест-
венное многоголосие может содержать до четырех голосов, партия верха 
для демественных фрагментов выписана отдельно, на л. 164 об.; фрагменты 
обозначены как «Верх к деместву. Средина» и «Конец».

Обнаруженный исследователями роспев —  не единственный: в других 
рукописях мы встречаем роспев без аненаек и с несколько другой крюковой 
строкой. Примером может служить рукопись конца XVI —  начала XVII в. 
(РГБ ф. 304 № 427), где стихира записана дважды (на л. 339 и 447 об.) в од-
ной и той же музыкальной редакции и «малой роспев» из строчных Празд-
ников. Но сегодня нас интересует первая версия стихиры, с аненайками.

Анализ музыкального текста пока затруднителен: стихира фиксиру-
ется или без нотации, или разными нотациями: знаменной беспометной, 
особой (в  рукописи Логина ф. 304 № 428) или путно-демественной (РНБ 
Q.I.189). Обратимся к  словесному тексту, который дает первое впечатле-
ние о структуре песнопения. Сравнивая текст в указанных выше списках, 
можно заметить, что в нем присутствую растянутые гласные, означающие 
развитые внутрислоговые роспевы. В списках, связанных с путным роспе-
вом (Логинов и строчной Стихирари) есть повтор слова «ныне», в многого-



170

лосных списках —  еще и слова «прельсти», в строчном списке повторяется 
слог «го» в  слове «господа». Кроме того, в  тексте песнопения есть слого-
вые вставки. Первая из  них стабильно фиксируется в  строке «Змия же/
Змей прельсти Еву». Точнее, это две вставки. В списках XV —  XVI в. пер-
вая из них продолжает частицу «же», вторая разбивает слово «прельсти»:: 
«Змииия  же эинеине Преээинеинеээлести» (РНБ Кир.  —  Бел. 653/910) 
В списках конца XVII в. (т. е. в первых двух версиях песнопения из строч-
ных Праздников) обе вставки сведены воедино, слово «прелсти» повторено 
дважды, и  между повторами помещена слоговая вставка: «Змий прелсти 
инеине прелейтейтенинеине прельсти Еву» (Q.I.189). Вторая вставка рас-
полагается в конце песнопения, после слова «царя» или «пречистая». Она 
присутствует в Кир. —  Бел. 653/910, ф. 304 № 414 и «ин переводе» (с деме-
ственными вставками) в Q.I.189: «инаэниэнинеиэ неноаинотаино» или «аи-
наинеиненеиненоанотаино» или «айнаниайнатаино». Аненайка опущена 
в рукописи Логина и в первом списке из строчных Праздников. Интересно 
отметить, что наличие или отсутствие слоговых вставок не зависит от того, 
какой нотацией невмировано песнопение. Однако можно заметить, что за-
ключительная аненайка отсутствует в путной и строчной (без демествен-
ных вставок) версиях.

Итак, уже в  XV  века песнопение содержит слоговые вставки, харак-
терные для демественного роспева. Наблюдение подкрепляется ремаркой 
«дем» в ненотированном списке XVI столетия. Не исключено, что уже в это 
время в напеве чередовались два стиля: знаменный и демественный. Далее, 
к концу XVI в. появляется путный роспев, в котором текст песнопения не-
сколько изменен. И, наконец, в конце XVII века мы видим два многоголос-
ных роспева: строчной и строчной с демественными вставками.

Таким образом, история двух стихир —  Успению «Егда преставление» 
и Благовещению «Благовествует Гавриил» —  развивается параллельно и не-
зависимо друг от друга. Их объединяет стилистический прием: чередова-
ние разных стилей в одном песнопении. Этот прием —  редчайший в древ-
нерусском певческом искусстве. Кроме указанных песнопений, известно 
еще только два случая его применения. Это песнопение из чина освящения 
храма «Кто есть сей царь славы». Первая строка —  вопрос архиерея, а ответ 
хора «Господь силам…» излагается демеством (опубликовано Г. А. Пожида-
евой в [17, с. 10]). Данный прием использован также в стихире митрополи-
ту Петру, написанной по образцу стихиры Успению и с тем же инципитом 
«Егда преставление». Именно песнопения в честь Богородицы были самы-
ми ранними, в которых был применен этот стилистический прием.



171

ЛИТЕРАТУРА
1. Василик В. Источник жизни во  гробе полагается: (Гимнографическая про-

грамма Успения в контексте других праздников) // Сборник трудов Высшей Религиозно-
Философской Школы. Богословие, философия, словесность. СПб., 2000. С. 93–115 . 

2. Гарднер И. А. Богослужебное пение русской православной церкви: Сущность. 
Система. История. Сергиев Посад, 1998. Т. 1, 2. 

3. Гусейнова З. М. Нотированные рукописи Кирилло-Белозерского монастыря 
XV века // Устная и письменная трансмиссия церковно-певческой традиции: Восток —  
Русь —  Запад. М., 2008. С. 85–97. (Гимнология; Вып. 5). 

4. Дроздецкая Н. Опекаловский распев: Именование и  бытование//Древняя 
Русь: Вопросы медиевистики. 2005. № 1(19). 

5. Захарьина Н. Б. Стихира Успению богородицы «Богоначальным мановением» 
// Рукописные памятники. СПб., 1999. Вып. 5. С. 31–61.

6. Стихира Успению Богородицы «Егда преставление» в древнерусских нотиро-
ванных рукописях // Музыкальная археография —  2013. М., 2013. С. 33–55. 

7. Каган М. Д., Понырко Н. В., Рождественская М. В. Описание рукописей XV в. 
книгописца Ефросина // ТОДРЛ. Л., 1980. Т. 35. С. 3–300.

8. Маркелов Г. В., Панченко Ф. В. О гимнографическом творчестве на Выгу // ТО-
ДРЛ. Т. 51. С. 417–426. 

9. Момина М. А. Самоподобные песнопения (αυτóμελα) в  церковнославянских 
богослужебных рукописях // Русь и южные славяне: Сб. ст. к. 100-летию со дня рождения 
В. А. Мошина (1894–1987). СПб., 1998. С. 165–184. 

10. Московский летописный свод конца XV в. / Под ред. М. Н. Тихомирова. М.; Л., 
1949. (Полное собрание русских летописей; Т. 25). 

11. Панченко Ф. В. О генезисе песнопений в службах иконам Богородицы новго-
родско-псковского круга // Музыкальная культура православного мира. М., 1994. С. 272–
279. 

12. Парфентьев Н. П. Древнерусское певческое искусство в  духовной культуре 
Российского государства XVI–XVII  вв.: Школы. Центры. Мастера. Свердловск, 1991. 
С. 38. 

13. Разумовский Д. В. Церковное пение в  России / [Публ., предисл. и  коммент. 
И. Е. Лозовой] // Муз. академия. М., 2000. № 1. С. 182. 

14. Серегина Н. С. Песнопения русским святым: По материалам рукописной пев-
ческой книги «Стихирарь месячный». СПб.: б. и., 1994. 

15. Смирнова Е. А. Памятники раннего русского многоголосия в рукописной тра-
диции XVI века: Дипломная работа. СПб., 2001. 

16. Снимки с певческих рукописей Соловецкой библиотеки: Приложение к не из-
данному описанию их С. В. Смоленского. Б.м., б. г. (лит. Данилова). 

17. Традиции русского церковного пения. М., 1999. Вып. 1: Демественный распев 
XVI‒XVIII. 

18. Успенский Б. А. Буква Э в  древнерусских певческих текстах и  в  списках би-
блейской книги Исход // Вопросы языкознания. 2013. № 6. С. 79–114. 

19. Фролов С. В. Из истории демественного распева // Проблемы истории и тео-
рии древнерусской музыки. Л., 1979. С. 99–108 .

20. Ходченко Ю. Ю. Службы «Положение ризы Пресвятой Богородицы» и  «Поло-
жение пояса Пресвятой Богородицы» в Минейных Стихирарях «дьячее око» // Древне-
русское песнопение. Пути во времени. СПб., 2017. Вып. 6: Материалы Международного 
научно-творческого симпозиума «Бражниковские чтения» (2011–2017). С. 72–79.



172

УДК 78.3
Герасимова Ирина Валерьевна,

кандидат искусствоведения, кандидат исторических наук,
старший преподаватель Русской христианской гуманитарной академии,

ассоциированный сотрудник Санкт-Петербургского института истории РАН,
bazylek@yandex.ru

МОНОДИЧЕСКИЕ ПЕСНОПЕНИЯ БОГОРОДИЧНЫХ 
ПРАЗДНИКОВ В ИРМОЛОГИОНАХ XVI–XVII ВЕКОВ: 

КОРПУС ТЕКСТОВ 2*

Статья посвящена источниковедческому изучению богородичных двунадеся-
тых праздников в  певческих рукописных сборниках Киевской митрополии XVI–
XVII вв. —  Ирмологионах. Песнопения в книге помещаются в разных ее разделах, 
посвященных отдельным жанрам: ирмосы и тропари —  в разделе Ирмология, сти-
хиры —  в разделе Праздников, величания и запевы —  в подборке величаний. В ре-
зультате анализа репрезентативных рукописей реконструирован корпус песнопе-
ний, зафиксированных в Ирмологионах, а также выявлены их распевы.

Ключевые слова: музыковедение, церковно-певческие книги, Киевская ми-
трополия, корпус текстов, распевы

Gerasimova I. V.
MONODIC CHANTS OF VIRGIN SERVICES IN THE XVITH-XVIITH-CENTURY 

IRMOLOGIONS: CODE OF THE TEXTS
Th e focus of the paper is the source studing of the monodic chants of Virgin Services 

in early modern Irmologions, the Kievan Metropolitanate manuscript collections. Chants 
of the Services include in diff erent parts of the manuscripts. Irmos and tropar are in 
the part of Itmologiy, stikhira is in the Festival part, magnifi cation is in the collection 
of magnifi cations etc. Analysis of the representative manuscripts allowed to reconstruct 
the code of the chants written in Irmologions and to ascertain their stylistic affi  liation 
(raspev).

Keywords: musicologia, church singing books, Kievan Metropolitanate, code of the 
texts, melodies.

Песнопения двунадесятых праздников, посвященных Пресвятой Бо-
городице —  одни из древнейших текстов, пришедших в Россию из Визан-
тии после крещения Руси и  переведенных на  церковнославянский язык. 
В  Киевской руси эти песнопения развивались вместе со  всем корпусом 

* Работа выполнена при поддержке РФФИ, проект № 17–34–00023 (Моноди-
ческие песнопения богородичных праздников XI–XVII веков: греко-славянские па-
раллели)



173

знаменного распева  —  основного распева Древней Руси. Затем, в  период 
XIV–XVI веков раздробленные мелкие княжества Киевской Руси постепен-
но вошли в состав Московского царства и Великого княжества Литовского. 
Этот процесс разделения предопределил и самостоятельное развитие цер-
ковно-певческих традиций на этих землях: киевской и московской. Репре-
зентантом киевской церковно-певческой традиции стала рукописная книга 
Ирмологион, возникшая в конце XVI века в православных певческих цен-
трах беларуско-украинских земель. От певческих книг московской тради-
ции ее отличает, прежде всего, тип нотации —  пятилинейная квадратная, 
и  состав. По своему типу книга является сборником и содержит в  своих 
разделах все необходимые церковно-певческие книги, такие как Ирмоло-
гий, Стихирарь, Праздники, Октоих, Постная и Цветная Триодь и Обиход, 
однако в их кратком виде. Если разделы Ирмология и Октоиха являлись 
относительно стабильными по  составу, то  наполнение остальных раз-
делов сильно варьировалось в  зависимости от  желания создателя такого 
сборника. Таким образом, в каждом Ирмологионе можно наблюдать свой 
состав богородичных праздничных песнопений. Существующий каталог 
беларуско-украинских Ирмологионов XVI–XIX вв. Ю. Ясиновского не дает 
информации по  конкретным песнопениям праздников в  каждой руко-
писи: в  нем фиксируется только наличие самого праздника и  отдельные, 
наиболее значимые песнопения богородичных служб, имеющие ремарки 
о происхождении напева [28]. Единственной работой на данную тему явля-
ется статья Н. А. Щепкиной (Чикуновой). Рассматривая службу Введения 
во храм Пресвятой Богородице в трех традициях —  греческой, древнерус-
ской и киевской, —  она выявила нотированные песнопения службы по Ир-
мологионам XVII–XVIII вв. [26].

В нашей работе мы, с  одной стороны, расширим источниковую базу 
засчет привлечения новых рукописей и песнопений других богородичных 
служб, с  другой  —  ограничимся периодом конца XVI–XVII  веков. Задача 
настоящей работы: реконструировать корпус нотированных текстов двуна-
десятых богородичных праздников, таких как Рождество, Введение во храм, 
Благовещение и Успение Пресвятой Богородицы в Ирмологинах раннего пе-
риода их бытования и обозначить стиль или напел/роспев этих песнопений.

Песнопения богородичным двунадесятым праздникам фиксируются, 
начиная с  самых первых найденных нотолинейных Ирмологионов конца 
XVI века. Они помещаются в разных разделах книги, посвященных отдель-
ным жанрам: ирмосы и тропари служб —  в разделе Ирмология, празднич-
ные стихиры —  в разделе Праздников, величания и запевы —  в подборке 
величаний.

Одна из ранних рукописей, Львовский Ирмологион конца XVI века, со-
держит единичные песнопения богородичных праздников [1]. Песнопения 



174

Ирмология и Праздников в этой рукописи составляют единый раздел, по-
скольку стихиры праздникам здесь записаны в дополнение к выписанным 
ирмосам праздничных канонов. Службы Рождеству Богородицы, Введение 
во храм и Благовещение здесь представлены только канонами. На Рождест-
во Богородицы присутствуют ирмосы канона «Грядите людие» второго гла-
са, по первой и восьмой песне даны катавасии из канона «Сокрушившему 
брани» восьмого гласа. Служба Введению во храм представлена ирмосами 
из канона первого гласа «Песнь победную воспоем», при этом в дополне-
нии к четвертой присутствует «ин» ирмос «Неизследьномъ Божию совету» 
из канона «Отверзу уста моя» четвертого гласа, а третий ирмос, входящий 
в  данный канон, назван «ин» ирмосом. В  службе Благовещению припев 
«Архангельский глас» проходит как ирмос первой песни канона, а  далее 
следуют шестая, восьмая и девятая песни канона четвертого гласа «Отверзу 
уста моя». Лишь к канону на праздник Успения «Преукрашена Божиею сла-
вою» первого гласа прибавляется стихира «Богоначальным мановением» 
в двух напевах: болгарского и «по руску», то есть киевского напева, пред-
ставлявшего собой киевский извод знаменного распева.

В Ирмологионах первой половины XVII в. —  иеромонаха Ионы и Исаа-
кия Золочевского —  выписанный отдельно канон Успению состоит только 
из нотированных тропарей, перед которыми указан инципит ирмоса по ка-
ждой из девяти песен [2, 7]. Сами ирмосы праздников помещались в разде-
ле Ирмология.

В большинстве просмотренных рукописей ирмосы канонов богородич-
ным праздникам входят в  раздел Ирмология либо раздела, соединяющего 
по осмогласному принципу Октоих и Ирмологий либо Ирмологий и Стихи-
рарь / Триодь. На Рождество Богородицы в Ирмологионах встречается два 
канона: «Грядите людие» второго гласа и «Сокрушившему брани» восьмого 
гласа. Ирмосы последнего канона исполнялись также на Преполовение, о чем 
нередко повествовует ремарка на полях. Введению целиком в Ирмологионах 
посвящен канон первого гласа «Победную песнь поим Господеви», а Успению 
выписан канон Космы Маюмского «Преукрашена божественною славою».

В беларуско-украинских рукописях фиксируется канон «Отверзу уста 
моя» четвертого гласа, как правило, с  ремаркой «Б[огороди]ци». Испол-
няющийся на  Благовещение, он является общим каноном для Введения 
и Успения. В рукописи Кап. Q 15 указано, что канон Богородице исполняет-
ся также на первой неделе и на службах нарочитым святым. В списке 1654–
1657 гг. в  празднике Введения этот канон охарактеризован как первый, 
ирмосы которого исполнялись перед ирмосами второго канона «Песнь по-
бедную воспоим»: «ирмосы першого творца «Отверзу уста» писани на Бла-
говещение» [8, 152об.]. Словесные инципиты этого канона в этой рукописи 
специально выписаны перед каждой песнью.



175

Отдельные ирмосы праздникам в каноне «Отверзу уста моя», подобна-
ми которым служат ирмосы общего канона, имеются для Успения —  пятый 
ирмос («Удивишая всяческая о  божественнем Успении Твоем»), а  также 
для Благовещения  —  ирмосы шестой («Возопил прообразуя погребение 
тридневно пророк»), восьмой («Слыши отроковице девице чистая») и де-
вятой («Яко одушевленном божиим киоте») песен. В нескольких списках 
дополнительно подписывалось иное окончание ирмосов девятой песни для 
исполнения ее праздник Введение Богородицы во храм, сообщая на полях 
двойное назначение ирмоса: «Благовещению и Воведению» [5, 15]. В списке 
третьей четверти XVII в. ирмосы всех песен оказались тщательно распи-
саны по праздникам [12]. Интересно, что последнюю песнь для Введения 
и Благовещения, помимо окончания, в этом списке решили маркировать 
разными редакциями начала ирмоса.

1-я песнь: «Отверзу уста моя»: «Успению и Благовещению»
3-я песнь: «Всяк земнородный»: «Успению и Благовещению»
4-я песнь: «Неизследному Божию совету»: «Успению и Воведению»
4-я песнь: «Седяй во  славе»: «Благовещению и  Рождеству Иоанна 

[Предтечи]»
5-я песнь: «Удивишася всяческая (о  Божественнем Успении Твоем)»: 

«Успение»
5-я песнь: «Удивишася всяческая (о Божественней славе Твоей): «Бла-

говещение»
6-я песнь: «Возопил прообразуя»: «Благовещение»
6-я песнь: «Божественное се(!) и всечестное»: «Успение»
7-я песнь: «Не послужиша твари богомудрыи»: «Успение и Благовеще-

ние»
8-я песнь: «Слыши отроковице»: «Благовещению и Воведению»
8-я песнь: «Отроки благочествыя»: «Успению»
9-я песнь: «Яко одушевленнем Божиим кивоте»: «Воведению»
9-я песнь: «Яко одушевленному Божию кивоту» (!): «Благовещению»
9-я песнь: «Всяк земнородный»: «Успению».
Припевы к  ирмосам девятых песен канона могли выписываться как 

перед ирмосами, так и в отдельном разделе. Припевы к ирмосам девятой 
песни Успения и Введения по тексту почти тождественны, за исключением 
первой строфы, где слово «Успение» заменено на «Введение», и последней: 
там слова «восходит от земля на небо» заменено на «вниде во святая свя-
тых».

Ирмосы в  канонах богородичных праздников относятся к  киевско-
му изводу знаменного распева. Однако девятая песнь канона Рождества 
Богородицы, а  также запев величанию на  Благовещение «Архангельский 
глас» по своей протяженности превосходят силлабический стиль древне-



176

русских знаменных песнопений. А. А. Лукашевич, проанализировав мело-
дику таких «пространных» песнопений Ирмологионов киевского извода 
знаменного распева, среди которых фигурировал задостойник Рождества 
Богородицы 8 гласа «Чюже есть матерем девою быти», пришел к выводу, 
что они являются образцами «аналога путевого распева» [25]. Аналогом 
автор назвал его потому, что «путевой распев» Ирмологионов отличается 
от московской традиции, по его словам, «подобно диалекту музыкального 
языка» []. И. В. Герасимова также обнаружила в Ирмологионе 1652 г. киев-
ский извод путевого распева в напеве светильна Пасхи «Плотию уснув» под 
названием «могилевское» [22]. Поставленный вопрос об «аналоге путево-
го распева» в  Ирмологионах требует специального рассмотрения каждо-
го из «пространных» песнопений богородичных праздников, что выходит 
за рамки настоящей статьи.

Составы стихир богородичных служб в разделе Праздников довольно 
разнообразны. В рукописях могло фиксироваться от одной стихиры до не-
большой подборки (в  среднем, до  пяти-шести песнопений) для каждой 
службы. В просмотренных рукописях не было выявлено полного корпуса 
песнопений служб богородичных двунадесятых праздников, известных 
по древнерусским богослужебным книгам. Большинство стихир Успению, 
Введению во храм, Благовещению и Рождеству Пресвятой Богородицы, та-
ким образом, бытовали в устном пласте беларуско-украинской традиции, 
и пелись по ненотированному тексту.

По количеству списков в просмотренных рукописях лидируют стихи-
ры первого на подобен «О дивное чюдо» для праздников Успение и Рожде-
ство Богородицы и «Днесь вернии ликовствуем» для Введения. К ним мо-
гли прибавляться славники на литии, на «Господи воззвах» и на хвалитех. 
В службе Успению чаще всего фиксировался осмогласник «Богоначальным 
мановением» и запевы к 17-й кафизме с ремаркой «надгробное». Меньше 
всего стихир демонстрирует служба Благовещению: они обнаружились 
только в трех рукописях [9, 12, 19]. Одной из причин этого факта может 
служить ее нестабильное место в Ирмологионах: служба то записывается 
среди песнопений постной Триоди, то в Праздниках.

Особенность певческих книг Киевской митрополии  —  наличие но-
тированных седальнов и подборок подобнов седальнов на восемь гласов. 
В  просмотренных рукописях писцы чаще всего ограничивались подбор-
ками седальнов на  восемь гласов, по  образцу которых пелись седальны 
на праздники. В Ирмологионе 1654–1657 гг. седальны на Рождество Бого-
родицы были нотированы с указанием подобна и богослужебными указа-
ниями, каким образом их исполнять. Например, после первого седальна 
приведено уточнение о  том, что его следует исполнять дважды: «Сл[ава] 
и н[ыне], тож сед[ален] «Возоп[и Давиде]» [8, 148об.].



177

По просмотренным Ирмологионам конца XVI–XVII вв. выявлены сле-
дующие песнопения в разделе Стихираря:

Рождество Богородицы:
«Во благонарочитый день праздника нашего» (стихира-славник на ли-

тии, глас 8) [13]
«Возопи Давиде» (по первой стихологии седален, глас 4, подобен «Уди-

вися Иосиф») [8]
«Всечестное Твое Рождество» (на  малой вечерне стихира-славник 

на «Господи воззвах», глас 4) [8]
«Да радуется небо» (по полиелеосе седален, подобен «Повеленное тай-

но», глас 8) [8]
«Днесь иже на разумных престолех» (стихира на Господи воззвах, глас 

6) [2, 8, 11–13, 19]
«О дивное чюдо источник жизни» (стихира на хвалитех, самоподобен 

«О дивное чудо», глас 1) [2–5, 7, 8, 10–12, 15, 16]
«О дивное чюдо от неплодове плод» (стихира на хвалитех, самоподобен 

«О дивное чудо», глас 1) [2, 3 5, 7, 8, 10–12, 15, 16]
«От корене Иессеова» (по второй стихологии седален, глас 4, подобен 

«Удивися Иосиф») [8]
«Приидите вси вернии» (стихира-славник на стиховне) [12, 13]
«Сей день Господень» (стихира-славник на хвалитех, глас 6) [7, 8, 11–13, 

19]
«Столп целомудрия» (стихира на  хвалитех, самоподобен «О  дивное 

чудо», глас 1) [2–5, 7, 8, 10–13, 15, 16]
Введение во храм:
«Днесь вернии ликовствуим» (стихира на «Господи воззвах», подобен 

«О дивное чудо», глас 1) [7, 10–13, 15,16]
«Днесь во церковь приводится/воводится» (стихира-славник на хвали-

тех, глас 2) [12, 13, 15, 16]
«Днесь собори верных сошедшеся» (стихира-славник на стиховне, глас 

6) [5, 12, 15]
«Днесь храм одушевленный» (стихира по 50-м псалме, глас 2) [2, 12, 13, 

15]
«Днесь церкви одушевленныя святыя славы» (стихира на Господи воз-

звах, подобен «О дивное чудо», глас 1) [7, 10–13, 15,16]
«По рождестве Твоем» (стихира-славник на литии, глас 8) [5, 7, 8, 12, 

15, 16, 19]
«Ты пророком проповедание» (стихира на  Господи воззвах, подобен 

«О дивное чудо», глас 1) [7, 10–12, 15, 16]
Благовещение:
«Благовествует Гавриил» (стихира на «и ныне» на литии, глас 2) [9, 12]



178

«Днесь радости Благовещения» (стихира-славник на стиховне, глас 4) 
[12, 19]

«Еже от века таинство» (стихира-славник на хвалитех, глас 2) [12]
«Послан бысть с небесе» (стихира-славник на «Господи воззвах», глас 

6) [12]
Успение:
«Апостоли от конец» (светилен) [20]
«Блажим Тя вси роди» (припел на 17 кафизме, 1-я статья, стих: «Блаже-

ни непорочнии») [9, 11, 12, 15, 19–21]
«Богоначальным мановением» (стихира-славник на «Господи воззвах», 

осмогласник) [1, 3, 4, 7–17, 19–21]
«Воспойте людие матери Бога нашего» (стихира на «и ныне» на литии, 

глас 5) [7, 11]
«Дивны Твоя тайны, Богородице» (стихира на «Господи воззвах», подо-

бен «О дивное чудо», глас 1) [3, 4, 7, 8, 10–13, 15, 16, 20]
«Достойно есть величати/блажити Тя» (Припел на 17 кафизме, 2-я ста-

тья, стих «Руце Твои») [9, 11, 12, 15, 21, 21]
«Егда изыде/изниде Богородице Дево» (стихира-славник на стиховне, 

глас 4) [7–12, 16, 19–21]
«Егда преставление (стихира по 50-м псалме, глас 6) [12]
«На безсмертное Твое Успение» (стихира-славник на хвалитех, глас 6) 

[5,7, 8, 11, 12, 15, 16, 19]
«О дивное чудо/О преславному чудеси» (стихира на «Господи воззвах», 

подобен «О дивное чудо», глас 1) [3, 4, 7, 8, 10–13, 15, 16, 20]
«Роди вси песньми» (припел на 17 кафизме, 3-я статья, стих «Призри 

на мя») [9, 11, 12, 15, 21, 21]
«Твое славят Успение» (стихира на «Господи воззвах», подобен «О див-

ное чудо», глас 1) [3, 4, 7, 8, 10–13, 15, 16, 20]
Большинство просмотренных стихир представляют собой киевский 

извод знаменного распева, за исключением уже упомянутого болгарского 
напева из службы Успению «Богоначальным мановением», зафиксирован-
ного в Львовском Ирмологионе, и болгарской стихиры на Введение «Днесь 
храм одушевленный» и на Благовещение «Послан бысть с небесе» [1, 2, 12].

Л. Корний, изучавшая болгарский напев в  Ирмологионах, выявила 
в рукописях, помимо выше указанных, следующие песнопения богородич-
ных двунадесятых праздников: на Введение «Днесь боговместимый храм»; 
стихиры на Благовещение —  «Днесь радости Благовещение», «Да веселятся 
небеса» и подборка песнопений Успению —  «Твое славят Успение», «Девст-
вом Твоим», «Дивны Твоя тайны», «Приидите празднолюбцы» [24].

Величания, как правило, составляли особый раздел Ирмологионов. 
В них фиксировались сами величания и припевы к ним. В просмотренных 



179

рукописях было выявлено два распева величаний богородичных праздни-
ков: киевский («простый») и болгарский. В рукописи конца 1681 г. следую-
щее название раздела: «Многомилостивое болгарское, в недели и в празд-
ники всякие и нарочитым святым». В раздел вошли припевы на праздник 
Рождество Богородицы «Радуйся обрадованная Марие» с добавлением сло-
говой вставки «леге» и второе песнопение «Пречистая Богородице Марие» 
[15, л. 278].

Данное изучение песнопений служб богородичных двунадесятых 
праздников не  является окончательным: нами был проанализирован ос-
новной корпус текстов, однако, несомненно, что он будет дальнейшем по-
полняться новыми, редко встречающимися песнопениями и напевами, за-
писывавшимися в единичных Ирмологионах.

ЛИТЕРАТУРА

1. Львовский Ирмологион конца XVI в. / Опубликован: Львiвський iрмоло-
гiон —  давнiй лiтургiйний музичний рукопис п’ятiлiнiйноï нотацiï кiнця 16 
столiття /Редакцiя i вступна стаття Юрiй Ясiновський, транскрипцiя i ко-
ментарi Каролiна Луцка. Böhlau-Verlag-Köln-Weimar-Wien, 2008. 

2. Ирмологион иеромонаха Ионы. 10–20 гг. XVII в. (НББ, Рк. 091/283)  
3. Ирмологион 2/4 XVII в. (НББ, Рк 091/298). 
4. Ирмологион 2/4 XVII в. (НББ, Рк 091/309). 
5. Ирмологион 2/4 XVII в. (ОР РНБ, Кап. F. 1)
6. Ирмологион 2/4 XVII в. (ОР РГБ, Разум. 92)  
7. Ирмологион Исаакия Золочевского 1645 г. (ОР РНБ, Пог. 381)  
8. Ирмологион Андрея Андрузского 1654–1657 (ОР РНБ, Разум. 90)  
9. Ирмологион 1660-е гг. (Гос. архив г. Тобольска, Рк 306) / Описание опубликовано: 

Певческие рукописи XVII–XX веков государственного архива в г. Тобольске. Каталог / 
Сост. Т. Г. Казанцева. Новосибирск, 2016. С. 105–110. 

10. Ирмологион Максима Корейши 1669 г. (НББ, Рк 091/316). 
11. Ирмологион Иоанна Павловича 3/4 XVII в. (ОР РГБ, Разум. 86). 
12. Ирмологион 3/4 XVII в. (МДАиС № 231902)  
13. Ирмологион 3/4 XVII в. (ОР РНБ, ОСКР Q I 1266)  
14. Ирмологион Иосифа Крейницкого 1677 г. (ОР РНБ. Тит. 1902)  
15. Ирмологион Иоакима Гладкевича 1681 (ОР РНБ, Кап. Q 15)  
16. Ирмологион 1660–1680-х гг. (ОР РНБ, ОСКР Q I 1281)  
17. Ирмологион 1680-х гг. (ОР РНБ, ОСКР Q I 191)
18. Ирмологион конца XVII в. (ОР РНБ, Кап. Q 36)  
19. Ирмологион конца XVII в. (ОР РНБ, Сол. 622/676)  
20. Ирмологион конца XVII —  начала XVIII вв. (ОР РНБ, Разум. 93)  
21. Ирмологион конца XVII —  начала XVIII вв. (ОР РНБ, Кап. Q 13)  
22. Герасимава I. В. Магiлеўскi старажытны спеў XVII стагоддзя «Плотию 

уснув»: асобная рэдакцыя цi лакальны варыянт? // Гiсторыя Магiлева: мiнулае i  су-



180

часнасць. Зборнiк навуковых прац удзельнiкаў IX Мiжнароднай навуковай кан-
ферэнцыi 25 чэрвеня 2015 г. С. 329–335.

23. Iрмоси канонiв на  Рiздво Богородицi та  Воздвиження / Упорядник Ю. Яси-
новський (Антологiя вiзантiйско-слов’яньскоï та  украïньскоï сакральноï монодiï. Вип. 
11). Львiв, 2015. С. 3–7. 

24. Корнiй Л. П., Дубровiна Л. А. Болгарський наспiв з  рукописних нотолiнiйних 
Iрмолоïв Украïни. Киïв, 1998.  

25. Лукашевич А. А. Путевые песнопения в украинско-белорусских Ирмологионах 
/ Доклад, прочитанный на Бражниковских чтениях-2012 в Санкт-Петербургской госу-
дарственной консерватории (рукопись). 

26. Чекунова Н. А. Пути формирования цикла песнопений Введению во храм Прес-
вятой Богородицы: Στιχιραιον, Праздники, Ирмологион / Καλοφώνια. Науковий збiрник 
з iсторiï церковноï монодiï та гимнографiï. Львiв, 2010. Ч. 5. С, 33–45. 

27. Ясиновський Ю. П. Украïнськi та бiлоруськi нотолiнiйнi Iрмолоï 16–18 столiтъ: 
Каталог i  кодикологiчно-палеографiчне дослiдження. Львiв: Видавництво Отцiв Ва-
силiян «Мiсiонер», 1996. 624 с. (Iсторiя украïнськоï музики. Вип. 2: Джерела).

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ
Кап. —  собрание Придворной певческой капеллы
МДА —  Московская духовная семинария
НББ —  Национальная библиотека Беларуси (Минск, Беларусь)
ОР РНБ —  Отдел рукописей Российской Национальной библиотеки (Санкт-Петер-

бург)
ОР РГБ —  Отдел рукописей Российской государственной библиотеки (Москва)
ОСРК —  Основное собрание рукописной книги
Пог. —  собрание Погодина
Разум. —  собрание Разумовского
Рк —  рукопись
Тит. —  собрание Титова



181

УДК 78.3
Щепкина Надежда Александровна,

кандидат искусствоведения,
регент хора Афонского подворья в Санкт-Петербурге,

nadjach@yandex.ru

О МЕТОДЕ «НЕОБЪЯВЛЕННОГО ПОДОБИЯ»
(НА МАТЕРИАЛЕ САМОГЛАСНЫХ ПЕСНОПЕНИЙ 

ДВУНАДЕСЯТЫХ БОГОРОДИЧНЫХ ПРАЗДНИКОВ) 3*

В настоящей статье исследуются особенности принципа «подобия», являюще-
гося основополагающим для церковного искусства вообще и для композиционных 
закономерностей богослужебных песнопений в частности. На основании изучения 
музыкально-поэтического содержания праздничных стихир и тропарей автором сде-
лан вывод о том, что метод «необъявленного подобия» был достаточно распростра-
нен в рабочем обиходе гимнографов и мелургов. Данные песнопения изучались с не-
скольких позиций: содержание, художественные приемы организации текста, анализ 
музыкальной композиции, взаимодействие поэтического и  музыкального текстов. 
Итогом этой работы стал вывод о том, что данный метод может проявляться в не-
скольких смысловых плоскостях. Сумма признаков свидетельствует о том, что ано-
нимныемелурги, сочинявшие музыку самогласных песнопений, пользовались мело-
дическими образцами, также как и гимнографы, при сочинении поэтических текстов.

Ключевые слова: подобие, богородичные праздники, греческие рукописи, 
нотированные песнопения, гимнографы, мелурги.

Shchepkina N. A.
UNDECLARED PATTERN BORROWING (BASED ON THE IDEOMELIC HYMNS OF 

THE MARIAN FEAST DAYS RANKED AMONG THE TWELVE GREAT FEASTS)
Th e article considers the specifi cs of the pattern-borrowing approach fundamental 

for the church arts in general and for the compositional regularities of liturgical hymns 
in particular. Based on the study of the musical-poetic contents of the festive stichera 
and troparia the author draws a conclusion that the undeclared pattern borrowing used 
to be a quite common approach among the hymnographers and melurgoi. Th e hymns 
under investigation were considered from a number of perspectives including subjects 
thereof, the artistic techniques used to organize the texts, their musical composition and 
the relations between their poetic and musical texts. Th e study leads to a conclusion that 
this approach can manifest itself in a number of conceptual areas. Th e sum of the evidence 
suggests that, similar to the hymnographers in composing the poetic texts, the anonymous 
melurgoi who composed the music of the ideomelic hymns also used melodic patterns.

* Работа выполнена при поддержке РФФИ, проект № 17–34–00023 (Моноди-
ческие песнопения богородичных праздников XI–XVII веков: греко-славянские па-
раллели)



182

Keywords: pattern borrowing, Marian feast days, Greek manuscripts, notated 
hymns, hymnographers, melurgoi.

Принцип «подобен» (προσόμοιον) является основополагающим для 
всего церковного искусства, поскольку оно призвано отражать те позиции, 
которые сложились в богословии о принципах небесной иерархии. Подо-
бие —  важнейшая проблема церковно-эстетического порядка. Как показа-
ло настоящее исследование, фактор подобия является определяющим для 
выявления композиционных закономерностей богослужебных песнопе-
ний. Все песнопения организованы по общим законам, но свою индивиду-
альность проявляют в том, насколько они «нарушают» их.

Проблема «подобия» в  поэтических и  музыкальных текстах неодно-
кратно рассматривалась в  работах как зарубежных, так и  отечественных 
филологов и музыковедов: И. А. Гарднер [4; 5], О. Странк [22], Л. Ф. Моро-
хова [8, с.  181–190], Н. Шидловский [19], Т. Ф. Владышевская [3], С. Яне-
рас [15], И. Г. Школьник [13], Ю. В. Артамонова [1], М. А. Момина [7], 
Х. Тройельсгард [23]. На материале греческих и древнерусских песнопений 
к  настоящему времени раскрыты закономерности «уподобления» музы-
кально-поэтических текстов, их соотношение с  подборками песнопений 
на «подобен», выявлен репертуар подборок. Принцип пения на «подобен» 
рассмотрен в аспекте его истории и типологии древнерусских теоретиче-
ских руководств [8, с.  181–190]. Согласно работе Х. Тройельсгарда, авто-
мелоны в византийских нотированных рукописях сохранились в большом 
количестве [23, с. 22–27], тексты многих образцов были изданы, некоторые 
песнопения транскрибированы в пятилинейную нотацию.

При исследовании самогласных стихир двунадесятых богородич-
ных праздников возникла проблема, близкая проблеме «подобия», мимо 
которой оказалось невозможно пройти: она касается так называемых 
«мнимых самогласнов». Настоящий термин заимствован из исследования 
И. Г. Школьник [13, с. 4], где его рассмотрению уделено значительное вни-
мание. Для описания того же явления Н. С. Серегиной употребляется дру-
гой термин —  «вторая система подобия» [9, с. 38]. «Мнимые самогласны», 
встречающиеся среди стихир двунадесятых богородичных праздников, из-
учались нами с нескольких позиций: содержание, художественные приемы 
организации текста, анализ музыкальной композиции, взаимодействие по-
этического и музыкального текстов. Итогом этой работы стал вывод о том, 
что «необъявленное подобие» может проявляться в нескольких смысловых 
плоскостях:

1. Комплекс праздничных песнопений.
2. Организация поэтического текста.
3. Круг образов и героев.
4. Общие топосы (поэтические лейтмотивы) [12, с. 349].



183

5. Метрическое соответствие.
6. Сегментация (колоны и разделы).
7. Строение музыкального материала.
8. Интонационный словарь.
Сумма этих признаков свидетельствует о том, что анонимныемелурги, 

сочинявшие музыку для самогласных стихир, пользовались мелодически-
ми образцами, также как и гимнографы, при сочинении поэтических тек-
стов.

Применение данного метода работы византийских гимнографов и ме-
лургов мы рассмотрим на примере двух самогласных стихир разных ихо-
сов. Это песнопения из  службы Введения во  храм Пресвятой Богороди-
цы: «Днесь в  церковь приводитсz», глас II (S»μερον tùnaùpros£getai, ’Hcoj 
β’)и«Днесь боговместимый», глас IV (Σήμερον Ð θεοχώρητος,’Hcoj δ’). Для 
анализа стихир был избран один из  наиболее ранних списков палеови-
зантийскойкоаленовской нотации XII в. [20], перевод поэтического текста 
стихир представлен по одному из старших русских нотированных списков 
БАН 34.7.6 [21].В музыкальной строке песнопений отсутствуют графиче-
ские параллели, что связано с  их принципиальным ихосным различием. 
Исключением можно назвать строки из третьей части формы, следующие 
за  мелизматическими комплексами со  знаком темы. Однако поэтические 
тексты этих стихир обладают рядом общих черт, доступных даже невоору-
женному глазу.

а Σ»μερον.
τùναù 
προσ£γεται.
¹παν£μωμοσ
παρθšνος .
ε„ς κατοικητ»ριον
τοа παντ£νακτος 
θεο
καˆ π£σιςτБς
ζωБσ¹μîν τροφοа .

Дьньсь .
въцрквьприво-
дитьсz.
непорочьная
дэвиця .
въвъселении .
вьсэхъвышьша 
бога .
и вьсего жи-
вота нашего 
кърмитель .

Σ»μερον
РθεοχиρητοςναТς
¹θεοτТκος .
™ν ναùκυρ…ου
προσ£γεται.
καˆзαχαρ…ας 
ταЪτην
Шποδšχεται .

Дьньсь .
боговьмэстимая-
цьркы .
богородица .
въцьркъвъго-
сподьню
приводитьсz.
и захария тu
приимаеть .

а
1 1

σ»μερον
τÕ καθαρèτατον 
¡γ…ασμα.
æστριετ…ζουσα
δ£μαλις.
ε„ς τ¦¤για τîν
¡γ…ωνε„s£γεται .

дьньсь .
прэчистааго
свzщение .
яко трилэтъ
uница .
въводитьсz
въсвzтыихъ-
свzтая .

σ»μερον
τ¦τîν¡γ…ων¤για
¢γ£λλονται.
καˆÐχоρÕς
τîν¢γγšλων
μυστηκîς
πανηγυρ…ζει .

дьньсь .
свzтая .
свzтыихъ
веселитьсz.
и ликъангель-
скъ .
таино
тържьствuеть .



184

б ταÚτV.
™κβο»σωμεν
æςР ¥γγελος .
χα‹ρε.
μТνη™ν γυναξˆν
εÙλογημšνη

сеи .
възъпиемъ
яко ангелъ .
радuисz.
едина въже-
нахъ
благословлена

μεθ/ïν.
καˆ¹με‹ς˜ορτ£ζοντες
σ»μερον.
σÝντùγαβρι¾λ
™κβο»σομεν.
χα‹ρε
κeχαριτωμšνη
РκЪριοςμετ¦σοà.
Рœχωnτομšγα 
œλεος

съ ними же .
и мы праздь-
нuюще
дьньсь .
съгаврилъмь
възъпиемъ .
радuисz.
обрадованная
господь сь тобою 
.
имэяивелию 
милость

Обе стихиры имеют ярко выраженное трехчастное строение. Пер-
вые части могут быть обозначены как а, вторые —  а1, что условно можно 
было бы назвать приемом «парности уподобления». Две части повествова-
ния завершаются кодой, обозначенной б, в стихире IVихоса кода несколько 
расширена. Такая структура в стихирах определяется, как заимствованная 
из тропарной [13, с. 175].

Первые разделы песнопений являются вступлением, их вторые части —  
повествованием о событиях Введения во храм. Параллельная конструкция, 
оформляющая эти разделы, подчеркнута анафорой в виде слова «денесе» 
(σ»μερον). Коды стихир начинаются близкими словами «сеи» (ταÚτV)и 
«съ ними же» (μεθ/ïν), призванными  —  по  законам гимнографии  —  слу-
жить началом следующего раздела формы. Завершаются обе стихиры 
«ангельским приветствием», текст которого словно поделен между двумя 
песнопениями, дополняя по смыслу друг друга. Оба благовестия —  почти 
дословная цитата, взятая из Первоевангелия Иакова [18]: «Радуйся, благо-
датная, Господь с Тобою, благословенна Ты между женами! … Ты обрела 
милость у Господа» (Χα‹ρε, κεχαριτωμšνη· ÐkÚριοςμετ¦σοà· εЩλογημšνησÝ™ν 
γυναιξ…ν! … εбρεςγ¦ρχ£ριν™νиπιον τοà π£ντωνΔεσπТτου).

Разными шрифтами в таблице маркированытопосы, общие для каждо-
го раздела стихир. Ключевыми, задающими смысл повествованию стано-
вятся слова: «денесе» (σ»μερον)– «церкове» (ναù) —  «богу» (θεοà) —  «приво-
дитесz» (προσ£γεται) —  «святаzсвятыихъ» (¤για τîν¡γ…ων) —  «возопиемо» 
(™κβο»σωμεν) —  «ангелъ» (¥γγελος) —  «радuисz» (χα‹ρε).Они образуют кон-
спект повествования —  матрицу этих двух поэтических текстов.

Кроме того, тексты изобилуют общими приемами ассонансов и  ал-
литераций. Особенно поразательно количество аллитераций с буквой-γ-: 
προσ£γεται -  ¤για -  ¢γγšλων -  ¢γ£λλονται -  πανηγυρ…ζει -  εÙλογημšνη -  μšγα.

В традиции закрепились имена авторов этих поэтических текстов. 
Стихира IVихоса, очевидно, более ранняя, ее создание приписывается Ге-



185

оргию, архиепископу Никомидийскому, жившему во второй половине IX в. 
Гимнографом стихиры IIихоса считается Лев магистр, творивший в XI в. 
[11, с. 360–361].

Музыкальный текст стихир изучался по одному из списков средневи-
зантийской нотации [14]. Форма музыкального текста следует за формой 
поэтического. Все четыре анафоры σ»μερον(днесь) распеты краткими ха-
рактерными интонациями. Музыкальный текст в  некоторых колонах на-
чинается в одной звуковысотной области, образуя арки мелодических ана-
фор. Особенно выделяются строки, начинающиеся с g, а также акцентные 
aс их предакцентными зонами.

В экспозициях стихир музыкальный материал, следуя за  повествова-
тельностью поэтического текста, постоянно обновляется. Важными ока-
зываются середины песнопений, нотированные близкими в  графическом 
отношении формулами, выявленными в  списке коаленовской нотации. 
Эти почти не отличимые по звучанию мелодико-ритмические кадансовые 
формулы опираются на различные ступени лада. Для стихиры IVихоса ка-
данс имеет значение основного устоя, а для стихиры IIихоса формула мо-
жет быть определена, как кадансовая на III ступени основного пентахорда, 
иначе —  кадансовая срединного ихоса. Мелодия стихир содержит и другие 
общие интонационные формулы, как, например, строка «радуйсz» в обоих 
текстах, связанные с отклонением. Для IIихоса формула отклоняется в IV 
ступень основной тетрафонии, для IVихоса —  во II ступень основной те-
трафонии.

Эти небольшие формулы в диапазоне кварты рассредоточены в различ-
ных частях песнопения, скрепляя его форму однотипными построениями. 
Таким образом, близость поэтических текстов поддержана мелодической 
тканью песнопений. Поскольку IVихос может быть назван срединным для 
IIихоса, по этому признаку стихиры могут быть признаны родственными. 
Это явление было характерным для византийской музыки, в  теории ему 
также было уделено внимание.

Анализируя эти стихиры, мы много раз задавали себе вопрос —  откуда 
такая концентрация подобия в форме самогласных стихир? Мы предполо-
жили, что у них есть какой-то более ранний первоисточник, общий музы-
кально-поэтический автомелон. Поиски привели к  тому, что в  Типиконе 
Евергетидского монастыря XII  в. [6, с.  320] было обнаружено следующее 
указание: отпустительный тропарь Введения«Днесьблаговолениz», глас IV 
(Σήμερον τБς εÙδοκίας, ’Hcoj δ’) подобен тропарю Благовещения «Днесь 
спасениz», того же гласа (S»μερον τБςswtηρ…aς, Ð aÙtÕj). При анализе по-
этического текста обоих тропарей, написанных в  IV гласе, был выявлен 
искомый первоисточник:



186

Тропарь Благовещения
по списку Минеи
РНБ Греч. 227-III,
кон. XIII в. Л. 29 об.

Тропарь Введения
по списку Типикона
Великой Церкви,
X в. [16, 110]. Л. 48.

а S»μερον
τής swtηρ…aς
¹μîνtokefalaioν .
kaˆ toа ¢p aŠîνoj
muster…ou ¹ fanšrwsin .

Σήμερον
τής ευδοκίας
qeoàτό προοίμιον
καί tÁjswtηρ…aς
τώ ¢nqrèpwn ¹ προκήρυξις .

а1 Ð gƒХjtoàqeoà .
gƒХjτБςparqšnoug…netai .
kaˆ gabrђ¾l
thnc£rineÙaggel…zetai .

™ν ναщ τοаqeoà
τρανоς ¹parqšnojδείκνυται
καί τÕν χριστÕν
το‹ς π©σιneÙaggel…zetai.

б diÕ
sÝnaÙtù tÍ qeotÒkJ
bo»swmen.
ca‹rekecaritwmšnh
РkЪrioj met¦ soà

αÙτÍ
καˆ¹με‹ς μεγαλοφώνως
βοήσωμεν .
χα‹ρε τБς ο„κονομίας
τοа κτίστου εκπλήρωσις

Автором поэтического текста тропаря Введения во  храм признается все 
тот  же Георгий Никомидийский, написавший большое количество текс-
тов песнопений для этого праздника. Имя гимнографа, создавшего текст 
благовещенского тропаря, предание не сохранило. К сожалению, греческие 
рукописи, содержащие нотированные тропари Благовещения и Введения 
Богородицы, нам не известны. Речь не идет о тропарях других двунадеся-
тых праздников, например, господских —  Пасхи или Рождества Христова, 
стоящих особняком. Хотя историю их текстов и  мелоса тоже еще нужно 
проверять.Возникают большие сомнения в том, что эти нотированные тро-
пари будут обнаружены. Нотированиепраздничных тропарей —  традиция 
очень поздняя, так, например, в русских рукописях они встречаются не ра-
нее XVI  в., являясь прерогативой Стихирарей «дьячее око», тяготеющих 
к собиранию наиболее полного нотированного богослужения [2, с. 55–79].
Поэтому остается лишь предполагать, что мелодии тропарей Благовеще-
ния и Введения послужили образцом для мелодий изучаемых стихир Вве-
дения II и IV ихосов. В XI в., когда, по-видимому, происходила нотная ре-
гистрация стихир в Стихирарях, мелургам были хорошо известны мелодии 
тропарей и Благовещения, и Введения, и родство всех текстов —  и тропа-
рей, и стихир.

Обобщая итоги аналитической работы над песнопениями двунадеся-
тых богородичных праздников, можно сделать некоторые предваритель-
ные выводы, касающиеся благовещенского тропаря и  его производных. 
Так, трехчастные песнопения на его образец, написанные в IV, II и плагаль-
ном IIихосах выявляют некоторые вехи в истории «мнимыхсамогласнов».



187

Не позднее начала VIII века тропарь Благовещения Пресвятой Богоро-
дицы был написан неизвестным автором в IVихосе. Его форма оказалась на-
столько удобной и универсальной, что впоследствии стала использоваться как 
образец для тропарей и стихир другими гимнографами. На «необъявленный 
подобен» этого тропаря Германом Патриархом (умер в 740 г.) была написана 
стихира для службы Рождества Пресвятой Богородицы «Всемирнаzрадосте», 
глас IV (`HpagkÒsmiojcar£, ’Hχοςd/). Известно также, что Герман Патриарх 
составил самогласную стихиру для службы Сретения Господня «Глаголи сm-
меwне», глас I (ΛšγεΣυμεèν, ’Hχοςa/) и две того же ихоса на ее образец «Прiми 
сmмеwне» (ΔšχουΣυμεèν), «Прiидемъ и мы» (Δεаτε καˆ¹με‹ς), впервые употре-
бив принцип «подобна» по образцу первой стихиры микроцикла. Такой тип 
«подобна» является «подобном древнейшего типа» [13, с. 54]. Впоследствии 
некоторые из таких циклов стихир VIII в. вошли в Стихирарь в нотирован-
ном виде [13, с. 61]. Таким образом, эти стихиры не относятся к жанру са-
могласна, хотя Стихирарь, как моножанровая книга, призвана содержать 
принципиально только самогласные стихиры. Песнопения в данных циклах 
принадлежат одному ихосу и следуют подряд друг за другом.

В IX  в. Стефаном Агиополитом [10, с.  60] на  «необъявленный подо-
бен» тропаря Благовещения была написана стихира для службы Рождества 
Пресвятой Богородицы «Днесь неплоднаz врата», гласVI(S»meronsteirwtikaˆ 
pÚlai, ’Hcojπλ. β’), которая в  свою очередь послужила «необъявленным» 
образцом для других стихир этого праздника того же ихоса —  «Днесь все-
мiрныz радости» (Σ»μεροντÁςπαγκοσμ…ουχαρ©ς) и«Днесь неплоднаz анна» 
(Σ»μερον ¹ στε‹ρα¥ννα).

Во второй половине IX в. к этому уже известному многим гимнографам 
образцу обратился Георгий, архиепископ Никомидийский. По свидетель-
ству Алляция [10, с. 285], по образцу тропаря Благовещения Георгий соста-
вил тропарь Введения Богородицы во храм с сохранением ихоса и «объяв-
лением подобия».

Стихира из службы Рождества Пресвятой Богородицы «Всемирнаzра-
досте», глас IV (`HpagkÒsmiojcar£, ’Hχοςd/), написанная Германом Патри-
архом, в свою очередь, стала поэтическим и музыкальным образцом для 
стихир Введения во  храм «Днесь боговместимый», глас IV (Σήμερον Ð 
θεοχώρητος, ’Hχοςd/) и «Придете вьси», глас IV (Δεàτε πάντες,’Hχοςd/), на-
писанных Георгием Никомидийским. В пользу этого никак не отмеченного 
в богослужебных книгах факта свидетельствует включение в цикл литий-
ных стихир Введения во храм стихиры Рождества Богородицы в единст-
венном уникальном списке ненотированной служебной Минеи XIV в. РНБ 
Греч. 523, л. 60 без каких-либо указаний. Поскольку введенских стихир 
IVихоса только две, к ним и была добавлена стихира из службы Рождества 
Богородицы —  до полноценного трехстихирного микроцикла.



188

В XI в. на «необъявленный образец» тропаря Благовещения Львом Бар-
дилисом [17, с. 260], патрицием и проконсулом, магистром была написана 
стихира Введения во храм «Днесь в церковь приводитсz», глас II(S»μερον 
tùnaùpros£getai, ’Hcoj β’) [11, с. 360–361].Этот список можно было бы про-
должить, расширив круг исследуемых церковных памятей. На основании 
изучения музыкально-поэтического содержания стихир можно говорить 
о том, что метод «необъявленного подобия» был достаточно распростра-
нен в рабочем обиходе гимнографов и мелургов.

ЛИТЕРАТУРА
1. Артамонова Ю. В. Песнопения-модели в древнерусском певческом искусстве XI–

XVIII вв. / Диссертация … канд. иск. М., 1998.
2. Василик (Хощенко) М. В. Стихирарь «дьячее око»: Особенности месяцеслова 

и жанрового состава // Музыкальное наследие России: Истоки и традиции: Сб. ст. мо-
лодых музыковедов кафедры Музыкальной этнографии и  Древнерусского певческого 
искусства. СПб., 2001. С. 55–79.

3. Владышевская Т. Ф. Система подобнов в  древнерусском певческом искусстве 
(по материалам старообрядческой традиции) // Musicaantiqua. Budgoszcz, 1985.

4. Гарднер И. А. Два забытых подобна (Опубликованы мелодии и  разбор постро-
ения подобнов «Отчаянная» и  «Мученицы Господени» // Воскресное чтение.Варшава, 
1932.

5. Он же. Забытое богатство (о пении на подобен) // Подобны. Сост. JI.В. Вовчук. 
К., 2004.

6. Дмитриевский А. А. Описание литургических рукописей, хранящихся в библио-
теках православного Востока. Т. I. К., 1895. (По рукописи № 788 библиотеки Афинского 
университета). С. 320.

7. Момина М. А. Самоподобные песнопения (αÙτόμελα) в  церковно-славянских 
богослужебных рукописях) // Русь и южные славяне. СПб., 1998. С. 165–184.

8. Морохова Л. Ф. Подобники как форма музыкально-теоретического руководства 
в древнерусском певческом искусстве // Источниковедение литературы Древней Руси. 
Л.: Наука. 1980. С. 181–190.

9. Серегина Н. С. Песнопения русским святым. СПб., 1994. С. 38.
10. Скабалланович М. Н. Рождество Пресвятой Богородицы (Христианские празд-

ники: Всестороннее освещение каждого из великих праздников со всем его богослуже-
нием. Кн. 1). К.: Проповеднический листок, 1915. С. 60.

11. Филарет (Гумилевский), архиепископ. Исторический обзор песнопевцев и пес-
нопения греческой Церкви. Изд. 3-е. СПб., 1902. 393 с., ил. С. 285, 360–361.

12. Шеховцова И. П. Византийская самогласная стихира XII–XIV веков как объект 
композиционного анализа // Традиционные музыкальные культуры на рубеже столетий: 
проблемы, методы, перспективы исследования: Материалы Международной научной 
конференции. М.: РАМим. Гнесиных, 2008. С. 349.

13. Школьник И. Г. Византийския стихира V–XII  вв. (Музыкальный и  литургиче-
ский аспекты) / Диссертация … канд. иск. М., 1994.

14. Codex Vindobonensis theol. gr. 181 (SticherariumDalassenos) // Reproductionintegrale, 
edd. Carsten Höeg, H.J.W. Tillyard, EgonWellesz. МMB. Copenhague, 1935. Vol. I.



189

15. Janeras S. Le Venerdi-Saint dans la tradition liturgique byzantine: structure et histoire 
de ses offi  ces. R., 1988. P. 252–255.

16. Mateos J. (ed.) Le Typicon de la Grande Eglise. Ms. Sante-Croix no. 40. X-e siecle. 
Introduction, texte critique, traductionet notes. I–II. Orientalia Christiana Periodica 165–166. 
Rome: Pontifi cal Oriental Institute, 1962–1963. P. 110.

17. PapadТpouloj G. Sumbolaˆ t¾n ƒstor…an tБj par’ № m‹n ™kklhsiastikБj mousikБj. 
‘Aq»na, 1890. S. 260.

18. Protevangelium Jacobi //La forme la plusancienne du protévangile de Jacques. Еd. É. 
de Strycker. Brussels: Société des Bollandistes, 1961.Chap. 7, vers. 5–8. Chap. 8, vers. 1–2.

19. Shidlovsky N. Th e Notated Lenten Prosomoia in the Byzantine and Slavic Traditions. 
Ph. D. dissertation. AnnArbour, Michigan —  London, 1983.

20. SticherariumantiquumVindobonense. Codex theol. gr. 136 // Phototypicedepictus, ed. 
G. Wolfram. МMB. Vindobonае, 1987. Vol. X.

21. SticherariumPalaeoslaviumPetropolitanum / Edendumcuravit N. Schidlovsky // 
MonumentaMusiсae Byzantinae. Vol. XII. Cod. Palaeoslavius. n O 34.7.6. BibliothecaeAcadem
iaeScientiarumRossicaephototypikedepictus. Hauniae C. A. Reitzel, 2000.

22. Strank O. Th e notation of the Chartres Fragment (orig. 1955), reprinted in Essays on 
Music in the Byzantine World, ed. Kennet Levy. NY., 1977. P. 100–101.

23. Troelsgard Ch. Th e Repertories of Model Melodies (Automela) in Byzantine Musical 
Manuscripts / Cahiers de l’Institut du Moyen-Age Grecet Latin. Copenhague, 2000. Vol. 71. 
P. 22–27.



190

КУЛЬТУРНАЯ РЕВОЛЮЦИЯ 1917 ГОДА: 
ОБРЕТЕНИЯ И ПОТЕРИ

УДК 792
Джавадова Виктория Чингизовна, 

кандидат культурологии, доцент кафедры философии и культурологии 
Санкт-Петербургского государственного университета культуры и искусств,

de_victori@mail.ru 

ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ДРАМАТИЧЕСКИХ СОБЫТИЙ 
РЕВОЛЮЦИИ В ПОСТАНОВКАХ МОСКОВСКИХ ТЕАТРОВ 

СОВЕТСКОЙ ЭПОХИ

Революция и ее драматические последствия надолго определили одну из важ-
нейших тем советской драматургии и стали основой нового историко-революци-
онного жанра. Автор рассматривает постановки московских театров советского 
периода, сюжет которых раскрывал характер эпохи становления советской власти, 
атмосферу революционных событий.

Ключевые слова: московские театры, революция, советская драматургия, со-
ветская эпоха.

Dzhavadova V. Ch.
INTERPRETATION OF THE DRAMATIC EVENTS OF THE REVOLUTION IN THE 

PERFORMANCES OF THE MOSCOW THEATERS OF THE SOVIET EPOCH
Th e revolution and its dramatic consequences for a long time determined one of 

the most important themes of Soviet drama and became the basis of a new historical-
revolutionary genre. Th e author considers the performances of the Moscow theaters of 
the Soviet period, refl ecting the character of the epoch, the atmosphere of revolutionary 
events.

Keywords: Moscow theaters, revolution, Soviet drama, Soviet epoch.

В постреволюционные годы главным героем советской драматургии 
становится человек новой эпохи. В большинстве театральных постановок 
1920-х годов режиссеры стремились запечатлеть обобщенный портрет 
революции, в  котором были  бы обозначены ее основные, определяющие 
черты, а  главным действующим лицом выступала народная масса. Со-
держание пьес и  спектаклей отражало время глобальных драматических 
перемен, навсегда изменивших судьбы людей разных социальных слоев 
и  классов: «Темп» Н. Погодина, «Далекое» А. Афиногенова (Театр имени 



191

Евг. Вахтангова), «Поэма о топоре» и «Мой друг» Н. Погодина (Театр Рево-
люции), «Хлеб» В. Киршона (МХАТ), «Слава» В. Гусева (Малый драмати-
ческий театр). Для урегулирования всего театрального дела в России учре-
ждается Центральный Театральный Комитет при Народном Комиссариате 
по просвещению. По инициативе Историко-театральной секции начинает 
выходить серия популярных брошюр «Театр «Трибуна», посвященный ре-
волюционному театру. Уже в 1918 году В. Э. Мейерхольд ставит в Петрог-
раде первую советскую пьесу  —  «Мистерию-Буфф» В. В. Маяковского. 
Через два года Мейерхольд основывает в Москве Театр РСФСР I, провоз-
глашая лозунг «Театральный Октябрь» [2], в основе которого —  идея рево-
люции в театре, низвержение привычных театральных форм, вовлечение 
в  действие зрителя и  создание агитационно-публицистических спекта-
клей. В Театре РСФСР I  В. Э. Мейерхольд ставит вторую ре-
дакцию «Ми- стерии-Буфф». И  пусть не  все из  рождавшихся 
в то время актерских коллективов были долговечными, и не каждый из по-
ставленных ими «революционных спектаклей» оказался достаточно удач-
ным —  важна была сама тенденция: новые театры стремились строить свой 
репертуар в соответствии с веяниями времени.

Необходимо отметить, что события 1917 года способствовали появле-
нию историко-революционного жанра, ставшего одним из ведущих в со-
ветской драматургии. По случаю десятилетия Советской власти в Москве 
и Ленинграде были поставлены пьесы «Разлом» Б. Лавренева и «Бронепо-
езд 14–69» В. Иванова, тогда же на сцене Большого театра прошли премье-
ры спектаклей «Красный мак» Р. Глиэра, «Баня» и «Клоп» В. Маяковского, 
«Егор Булычев и другие» и «Достигаев и другие» М. Горького. В спектакле 
«Разлом» Б. Лавренева на  сцене Академического театра им.  Евг. Вахтан-
гова воссоздавались события 25  октября 1917 г. Кульминация событий 
начиналась с  сигнала пушки Петропавловской крепости, его дублировал 
холостой выстрел с крейсера «Аврора»; осажденным в Зимнем дворце был 
предъявлен ультиматум о сдаче, а на размышление отводилось 20 минут. 
В 1925 году выходит постановление ЦК КПСС «О политике партии в обла-
сти художественной литературы», в котором отмечалось, что литература 
и искусство являются важным участком «идеологического фронта», а по-
тому должны быть поставлены на службу пролетариату [7]. В результате 
в  середине 1920-х гг. происходит существенный поворот в развитии теа-
тра, появляется новая советская драматургия, стремившаяся осмыслить 
социальную суть Октябрьской революции. Неожиданность драматиче-
ского построения, специфика революционной темы повлекли за собой из-
менение режиссерских приемов, системы актерского существования. Так 
новые грани таланта и актерского мастерства раскрылись у В. Н. Пашен-
ной  —  Яровой, П. М. Садовского  —  Кошкина, С. Л. Кузнецова  —  Шван-



192

ди в  спектакле «Любовь Яровая» К. А. Тренева на  сцене Малого театра; 
В. И. Качалова —  Вершинина, Н. П. Хмелева —  Пеклеванова в постановке 
МХАТа «Бронепоезд 14–69» Вс. В. Иванова. В 1925 году режиссер А. Д. По-
пов и художник С. Исаев ставят пьесу «Виринея» Л. Сейфуллиной на сцене 
Академической студии им. Евг. Вахтангова, в роли Павла —  Б. В. Щукин. 
Повесть Сейфуллиной раскрывала серьезные перемены, произведенные 
в сознании крестьянства войной и последовавшими за ней двумя револю-
циями —  февральской, а затем октябрьской. Главные герои —  крестьянка 
Виринея и солдат Павел Суслов —  становились общественными деятелями 
новой советской деревни, через их характеры шло осознание революцион-
ных событий. В  конце 1920-х гг. в  Театр Революции приходит драматург 
Н. Ф. Погодин. Его пьесы «Темп», «Поэма о  топоре», «Мой друг», «После 
бала» открывают новое направление советской драмы, где современность 
осмыслялась в новых эстетических формах. Встреча Н. Ф. Погодина с ре-
жиссером А. Д. Поповым, возглавившим Театр Революции в  1931 г., при-
вела к созданию ярких спектаклей, ознаменовавших собой значительный 
этап в развитии советского театра.

Проблемы противопоставления героя-личности и  героя-массы, из-
образительного решения эпохи сквозь призму заводских окраин и  пси-
хологию характеров революционно настроенных рабочих и  крестьян, 
формируют советскую драматургию 1930-х годов. Возникает полемика 
между драматургами разных направлений, такими, как Вс. В. Вишневский, 
Н. Ф. Погодин, В. М. Киршон, А. Н. Афиногенов. Героика современности 
в  драматургии 1930-х гг. перекликалась с  героикой недавнего революци-
онного прошлого. Многочисленные пьесы и инсценировки, посвященные 
революции и Гражданской войне, написанные в разных жанровых формах, 
были актуальны в  условиях становлении нового мира и  формирования 
советской культуры. Жанр историко-революционной драмы обогатился 
в  1930-е годы пьесами «Оптимистическая трагедия» Вс. В. Вишневского 
(1933), «Гибель эскадры» А. Е. Корнейчука (1934), «Интервенция» Л. И. Сла-
вина (1933), рассказывающих о победе революции над самодержавием, ут-
верждением социалистической идеологии. В них поднимались проблемы, 
открытые героико-революционной драматургией предшествующего деся-
тилетия. Именно в русле этой тематики драматурги 1930-х гг. вели поиск 
в  жанре трагедии. Открывает это направление пьеса Вс. В. Вишневского 
«Оптимистическая трагедия», изначально имевшая название —  «Да здрав-
ствует жизнь!». Художественную новизну этой пьесы определило единство 
героики, трагедийности и оптимизма. Сам жизненный материал, конфликт 
героической самоотверженности и дисциплина против анархических, ин-
дивидуалистических настроений, подсказывали драматургу композицион-
ную структуру и образный строй трагедии. Премьера пьесы «Оптимисти-



193

ческая трагедия» Вс. Вишневского состоялась 18 декабря 1933 г. на сцене 
Камерного театра, режиссером-постановщиком выступил художествен-
ный руководитель театра А. Я. Таиров. Следует заметить, что двумя года-
ми ранее на сцене нового Центрального Театра Красной Армии была по-
ставлена пьеса Вс. Вишневского «Первая Конная», предисловие к которой 
писал сам С. М. Буденный. В спектакле авторам удалось добиться эффекта 
подлинности всех событий, справиться с  трудностями пьесы, в  которой 
около 40 эпизодов, а  время действия длится с  1913 по  1930  год. Режис-
сер П. И. Ильин и вся труппа очень точно передали ту особую лирическую 
приподнятость пьесы, ее простую и вместе с тем торжественную празднич-
ность. В постановке «Первой конной» Вишневского (сезон 1930/31 г.) театр 
переходит к изучению самого процесса образования новой личности, че-
ловека Октябрьской эпохи. Герой пьесы Сысоев —  солдат императорской 
армии, лейб-гвардии драгунского полка, верный защитник самодержавия. 
Империалистическая война, Февраль и Октябрь 1917 г., интервенция —  все 
эти события определили процесс перерождения Сысоева.

Именно в  этот период в  истории советского театра появляется дра-
матургическая и  сценическая Лениниана. В  1937 г. ставятся спектакли 
«Правда» А. Е. Корнейчука в Театре Революции с М. М. Штраухом в роли 
В. И. Ленина, «Человек с ружьем» Н. Погодина в Театре имени Евг. Вахтан-
гова, где роль В. И. Ленина с большой достоверностью сыграл Б. В. Щукин. 
Массовые сцены, занимающие значительное место в «Правде», перемежа-
лись с эпизодами камерно-бытовыми; судьба народа и революции как бы 
просматривалась через судьбы и индивидуальное мировосприятие Кузьмы 
Рыжова и Тараса Голоты. Особое значение «Правды» состояло в том, что 
в  пьесе «впервые в  истории советского театра был показан образ вождя 
революции В. И. Ленина» [2, с. 235]. В «Правде» А. Корнейчук показывал, 
как главные герои нашли свою правду в  Октябрьской революции. Наи-
большего эмоционального накала достигает сцена в  Смольном, тысячью 
нитей связанном с «Авророй», баррикадами, войсками, обстреливающими 
Зимний Дворец. И  пьеса, и  спектакль насыщенны подлинным драматиз-
мом, передают сам дух революции, натиск того времени, выявляют нрав-
ственную идею, свойственную всем участникам революционных событий.

Пьеса «Человек с ружьем» была поставлена народным артистом СССР 
Р. Симоновым и художником В. Дмитриевым. В спектакле успех ленинских 
сцен в  значительной степени определялся коллективной работой режис-
серов Р. Симонова и  В. Кузы, драматурга Н. Погодина, актера Б. Щуки-
на и  всех остальных актеров, добивавшихся правильного звучания сцен, 
создания напряженной атмосферы Смольного в октябрьские дни и обра-
за Ленина, руководящего социалистической революцией. В  дальнейшем 
Η. Ф. Погодин продолжил работать над образом Ленина в пьесах «Кремлев-



194

ские куранты» (1940) и «Третья, патетическая» (1958). Пьеса «Третья, пате-
тическая» представляла не столько гимн партии, сколько удачную попытку 
психологического изображения революционера, впервые была поставлена 
на сцене МХАТа режиссером М. Н. Кедровым в 1958 г. В том же 1937 году 
Малый государственный академический театр принял к постановке пьесу 
К. Тренева «На берегу Невы» [4, с. 4]. Пьеса описывает Петроград в период 
с февраля по октябрь 1917 г. Действие пьесы происходит на петроградском 
заводе и на квартире фабриканта Расстегина, который является главным 
действующим лицом. Демонстрации, восстания солдат и рабочих, полити-
ческий кризис, военное положение, объявленное в Петрограде, нашли свое 
отражение в спектакле К. П. Хохлова «На берегу Невы».

В 1966 году на сцене Академического театра им. Евг. Вахтангова худо-
жественный руководитель Р. Симонов ставит «Конармию» по мотивам рас-
сказов И. Бабеля и стихам Вл. Маяковского. Узнав о постановке, бывшие 
конармейцы прислали в  театр возмущенное письмо, назвав книгу И. Ба-
беля клеветнической. Но спектакль оставлял давние споры в стороне [7]. 
Режиссер Р. Симонов вложил в эту приподнятую, трогательную и веселую 
постановку изящество, романтизм и поэтичность. Тон всему задавал зна-
менитый «Марш Буденного»; герои были простодушны и  непримиримы. 
Театральное обаяние и вихревой ритм спектакля были так заразительны, 
что финальная сцена всегда шла под аплодисменты.

К 50-летию Октября в театре «Современник» режиссером О. Ефремо-
вым была представлена трилогия «Декабристы», «Народовольцы», «Больше-
вики». Художественная программа нового театра «Современник», открыв-
шегося в 1958 г., сформировалась еще в Центральном Детском театре под 
руководством А. Эфроса, сплотившего вокруг себя целую плеяду талантли-
вых артистов (О. Ефремов, О. Табаков, Е. Евстигнеев, И. Кваша, Г. Волчек). 
Обновление эстетики реализма сочеталось в  «Современнике» с  поисками 
новых средств художественной выразительности. Пьеса «Большевики» 
была написана М. Ф. Шатровым в стилистике документально-публицисти-
ческого повествования. Сюжет «Большевиков», рассказывает о  дне, когда 
было совершено покушение на  Ленина. Документальная точность в  вос-
произведении черт времени, подлинность атмосферы, облика и поведения 
действующих лиц: Я. М. Свердлов, А. М. Коллонтай, А. В. Луначарский, 
В. М. Загорский, В. Р. Менжинский, М. Д. Бонч-Бруевич, подчеркивали та-
лантливую работу режиссера. Как связующее звено, как некий передаточ-
ный пункт между минувшим и  настоящим Ефремов вводит в  спектакль 
телеграфисток, одетых в черные юбки, белоснежные блузки, шнурованные 
ботинки, которых помещает точно посередине в глубине сцены.

В 1970  году страна отмечала 100-летие Ленина, в  связи с  этим собы-
тием художественный руководитель московского театра Сатиры В. Н. Плу-



195

чек ставит спектакль «У времени в плену» А. П. Штейна. Штейн написал 
пьесу, опираясь на произведения драматурга Вс. В. Вишневского «Первая 
конная», «Оптимистическая трагедия» и «Мы из Кронштадта» и ввел в дей-
ствие самого Вишневского, роль которого В. Н. Плучек отдал А. А. Миро-
нову. Ни внешним обликом, ни манерой, ни походкой, ни улыбкой Андрей 
Миронов не был схож с  героем, тем не менее, именно он виделся автору 
и режиссеру исполнителем главной роли [1]. Эта постановка станет одной 
из знаковых работ как для В. Плучека, так и для А. Миронова, передавше-
го всю двойственность и  противоречивость характера Вс. Вишневского. 
Широкий героический план спектакля возник из  правильного решения 
внутренней линии действия, драматургу и  режиссеру удалось воплотить 
частные судьбы своих героев, их борьбу, страдания, помыслы в некую еди-
ную судьбу, в  единый душевный процесс, который выражает весь путь, 
пройденный в  те  суровые дни. В  книге «Андрей Миронов глазами дру-
зей» А. П. Штейн вспоминал «По замыслу это должен был быть солдат-
ско-матросский мюзикл. Однако меня занимала иная идея. Я думал о ци-
кле «Художник и Революция» и предложил не пьесу Вишневского, а пьесу 
о Вишневском. Со всеми присущими его поколению роковыми ошибками, 
заблуждениями, иной раз непростительными…» [1, с.  222]. Проникно-
венная и  романтическая интонация актера служила камертоном, по  ко-
торому настраивалось звучание спектакля в  целом. Немаловажную роль 
В. Н. Плучек отвел музыкальному сопровождению: открывала спектакль 
песня Б. Ш. Окуджавы «Надежды маленький оркестрик», на  протяжении 
всей пьесы звучали то тихие и мелодичные лирические матросские песни, 
то эмоциональные анархистские куплеты и марш С. Я. Покрасса «Красная 
Армия всех сильней» [5]. Художественное оформление, было решено ху-
дожником В. Я. Левенталем в серо-стальных тонах холодных вод Балтики 
и естественно дополняло настрой всей постановки, находя свое продолже-
ние в строгом, пластически выверенном, построении мизансцен и нераз-
рывно сливалось с четкими ритмами действия. Позже, в 1980-м году будет 
сделана телеверсия этого спектакля, позволяющая и сейчас ощутить весь 
драматизм рождения новой власти, новой культуры и ощутить пережива-
ния героя, оказавшегося «у времени в плену».

Динамику театрального процесса 70-х гг. определяли, прежде все-
го, работы режиссеров старшего поколения. В  этот период происходит 
обновление МХАТа, связанное с  переходом в  него из  «Современника» 
О. Н. Ефремова, возродившего в  коллективе традиции К. С. Станислав-
ского и В. И. Немировича-Данченко. О. Н. Ефремов поставил цикл чехов-
ских спектаклей «Иванов», «Чайка», «Дядя Ваня», вернул мхатовской сцене 
остросоциальное видение современности в  спектаклях «Заседание пар-
ткома», «Мы, нижеподписавшиеся…» и «Наедине со всеми» А. И. Гельма-



196

на, «Сталевары» Г. К. Бокарева. Также продолжил работу над сценической 
Ленинианой, поставив в  1982 г. пьесу М. Ф. Шатрова «Так победим!», где 
образ В. И. Ленина создал А. А. Калягин.

В 1978  году в  театре им.  Ленинского комсомола Марк Захаров пред-
ставляет спектакль «Синие кони на  красной траве». Пьеса драматурга 
М. Ф. Шатрова повествует о вожде революции, ставя во главу угла его ха-
рактер и убежденность в правоте революционного дела. Это был смелый 
эксперимент —  Олег Янковский сыграл не просто Ленина, «но Ленина без 
грима, без привычной картавости вождя, сыграл его не бронзовым памят-
ником, а  обычным человеком, больным, уставшим, мучающимся оттого, 
что ему мало осталось» [6, с. 127]. Даже те, кто не принял спектакль, восхи-
щались работой О. И. Янковского, который смог отойти от традиционного 
отображения В. Ленина. Актер играл не реального Ленина, а его романти-
ческое представление в умах людей, каким его хотели видеть. Новаторский 
подход к разработке сценического образа Ленина характерен и для поста-
новки пьесы «Между ливнями» А. Штейна в театре им. Вл. Маяковского, 
где впервые в истории советской сценической Ленинианы актеру М. Штра-
уху удалось дважды —  обе сцены по 20 минут —  оставаться с глазу на глаз 
со зрителями, раскрывая образ Ленина в монологах.

Сильная по накалу страстей постановка пьесы Вс. Вишневского «Опти-
мистическая трагедия» полюбилась не только тысячам советских зрителей, 
но и многим театральным режиссерам страны. Вероятно, именно поэтому 
в течение многих десятилетий пьеса «Оптимистическая трагедия» присут-
ствовала в репертуаре почти всех известных драматических театров СССР. 
И  чем дальше уходит отраженное пьесой время, тем настойчивее пыта-
ется театр воспроизвести самые малейшие приметы той суровой поры. 
В  1983  году состоялась премьера новой постановки «Оптимистической 
трагедии» в театре им. Ленинского комсомола в интерпретации М. А. За-
харова. В разные годы в ней смогли принять участие многие талантливые 
актеры театра Ленком. В числе самых ярких образов спектакля «Оптими-
стической трагедии» можно назвать: роль Вожака блестяще исполненную 
Евгением Леоновым, роль Беренга замечательно сыгранную Олегом Ян-
ковским, а  также роль Вайнонен великолепно представленную актером 
Виктором Проскуриным. С самого начала спектакля зрители оказывались 
невольно вовлеченными в  водоворот драматического противостояния 
хрупкой женщины и безжалостных матросов-анархистов. Благодаря высо-
чайшему уровню мастерства актеров театра и художественного руководи-
теля были максимально драматизированы каждый диалог пьесы и каждое 
сценическое действие [3].

Итак, становление и развитие советского театрального искусства, как 
составляющего элемента духовной жизни страны, явилось отражением 



197

социальных и  политических процессов, происходивших в  период утвер-
ждения советской власти. Революционные преобразования, затронувшие 
все сферы общественной жизни, сформировали советскую культуру, не-
отъемлемой частью которой стал театр. Он утверждал принципы психо-
логического реализма и  высокого гуманизма, сочетал все прогрессивные 
традиции отечественной и  мировой драматургии и  смелое новаторство 
в  правдивом художественном изображении. Анализ театральных поста-
новок московских театров советской эпохи раскрывает яркие образы, со-
зданные прекрасными мастерами сценического искусства, которые смогли 
отразить драматические аспекты революционной эпохи.

ЛИТЕРАТУРА
1. Андрей Миронов глазами друзей: Сборник воспоминаний / Ред. —  сост. Б. М. По-

юровский. —  М.: ЗАО Изд-во Центрполиграф, 2000.
2. Золотницкий Д. И. Академические театры на  путях Октября.  —  Л.: Искусство, 

1982.
3. Оптимистическая трагедия http://www.lenkom-bilet.su/Lenkom-repertoire/

optimisticheskaya-tragediya.
4. Репертуар юбилейного года / Я. Боярский. —  Театр, 1937 № 5. —  С. 3–5.
5. Симонов Е. Связь времен // Правда. — 1970. — 24 мая.
6. Смелянский А. М. Предлагаемые обстоятельства. Из жизни русского театра вто-

рой половины ХХ века. —  М.: Артист. Режиссер. Театр, 1999.
7. Щербаков К. Время и революция // Вопросы театра-72. —  М., 1973. С. 15–18.



198

УДК 83 (32)
Лебедева Виктория Юрьевна,

кандидат филологических наук, 
доцент Елецкого государственного университета им. И. А. Бунина

vikkktoria2@yandex.ru

ИНФЕРНАЛЬНОСТЬ РЕВОЛЮЦИИ В ДИСКУРСЕ В. НАБОКОВА 
(НА МАТЕРИАЛЕ СТИХОТВОРЕНИЯ «ПЕТЕРБУРГ» 

И РОМАНА «ЗАЩИТА ЛУЖИНА»)

Проблема потусторонности играет очень важную роль в  творчестве В. На-
бокова, но  его мистический дискурс остается недостаточно изученным. В  статье 
рассматривается мифопоэтика писателя, непосредственно связанная с  болотным 
мифом и Петербургским текстом.

Ключевые слова: метафизика, мифопоэтика, танатология, хронотоп

Lebedeva V. Y.
INFERNALITY OF THE REVOLUTION IN V. NABOKOV’S DISCOURSE (ON THE 
EXAMPLE OF THE POEM “PETERSBURG” AND THE NOVEL “THE DEFENSE”)

Th e problem of otherworld plays a very important role in Vladimir Nabokov’s 
creative work, but his mystical discourse is little-studied. Th e article deals with writer’s 
mythopoetics, including Swamp myth and the Petersburg text.

Keywords: metaphysics, mythopoetics, thanatology, chronotope

Хорошо известно крайне отрицательное отношение В. Набокова к Ок-
тябрьской революции и советскому режиму. В своем эссе «Юбилей» (1927), 
посвященному как десятилетию этого исторического события, так и  де-
сятилетию своих «презрения», «свободы» и  «верности» утраченной Рос-
сии, он пишет: «Я презираю коммунистическую веру, как идею низкого 
равенства, как скучную страницу в  праздничной истории человечества, 
как отрицание земных и  неземных красот, как нечто, глупо посягающее 
на  мое свободное “я”, как поощрительницу невежества, тупости и  само-
довольства» [8, с. 645]. Как индивидуалист, Набоков ненавидел советский 
(и любой другой) тоталитаризм за подавление личности и насилие над ней. 
Как интеллектуал и аристократ, он ненавидел его за примитивность: «Ме-
щанской скукой веет от серых страниц “Правды”, мещанской злобой зву-
чит политический выкрик большевика, мещанской дурью набухла бедная 
его головушка» [Там же]. Как художник, он ненавидел его за бездарность 



199

и надругательство над Словом —  в стихотворении «Молитва» («Пыланье 
свеч то выявит морщины…») (1924) лирический герой просит Бога изба-
вить Россию от гнета «косноязычного сна» [7]. Но Набоков был и метафи-
зиком —  и в произошедшем с его страной увидел духовные причины.

В первом из приведенных отрывков автор употребляет понятие «ком-
мунистическая вера», намекая на религиозный подтекст данной идеологии. 
Там же он говорит об отрицании ею как земных, так и неземных красот, 
переводя проблематику в вертикальное измерение —  и эта вертикаль на-
правлена строго вниз.

Уже было сказано о принципиальной значимости Слова в дискурсе пи-
сателя. Как витальная и творческая сила, оно пребывает в извечной оппо-
зиции с безмолвием и косноязычием. Например, в стихотворении «Поэту» 
Набоков призывает: «Болота вязкие бессмыслицы певучей / покинь, поэт, 
покинь и  в  новый день проснись!» [7]. Примечательно то, что деструк-
тивность бессмыслицы, антиСлова, передается посредством «болотной 
метафоры». Верный многовековой мифопоэтической традиции, автор ре-
презентирует этот природный локус как хтоническое пространство. Рас-
сматривая события 1917-го года под разными углами, Набоков использо-
вал в своем творчестве и призму «болотного мифа», о чем свидетельствует 
стихотворение «Петербург» («Он на трясине был построен…»):

«Он на трясине был построен
средь бури творческих времен:
он вырос —  холоден и строен,
под вопли нищих похорон.
Он сонным грезам предавался,
но под гранитною пятой
до срока тайного скрывался
мир целый, —  мстительно-живой.
Дышал он смертною отравой,
весь беззаконных полон сил.
А этот город величавый
главу так гордо возносил.
И оснеженный, в дымке синей
однажды спал он, —  недвижим,
как что-то в сумрачной трясине
внезапно вздрогнуло под ним.
И все кругом затрепетало,
и стоглагольный грянул зов:
раскрывшись, бездна отдавала
зaвopoженныx мертвецов.
И пошатнулся всадник медный,



200

и помрачился свод небес,
и раздавался крик победный:
“Да здравствует болотный бес”» [7].

Это стихотворение 1922-го года является явной перекличкой с воло-
шинским «Петроградом» («Как злой шаман, гася дыханье…») (1917) —  сов-
падают даже размер и количество строф. Однако Волошин, явно вдохнов-
ленный Достоевским, описывал просто беснование «над зыбким мороком 
болот» и предрекал благополучный, можно сказать, евангельский исход —  
бросание свиного стада с горы. Набоков, напротив, не строит прогнозов, 
заканчивая свое произведение на пике —  и это пик зла. Второе важное от-
личие —  бес характеризуется не по типу соблазна / греха (у Волошина это 
ярость и блуд), а по локусу, что соответствует мифологическим представ-
лениям о духах места.

В целом, набоковское стихотворение являет собой целый танатологи-
ческий комплекс. Он вмещает в себя хронотоп (Петербург с его репутацией 
города на костях, болото как медиативный локус между мирами, подзем-
ный / подводный темный мир, зима как мортальный период, мифологи-
ческий урочный час —  «срок тайный») и множество кодов. К последним 
относятся: классический (аллюзия на  «Медного всадника» и  не  только), 
оптический («синяя дымка» и  «сумрачная трясина», актуализирующие 
проблему слепоты), колористический (опять же «синяя дымка» с цветовым 
эпитетом, отсылающим к холоду-потусторонности-смерти), онейрический 
(«сонные грезы»), мортальный («нищие похороны», «смертная отрава», 
«мертвецы») и мистический (оживание покойников, демоны в обличье ду-
хов места —  болотников). Автор дает понять, что городу, созданному ценой 
нарушения невидимых законов (выбор такой территории, как болото, «не-
чистое» пространство, и огромное количество смертей при строительстве) 
изначально был дан обратный отсчет. В набоковском творчестве важней-
шую роль играет динамика жизни, и в данном стихотворении она наблюда-
ется тоже —  только здесь ее уместнее назвать динамикой смерти. Набоков 
показывает, как внутреннее и внешнее делаются изоморфными друг другу. 
Город репрезентируется как холодный изначально —  к урочному часу он 
оказывается оснеженным, по сути, подмороженным извне; город предает-
ся сонным грезам, пребывая как бы вне реальности, —  к урочному часу его 
окутывает синяя дымка. То есть, мы наблюдаем метафизический —  и фи-
зический —  захват. Важно заметить, что расплата Петербургу не приходит 
из ниоткуда —  все обусловлено, топос обретает наказание в себе самом.

Если сопоставить этот текст с приведенным выше («Болота вязкие бес-
смыслицы певучей…»), то  можно выстроить танатологическую цепочку: 
бессмыслица (косноязычие и немота как ее варианты) —  болото как хтони-
ческая зона —  сон и мечтательность как опасные состояния, антиномичные 



201

духовному бодрствованию —  бесы —  Революция. Стихотворение «Молит-
ва», также упомянутое ранее, соединяет края этой цепочки, замыкая круг: 
«А я молюсь о нашем дивьем диве, / о русской речи, плавной, как по ниве / 
движенье ветра… Воскреси! // О, воскреси душистую, родную, / косноязыч-
ный сон ее гнетет» [7]. Это слова лирического героя-эмигранта, участвующе-
го в крестном ходе на Пасху. Себя он называет «ремесленником ревнивым» 
и «рыцарем» родной речи и, важно заметить, верит в возрождение страны.

Возвращаясь к  стихотворению «Петербург», стоит отметить, что оно 
укладывается в лоно Петербургского текста, включая при этом не только 
эсхатологическую, но  и  мистическую составляющую. По  мнению В. То-
порова, автора термина, история данного города мыслится «как некий 
временный прорыв в  хаосе», а  «аномальные, патологические состояния 
человека» чаще всего объясняются «не случайностью, а результатом сопри-
косновения со “злым” началом» [8, с. 301]. Он отмечает, что эсхатологич-
ность Петербурга «сама по себе если и не предполагает с необходимостью, 
то в сильной степени способствует не только связи с темой смерти, гибели, 
но и с образами носителей этого гибельного начала, насельниками темного 
пространства смерти, преисподней или посланцами этого царства, носите-
лями его духа» [8, с. 300]. Особенность набоковского стихотворения в том, 
образ этого носителя зла имеет свои параллели в славянской мифологии.

В том, что писатель был хорошо знаком с  последней, сомневаться 
не  приходится. В  его лирике эксплицированы такие персонажи, как жар-
птица, Кощей, водяной, русалка, леший с  «лешенечками» (В. Набоков). 
Последний возникает и в рассказе «Нежить» (1921), где приходит к русско-
му эмигранту проститься навсегда. В  тексте обращают на  себя внимание 
и точное соответствие облика лешего быличкам (фитоантропоморфность, 
желание скрыть лицо, зачесанные налево волосы и налево же застегнутое 
пальто и т. д.), и упоминание других сущностей: водяного, полевого, постена 
(разновидность домового). Рассказ насквозь пропитан ностальгией, поэто-
му демоничность нежити остается за рамками. Более того, леший репрезен-
тируется скорее как персонаж народной словесности, потому что говорит 
о своей скорой смерти —  а духи зла, как известно, бессмертны. Он выведен 
одной из жертв революции, чьей персонификацией предстает некий «без-
умный землемер» (В. Набоков). В  этом образе тоже усматривается мифо-
логический подтекст —  особенно если учесть, что леший как герой мифа 
использует близкие ему оптику и язык. В польском, литовском и немецком 
фольклоре встречается сущность, именуемая «мерником / межником». 
По  поверьям, это умершие землемеры, проводившие нечестный обмер 
участков, и в наказание превращенные после смерти в блуждающие огни.

Образ блуждающих огней возвращает нас к «болотной» теме. В. А. Чер-
касов выявляет два варианта набоковской концепции болот —  «вырский» 



202

и  «петербургский», обусловленные восприятием соответствующих топо-
сов [10, с. 221]. Первый из них связан с темой «утраченного рая» детства 
и наиболее ярко представлен в «Других берегах» (1954). Во втором болото 
символизирует «враждебную культуре стихию; демонический хаос» [Там 
же]. В  качестве примеров приводятся вышеупомянутое стихотворение 
«Петербург» и  рассказ «Terra incognita» (1931). Есть основания полагать, 
что роман «Защита Лужина» (1929) также заслуживает того, чтобы быть 
отнесенным к «петербургскому варианту».

Повествование о  печальной судьбе одержимого игрой талантливого 
шахматиста имеет несколько мифологических прослоек. Связующим зве-
ном между романом и стихотворением «Петербург» выступает так называ-
емый «болотный бес». В славянских поверьях болотник —  дух места, раз-
новидность водяного. Он отличается от «сородича» из реки / озера / других 
чистых вод большей неповоротливостью и  угрюмостью, бывает чаще 
одиноким, реже «семейным» и промышляет утаскиванием неосторожных 
людей в  пучину. Как отмечает Е. Е. Левкиевская, «болотника представля-
ли угрюмым, неподвижным существом, сидящим на дне болота, безглазым 
толстяком, покрытым слоем грязи, с налипшими водорослями, улитками, 
рыбьей чешуей; или же человеком, поросшим серой шерстью, с длинными 
руками и закрученным хвостом» [4, с. 349]. Однако, по большому счету, он 
мог являться в самых разных обличьях, включая антропоморфные.

Если в стихотворении «Петербург» образ болотной нежити эксплициро-
ван, то в «Защите Лужина» нужно уметь читать расставленные повсюду ак-
ватические и мифопоэтические знаки. Водные духи, помимо прочего, высту-
пают в романе метафизическими доппельгангерами ряда героев. Концепция 
набоковской потусторонности во многом резонирует с христианской: писа-
тель полагал, что земная реальность проницаема —  в том числе для падших 
духов, охотящимися за людскими душами. Под какими бы именами и обли-
чьями они ни выступали в разных мифах, это —  демоны. Соответственно, 
человек, вставший на путь метафизического распада, обретает «черное зер-
кало» в лице инфернальной сущности —  только не она ему уподобляется, 
а он ей. Ярким тому примером служит ранний рассказ Набокова «Удар кры-
ла» (1924), где мистический дискурс еще не спрятан под слоем псевдореализ-
ма. Там наблюдается сразу две «зеркальные» пары и хорошо показано, что 
каждый доппельгангер соответствует типу распада (похоть, уныние и т. д.).

Как уже говорилось, результатом революции для Набокова стал мета-
физический распад. Болотные духи вырвались на волю и обрели страшное 
влияние, под которое попало и  подрастающее поколение. Главный герой 
«Защиты Лужина», зацикленный на игре шахматист, практически не заме-
тил Октябрьского переворота —  разве что ему, привыкшему к разъездам, 
путь на  Родину с  какого-то момента был заказан. Однако его это волно-



203

вало мало. Набоков  же, посвятивший роман проблеме духовной смерти, 
не просто вводит в него революционный дискурс, но и выстраивает сюжет 
таким образом, что последствия этого исторического события затрагивают 
Лужина напрямую.

Одержимый игрой, в ходе важного турнира шахматист переживает тя-
желейший нервный срыв и после периода реабилитации помещается женой 
в искусственный мир, огражденный от шахмат —  и реальности. Но одна-
жды в полдень (урочный час в мифологии) появляются персонажи-меди-
аторы, вольно или невольно «соединяющие края» разорванного рисунка 
судьбы героя, ускорив тем самым его гибель. Это некая дама из теперь уже 
Ленинграда с сыном Митькой, ненадолго приехавшая в Берлин, где обитала 
чета Лужиных. Если в ее портрете акцент с хтоническим подтекстом сделан 
на красных губах (примета хищников у писателя) и «беспощадно глупых 
глазах» (В. Набоков), то в описании ее ребенка важны другие детали.

Сначала автор сообщает, что жена Лужина покупала этому «мрачному, 
толстому мальчику, лишенному при чужих дара речи, игрушки, которые 
он нехотя и боязливо брал, причем его мать утверждала, что ничто ему тут 
не нравится и что он мечтает вернуться к своим маленьким пионерам» [5, 
с. 345]. Позднее наедине с ним оказывается главный герой: «Митька сидел 
на диване и почесывал колено, стараясь не смотреть на Лужина, который 
тоже не знал, куда смотреть, и придумывал, чем занять рыхлое дитя». Шах-
матист указывал пальцем то на телефон, то на картину на стене, то на бюст 
Данте. В первый раз мальчик, «хмуро посмотрев по направлению лужин-
ского пальца, отвел глаза, и  нижняя губа у  него чуть-чуть отвисла» [5, 
с. 346]. После второй попытки у Митьки «блестящей капелькой наполни-
лась левая ноздря, и он потянул носом, безучастно глядя перед собой» [Там 
же]. Реакцией на третью было «молчание, легкое сопение» [Там же]. Лужин 
«устал от своих гимнастических движений и тоже замер. Он стал сообра-
жать, нет ли в столовой конфет, подумал, не пустить ли в гостиной граммо-
фон, но мальчик на диване его гипнотизировал одним своим присутствием, 
и невозможно было выйти из комнаты» [Там же]. Лужин принимается ис-
кать какую-нибудь игрушку и начинает рыться в карманах. Огражденный 
от любых напоминаний о своей страсти к игре, он в итоге обнаруживает 
в карманной прорехе маленький шахматный набор —  и в этом ему помога-
ет мальчик: «Вяло и недоброжелательно Митька смотрел на его движения. 
“А все ж таки тут что-то имеется”, —  восторженно сказал Лужин и опять 
подмигнул. “За подкладкой”, —  выцедил из себя Митька и, пожав плечом, 
отвернулся» [Там же]. Ниже автор наделит мальчика одним из своих излю-
бленных мортальных эпитетов —  «бледный».

Бледность, нелюдимость, неразговорчивость, склонность поворачи-
ваться к  людям спиной и  ощутимая враждебность по  отношению к  ним 



204

со стороны ребенка —  в славянской мифологии признаки «мечености» не-
чистой силой и уподобления ей. В соответствии с поверьями, нежить мо-
жет похитить ребенка, подсунув вместо него подменыша / обменыша: «Он 
коварен, дик, необыкновенно силен, прожорлив и криклив, радуется вся-
кой беде, не произносит ни слова —  пока не будет вынужден к тому какою-
либо угрозою или хитростью, и тогда голос его звучит как у старика. Где он 
поселяется, тому дому приносит несчастья» [1]. Н. А. Криничная приводит 
другое описание подменыша: тощий и  уродливый, «с огромным брюхом 
и головой, но с тонкими ногами и повисшими плетью руками. Несмотря 
на  свою прожорливость, это существо совершенно не  растет, непрерыв-
но плачет, изводя своих “родителей”» [3, 164]. Другая ситуация, связанная 
с  похищением нечистой силой  —  пребывание человека в  параллельном 
мире и  возвращение. Однако такие похищенные нередко делаются «не-
сколько иными, чем были раньше. Они дичатся общества, учатся заново го-
ворить. Некоторые из них оказываются “поврежденными”» [3, с. 317–318]. 
Можно полагать, что мальчик Митька из Ленинграда (то есть, по Набокову, 
Петербурга, захваченного болотными бесами) на метафизическом уровне 
является подменышем или похищенным-поврежденным. На  подпадание 
под влияние водного злого духа указывает знаковая деталь —  то, что автор 
назвал «блестящей капелькой» в левой ноздре. По поверьям, водяного мож-
но опознать по капающей с левой части тела воде. Кроме того, подменыш / 
похищенный может обладать некоей злой силой —  Лужин чувствовал себя 
загипнотизированным —  и ясновидческими способностями: молчаливый 
Митька заговорил только однажды, обнаружив знание о том, что за под-
кладкой лужинского пиджака есть нечто. В таком контексте шутка одного 
из героев —  «не так страшен черт, как его малютки» [5, с. 301] —  обретает 
зловещую тень (а у Набокова случайных фраз не бывает).

В продолжении эпизода мальчик, «от нечего делать, сполз с  дивана 
и принялся раскачивать черный ствол стоячей лампы. Вдруг она накрени-
лась, и потух свет» [5, с. 348]. Обращает на себя внимание лексема «сполз», 
отсылающая к  зооморфному образу змеи, хтонического животного. Лу-
жин, оказавшийся в полной темноте, услышал, как «невидимое существо 
ерзало и покрякивало где-то рядом» [Там же]. Подменыши / похищенные 
умеют становиться невидимками, а кряканье —  одно из типовых акустиче-
ских проявлений водных злых духов [2, с. 128].

Уход мальчика с матерью из гостей накануне их окончательного отъе-
зда тоже передан многозначительно: «Из-за жениного плеча Лужин видел, 
как Митька взлезает на  лавочку, а  затем дверные половинки закрылись, 
и лифт в своей железной клетке погрузился и исчез» [ЗЛ, с.]. Происходит 
движение по вертикали вниз, а лексема «исчез» указывает на перемещение 
в потусторонний мир. Сюда стоит добавить, что митькина мать напомни-



205

ла Лужину о его петербургской тете, когда-то введшей его в мир шахмат-
ной игры, тем запустив в его сознании механизм déjà vu, и в этот опасный, 
можно сказать, роковой, период полунасильственно переключила на себя 
внимание его жены. «Кураторы» из  потустороннего мира и  их «агенты»-
люди сопровождают главного героя на протяжении всего повествования, 
но в том, что среди самых эффективных из них обнаруживаются жители 
постреволюционной России, сокрыт особый набоковский сарказм.

Таким образом, писатель, в своем творчестве не раз идентифицировав-
ший послеоктябрьскую Россию как некропространство, в стихотворении 
«Петербург» и романе «Защита Лужина» обогатил эту идею петербургским 
и болотным мифами. Позднее в своем эссе «Николай Гоголь» (1944) он под-
ведет своеобразный итог: «Главный город России был выстроен гениаль-
ным деспотом на болоте и на костях рабов, гниющих в этом болоте; тут-то 
и корень его странности —  и его изначальный порок. Нева, затопляющая 
город —  это уже нечто вроде мифологического возмездия <…>; болотные 
духи постоянно пытаются вернуть то, что им принадлежит» [6]. Писатель 
выразил предположение (точнее, уверенность), что видение их схватки 
с медным всадником свело с ума героя пушкинской поэмы. Можно пола-
гать, что трагедия 1917 года представлялась Набокову очередной битвой, 
в которой Россия должна рано или поздно одержать победу —  как уже го-
ворилось, он в это верил.

ЛИТЕРАТУРА
1. Артемов В. В. Подменыш / Славянская энциклопедия [Электронный ресурс] Ре-

жим доступа: https://culture.wikireading.ru/22332.
2. Виноградова Л. Н. Народная демонология и  мифо-ритуальная традиция сла-

вян. —  М.: Индрик, 2000. — 432 с.
3. Криничная Н. А. Русская мифология: Мир образов фольклора. —  М.: Академиче-

ский Проект; Гаудеамус, 2004. — 1008 с.
4. Левкиевская Е. Е. Мифы русского народа. —  М.: Астрель, АСТ, 2000. — 528 с.
5. Набоков В. В. Защита Лужина // Русское литературное зарубежье (Е. И. Замятин, 

В. В. Набоков, А. М. Ремизов). —  Воронеж: Центр духовного возрождения Черноземно-
го края, 1997. —  С. 193–377.

6. Набоков В. В. Николай Гоголь [Электронный ресурс] Режим доступа: http://
gatchina3000.ru/literatura/nabokov_v_v/gogol.htm.

7. Набоков В. В. Стихи [Электронный ресурс] Режим доступа: http://nabokov.niv.ru/
nabokov/stihi.htm.

8. Набоков В. В. Юбилей / Набоков В. В. Русский период. Собрание сочинений 
в пяти томах. Т. 2. —  СПб.: “Симпозиум”, 2009. —  С. 645–647

9. Топоров В. В. Миф. Ритуал. Символ. Образ: Исследования в области мифопоэти-
ческого: Избранное. —  М.: Издательская группа «Прогресс» —  «Культура», 1995–624 с.

10. Черкасов В. А. Образ болот в творчестве В. В. Набокова // Русское болото: меж-
ду природой и  культурой: Материалы международной научной конференции / Ред. 
М. В. Строганов. —  Тверь: Издательство М. Батасовой, 2010. —  С. 219–227.



206

УДК 130.3
Андросова Людмила Ивановна,

кандидат философских наук,  доцент, 
преподаватель Библейско-богословских курсов 

во имя Прп. Сергия Радонежского Московской областной епархии,
androsovali@yandex.ru

ИСТОРИОСОФСКИЕ РАЗМЫШЛЕНИЯ И. И. СИКОРСКОГО

В статье проводится анализ серьезнейших размышлений гениального рус-
ского авиаконструктора Игоря Ивановича Сикорского на исторические и религи-
озно-философские темы, высказанных им в ряде работ, написанных в 1940–1960-
х гг. за границей на английском языке, переведенных на русский язык в 1990-е гг. 
За основу взята его книга, изданная в 2010 году, «Небо и Небеса». В ней собраны 
наиболее интересные выступления и  статьи И. И. Сикорского на  темы духовной 
жизни человека и общества. В данной статье анализируются его историософские 
взгляды на будущее европейской цивилизации в связи с трагическими событиями 
первой половины ХХ века и упадком христианской веры.

Ключевые слова: искушение, Истина, духовность, цивилизация, власть, ре-
волюция.

Androsova L. I.
THE HISTORIOSOPHICAL REFLECTIONS OF I.I. SIKORSKY

Th e article explores the deepest refl ections of Igor Ivanovich Sikorsky, the Russian 
aircraft  designer of genius on the historical and philosophical issues that were expressed 
in his works written abroad in the 1940–1060s and translated into Russian in the 1990s. It 
concentrates on his «Nebo i Nebesa» (Sky and Heaven) book published in 2010. Th is book 
is a collection of his most interesting speeches and essays on the subject of the spiritual life 
of an individual and the society. Th e article analyses his historiosophical ideas about the 
future of the European civilization in the context of the tragic events of the fi rst half of the 
XX century and the decline of the Christian faith.

Keywords: temptation, the Truth, spirituality, revolution, civilization, authorities, 
violence.

«Русский гений мировой авиации Игорь Сикорский»  —  под таким 
названием в  2009  году был открыт музейный зал в  Кисловодске- городе, 
возрождающем память о великих русских эмигрантах начала ХХ века. От-
крытие было приурочено к 120-летию со дня рождения гениального авиа-
конструктора.

Игорь Иванович Сикорский —  основатель воздухоплавания в России, 
один из создателей особого рода российских войск —  авиации русского Во-



207

енно-морского флота, создатель ни с чем не сравнимых в 1913 году самолетов 
«Русский витязь» и «Илья Муромец». В годы I Мировой войны (1914–1917) 
Сикорский создает чуть  ли не  полный парк всех типов самолетов, задей-
ствованных на арене боевых действий. В 25 лет он становится кавалером 
ордена Св. Владимира IV степени, равного по  значению боевому ордену 
Св. Георгия. После Октябрьского переворота под страхом ареста и смерти 
был вынужден покинуть Россию, продолжив свою работу во Франции, а по-
зже в США, где имя Сикорского было занесено в Национальный зал славы 
наряду с именами Эдисона, Бема, Ферми, братьев О. и У. Райт, Пастера. По-
четный доктор многих престижных университетов и уважаемых научных 
обществ Сикорский за свою жизнь получил более 80-ти высоких премий, 
призов и  дипломов, по  существу став основателем и  создателем многосе-
рийных вертолетов, до сих пор стоящих на вооружении многих стран мира. 
К сожалению, только родина не признавала русского авиаконструкторского 
гения, заклеймив его как «царского крестника и черносотенца».

Авиаконструктор, инженер, техник, изобретатель И. И. Сикорский 
был глубоко верующим христианином. Внук сельского священника, сын 
выпускника Киевской духовной семинарии, врача и ученого, не случайно 
проявлял неустанный интерес к богословию, к вопросам о смысле жизни 
и смерти, о предназначении человека, о судьбах европейской цивилизации. 
В 1938 году он посещает Святой Афон, после чего пишет цикл религиоз-
но-философских работ: «Отче наш. Размышления о  молитве Господней» 
(1941), «Незримая брань. Искушение Господа нашего Иисуса Христа в пу-
стыне и  история человечества» (1947), «Эволюция души» (1949), «В  пои-
сках Высших Реальностей» (1965).

Особый интерес с точки зрения историософии вызывают мысли Си-
корского об  искушении Христа в  пустыне. Он сравнивает евангельский 
текст об искушении Христа с текстом молитвы «Отче наш» и досконально, 
как истинный ученый, разбирает буквально каждое слово, открывая чита-
телю новый смысл прежде знакомых глав Святого Евангелия.

Свои рассуждения Сикорский начинает с описания трагического вре-
мени, в  которое вступило человечество в  ХХ  веке. При этом приводит 
слова другого знаменитого соотечественника, эмигрировавшего после 
октябрьских событий в России, основателя американской социологии Пи-
тирима Сорокина, характеризующего кризис ХХ века как кризис цивили-
зации, превзошедшей по своей извращенной жестокости и человеконена-
вистничеству пресловутую жестокость варварских эпох [5]. За  короткий 
отрезок времени с 1914 по 1945 гг. —  две мировые войны, революция, гра-
жданская война. ХХ век можно назвать веком народоразорения. Но насту-
пил XXI век —  и старые угрозы, и старое противостояние, и прежняя ложь 
царит в Европе. В чем же причина того, что XX век нас ничему не научил?



208

В своей книге И. Сикорский приводит слова Дм. Мережковского, кото-
рые звучат злободневно и ныне: «Уникальность нашего времени в столкно-
вении великой религиозной правды с великой религиозной ложью. Сегод-
ня ложь и правда сцепились в такой смертельной схватке, какой не было 
никогда» [3, с. 152]. Но разрушительные войны и революции, сотрясающие 
мир, —  это лишь внешнее проявление всемирной трагедии, главную при-
чину Сикорский видит в «глубоком внутреннем беспорядке, поразившем 
духовные и нравственные начала жизни» [3, с. 149]. Не случайно он обра-
щается к определению современной ему цивилизации, данному немецким 
философом Освальдом Шпенглером, как цивилизации фаустовской [6].

Сикорский считал, что весь смысл великой трагедии Гете «Фауст» сво-
дится к договору умных, образованных и волевых людей с дьяволом, чтобы 
получить власть, господство над человечеством. «Смысл этой великой тра-
гедии, безусловно, заключает в себе всю совокупность тех прогрессивных 
идей, которые в течении последних десятилетий распространили свое вли-
яние как на отдельных людей, так и на целые людские массы, оправдывая 
таким образом термин Шпенглера «фаустовская цивилизация» [3, с. 153]

Все тот  же разговор с  дьяволом завершается союзом образованных 
людей с ним. То, от чего отказался Иисус Христос в пустыне, с легкостью 
принимается современными вождями западной цивилизации. Не являет-
ся ли идея Фауста мелкомасштабным повторением искушения в пустыне 
Господа нашего Иисуса Христа? —  задается вопросом Сикорский, обраща-
ясь к  евангельскому тексту. Прежде всего он отмечает несоизмеримость 
времени пребывания Христа в пустыне (40 дней), и краткости текста, пове-
ствующего об этом событии.

«И был Он там в пустыне сорок дней, искушаемый сатаной» (Мф. 1, 15).
«Там сорок дней он был искушаем от диавола» (Лк. 4,2).
А далее три момента искушения, которые могли продолжаться по мно-

гу дней. Но не будучи свидетелями событий евангелисты не комментиро-
вали их, ничего не добавляли от себя, а только излагали со слов Христа, 
который был краток, говоря о себе. Однако глубоко осмыслив эти строки 
Евангельского текста, мы можем в полной мере оценить величие христи-
анского вероучения. (Именно оно помогло И. Сикорскому, как и многим, 
выкинутым за пределы Родины русским людям выстоять и состояться как 
личность, реализовать свой талант и свое предназначение).

Далее Сикорский останавливается на  анализе самого слова «искуше-
ние». Не  просто предложение дьявола или вопрос, а  именно искушение, 
то  есть содержащее нечто заманчивое, привлекательное. И  рассматривая 
три искушения, автор отмечает, что на первое из них, когда речь шла о го-
лоде и хлебе, основатель христианской веры мог вполне не соблазниться, 
выдержав длительное голодание. Аргументирует тем, что и среди простых 



209

смертных есть такие волевые храбрецы, что устоят в голоде перед искуше-
нием. Второе же искушение переносит Христа на крышу Иерусалимского 
храма, хотя, как замечает Сикорский, башни этого храма совсем не высо-
кие по сравнению с отвесными скалами, отделяющими пустыню от Иор-
данской долины. Значит здесь речь должна вестись не о чувствах Христа, 
который мог бы бросившись вниз и не разбившись доказать свое божест-
венное происхождение, а о чем-то ином, для чего и понадобилась крыша 
храма. И, наконец, третье искушение —  предложение Христу царской ко-
роны. Заманчивое предложение, но, как отмечает автор, высоконравствен-
ным людям не  свойственна жажда власти, они наоборот, зачастую стре-
мятся освободиться от  этой ответственной ноши. И  было  бы неверным 
полагать, что возможность стать царем была столь заманчива для Христа.

Так в  чем  же заключались искушения, ведь использование этого по-
нятия в Евангелии не случайно? —  И за ответом Сикорский обращается 
к Ф. М. Достоевскому, к его «Легенде о Великом Инквизиторе», где писа-
тель доказывает, что три предложения-искушения, или как пишет сам До-
стоевский, три вопроса Иисусу Христу не могли быть придуманы челове-
ческим умом, ибо они в трех словах, в трех фразах человеческих вмещают 
«всю будущую историю мира и человечества» [1]. Во всех трех вопросах 
искусителя содержалось единое —  власть над людьми как всемирного вла-
дыки. Власть через хлеб, власть через чудо, власть над всеми царствами 
мира через поклонение дьяволу. Достоевский называет дьявола «страш-
ным и умным духом, духом самоуничтожения и небытия». «Безграничная 
ложь используется для насаждения ненависти, которая в свою очередь ве-
дет к убийству» [3, с. 237].

Идеи, заложенные в  истории искушения Христа, проявляются в  Мо-
литве Господней, отмечает Сикорский. Во второй части молитвы мы нахо-
дим много сходных слов, как то: хлеб, искушение, диявол (лукавый), цар-
ство, власть, сила, слава. А также в других местах Евангелия встречаются 
эти же «отзвуки» искушения Христа в пустыне. Например, во время насы-
щения пяти тысяч людей пятью хлебами и двумя рыбами.

«Тогда люди, видевшие чудо, сотворенное Иисусом, сказали: это истин-
но Тот Пророк, Которому должно прийти в мир. Иисус же, узнав, что хотят 
прийти, нечаянно взять Его и сделать царем, опять удалился на гору один» 
(Ин. 6, 14–15).

Искушения Христа в пустыне очевидно имели последствия во всемир-
ной истории. Но  они имели и  непосредственное значение в  конкретных 
исторических и  географических условиях. Хорошо зная русскую религи-
озную философию, И. Сикорский, очевидно, прекрасно знал и  мировую 
историю. Так, в частности, он ссылается на книги Иосифа Флавия «Иудей-
ская война»и«Иудейские древности». Иосиф Флавий писал как очевидец 



210

событий. В дни проповеди Христа Иудея была охвачена волнениями, пред-
шествующими мощному восстанию против Рима. Чаяния еврейского наро-
да были связаны с предсказанием о явлении в это время человека, который 
объединит и  возглавит восставших, станет освободителем и  правителем 
всей земли, Мессией. «Такие чаяния гнездились в глубине народных душ 
не только под влиянием пророчеств, но и исторических фактов», —  пишет 
Сикорский[3, с. 198]. Это библейская история Иосифа Прекрасного, кото-
рый из раба превратился в негласного правителя Египта и спас свой народ 
от голода. Это история Мардохея, который смог стать вторым человеком 
после царя Персидского, и обеспечить привилегированную жизнь своему 
народу. Это военные подвиги царей Саула и Давида. Этого же ждали, ве-
роятно, и  от  Иисуса. Но  ни  хитростью Эсфири и  Мардохея, ни  разгады-
ванием снов подобно Иосифу, ни жесткой тиранией других народов ради 
славы Израиля и достижения всемирного владычества будет действовать 
Иисус из Назарета. Он выберет иной путь и станет действовать не как ти-
ран, а как носитель Истины и Вечной жизни. Отказавшись от предложений 
дьявола, Христос отказался от короны царя-мессии и предложил всему ев-
рейскому народу свое духовное лидерство —  и оно было отвергнуто (Лк. 
13, 34) Искушение в пустыне было по сути предложением выбора между 
этими двумя крайностями  —  выбора, который помимо влияния на  ход 
истории в целом, мог предотвратить и надвигающуюся катастрофу еврей-
ской нации. В то время подобные вопросы не были абстрактно-религиоз-
ными, они носили исторически конкретный, можно сказать политический 
характер. Упадок и разложение Римской империи вроде бы предоставляли 
отличную возможность для воцарения мессии и создания мощного еврей-
ского государства.

Земная жизнь Христа тесно соприкасалась с историческими события-
ми тех лет, в частности, с еврейской революцией.

«Я убежден, —  пишет И. Сикорский, —  оскорбленное самолюбие фари-
сеев и первосвященников и предательство Иуды были по своему значению 
не главными … причинами богоубийства. Подлинной причиной трагедии 
был острый конфликт между Божественным учением Христа и свирепым 
духом надвигающейся революции» [3, с. 202].

И. Сикорский имел личные впечатления от  «свирепости» революци-
онного насилия и жестокости. Его друга, коллегу, вернейшего сотрудника, 
генерала Михаила Шидловского арестовали вместе с  сыном при попыт-
ке пересечь границу с Финляндией, и немедленно буквально «растерзали 
на кусочки» (слова И. С.). Этот «опыт» соприкосновения с революционной 
свирепостью на всю жизнь оставил в сердце Сикорского боль за растер-
занную Родину и полнейшее неприятие всяческого насилия и жестокости. 
(Собственно, это трагическое событие и  ускорило его выезд за  границу 



211

в марте 1918 года).Все годы своей жизни за границей Сикорский не пере-
ставал переживать и осмысливать трагедию русской революции и последо-
вавшей за ней гражданской, а позднее, и мировой войны.

Рассуждая о событиях еврейского восстания против Римского влады-
чества, Сикорский замечает, что те, кто кричали «распни его!» тоже готовы 
были жертвовать собой, но не за вечные идеалы добра и истины, а ради уто-
ления ярости и ненависти, ради мести, подобно тем пьяным матросам, ко-
торые растерзали Шидловского. «Использование этой неистовой ярости как 
средства для осуществления патриотических или идеалистических целей, 
может расцениваться как служение дьяволу,» —  делает вывод Сикорский [3, 
с. 203]. Он считал, что чаша зла и ненависти испита до дна в ХХ веке. А мы, 
живущие в веке XXI видим, что это не так —  и зло по-прежнему перепол-
няет эту чашу. Удивительный прогресс науки, техники, стандартов жизни 
не уменьшает меру жестокости и зла в людях. Нравственные ценности все 
более втаптываются в грязь, а сострадательная христианская любовь вытес-
няется ненавистью. Христос сказал: «И познаете истину, и истина сделает 
Вас свободными» (Ин. 8, 32). Современные лидеры берут на  вооружение 
ложь, сокрытие правды или, в лучшем случае, умолчание.

В искушении Христа главное —  отвержение и осуждение им зла, тво-
римого под видом добра и справедливости, о чем так впечатляюще сказано 
Достоевским в «Легенде о великом инквизиторе». В Евангелии мы также 
находим разоблачение дьявола и его последователей самим Христом: «Ваш 
отец дьявол, и вы хотите исполнять похоти отца вашего; он был человекоу-
бийца от начала и не устоял в истине, ибо нет в нем истины; когда говорит 
он ложь, говорит свое, ибо он лжец и отец лжи» (Ин. 8, 44).

И. Сикорский в своих религиозно-философских работах делает удач-
ную попытку прогнозирования будущего: «Правящие круги превратятся 
в своего рода сверхнацию (глобализм, европоцентризм —  Л. А.) Все боль-
ше будет увеличиваться дистанция между правящей всемирной бюрокра-
тией и всем человечеством» [3, c. 276]. И. Сикорский в своих рассуждениях 
сравнивает народ, восставший на власть с оружием, с человеком, укушен-
ным бешенной собакой. И противоядием может служить только христиан-
ство, Христос, от которого так старательно отворачиваются современные 
властители мира. «Гнев в  обманутых, притесняемых и  лишенных свобо-
ды людях будет накапливаться до тех пор, пока уже ничто не сможет его 
сдержать. Тогда новый всесокрушающий взрыв зверского насилия сверг-
нет правящую тиранию, истребив ненавистный правящий класс, а  вме-
сте с ним и большую часть человечества, и приведя цивилизацию Запада 
к крушению» [3, с. 280].

Религиозно-философские работы И. И. Сикорского вносят значитель-
ный вклад в апологетику христианского вероучения. Его рассуждения обо-



212

гащают русскую историософию необычным подходом к анализу состояния 
современной европейской цивилизации, по сути, отвергшей свои христи-
анские основы. В  канун столетия Октябрьской революции в  России осо-
бенно злободневно звучат его пророческие предупреждения об опасности 
новых войн и революционного насилия в так называемую на Западе «пост-
христианскую эпоху».

ЛИТЕРАТУРА
1. Достоевский Ф. М. Братья Карамазовы // Ф. М. Достоевский. Собрание сочине-

ний в 15-ти томах. —  Л., «Наука», 1991. Том 9–10.
2. Мережковский Д. Тайна трех. Египет и Вавилон. —  М.: Республика, 1999
3. Сикорский И. И. Небо и  Небеса. Собрание религиозно-философских работ.  —  

М.: Изд. Дом. Экономическая газета», 2010
4. Соловьев В. С. Три разговора // Cоловьев В. С. Сочинения в 2-х т. Т. 2 -М.: Мысль, 

1988
5. Сорокин П. А. Кризис нашего времени // Американская социологическая 

мысль. —  М., 1996.С.356–371.
6. Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии мировой истории. М.: Мысль, 

1993.



213

УДК 7.046.3+726.5(7.035/.036)
Авдеев Владислав Михайлович,

старший преподаватель кафедры культурологии,  искусств 
и гуманитарных  наук Русской христианской гуманитарной академии,

vlad11.avdeev@yandex.ru

КУЛЬТУРООБРАЗУЮЩИЕ АСПЕКТЫ 
ЦЕРКОВНОГО СТРОИТЕЛЬСТВА В ТАМБОВСКОЙ ОБЛАСТИ

В статье определены основные вехи церковного строительства на Тамбовской 
земле как культурообразующего явления, кратко упоминаются светские и  цер-
ковные деятели, чьими трудами создавались храмы и  архитектурные ансамбли 
монастырей. На примере созданного в 2012–2015 гг. храма преподобного Силуана 
Афонского рассмотрены характерные для региона особенности современного цер-
ковного зодчества.

Ключевые слова: Тамбовская епархия; русская культура; русское искусство; 
современное церковное искусство.

Avdeev V. M.
CULTURAL ASPECTS OF THE CHURCH’S CONSTRUCTION IN TAMBOV REGION

Th e article identifi es сultural aspects in Church building in the Tambov region, 
briefl y referres to secular and Church leaders who created the temples and architectural 
complexes of monasteries. It attempts to defi ne and summarize regional peculiarities of 
modern Church architecture by the example of the temple of the venerable Silouan the 
Athonite created in 2012–2015.

Keywords: Tambov diocese; Russian culture; Russian art; contemporary Church art.

Культура российских окраин во времена становления правящей дина-
стии Романовых была неотделима от культуры Православия, как главенст-
вующей, государственной религии.

Православное церковное строительство на Тамбовской земле, начина-
ется 17 апреля 1636 года, когда на Пасху, по указу царя Михаила Федорови-
ча Романова, был заложен город Тамбов и «…соборная церковь обложена 
того же дни, и …освящена того же 144 (1636) года, августа в 6-й день на са-
мый праздник Преображения Господня» [9, с. 7]. Так гласит летопись.

Это были годы утверждения новой государственной символики, про-
низанной православными образами и знаками. «Представление о царе, как 
«помазаннике Бога», распространялось на всю систему власти, а через нее 



214

и на устройство городов, систему градостроительства и архитектуры» [9, 
с. 8]. Тамбову была уготована не только фортификационная роль защит-
ника русских рубежей, но и роль миссионерская, просветительская. Отсю-
да предполагалось вести проповедь Слова Божия, призывая населявшие 
край языческие народы к христианской жизни и новому государственному 
укладу. Закладка города на Пасху и освящение главного городского храма 
на Преображение особенно символичны тем, что новому городу предстоя-
ло стать центром преображения для окрестных земель.

Согласно первоначальному, подчиненному оборонительным зада-
чам плану, город был окружен несколькими рядами укреплений. Имелись 
и кремль и острог, но главной городской доминантой являлась вставшая 
на кремлевском холме Преображенская церковь. Построенная в стиле ша-
тровой деревянной архитектуры, она «… словно величественный маяк воз-
вышалась на холме, у самой излучины реки Цны» [9, с. 13].

XVII век был временем активного переселения русских людей из евро-
пейской части России вглубь страны. В  это время поселенцы приходили 
и в «дикое поле», ставшее впоследствии Тамбовской землей. Они, как пра-
вило, были носителями православной веры, строили церкви, возводили 
монастыри. К моменту основания Тамбовской Епархии в крае существова-
ло уже 160 церквей [10, с. 182].

Первоначально в состав епархии вошли земли трех городов: Тамбова, 
Козлова и Борисоглебска. В этих границах она просуществовала до конца 
XVII столетия, когда временно прекратила существование. Её территория 
отошла тогда к Рязанской митрополии. Позже она была передана Воронеж-
ской епархии, а с 1721 года —  в ведение московской Синодальной конторы.

В 1758  году, указом императрицы Елизаветы Петровны, Тамбовская 
епархия была восстановлена. На рубеже XVIII —  XIX веков, в связи с со-
зданием Тамбовской губернии, епархия сформировалась окончательно в её 
границах. Со  второй половины XVIII  века, когда Тамбовское наместни-
чество возглавлял поэт Г. Р. Державин, началось благоустройство города. 
Были основаны театр, типография, народное училище, велось активное 
храмовое строительство, которое продолжилось и в XIX веке.

В 1764 году в епархии уже насчитывалось 859 храмов, а к 1871 году их 
было 1152, причем 532 из них были каменные [11, с. 8]. К 1914 году их число 
возросло почти до  1400, богослужения совершали более двух тысяч свя-
щенников и дьяконов и около полутора тысяч псаломщиков. Действовало 
26 монастырей (10 мужских и 16 женских) которые населяли более 800 мо-
нахов и послушников и около 3500 монахинь и послушниц [1, с. 119]. Там-
бовские архиереи, заботясь о духовном просвещении местного населения, 
возводили величественные городские соборы и  самобытные, неповтори-
мые по своему исполнению сельские храмы.



215

Почти из любой точки города видны или обращают на себя внимание 
на подъездах к нему: строгая архитектура кафедрального Спасо-Преобра-
женского собора, обширный комплекс сооружений Казанского мужского 
монастыря, увенчанный величественной колокольней, праздничное внеш-
нее убранство собора Воскресенского женского монастыря.

Среди дошедших до наших дней храмов есть уникальные, являющиеся 
национальным достоянием. Например, Благовещенская церковь с керами-
ческим иконостасом в селе Новотомниково Моршанского района и Михаи-
ло-Архангельская церковь с фарфоровым иконостасом в поселке Мордово.

История не  сохранила имен архитекторов, осуществлявших строи-
тельство храмов Тамбовщины до  второй половины XIX. Однако в  числе 
первых тамбовских архитекторов можно назвать протоиерея Стефана 
Березнеговского (1797–1868 гг.). Позже архитектурный надзор за  строи-
тельством церквей осуществляли архитекторы А. С. Четвериков, А. Ф. Ми-
ролюбов, А. И. Карпетов, Ф. А. Свирчевский. С сентября 1902 г. епархиаль-
ным архитектором стал выпускник Императорской Академии художеств 
В. И. Фрейман, который выполнял свои обязанности до 1917 года [11, с. 8].

В советские годы Тамбовская епархия разделила судьбу всего русского 
православия. «Молодое советское государство, имея на вооружении тезис 
о вредности любой религии, практически с первых дней своего существо-
вания повело настоящую борьбу с церковью» [1, с. 265]. После 1917 года 
храмовое строительство прекратилось. Вскоре, распоряжением нового 
правительства, были закрыты и все домовые храмы.

Немалое значение для судьбы всего края имело крестьянское восста-
ние 1920–1921  годов под руководством А. С. Антонова. Оно было одним 
из  крупнейших бунтов против Советов, в  нем приняло участие около 40 
тысяч человек. Восстание было разгромлено силами Красной армии летом 
1921 года. В 1928 году Тамбов вошел в состав Центральночерноземной обла-
сти, а в 1934 году был присоединен к Воронежской области. Тамбовская об-
ласть, включавшая территорию Пензенской и Тамбовской областей образо-
валась в 1937 году, а в 1939-м приняла практически современные границы.

В 1930-е годы происходило массовое закрытие приходских церквей, 
многие из  которых были попросту снесены. К  концу 30-х годов епархия 
оказалась полностью разгромленной. Не осталось ни одного действующего 
прихода. Её возрождение началось с 1943 года, когда советское правитель-
ство, обратилось к руководству Русской Православной церкви за духовной 
поддержкой в войне с фашистскими захватчиками. В Тамбове верующим 
тогда был возвращен Спасо-Преображенский собор. К 1948 году Тамбов-
ская епархия насчитывала уже 49 храмов и 109 священнослужителей [10, 
с. 183]. В дальнейшем, на фоне хрущевских гонений на Церковь, количество 
храмов уменьшилось. В 1988 году в крае действовало всего 37 приходов.



216

Развитие и становление Тамбовской епархии связано в первую очередь 
с  именем святителя Питирима, епископа Тамбовского (1685–1698 гг.). Его 
трудами состоялось возведение многих храмов на тамбовской земле и, глав-
ным образом, созданных им монастырей —  Иоанно-Предтеченского Трегу-
ляевского мужского и Вознесенского женского, настоятельницей которого 
была родная сестра Питирима —  Екатерина. При участии епископа Питири-
ма в 1694 году на месте первой тамбовской церкви, начал возводиться кафе-
дральный Спасо-Преображенский собор, который, став местом упокоения 
Святителя, и ныне является духовным центром тамбовского края.

Тамбовская земля воссияла также плеядой святых, деятельность кото-
рых часто не ограничивалась регионом, а имела общецерковное значение. 
Среди них: преподобный Назарий Валаамский (Николай Кондратьев, ум. 
1809 г.), преподобный Серафим Саровский (Прохор Исидорович Мошнин, 
1754(или 1759)-1833 гг.), святитель Феофан Затворник (Георгий Васильевич 
Говоров, 1859–1863 гг.), преподобная Марфа Тамбовская (Марфа Петровна 
Апарина, ум. 1-го сентября 1800 г.), преподобный Амвросий Оптинский 
(Александр Михайлович Гренков, 1812–1891 гг.), преподобная Серафима 
игумения Сезеновская (Евфимия Евфимиевна Моргачева, в  схиме Евфи-
мия, 1806–1877 гг.), преподобная Дарья Сезеновская (Дария Дмитриевна 
Кутукова, 1772–1858, гг.).

В период революционного и послереволюционного лихолетья Церковь 
Тамбовская приросла именами новомучеников, которые пострадали отста-
ивая православную веру и традиции русского народа, защищали духовное 
и культурное наследие родного Отечества.

Это: священномученик Владимир, митрополит Киевский (Василий 
Никифорович Богоявленский, 1848–1918 гг.), преподобномученица Анас-
тасия (Анастасия Леонтьевна Камаева, 1879–1937), священномученик 
Кирилл митрополит Казанский (Константин Илларионович Смирнов, 
1863–1937 гг.), святитель Лука (Валентин Феликсович Войно-Ясенецкий, 
1877–1961 гг.).

Начавшееся во второй половине 80-х годов XX века возрождение Рус-
ской Православной церкви пришло и на Тамбовскую землю. 30 мая 1987 г. 
архимандрит Евгений (Ждан Евгений Борисович, 1942–2002 гг.) был хи-
ротонисан во  епископа Тамбовского и  Мичуринского. В  1991 г. возведен 
в сан архиепископа [3, с. 129–131]. При нем в самом Тамбове были возвра-
щены верующим и вскоре восстановлены: Скорбященский храм бывшего 
Вознесенского женского монастыря (1988 г.), Предтеченская церковь Ка-
занского монастыря (1990 г.), собор в честь Казанской иконы Божией Ма-
тери (1991 г.), Спасо-Преображенский собор (1993 г.), а всего по епархии 
к 1992 г. количество храмов достигло 72. К 2004 году в Тамбовской епархии 
действовало уже 120 храмов.



217

Современное церковное строительство в  Тамбовской области самым 
тесным образом связано с именем и деятельностью митрополита Феодосия 
(Сергея Ивановича Васнева, р. 1961). В  2002  году решением Священного 
Синода он был назначен Управляющим Тамбовской и Мичуринской епар-
хией, а 3 января 2013 года в Патриаршем Успенском соборе Московского 
Кремля был возведён в сан митрополита. Сейчас Феодосий —  митрополит 
Тамбовский и Рассказовский, глава Тамбовской митрополии, с 2006 года —  
член Общественной палаты Тамбовской области, ректор Тамбовской ду-
ховной семинарии.

Митрополит Феодосий —  автор многих научных работ по истории Там-
бовской епархии, истории Тамбовской духовной семинарии, публикаций 
в периодической печати в области образования и воспитания, церковного 
строительства, статей на общественные и социальные темы. Удостаивал-
ся правительственных и церковных наград, наград многих региональных 
и федеральных общественных организаций и благотворительных фондов.

На конец 2010 года в епархии зарегистрированы уже 172 местные право-
славные религиозные организации, из них 162 прихода, 6 монастырей, 4 ар-
хиерейских подворья и храм Тамбовской духовной семинарии. Количество 
храмов —  138, часовен —  36. Священников —  145, диаконов —  12. [2]. 26 де-
кабря 2012 года решением Священного Синода Русской православной цер-
кви из Тамбовской епархии были выделены Мичуринская и Уваровская; все 
три епархии включены в новообразованную Тамбовскую митрополию[5].

Заложенный еще святителем Питиримом, Тамбовский кафедраль-
ный Спасо-Преображенский собор, закрытый в 1929 году и бывший в со-
ветское время (до  1992  года) краеведческим музеем, отреставрирован. 
В  2012  году была воссоздана и  разобранная в  1931–32  годах колокольня. 
Собор в честь Казанской иконы Божией Матери в Казанском мужском мо-
настыре города Тамбова, в  котором в  1793 г. преосвященным Феофилом 
(Раевым) был рукоположен во иеромонахи преподобный Серафим Саров-
ский так же возвращен верующим. Вновь возведена на месте взорванной 
уникальная 107-метровая колокольня монастыря, но  реставрация всего 
монастырского комплекса еще продолжается. Подобные сведения мож-
но было бы привести по многим десяткам церквей, но и представленные 
примеры свидетельствуют о масштабах церковного строительства. Вновь 
действует (с  2003  года) Вознесенский Тамбовский женский монастырь. 
Его собор Вознесения Господня, построенный в 1791–1798 по проекту арх. 
И. Р. Кругликова, закрытый в 1925 году и полностью разрушенный, теперь 
восстанавливается в новом, решенном совершенно иначе облике, по про-
екту архитекторов Г. М. Лунькиной и Д. В. Третьякова.

В практической работе новейшего времени, производимой в  церков-
ном строительстве в Тамбовской области, помимо реставрации и восста-



218

новления церквей и соборов прошлых веков, следует отметить и современ-
ное строительство храмов. Вновь возводимые церкви, по  используемым 
материалам (и, как следствие, архитектурным приемам) в  свою очередь 
делятся на деревянные и каменные. При этом обращает на себя внимание 
целый ряд каменных церквей, построенных в последнее время и форми-
рующих общую архитектурно-художественную стилистику современного 
тамбовского храмостроения.

В числе наиболее характерных архитектурных решений, можно отме-
тить следующие [11]:

— церковь святых Новомучеников и исповедников российских на По-
лынковском кладбище, г. Тамбова, возведенную по проекту архитекторов 
А. С. и Г. М. Лунькиных.

— храм в честь Успения Пресвятой Богородицы на месте Успенского 
кладбища, г. Тамбова.

— часовня в память о воинах-тамбовцах, погибших в ходе боевых дей-
ствий на Северном Кавказе, построенная в 2004 г.

— Никольская часовня, г. Мичуринск.
Хорошим примером использования нового почтения классических 

архитектурных форм служит и Никольская церковь в Свято-Никольской 
Мамонтовой пустыни.

Названные храмы позволяют определить общность их архитектурных 
решений: крестово-купольный тип, белизну стен, сочетание шлемовидных 
(килевидных), полукруглых и прямых, каскадных форм в решениях куполов, 
кровель, оконного и дверного декора, скромность декоративной отделки.

Возведенный в  2012–2014 гг по  проекту архитектора А. А. Ради-
на храм преподобного Силуана Афонского, также обладающий перечи-
сленными особенностями, является самостоятельным и  самоценным 
архитектурным произведением. Он явно находится в  рамках определен-
ной, сложившейся культурной традиции и  вполне успешно её развивает.
Храм скромен по  размерам, рассчитан на  50–80 молящихся, его внешнее 
убранство небогато, форма проста. Тип храма в плане представляет собой 
плане греческий (равновеликий) крест с тремя апсидами, притвором и коло-
кольней. Белоснежные стены венчают полусферические кровли закомар над 
апсидами и парусами, а центральный барабан купола увенчан маковкой шле-
мовидной формы. Колокольня вынесена на фасад, и размещена над входом.

Кресты и маковки, на куполе и колокольне, сияют золотом, а кровля 
закомар решена скромно, с  помощью черненого металла. Полукружия, 
формируемые конхами апсид, правильная, симметричная форма храма 
характерны для византийской архитектуры. Подобные решения (конеч-
но —  в других масштабах) вообще являются отличительной особенностью 
византийского стиля, их можно наблюдать в развитии, начиная с Софии 



219

Константинопольской. Они дополнены, принятыми на Руси, ступенчатыми 
линиями контура кровли колокольни, тяготеющими даже к каскадно-ша-
тровым вариантам, прямыми, избяными карнизами над южной и северной 
апсидами, шлемовидной маковкой купола и луковичной —  колокольни.

Соединение в  архитектуре храма элементов византийской и  русской 
архитектуры не  случайно, ведь преподобный Силуан Афонский, будучи 
русским, тамбовским крестьянином, монашеское служение свое принял 
и  с  честью пронес на  греческой, некогда византийской, земле. Эту идею 
поддерживают и скромные элементы изобразительного декора на фасаде 
храма —  мозаичные иконы преподобного Силуана Афонского над входом 
и Афонская же икона Пресвятой Богородицы, размещенная ликом на вос-
ток на внешней стене алтарной апсиды. Декор дополняют беломраморные 
доски с высказываниями и молитвами преподобного Силуана, своей про-
стотой подчеркивая аскетичность архитектурного замысла.

Слияние русской и византийской стилистики проявляется также, и в ка-
залось бы незначительных деталях. Обводы наличников над входами реше-
ны по разному. У главного входа —  русское, шлемовидное решение, перекли-
кающееся с маковкой главного купола, а над боковыми дверцами, как и над 
оконными проемами —  полукружия, характерные для византийского стиля.

Трансформация формы купола и арки из полукруглой в шлемовидную, 
имеющую заостренный мысок, характерна для архитектуры древнерус-
ских храмов и  связана с  климатическими особенностями России. «Такая 
форма способствует более свободному ниспаданию дождя и снега» [8, с. 1]. 
Элементы вспомогательного декора, решетки, орнаменты на  дверях, све-
тильники, которые сложно отнести определенно к какому-либо изобрази-
тельному стилю, тем не менее эту некоторую, примененную архитекторами 
эклектичность, вполне удачно объединяют. В целом можно констатировать, 
что в архитектуре храма Силуана Афонского византийские и русские моти-
вы объединены в целостную композицию вполне органично, что и явилось 
воплощением авторского замысла проектировщиков.

Живописное убранство храма создавалось в 2013–14 гг под руководст-
вом кандидата искусствоведения Большаковой С. Е., из Санкт-Петербург-
ского академического института им. И. Е. Репина, она же руководила про-
цессом создания иконостаса, изготовленного на художественно-столярном 
производстве «Потамион», руководимым А. А. Орловым. Фресковую ро-
спись в 2013–14 годах осуществил авторской коллектив художественно-ар-
хитектурной мастерской «ОБРАЗ» под руководством С. П. Николаева. Все 
работы по созданию живописного убранства были выполнены на хорошем 
современном техническом и художественном уровне, отвечающем специ-
фическим задачам православного Церковного искусства, как культуроо-
бразующей парадигмы.



220

В качестве главных художественных особенностей живописного 
убранства можно выделить, обобщенность форм, сознательное игнори-
рование деталей, строгость, скромность и  простоту во  всем. Избранный 
художниками стиль, соответствует поставленной духовной задаче. Бого-
словская составляющая отдельных частей и  сюжетов, фрескового ансам-
бля и иконостаса, прочитывается легко, демонстрируя одухотворенность 
образов, их символическую полноту, нацеленность на  «…максимальные, 
а не средние духовные ценности» [7, с. 77].

Живописное убранство храма, появившееся в начале XXI века, по сво-
ей православной аскезе и мистике вполне соотносится с подобными про-
изведениями созданными художниками XIV–XV веков и находится в русле 
задач, связанных с  современным возрождением отечественных культур-
ных и духовных традиций.

                                                          Возведенный храм, фресковая роспись и  иконостас, дополнительные 
элементы отделки интерьера, созданные современными художниками 
и строителями, могут быть признаны заметным вкладом в русскую культу-
ру развивающееся в настоящее время церковное строительство, развитие 
Православия на Тамбовской земле и в целом в России.

ЛИТЕРАТУРА
1. Алленов А. Н. Власть и церковь. Тамбовская епархия в 1917–1927 гг. Тамбов.: Из-

дательство «Юлис», 2005 г. 288 с., илл.
2. Епархии Русской Православной Церкви. [Электронный ресурс] URL: http://www.

patriarch.ua/rpceparchia.aspx?id=147&p=6 (дата обращения 18.01.2016 г.).
3. Митрохин Н., Тимофеева С. Епископы и епархии Русской Православной Церкви. 

М.: ООО «Панорама», 1997. С. 399.
4. Новомученики и  Исповедники Русской Православной Церкви XX  века. [Элек-

тронный ресурс] URL: http://martyrs.pstbi.ru (дата обращения 22.03.2016 г.).
5. Патриархия.ру [Электронный ресурс] URL: http://www.patriarchia.ru/db/

text/2674488.html (дата обращения 18.01.2015 г.).
6. Праздники Тамбовская митрополия. [Электронный ресурс] URL: http://www.

eparhia68.ru/category/prazdniki/page/2/ (дата обращения 19.04.2016 г.).
7. Попова О. С. Проблемы Византийского искусства. —  СПб.: Северный паломник, 

2010, 1088 с., илл.
8. Свиязьев И. И. Практические чертежи по  устройству церкви Введения во  храм 

Пресвятой Богородицы в Семеновском полку в Петербурге. —  М.: 1845.
9. Тамбовская старина: Иллюстрированный научно-популярный альманах. Сост. 

и  ред. М. А. Климкова.  —  Тамбов: ОАО «Тамбовская типография «Пролетарский све-
точ», 2008, 172 с., 4 ил., цв.

10. Тамбовская энциклопедия. Гл. научный редактор Л. Г. Протасов. —  Тамбов: Ад-
министрация Тамбовской области, ООО «Издательство «Юлис», 2004, 704 с., илл., карты.

11. Храмы Тамбовской епархии. Фотоальбом.  —  Тамбов: ООО «Издательство 
«Юлис», 2005, 260 с., илл.



221

БОГИ, ЛЮДИ И МИРЫ 
В ПРОШЛОМ И НАСТОЯЩЕМ

УДК 82
Ильичев Алексей Викторович,
доктор филологических наук, 

руководитель Научно-организационного центра 
Всероссийского музея А. С. Пушкина,

ilichev1309@yandex.ru

«ЗАЧЕМ КРУТИТСЯ ВЕТР В ОВРАГЕ…» А. С. ПУШКИНА: 
БОГ, ПРИРОДА. ЧЕЛОВЕК, ПОЭТ

В статье рассматривается концепция взаимоотношений Бога, природы, чело-
века и поэта в произведении А. С. Пушкина. 

Ключевые слова: А. С. Пушкин, Бог, природа, человек, поэт.

Ilyichev A.
«WHY DOES THE WIND RUNN IN THE RAVINE…» 

A. S. PUSHKIN: GOD, NATURE, MAN, POET
Th e article deals with the concept of the relationship between God, nature, man and 

poet in the work of Alexander Pushkin.
Keywords: A. S. Pushkin, God, nature, man, poet.

«Зачем крутится ветр в  овраге…» создается А. С. Пушкиным в  ка-
честве так называемого второго отступления о  свободе поэтиче-
ского творчества в  неоконченной поэме, печатающейся под услов-
ным названием «‹Езерский›». Отрывок составляет XIII строфу.
С. М. Бонди убедительно доказал, что XIII строфа из «‹Езерского›», пусть 
и в измененном виде, должна была войти в состав второй импровизации 
поэта-итальянца в повести «Египетские ночи» [1, с. 192–193]. 

На все вопросы, поставленные в пушкинском произведении, есть отве-
ты в текстах-первоисточниках.

Так, в Ветхом завете, обнаруживаются несколько текстов, имеющих от-
ношение к пушкинскому стихотворению. Во-первых, это отрывок из Кни-
ги Притч царя Соломона: «Три вещи непостижимы для меня, и  четырех 
я не понимаю: Пути орла на небе, пути змея на скале, пути корабля среди 



222

моря и  пути мужчины к  девице» (Притчи, 30, 18–19). В  Экклесиасте мо-
тив «непостижимости» отчасти проясняется Божьим промыслом: «Как ты 
не знаешь путей ветра и того, как образуются кости во чреве беременной: 
так не можешь знать дело Бога, Который делает все» (Эккл., 11, 5). Еще один 
возможный источник —  Книга Иова.

Для пушкинского стихотворения важен своеобразный полигенетизм 
реминисценций. Стихотворение возникает как переплетение нескольких 
мотивов из разных частей Ветхого завета, которые в своем источнике упо-
треблены в разных, но близких контекстах. Соответственно в пушкинском 
тексте происходит «слияние» различных оттеночных значений, одновре-
менно совпадающих и не совпадающих с библейскими. 

Связь стихотворения с третьим отрывком —  из Книги Иова —  требует 
особого доказательства. Известно, что Пушкин собирался учить древнеев-
рейский язык с намерением переводить Иова, о чем сообщает И. В. Кире-
евский в письме Н. М. Языкову от 12 октября 1832 г. [2, с. 535]. Это говорит 
о том, что библейская книга не только присутствовала в сознании поэта, 
но и о том, что он работал непосредственно с текстом. 

В Книге Иова находим следующие отрывки:
«Где место разделения ветров / и восточному вихрю где путь» [3, с. 618 

(пер. С. С. Аверинцева)] (ср. канонический перевод: «По какому пути раз-
ливается свет и разносится восточный ветер по земле», —  Иов, 38, 24); «По 
твоему ли слову взлетел орел, / На высотах вьет свое гнездо? / Обитание 
его —  на скале, / На крутизнах и оврагах —  ночной приют; / Отселе он выс-
матривает себе снедь, / И в даль вперяются его глаза» [3, с. 621] (ср. канони-
ческий перевод: «По твоему ли слову возносится орел и устрояет на высоте 
гнездо свое? ‹…›; оттуда высматривает себе пищу: глаза его смотрят дале-
ко», —  Иов, 39, 27, 29).

Любопытно то, что вопросы, возникающие в стихотворении Пушкина, 
имеют свой ответ в библейской книге. С. П. Шевырев так выразил основ-
ную идею Книги Иова: «Мысль, одушевляющая Книгу Иова, есть всемогу-
щество Божие, ничтожность человека самого праведного, самого благоче-
стивого перед Богом» [6, с. 161–162]. 

Образы, использованные Пушкиным, взяты из  речи Бога, в  которой 
он, с одной стороны, рисует облик космически организованной вселенной, 
а  с  другой  —  подчеркивает недостижимость для человеческого сознания 
этой гармонии. Человеку доступны лишь частности, которые в  отрыве 
от целого воспринимаются им дисгармонично. 

В пушкинском стихотворении отношения между явлениями полны 
противоречий: в  несогласии находятся ветер и  корабль, жадно ждущий 
его дыхания; орел, обладая удивительным зрением, летит не  на  добычу, 
а на чахлый пень; «белая» Дездемона любит «черного» Арапа… Контраст-



223

ность, несогласованность, противоречивость царят в мире. Отсюда и вы-
вод: «Затем, что ветру и орлу, / и сердцу девы нет закона». Но так ли это? 
Для мира нет закона с  точки зрения обычного человека, ограниченного 
в познании пространством и временем, в силу чего он не прозревает этого 
закона (так же как Иов не прозрел Божьего промысла). Но закон оказыва-
ется внятен Богу, пророку и… поэту. 

Впрочем, противоречие между выводом («нет закона») и  структурой 
художественной логики стихотворения, утверждающей наличие этой за-
кономерности, выявляется не только в контексте литературной традиции 
(книги Ветхого завета). Оно подчеркнуто самим строением художествен-
ной мысли: настойчиво повторяющаяся алогичность оборачивается утвер-
ждением некой иной логики. 

В пушкинском тексте самое главное —  это концепция мира, утвержда-
ющая его гармоничность, ценность в  нем каждого элемента. Дисгармо-
ния —  это лишь недостаточно проявленная гармония. 

Возникла идея такой поэзии, которая способна не  только вобрать 
в себя мир, но, прорываясь через его внешнюю дисгармонию, выразить его 
глубинную красоту и целесообразность.

Другая реминисценция отсылает к  трагедии Шекспира «Отелло». 
В «Отелло» тоже есть ответ на вопрос «Зачем Арапа своего младая любит 
Дездемона?». Вернее, их два. Один принадлежит Дездемоне:

«Для меня / Краса Отелло —  в подвигах Отелло» [7, с. 302]. Другой ответ 
принадлежит отцу Дездемоны Брабанцио: «Ты чарами ее опутал, дьявол! / 
Тут магия, я это докажу. / Ты тайно усыпил ее сознанье / И приворотным 
зельем опоил [7, с. 292–293].

Так в  трагедии возникает мотив чар, магии, колдовства. 
В пушкинском стихотворении тема поэзии тоже приобретает двойствен-
ный характер. С  одной стороны, это нечто объективное и  реальное, по-
добное кружению ветра и полету орла, а с другой —  чарующе-волшебное, 
подобное любви Дездемоны и Отелло. 

Обращение к пьесе Шекспира позволяет обнаружить еще одно очень 
яркое на фоне текста отступление Пушкина от всемирно известной траге-
дии. У Шекспира Отелло ни разу не назван арапом. Он —  мавр. Это позволя-
ет «прочитать» образ «арапа» в ином контексте —  в контексте автобиогра-
фических мотивов. Автобиографический мотив, связанный с «арапским» 
происхождением поэта, впервые возник в послании «Юрьеву» (1820). 

Однако фактом литературного сознания стихотворение стало лишь 
в 1829 г., когда, без ведома Пушкина, оно было напечатано в альманахе «Се-
верная звезда». 

Связь образа арапа с биографической основой подчеркивается анало-
гичным контрастом пар: Отелло (мавр) —  Дездемона и Пушкин (арап) —  



224

Гончарова, брак с  которой состоялся в  1831  году. Даже беглый просмотр 
свидетельств современников подтверждает реальные основы для возник-
новения такой аналогии.

«Моя невестка очаровательна ‹…› Александр, я думаю на седьмом небе 
‹…› Физически  —  они две противоположности: Вулкан и  Венера, Кирик 
и Улита, и т. д., и т. д.», —  писала О. С. Павлищева мужу в середине августа 
1831 года [4, с. 84 (оригинал на франц. яз.)]. «Он, кажется, очень ухаживает 
за молодою женою и напоминает при ней Вулкана с Венерою» [5, с. 54].

Итак, появление в 1829 г. в печати послания «Юрьеву», женитьба «Вул-
кана» Пушкина на «Венере» Гончаровой —  все это вместе вводит в подтекст 
стихотворения конкретный образ поэта Пушкина, что придает тексту осо-
бый лиризм, а поэтической декларации —  характер автопризнания.

ЛИТЕРАТУРА
1. Бонди С. М. Новые страницы Пушкина. — ., 1931.
2. Исторический вестник: Историко-литературный журнал. —  Пг., 1883, декабрь.
3. Поэзия и проза Древнего Востока. —  М., 1973. 
4. Пушкин и его современники. —  СПб., 1911. Вып. 15. 
5. Русский архив: Историко-литературный сборник. —  М., 1902. № 1. 
6. Шевырев С. П. История поэзии. 2-е изд. —  СПб., 1887. Т. 1. 
7. Шекспир В. Полн. собр. соч.: В 8 т. —  М., 1960. Т. 6.



225

УДК 008
Поздеева Александра Андреевна,

студентка факультета конфликтологии
Санкт-Петербургского гуманитарного университета профсоюзов,

alex112896@yandex.ru

ТВОРЧЕСКАЯ РОЛЬ ЧИТАТЕЛЯ 
В СОВРЕМЕННОЙ ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЕ

В данной статье рассматривается проблема участия читателя в развитии и со-
вершенствовании современной художественной культуры. Отталкиваясь от  кон-
цепции Гройса, согласно которой субъект постоянно находится в  состоянии ме-
диа-онтологического подозрения, автор прослеживает долгий путь от  читателя 
до создателя своих собственных произведений. В качестве ступеней этого пути рас-
сматриваются такие явления современной культуры как «ролевые игры» и «фан-
фикшн». 

Ключевые слова: читатель, автор, текст, авторский мир, ролевые игры, фан-
фикшн, Борис Гройс.

Pozdeeva А.
THE CREATIVE ROLE OF THE READER IN MODERN ARTISTIC CULTURE
Th is article deals with the problem of the reader’s participation in the development 

and improvement of contemporary artistic culture. Starting from the concept of Groys, 
according to which the subject is constantly in a state of media-ontological suspicion, the 
author traces a long way from the reader to the creator of his own works. Th e phenomena 
of modern culture as «role-play games» and «fanfi ction» are considered as the steps of his 
path. 

Keywords: reader, author, test, the author’s world, role-play games, fanfi ction, Boris 
Groys.

В течение многих столетий читатель художественного произведения 
выступал как лицо пассивное и созерцающее. Не имеющему возможности 
повлиять на действие сюжета, ему оставалось только наблюдать со сторо-
ны, теряясь в догадках о судьбах героев или же просто получая эстетиче-
ское удовольствие от  происходящего на  страницах книги, текст которой 
служил ему проводником в мир произведения.

Но во второй половине XX века некоторые писатели начали задумы-
ваться о роли читателя в своих произведениях. Так некоторые яркие пред-
ставители магического реализма, Милорад Павич и Хулио Кортасар, пре-
доставили возможность по-разному читать свои романы. Они предлагают 



226

нам самим решать, как будет разворачиваться сюжетное действие. Павич 
в начале своей знаковой книги «Пейзаж, нарисованный чаем» (1988) даёт 
читателю на выбор несколько вариантов прочтения: один из них традици-
онный, предполагающий чтение от начала и до конца, другой —  «кроссворд-
ный», позволяющий прочесть книгу «по горизонтали» и «по вертикали». 
Нечто подобное предлагает и Кортасар в своем романе «Игра в классики» 
(1963), только способы прочтения у него несколько отличаются от тех, что 
даёт сербский писатель:

«Эта книга в некотором роде —  много книг, но прежде всего это две 
книги. Читателю предоставляется право выбирать одну из  двух возмож-
ностей:

Первая книга читается обычным образом и заканчивается 56-й главой, 
под последней строкою которой —  три звездочки, равнозначные слову Ко-
нец. А посему читатель безо всяких угрызений совести может оставить все, 
что следует дальше.

Вторую книгу нужно читать, начиная с 73-й главы в особом порядке: 
в конце каждой главы в скобках указан номер следующей…» [3, с. 3].

Таким образом, писатели предоставили читателю выбрать судьбу геро-
ев, нарушив тем самым единую «предрасположенную гармонию» авторско-
го мира, заложенную ими самими. Читатель, делая этот выбор, совершает 
действие, тем самым перестаёт на  короткое мгновенье быть пассивным 
созерцателем, наблюдающим за  действием со  стороны. Но  только лишь 
на  мгновенье. Выбрав путь, по  которому он направил сюжет, читатель 
вновь отходит в тень, занимая «зрительское положение».

Как можно описать такого «зрителя»? Цитируя Барта, можно сказать, 
что «читатель —  это субъект без истории, без биографии, без психологии, 
он всего лишь некто, сводящий все те штрихи, что образуют письменный 
текст» [1, c. 385]. Действительно, личность читателя темна и загадочна. Он 
безлик, и его изначальные возможности ограничиваются лишь пассивным 
наблюдением и мысленным связыванием предложений и фраз, сопоставле-
нием сюжетных поворотов друг с другом, обрисовыванием полной карти-
ны художественного произведения. И вот, наконец, ему дана возможность 
на  короткое мгновенье проявить себя. Выбор сюжетного хода произве-
дения оказался всего лишь первым шагом на  пути к  самовоплощению 
на страницах иных текстов, слиянию с ними.

Каким же образом этот таинственный некто может увековечить себя 
в  текстах, образующих канву современной культуры знаковых систем? 
Не имея возможности воспринимать произведение непосредственно, без 
помощи текста, читатель —  пока ещё пассивный читатель —  видит лишь 
то, что ему показано в книге. Описание персонажей, их действий, пейза-
жей вокруг даётся через текст. С  фильмами и  сериалами, занимающими 



227

большую нишу в современной культуре, всё ещё проще: изображения вы-
водятся прямо на экран. Описания и изображения значительно облегчают 
представление образов в головах читателей из зрителей. Но кто это всё по-
казывает? Вспоминается Борис Гройс, пытавшийся ответить на этот вопрос 
в своей книге «Под подозрением». Он рассуждает о том, что субъект, будь 
то читатель или зритель, воспринимает окружающий мир через медиаль-
ную поверхность, за которым прячется таинственный «медиа-онтологиче-
ский другой» [2, c. 26–27]. Но кто он, этот другой? И если он существует, 
то неужели в реальности, что находится вне знаковых систем?

Рассматривая этот вопрос с некоторой метафизической точки зрения 
простого читателя или зрителя, ничего не знающего о медиальной поверх-
ности, но ощущающего её бессознательно, мы можем предположить, что 
этим другим является, несомненно, «автор», и  что он действительно со-
здал мир, выступающий на страницах романов и на экранах телевизоров. 
В дальнейшем мы так и будем его называть за неимением иного термина.

Художественное произведение является актом творения «автора». 
Само это слово происходит от латинского «auctor», что переводится не ина-
че как «создатель, творец». Действительно, в  некоторой степени «автор» 
видится читателю чем-то божественным, давшим рождение захватываю-
щему роману, фильму, сериалу. По сути, он создаёт целый мир, отдельный 
от так называемого «реального».

Уставший от  «реальности» субъект с  удовольствием окунается в  ху-
дожественный мир, принимая на  себя пассивную роль зрителя. Доволь-
ствуясь ею, он наблюдает со  стороны за  приключениями героев, а  затем, 
возвращаясь обратно, соскальзывая с последней страницы книги, нажимая 
на кнопку пульта после начала финальных титров, он вновь оказывается, 
как ему кажется, в «серых буднях». И тогда он задумывается: а может ли 
он сам стать частью чудесного авторского мира? А может ли он сам стать 
«автором»?..

Ответом на первый вопрос для молодого читателя (читателей постар-
ше, как правило, за подобными занятиями встретишь реже) стали словес-
ные и текстовые ролевые игры. За последние несколько лет ролевые игры 
стали весьма популярным развлечением и частью молодежной культуры. 
Процесс любой из этих игр заключается в том, чтобы смоделировать си-
туацию и тем или иным образом разрешить её. Чем она запутаннее, тем, 
как правило, дольше и интереснее становится игра. Часто игры устраивают 
по  мотивам авторских вселенных: известных книг, фильмов, даже муль-
тфильмов. Для прохождения ситуаций игроки создают персонажа: проду-
мывают его внешность, характер, другие особенности его личности, био-
графию. Сначала игроки просто притворяются своим персонажем, словно 
актеры. Тут вспоминается фраза Сёрля из его статьи «Логический статус 



228

художественного дискурса»: «Автор пьесы <…> даёт указания относитель-
но того, как разыгрывать притворство, а актеры затем следуют этим указа-
ниям» [4].

Поначалу просто притворяясь, а затем вливаясь в образ своего персо-
нажа, игроки будто бы лишаются своего «Я» на время игры. Сотворив геро-
ев «по образу и подобию своему», вкладывая в них какую-то идею, игроки, 
как может показаться со стороны, «оживляют» их, будто бы вселяясь в них. 
Происходит некое самоотождествление со своим творением.

Сами того не  подозревая, игроки, бывшие читатели, зрители, стано-
вятся активными участниками действия в масштабной или не очень игре. 
Проживая своего персонажа, они словно отказываются от роли пассивного 
наблюдателя, на какое-то время становятся частью произведения, частью 
текста, который для других станет лишь посредником в мир игры, которая, 
как и любое художественное произведение поддаётся «прочтению». Будучи 
простыми читателями в мире реальном, игроки становятся действующими 
лицами в непонятном, нерациональном игровом мире.

Но ролевая игра —  лишь первый шаг, приближающий субъект к таин-
ственному «автору». Создать персонажа и стать им —  это лишь полдела. 
Необходимо совершить полный творческий акт, самому стать творцом.

Но придумать собственную вселенную не  так-то просто. Да  и  цель 
читателя всё-таки понять «автора» любимого произведения. Выход один: 
нужно стать новым творцом, сместить «автора».

С этого и начинается фанатское творчество, названное в народе «фан-
фикшн». В русском переводе оно звучит как «фанатская выдумка», но им —  
переводом —  никто не пользуется, В обиходе обычно употребляется тер-
мин, если вообще его можно так назвать, «фанфики». Сами же те, кто пишут 
подобные вещи, называют себя «фикрайтерами». Суть сего творчества за-
ключается в том, чтобы ввести привычных персонажей в новые ситуации, 
о которых не было прописано автором. Показать то, что показано не было. 
Ситуации, которые моделирует читатель, могут быть самыми разными: со-
здание альтернативных концовок оригинального произведения, изменение 
сюжетных поворотов, жизнь персонажей в «альтернативной вселенной».

Помимо новой ситуации в фанфик можно ввести новых персонажей, 
которых в оригинальном произведении не существовало и вовсе. Можно 
даже ввести самого себя, но, как правило, не каждому удаётся хорошо обы-
грать собственный образ в этом произведении.

Как  бы то  ни  было, но  фикрайтеры в  своем творческом акте дела-
ют большой вклад в  развитие авторской вселенной, усложняя, дополняя 
и модернизируя её. Ярким примером тому является кинематографическая 
вселенная «Звездные войны». Многие фанфики, написанные по этой зна-
менитой франшизе, переросли в  самостоятельные произведения и  ста-



229

ли «канонной» частью этого авторского «мира» на  долгое время. Вплоть 
до 2014-го года, когда компания Disney, купившая права на фильм, объя-
вила всю «расширенную вселенную» недействующей. Можно  ли сказать, 
что значительная часть авторского мира этого фильма была уничтожена? 
Вопрос достаточно спорный. Ведь сотни книг до сих пор стоят на полках 
книжных магазинах, а в интернете на тысячах сайтах до сих пор покоит-
ся множество фанфиков, написанных до покупки киновселенной. Тексты, 
посредники с авторским миром, никуда не делись. Исходя из этого, можно 
сказать, что «расширенная вселенная» существует до сих пор.

Как можно увидеть, фикрайтеры играют большую роль в литературной 
и кинематографической части массовой культуры. Это бывшие пассивные 
зрители, которые внесли что-то своё в медиальное пространство, пытаясь 
избавиться от  гройсовского навязчивого состояния «подозрения» о  том, 
что миры, выступающие на страницах книг и на экранах мониторов и теле-
визоров, действительно существуют.

Подозревая «автора» в том, что сущность его в некотором роде боже-
ственна, и не желая больше просто наблюдать со стороны, словно мертвец, 
читатель или же зритель начинает писать фанфики. Как уже было сказано 
ранее, он преобразует авторскую вселенную; он совершает акт действия. 
Но  когда произведение окончено, что остается новому «автору»? Самоу-
страниться, как это сделал предыдущий. Ведь автор, как и читатель, пасси-
вен. Он тот же зритель, наблюдающий из зала за действием, разворачиваю-
щимся на «медиальной» сцене.

Читатель, написавший фанфик, ставший частью большой вселенной, 
«превращается» в автора, он приобретает его лицо. Автор, севший в кресло 
зрителя, может с таким же успехом прочесть чужие произведения. Выхо-
дит, что автор и читатель —  одно и то же лицо. Пишущий субъект. Проде-
лав путь становления от наблюдателя до творца, он в то же время не сдви-
нулся с места, так как изначально был и тем, и другим.

Из наших рассуждений следует, что автор вовсе не является загадоч-
ным «другим». Он всё ещё покрыт завесой тайны, и субъект, не ставший 
Богом, остаётся в  состоянии «подозрения». Остаётся ещё один вопрос: 
смог ли субъект выйти за границы текстовой реальности, создав своё соб-
ственное произведение?

Как бы печально это ни звучало, но субъект пишет о том, что ему пока-
зывают. Медиальная поверхность текста, через которую он воспринимает 
окружающий мир, никуда не исчезает. Всё, о чем субъект сообщает в своих 
произведениях, отсылает иных субъектов к языку. Вся «серая и скучная ре-
альность», от которой изначально бежал заскучавший читатель, обретает 
литературную форму. Она и есть литература. А пишущий субъект раство-
ряется в ней, так как является её частью.



230

Но если субъект пишет о том, что ему показывают, значит ли это, что 
он просто интерпретирует предстающую перед его взором реальность? 
Похоже, что так. И получается, что фикрайтер, когда пишет фанфик, ин-
терпретирует «оригинальный» авторский текст, который, являясь интер-
претацией окружающего мира, обретает в себе новые значения, становится 
более полным. И  выходит, что фанфик, текст-интерпретация, подлиннее 
оригинала.

Пишущий субъект, как мы можем видеть, играет весьма большую роль. 
Он привносит разнообразие в художественную культуру, позволяя ей раз-
виваться в новых литературных направлениях, коими можно назвать тек-
стовые ролевые игры и фанфикшн. И хотя эти направления пока распро-
странены лишь в интернет-сфере, они уже перекочевывают и в другие. Так, 
как говорилось уже ранее, некоторые фанфики превращаются в самостоя-
тельные литературные произведения. А ряженые ролевики, как правило, 
устраивают баталии, которые можно увидеть разве только в фильмах жан-
ра фэнтези, в лесах и прочих огражденных от многочисленного скопления 
людей местах.

Поэтому можно сказать, что даже если субъект и не может вырвать-
ся за пределы текстовой реальности, он оказывает значительное влияние 
на её становление.

ЛИТЕРАТУРА
1. Барт Р. Смерть автора. Избранные работы: Семиотика. Поэтика. —  М., 1994.
2. Гройс Б. Под подозрением. / Перевод Андрея Фоменко —  М.: Издательство Худо-

жественный журнал, 2007.
3. Кортасар Х. Игра в классики. / Перевод Л. Синянской —  М.: Издательство АСТ, 

2015.
4. Серль Дж. Р. Логический статус художественного дискурса //РГГУ, литератур-

но-философский журнал «Логос».  — 1993.  — № 3(13).  —  Режим доступа: http://www.
ruthenia.ru/logos/number/1999_03/1999_3_04.htm



231

ВОПРОСЫ ФИЛОЛОГИИ

УДК 81–22
Смирнова Наталья Сергеевна,

кандидат филологических наук,
Русская христианская гуманитарная академия

nts343@gmail.com

СУППЛЕТИВИЗМ В АНГЛИЙСКОЙ РЕЛИГИОЗНОЙ ЛЕКСИКЕ

В статье рассматривается явление лексического супплетивизма в  сфере ан-
глийской религиозной лексики. Примеры, заимствованные из англоязычной хри-
стианской литературы, иллюстрируют некоторые особенности употребления 
слов-супплетивов, а также семантические ограничения и специфику лексической 
сочетаемости сохранившихся в  английском языке исконных производных слов 
и их дублетов из числа заимствований.

Ключевые слова: английский язык, христианство, супплетивизм, дублеты.

Smirnova N. S.
SUPPLETION IN ENGLISH RELIGIOUS TERMINOLOGY

Th e article focuses on the phenomenon of lexical suppletion in English religious 
vocabulary. Th e provided examples, borrowed from English-language Christian sources, 
illustrate the usage of some suppletive forms, as well as certain limitations associated with 
the semantic content and combinatory capacity of both preserved English derivatives and 
their doublets of foreign origin.

Keywords: English, Christianity, suppletion, doublets.

Термин «супплетивизм» происходит от  латинского глагола suppleo, 
suppletum («пополнять», «дополнять») и  обозначает способ словообра-
зования в  рамках одного семантического ряда с  использованием разных 
корней или основ. Само по себе явление супплетивизма достаточно мно-
гогранно и может затрагивать как лексический уровень языка (поскольку 
в словообразовании задействованы корни или основы различных лексем), 
так и грамматический (поскольку, как правило, разнокорневые или разно-
основные словоформы находятся в отношениях взаимно-дополнительной 
дистрибуции, т. е. заполняют ту или иную позицию в рамках одного грам-
матического или лексико-семантического ряда, не дублируя одна другую, 
что позволяет говорить о т. н. аллоэмии). Многообразны и источники воз-
никновения супплетивизма в различных языках.



232

Традиционно считается, что супплетивизм характеризует некую «пер-
вобытную» стадию развития языка, когда каждое новое понятие обозна-
чалось отдельным словом, вне зависимости от степени смысловой близо-
сти с другими понятиями, а аффиксальный способ словопроизводства еще 
не был развит. Такого рода супплетивы по времени происхождения —  наи-
более древние слова, формирующие базовый состав языка. Однако подоб-
ных примеров можно привести не так уж много. К таким исконным суп-
плетивам в индоевропейских языках относятся, в частности, субъектные 
и объектные формы личных местоимений (рус. Я —  меня; англ. I —  me), 
а также степени сравнения прилагательных и наречий со значением «хо-
роший» и «плохой» (рус. хорошо —  лучше, плохо —  хуже (сравнит. степень 
от худой); англ. good —  better, bad —  worse). Формы сильных глаголов в гер-
манских языках (т. н. ряды аблаута), равно как и слова, относящиеся к т. н. 
корневому типу склонения, нельзя назвать супплетивами в  чистом виде, 
поскольку фонетическая основа корня остается прежней, а  чередуется 
лишь гласный.

В некоторых случаях общность происхождения словоформ можно 
выявить лишь посредством глубокого этимологического анализа. Напри-
мер, относимые иногда к супплетивам глагольные формы «шел» и «ходил» 
в русском языке, а также формы настоящего времени глагола «быть» в ан-
глийском языке (am, is, are) являются фактически псевдо-супплетивами, 
поскольку, несмотря на их явное фонетическое различие, восходят к одно-
му корню. Другие часто приводимые примеры супплетивизма типа «ребе-
нок-дети», «человек-люди» возникли в  ситуации комбинации членов не-
когда полноценных однокоренных пар (человек —  человеки, люд —  люди), 
один из  элементов которых либо был утрачен из  общеупотребительного 
языка (форма «человеки» сохраняется в богослужебном церковнославян-
ском языке), либо встречается только как компонент сложных слов (про-
столюдин, а слово люд только в собирательном значении). Таким образом, 
тот самый «древний» пласт лексики супплетивного образования оказыва-
ется на поверку весьма малочисленным. Следует оговориться, что подоб-
ное деление супплетивов на «истинные» и «ложные» не находит единодуш-
ной поддержки в научном сообществе [3].

С другой стороны, по мере роста межнациональных контактов в язы-
ки стали проникать иноязычные заимствования, однако следует отметить, 
что заимствование в неизменном виде «чужих» корней и аффиксов —  явле-
ние достаточно позднее по времени возникновения в европейских языках. 
Если обратиться к истории христианизации европейских народов, в част-
ности, английского и славянского, то обнаружится, что в массе новой для 
данных народов христианской терминологии первоначально собственно 
заимствования сводились к  очевидно безэквивалентной лексике (напри-



233

мер, названия лиц церковной иерархии, богослужебных облачений и утва-
ри и т. п.), тогда как первыми миссионерами прикладывались все усилия 
для максимального использования родных для просвещаемых народов 
языковых элементов, для чего применялся метод калькирования (ср. слав. 
Богородица, др-англ. Gospel). Такие слова-кальки легко усваивались язы-
ковым сознанием и оказывались продуктивным источником образования 
новых слов путем аффиксации (напр. от англ. Gospel —  gospeller, gospellise, 
д. а.godpellic).

Однако проникновение в  тот или иной язык иноязычных элементов 
не всегда является следствием мирного сотрудничества народов, но может 
происходить в результате довольно агрессивной экспансии. С уникальным 
по своим масштабам явлением такого рода мы имеем дело в истории ан-
глийского языка, когда в результате норманнского завоевания 1066 года ан-
глийский язык, особенно в сфере специальной (церковной, юридической, 
военной, научной) лексики оказался буквально наводнен французскими 
словами. Это привело к тому, что в лексическом составе английского языка 
начались необратимые процессы утраты исконной лексики, семантических 
сдвигов, появления дублетных пар, освоения чужеродной лексики с ранее 
неизвестными английскому языку корнями и аффиксами. Одним из след-
ствий этих процессов стала т. н. «лексическая супплетивность» (термин 
введен В. Д. Аракиным [1, c.258]), которая возникла в результате формиро-
вания новых лексико-семантических рядов путем комбинирования элемен-
тов, принадлежавших какое-то время, по-видимому, сосуществовавшим 
дублетным парадигмам исконной и заимствованной лексики с одинаковым 
значением. При этом, как правило, сохранялось базовое исконно англий-
ское слово (чаще всего это было существительное), а производные слова 
(чаще всего прилагательные) являются заимствованиями (известными 
в англистике как collateral adjectives или сопутствующие прилагательные), 
образованными от иноязычного корня, который не получил в английском 
языке лексического оформления. В результате мы имеем дело с искусствен-
но привнесенным в английский язык супплетивизмом, разрушившим общ-
ность этимологической и фонетико-орфографической основы слов одного 
семантического ряда. К  таким супплетивам можно отнести, в  частности, 
пары God —  Divine, fl esh —  carnal, death —  mortal, church —  ecclesiastical, 
bishop —  episcopal, father —  paternal, brother —  fi lial и другие.

Приведем некоторые примеры лексики, в той или иной мере используе-
мой в церковно-богословской литературе. Аракин выделяет 2 группы базо-
вой исконно английской лексики —  первую, для которой характерно пол-
ное отсутствие производных слов (в частности, прилагательных), и вторую, 
куда относятся случаи, когда производные от них слова (прилагательные, 
наречия, существительные, глаголы) оставались в языке, однако претерпе-



234

вали те или иные семантические или узусные изменения —  сужение или 
отклонение от исходного значения, в то время как слова франко-латинско-
го происхождения занимали ключевые позиции в базовой лексико-семан-
тической парадигме. Примеры, приводимые ниже, выбраны из англоязыч-
ной христианской литературы (более 120 источников).

В тех случаях, когда исконное производное прилагательное сохраняет-
ся, прослеживается общая тенденция: за  «сопутствующим» иноязычным 
прилагательным закрепляется в целом более широкое и абстрактное значе-
ние, только оно встречается в возвышенно-богословском или узко-церков-
ном контексте, а исконное английское прилагательное несет в себе некую 
«приземленность» и/или даже негативизм.

Под первый случай относятся лексические пары типа son (сын) —  fi lial 
(сыновний или дочерний). В  христианском контексте слово «Son», напи-
санное с  прописной буквы, относится ко  Второму Лицу Святой Троицу, 
Сыну Божиему, при этом «son» и «fi lial» часто используются для передачи 
отношения человека к Богу:

Wherefore thou art no more a servant, but a son; and if a son, then an heir of 
God through Christ. (Gal.4:6–7).

Th e fi rst period was one of law, fear, labour, and slavery. Th e second was one of 
grace, humility, truth, discipline, and fi lial service [2].

Еще одна пара, которую можно отнести к  этой группе: (arch)bishop 
((архи)епископ) —  episcopal (епископский):

Was England aware of Stigand’s incapacity as archbishop, of his suspension 
from his episcopal offi  ce, and of his excommunication? [4, c.43]

К этой же группе слов можно отнести и пару Gospel —  evangelical, хотя 
следует отметить, что, благодаря возможности употребления в английском 
языке существительного в атрибутивной функции, в данном случае полно-
го замещения не произошло: ср. Gospel teaching или evangelical teaching, 
но только evangelical love.

Однако гораздо более многочисленной оказывается группа суппле-
тивов с сохранением исконных производных слов в качестве лексических 
дублетов, характеризующихся отклонением или специализацией значения.

В качестве примера рассмотрим лексический ряд God —  godly —  divine.
Исконное прилагательное godly, некогда означавшее «божественный», 

было вытеснено заимствованием из  французского divine с  тем  же значе-
нием. Однако godly из английского языка полностью не исчезло, но стало 
употребляться в более «приземленном» значении «благочестивый, правед-
ный, религиозный, набожный», т. е. не в отношении Бога, а в качестве ха-
рактеристики человека и связанных с ним действий и понятий. Это прила-
гательное (равно как и его антонимы с отрицательным аффиксом) нередко 
можно встретить, например, в следующих сочетаниях:



235

godly life, godly Christian, godless Communist regime.
В то же время в возвышенном значении «божественный, относящийся 

к Богу, посвященный Богу, священный, неземной» возможно употребление 
только прилагательного divine:

Divine Liturgy, Divine Name (Имя Божие), divine energies, divine grace/
mercy/presence, divine revelation, Divine Wisdom, divine laws.

Аналогичным образом разошлись значения в  лексическом ряде 
«death  —  deadly/mortal  —  immortal». Со  значением «смертный, смертель-
ный» возможно употребление слов deadly и  mortal, в  то  время как лишь 
immortal передает значение «безсмертный».

Hаиболее частотными лексическими сочетаниями с  прилагательным 
deadly являются: deadly sin, deadly weapons, deadly foes (enemies).

Прилагательное mortal встечается в следующих сочетаниях:
mortal sin, mortal body, mortal fl esh, mortal enemies, mortal blows.
В приведенных примерах очевидно расхождение значений: в  то  вре-

мя как оба прилагательных возможны в значении «приводящий к смерти» 
(ср. deadly sin и mortal sin), только mortal (и никогда deadly) употребляется 
в смысле «подлежащий смерти, умиранию»: mortal body, mortal fl esh.

При необходимости противопоставления качеств смертности и  без-
смертия выбор всегда будет в пользу mortal:

Matter is mortal, but the Spirit is immortal [5, c.2].
Интересна ситуация с  употреблением производных слов от  fl esh 

(плоть):
fl eshy —  fl eshly/carnal —  incarnate
Прилагательное fl eshy употребляется только в бытовом смысле (пол-

ный, толстый, мясистый) и не встречается в сфере церковно-богословской 
лексики.

Fleshly и carnal являются практически полными синонимами со значе-
нием «телесный, физический, плотский, смертный, земной, чувственный» 
и имеют сходную лексическукю сочетаемость, ср.:

fl eshly desires, fl eshly thoughts, fl eshly passions, fl eshly love, fl eshly mind, 
fl eshly temptations;

carnal pleasures, carnal desires, carnal thoughts, carnal passions, carnal 
mind, carnal life.

Заметим, однако, что в значении «плотская жизнь» употребляется пра-
ктически исключительно прилагательное carnal.

В чисто богословском употреблении в значении «воплотившийся, во-
площенный» возможно лишь некогда заимствованное Incarnate:

God Incarnate
Таким образом, проведенный анализ иллюстрирует значительную рас-

пространенность лексического супплетивизма типа “английское базовое 



236

существительное —  заимствованное прилагательное” в сфере английской 
религиозной лексики. В  случае сохранения исконного английского про-
изводного прилагательного, при параллельном его функционировании 
с  заимствованным словом, ключевую позицию в  лексико-семантической 
парадигме практически всегда занимает заимствование, вытесняя искон-
ное слово в сферу более «приземленной», бытовой лексики. Естественным 
следствием лексического супплетивизма является размывание смысловых 
связей базовых и производных слов вследствие утраты единой этимологи-
ческой основы.

ЛИТЕРАТУРА
1. Аракин В. Д. История английского языка. Учебное пособие. 2-е издание. —  М.: 

Физматлит, 2003.
2. Kenneth, Scott Latourette. A History of Christianity. URL: http://www.coptics.

info/Books/Kenneth_Scott_Latourette_A_History_of_Christianity.pdf (дата обращения: 
15.03.2017).

3. Mel’čuk, Igor. 1994. Suppletion: Toward a logical analysis of the concept. Studies in 
Language 18.2: 339–410.

4. Moss, Vladimir. Th e Fall of Orthodox England, © Copyright: Vladimir Moss, 2007.
5. Orthodox England. Quarterly Journal of English Orthodox Reading. December 2007: 

Vol 11, N2. URL: www.orthodoxengland.org.uk. (дата обращения: 15.03.2017).



237

УДК 271.2+070.1
Кузоро Кристина Александровна,

кандидат исторических наук, 
доцент Института искусств и культуры 

Национального исследовательского Томского государственного университета,
clio-2002@mail.ru

НЕКРОЛОГИ КАК ИСТОЧНИК ДЛЯ ИЗУЧЕНИЯ 
КОРПОРАТИВНОЙ КУЛЬТУРЫ ЦЕРКОВНЫХ ИСТОРИКОВ 

XIX —  ПЕРВОЙ ЧЕТВЕРТИ ХХ ВВ. 4

*

Статья посвящена изучению некрологов в  качестве источников для иссле-
дования корпоративной культуры церковных историков XIX  —  первой четверти 
ХХ вв. Некрологи являются ценными информативными историческими источни-
ками, в которых характеризовались принципы существования академической кор-
порации. Некрологи позволяют увидеть принятые в  среде церковных историков 
принципы взаимоотношений с коллегами и учениками, взгляды на предназначение 
ученого, оценку его нравственных и профессиональных качеств.

Ключевые слова: церковная историческая наука, корпоративная культура, 
некрологи, духовные академии.

Kuzoro K. A. 
NECROLOGYS AS A SOURCE FOR STUDYING THE CORPORATE CULTURE OF 

CHURCH HISTORIANS OF THE XIX —  FIRST QUARTER OF THE XX CENTURIES
Th e article is devoted to the study of obituaries as sources for researching the 

corporate culture of church historians of the second half of XIX  —  early XX century. 
Obituaries are valuable informative historical sources, in which the principles of the 
existence of an academic corporation werediscussed. Obituaries allow us to see the 
principles of relations with colleagues and students adopted by church historians, views 
on the purpose of the scientist, assessment of his moral and professional qualities.

Keywords: church historical science, corporate culture, obituaries, ecclesiastical 
academies.

Руководители различных организаций все чаще стремятся исполь-
зовать возможности корпоративной культуры для повышения эффек-
тивности работы и  гармонизации социально-трудовых отношений. 
Корпоративная культура делает организацию уникальной, развивает 
правила коммуникации, выбора и принятия решений, формирует соци-

4 Публикация подготовлена в рамках поддержанного РГНФ научного проекта 
№ 15–01–00148.



238

ально-психологический климат в коллективе и общие ценности. Многое 
из опыта корпоративной культуры, сформированной в среде церковных 
историков российских православных духовных академий XIX–ХХ столе-
тий, могло  бы оказаться полезным для современного духовного обра-
зования. Изучение опыта и традиций предшественников способно дать 
импульс развитию научных исследований в академиях и научных цент-
рах [11, c. 19].

Источниками для изучения корпоративной культуры церковных исто-
риков могут стать нормативные и делопроизводственные документы, вос-
поминания, переписка, материалы периодических изданий, научные труды. 
Особый вид источников составляют некрологи, написанные, как правило, 
коллегами или учениками преподавателей и  исследователей. Некрологи, 
а также статьи в память ушедших коллег (так называемые «поминальные 
статьи») публиковались в журналах духовных академий, в сборниках сочи-
нений историков и публицистов.

Обычно некрологи включали информацию о происхождении умерше-
го, его семье, этапах становления личности, годах учебы в семинарии и ака-
демии, о  научной, педагогической, издательской, общественной деятель-
ности; наградах, совершенных командировках. Излагались обстоятельства, 
при которых историк умер. В традициях описания обстоятельств смерти 
духовных лиц [1], это была «тихая и безболезненная кончина», соответст-
вующая святой жизни умершего [9, c. 754], или наоборот, мужественнаяи 
упорная борьба с  болезнью [13, c. 486]. В  некрологах перечислялись все 
занимаемые должности, отмечалось участие в  работе научных обществ, 
членство в академиях и университетах. Также читателя знакомили с ключе-
выми трудами покойного: приводились библиографическое описание и их 
краткий анализ.

Но следует помнить, что некролог —  это не просто изложение обсто-
ятельств жизни покойного, но  и  «оценка чьей-то жизни в  форме крат-
кой биографии». И  именно фактор оценки  —  это «тот элемент, который 
отличает некролог от стандартного новостного сообщения о смерти» [6]. 
Некрологи являются источниками, в  которых провозглашались идеалы 
и  оговаривались принципы существования академической корпорации. 
Кроме биографической информации авторы некрологов обращали внима-
ние на личностные качества тех, кому они были посвящены. В некрологах 
подводился итог деятельности покойного, ее оценка с точки зрения суще-
ствующих в академическом сообществе норм, разделяемых убеждений. Не-
крологи позволяют увидеть принятые в среде церковных историков прин-
ципы взаимоотношений с коллегами и учениками, взгляды на профессию, 
на предназначение ученого, оценку его нравственных и профессиональных 
качеств и другие компоненты корпоративной культуры.



239

Итак, опираясь на  некрологах, посвященных церковным историкам 
XIX —  первой четверти ХХ вв., сформулируем, какие качества и образцы 
поведения были наиболее предпочтительны для их корпорации.

После проведения либеральных реформ Александра II, активизиро-
вавших гражданскую активность, включение в  общественную деятель-
ность стало статусной частью повседневности ученых и  преподавателей. 
Значимо было быть разносторонним и  деятельным человеком, «живым 
олицетворением безраздельного служения науке и  истине» [10, c. 1014], 
«истинным и искренним тружеником науки» [13, c. 508], «человеком дела, 
разумного, плодотворного труда» [15, c. 790]. При этом отмечалась спо-
собность историков работать «напряженно и плодотворно», «не почивать 
на  лаврах» даже в  преклонном возрасте [16, c. 7]. Придавалось большое 
значение цельности характера, верности своему делу, «исполнению долга 
до самозабвения» [2, c. 464; 3, с. 438]. Обращалось внимание, что добиться 
успеха при должном трудолюбии и настойчивости может каждый:

«И вот он (Е. Е. Голубинский —  К.К.), не имея внушительной внешно-
сти, не отличаясь отчетливой дикцией, не обладая даром оратора, уже в по-
ловине шестидесятых годов имел твердо устанавливающуюся репутацию 
независимого и вообще незаурядного профессора» [16, c. 2].

Безусловно, необходимыми качествами были организованность, от-
ветственность, понимание ценности времени: «Время ему (Е. Е. Голубин-
скому —  К.К.)было очень дорого. По этой причине и по другим причинам 
он чрезвычайно редко бывал в обществе, собравшемся ради развлечения» 
[16, c. 16]. Важно было уметь сосредоточенно работать, развивать свои спо-
собности, совершенствоваться: «Евгений Евсигнеевич (Голубинский –К.К.) 
не закопал в землю дарованных ему Богом духовных сил, но приумножил 
их неустанным трудом и приобретенным богатством охотно делился с дру-
гими, имея в виду благо их» [16, c. 18].

Высоко ценились тщательность и  глубина исследования, ответствен-
ность за свои выводы, начитанность, самостоятельность, объективность:

«В своих церковно-исторических разысканиях он (И. Е. Троицкий  —  
К.К.)всегда опирался на твердо установленных критикой фактах, не делая 
выводов, не соответствующих научным фактическим посылкам; самые же 
фактические посылки устанавливал путем строго критического анализа 
источников» [12, c. 680].

При этом в  использовании историками «критического метода» была 
важна «золотая середина»:

«Покойный А. П. Лебедев не простирал своей критики до границ сис-
тематического скептицизма и, не прилагая к условному абсолютных мерок, 
везде находил довольно материалов, —  хотя относительных, но достаточно 
достоверных или вполне вероятных исторически» [4, c. 7].



240

Ставилась в  пример экономность, бережливость ученых. «Благород-
ный, непадкий на деньги» Е. Е. Голубинский был очень скромен в расходах, 
на себя тратил весьма мало, но при этом занимался благотворительностью, 
в  частности, делал пожертвования в  Солигалическое духовное училище, 
которое закончил сам, в библиотеку Костромской духовной семинарии [16, 
c. 18]. Профессор И. Е. Троицкий передал часть своей богатейшей библио-
теки Санкт-Петербургской духовной академии, являлся одним из учреди-
телей Общества вспомоществования недостаточным студентам академии, 
делал вклады в Олонецкую семинарию и епархиальное женское училище. 
На проценты с вклада И. Е. Троицкого была учреждена стипендии за луч-
шее кандидатскоесочинение по истории восточной церкви [10, c. 1014].

О религиозности историков в некрологах говорилось немного, скорее 
всего по той причине, что для дореволюционного историка, представите-
ля духовно-академической среды, вопрос о воцерковленности, на первый 
взгляд, был очевиден. Но были и довольно неоднозначные суждения:

«Редко можно было встретить Евгения Евстигнеевича (Голубинско-
го.  — К. К.)за богослужением в  академическом храме… он вообще мало 
придавал значения обрядности; при том он терпеть не  мог официально-
сти… Но он был верующий и религиозный человек» [16, c. 17].

При этом известно, что Е. Е. Голубинский регулярно делал пожертво-
вания на помин души родителей в церкви Костромской губернии, откуда 
был родом [16, c. 17].

В некрологах проводилась мысль о том, что настоящему исследователю 
нужно не искать дешевой популярности, не жить не одним днем, а остав-
лять после себя память, передавая знания, подходы к исследованию, виде-
ние церковной истории своим последователям. Одно из наивысших дости-
жений —  «прямое научное потомство, своя научная школа» [10, c. 1013]. 
Так, А. В. Горский создал в Московской духовной академии сильную школу 
историков, оказав влияние на формирование взглядов Е. Е. Голубинского, 
Н. Ф. Каптерева, А. П. Лебедева: «ученики А. В. Горского … явили свету 
часть того воспитания, которым они обязаны Горскому и Академии» [2, c. 
465]. Свою научную школу сформировал И. Е. Троицкий, чему способство-
вал талант историка и педагога:

«В нем счастливо соединились все необходимые для ученого руководи-
тельства свойства —  широкая и разносторонняя ученость, строгий, отчет-
ливо выработанный метод, редкое умение понять и поднять первый порыв 
начинающего ученого, благородная смелость стать в  защиту результатов 
этого порыва среди обычных трудностей жизни академического кандида-
та» [10, c. 1014].

Историк, византинист, профессор Московской духовной академии 
А. П. Лебедев собрал около себя «большую рать молодых научных сил, 



241

и,  как ученый патриарх, призвал и  приспособил их к  университетскому 
преподаванию» [4, c. 26].

Некрологи несли идею глубокого уважения к  академии, стремления 
к сохранению культуры корпорации: «Он (И. В. Чельцов —  К. К.) любил, 
как редко кто мог любить, свою almamater, дорожил ее честью, славой 
и на жертвенник ее священного имени принес всего себя —  свое здоровье, 
силы и саму жизнь» [14, c. 301].

В корпоративной культуре церковных историков преобладала установ-
ка на бесконфликтность, к тому же для некрологов характерен принцип «о 
мертвых либо хорошо, либо ничего», но отдельные проблемные моменты 
и острые темы, как ни странно, все-таки находили место.

Например, пусть и очень сглажено, в некрологе был описан диспут на за-
щите докторской диссертации Е. Е. Голубинского. В «Истории русской церкви» 
ученый ставил под сомнение такие уже устоявшиеся к тому времени представ-
ления церковной истории, как легенда о путешествии апостола Андрея по бе-
регам Днепра и Волхова, известия о крещении Аскольда и Дира, подробности 
крещения княгини Ольги и князя Владимира и другие, по его словам, «басно-
словные повести» [5, c. 131]. В связи с этим в некрологе приводилось довольно 
резкие слова из воспоминаний современников и коллег Е. Е. Голубинского, на-
пример, профессора кафедры истории русской церкви Московской духовной 
академии С. И. Смирнова:«вооруженный молотом критики, он пересмотрел 
и перетрогал все здание своей науки и немало камней, даже лежащих в его 
фундаменте, разбил своим беспощадным молотом» [16, c. 12–13].

В некрологе, посвященном Н. И. Субботину, профессору кафедры 
истории и  обличения русского раскола Московской духовной академии, 
деятельность его оценивалась неоднозначно. Труды Н. И. Субботина с на-
учной точки зрения уступали работам многих современников, но  благо-
даря поддержке столь влиятельного государственного деятеля как обер-
прокурор Св. Синода К. П. Победоносцев, его авторитет был высок. Как 
практический деятель, Н. И. Субботин был убежденным сторонником сис-
темы вероисповедных ограничений.

Интересно, что даже в таком официальном и, казалось бы, формали-
зованном жанре, как некролог, порой была видна личность его автора. Не-
кролог Н. И. Субботину был написан профессором Московской духовной 
академии И. М. Громогласовым. И. М. Громогласову принадлежит более 70 
научных работ по вопросам церковного права и истории старообрядчест-
ва, заметки из области церковно-политической публицистики, энциклопе-
дические статьи. В этих произведениях ученый проводил мысльо том, что 
если в старообрядческом учении и богослужебной практике и существуют 
какие-либо заблуждения, то выявить и обличить их может уже само значи-
тельное количество накопившихся в  науке сведений о  старообрядчестве, 



242

поэтому современному историку-полемисту «вовсе не нужно сознательно 
замалчивать или односторонне-тенденциозно освещать исторические фак-
ты». Вместо этого исследователь старообрядчества теперь «со спокойной 
совестью может изучать его точно так же, как и всякое другое историческое 
явление, отмечая в нем не только проявление темных сил русской истории, 
но и некоторых светлых сторон русской народной души» [8, c. 55–56].

В некрологе, с одной стороны, выделены крупные заслуги Н. И. Суббо-
тина по изданиюи введению в научный оборот большого числа первосте-
пенных по своей важности источников по истории старообрядчества [7, c. 
682]. Но с другой стороны, отмечаются «резко выраженная полемическая 
тенденция», «безусловно ошибочный по  своей односторонности взгляд 
на изображаемую среду», «крайняя нетерпимость к чужим мнениям» [7, c. 
683–684], снижавшие научную и практическую ценность трудов Н. И. Суб-
ботина. Самое худшее во всем этом, пишет автор некролога, что благодаря 
авторитету и влиянию специалиста-расколоведа

«указанные отрицательные черты его ученой и литературной деятель-
ности успели приобрести широкое право гражданства в  произведениях 
громадного большинства писателей о расколе, считающих себя учениками 
и последователями Субботина» [7, c. 684].

Таким образом, в  некрологах и  поминальных статьях изображались 
реальные люди со своими достоинствами и недостатками. Для некрологов 
было характерно существенное информационное наполнение, благодаря 
им сохранялись факты из жизни ученых, которые могли быть навсегда по-
теряны. Значение некрологов подчеркивает тот факт, что они использова-
лись при написании статей в биографические словари.Материалы некроло-
гов являются одним из ценнейших источников для углубленного изучения 
не только биографий отдельных лици их роли в общественной и религиоз-
ной жизни, но и для воссоздания образа корпоративной культуры церков-
ных историков XIX — первой четверти ХХ вв.

ЛИТЕРАТУРА
1. Бушуева А. А. Некролог как источник для воссоздания образа смерти в право-

славном миропонимании (на материалах «Тобольских епархиальных ведомостей» конца 
XIX —  начала XX в.) // Документ. Архив. История. Современность: Материалы VI Ме-
ждународной научно-практической конференции, Екатеринбург, 2–3 декабря 2016 г. —  
Екатеринбург: Изд-во Урал.ун-та, 2016. —  С. 241–244.

2. Гиляров-Платонов Н. П. Поминальные статьи. А. В. Горский // Сборник сочине-
ний. —  М.: Синодальная типография, 1899. —  Т. 2. —  С. 464–465.

3. Гиляров-Платонов Н. П. Поминальные статьи. Филарет, митрополит Москов-
ский // Сборник сочинений. —  М.: Синодальная типография, 1899. —  Т. 2. —  С. 435–439.

4. Глубоковский Н. Н. Памяти покойного профессора Алексея Петровича Лебе-
дева (под первым впечатлением тяжелой утраты). —  СПб.: Тип. Монтвида, 1908. — 31 с.



243

5. Голубинский Е. Е. История русской церкви.  —  М.: Общество любителей цер-
ковной истории, 1997. —  Т. 1: Период Киевский или домонгольский. Первая половина 
тома. — 968 с.

6. Гончар М. Некролог как специфический источник изучения жизнедеятельности 
личности (на  материалах «Подольских епархиальных ведомостей»)[Электронный ре-
сурс]. —  URL: http://gisap.eu/ru/node/49957 (дата обращения: 30.04.2017).

7. Громогласов И. М. Н. И. Субботин // Богословский вестник. — 1905. — № 7–8. —  
С. 678–684.

8. Громогласов И. М. О  сущности и  причинах русского раскола так называемого 
старообрядства. —  Сергиев Посад: 2-я Тип. А. И. Снегиревой, 1895. — 56 с.

9. Десницкий К. Памяти высокопреосвященнейшегоМакария, митрополита Мос-
ковского и Коломенского // Православное обозрение. — 1882. — № 8. —  С. 751–773.

10. Жукович П. Памяти заслуженного профессора Ивана Егоровича Троицкого // 
Церковный вестник. — 1901. — № 32. —  С. 1011–1015.

11. Кузоро К. А. Корпоративная культура церковных историков в российских пра-
вославных духовных академиях второй половины XIX —  первой четверти ХХ вв.: кон-
цепция исследования // Вестник Томского государственного университета. Культуроло-
гия и искусствоведение. — 2017. — № 25. —  С. 13–21.

12. Пальмов И. С. Памяти профессора Ивана Егоровича Троицкого // Христиан-
ское чтение. — 1903. — № 5. —  С. 677–701.

13. Памяти заслуженного профессора Московской духовной академии Петра Си-
моновича Казанского // Православное обозрение. — 1878. — № 3. —  С. 485–508.

14. Памяти профессора И. В. Чельцова // Церковный вестник. — 1903. — № 10. —  
С. 299–302.

15. Рачинский К. А. Памяти протоиерея Александра Васильевича Мартынова, про-
фессора богословия // Богословский вестник. — 1901. — № 12. —  С. 788–790.

16. Цветков П. Профессор Евгений Евсигнеевич Голубинский // Богословский 
вестник. — 1912. — № 1. —  С. 1–18.



244

УДК 94(47).07
Егерева Татьяна Александровна,

кандидат исторических наук,
старший научный сотрудник 

Государственного музея-усадьбы «Остафьево» —  «Русский Парнас»

ТЕМА ТВОРЧЕСКОГО БЕССМЕРТИЯ 
В ЛИРИКЕ Н.М.КАРАМЗИНА 1790-Х ГОДОВ

В статье на примере лирики Н. М. Карамзина 1790-х годов рассматривается 
поднятая в античности и актуализированная в эпоху Просвещения тема творчества 
как средства обретения символического бессмертия в памяти грядущих поколений.

Ключевые слова: Н. М. Карамзин, бессмертие, творчество, лирика.

Egereva T. A.
ARTISTIC IMMORTALITY IN1790ies POETRY OF N.M.KARAMZIN

Th e article looks into 1790ies poetry of N. M. Karamzin and addresses creativity as 
a means of gaining symbolic immortality in the minds of the future generations, the issue 
fi rst raised in ancient times and rediscovered in the Age of Enlightenment.

Keywords: N. M. Karamzin, immortality, creativity, poetry.

Рубеж XVIII  —  XIX  веков ознаменован в  отечественной культуре 
всплеском интереса к античному наследию, что проявлялось как в стили-
зации под римскую и греческую классику пространства повседневной жиз-
ни дворян (как вспоминал Ф. Ф. Вигель, «везде показались алебастровые 
вазы с  иссеченными мифологическими изображениями, курительницы 
и столики в виде треножников, курульские кресла, длинные кушетки, где 
руки опирались на орлов, грифонов или сфинксов») [3, с. 249], так и в умо-
настроении эпохи. Для творческой элиты оказался востребованным вос-
ходящий к Горацию мотив non omnis moriar, «не весь умру», т. е. идея о по-
смертной славе в веках, которую создает себе писатель посредством Слова 
[5]. Знаменитая ода Горация «К Мельпомене», артикулирующая этот мотив, 
нашла на русской почве большое число переводов и подражаний, среди ко-
торых —  «К Музе» М. Н. Муравьева, «Памятник» Г. Р. Державина, «Памят-
ник» К. Н. Батюшкова, «Памятник» А. С. Пушкина [1, с. 252–257; 5].

Тема творчества как залога личного земного бессмертия, которое 
обеспечивается жизнью в  памяти грядущих поколений, прослеживается 



245

и в лирике Н. М. Карамзина. Так, в первом томе альманаха «Аглая», откры-
вавшимся эпиграфом из Ш. Бонне «Развитые умы, которые не могут про-
читать в моем сердце, по крайней мере, прочитают мою книгу», Карамзин 
откликнулся прочувствованными стихотворными строфами на  известие 
о смерти этого почитаемого им философа, заявив «В надгробной надписи 
Боннету» о бессмертии творца в его творениях:

«Леман! В зерцале вод твоих
Затмился зрак его священный;
Но ум, но дух его нетленный
Живет в творениях своих» [9, с. 116].

В том же томе «Аглаи» была помещена статья Карамзина «Нечто о нау-
ках, искусствах и просвещении», в которой он, полемизируя с Ж. Ж. Руссо, 
защищал плоды творческого гения человека и утверждал, что они способ-
ствуют возвышению души автора, даруют ему утешение в горестях и со-
чувственный отклик потомков в веках: «Меня не будет —  но память моя 
не совсем охладеет в мире; любезный, нежно образованный юноша, читая 
некоторые мысли, некоторые чувства мои, скажет: он имел душу, имел сер-
дце!» [10, с. 55].

В «Послании к  Дмитриеву» 1794  года, пронизанном разочарованием 
в просветительских идеалах («время, опыт разрушают // Воздушный замок 
юных лет»), Карамзин тем не  менее отчетливо фиксировал актуализиро-
ванную эпохой Просвещения классическую модель бессмертия как славы 
в веках, заслуженной поэтическим творчеством, —  и тоже помещал ее в об-
ласть мечтаний невозвратимого прошлого:

«Орудием небесным быть
И в памяти потомства жить
Казалось мне всего славнее,
Всего прекраснее, милее!» [11, с. 126].

Для античности тема бессмертия была тесно сопряжена с  идеей pro 
patria mori, доблестной смерти гражданина за отечество и его свободу. Как 
отмечает О. Хархордин, этот мотив был одним из  проявлений античной 
традиции республиканизма [13]. Именно республиканская арена давала 
возможность древним грекам и римлянам проявить себя публично, пре-
быть, состояться и реализоваться, произнести речи, совершить поступки 
и деяния, которые становились достоянием полиса в целом, превращались 
в образец и легенду и тем самым даровали их творцам бессмертие в памяти 
потомков —  тот вид бессмертия личности, который был внятен дохристи-
анской эпохе. Об этом же писала Ханна Арендт:



246

«полис был для греков —  как и res publica для римлян —  прежде всего 
защитой от тщетности и ускользания жизни одиночки, а именно простран-
ством, которое защищено от  всего преходящего и  отдано относительно 
долговечному, а стало быть прямо предназначено для того чтобы обеспе-
чивать бессмертие смертному человеку» [2, с. 73].

Любопытно, что Карамзин тоже уловил связь данной модели бессмер-
тия с  античной республиканской традицией. «С Катоном смерть любил, 
в надежде // Носить бессмертия венец» [8, с. 157], —  писал он в стихотво-
рении «К самому себе» в 1795 г., вновь, как и в «Послании к Дмитриеву», 
поместив гражданские идеалы в разряд своих прошедших надежд («исчез-
ло все, что сердцу льстило, // Душе моей казалось мило»).

Обращение Карамзина к  античным сюжетам звучало и  в  повести 
«Афинская жизнь», демонстрирующей его увлечение античной филосо-
фией и поэзией и опытами переложения на русский язык античных сти-
хотворных размеров. В небольшом стихотворении «К отечеству» из этой 
повести он продемонстрировал ту  связь между гражданской доблестью 
и достижением вечной жизни в памяти благодарных потомков, о которой 
писал еще Цицерон в своем знаменитом трактате «Об обязанностях»

(«из всех общественных связей для каждого из  нас наиболее важны, 
наиболее дороги наши связи с государством. Дороги нам родители, дороги 
дети, родственники, близкие, друзья, но отечество одно охватило все при-
вязанности всех людей. Какой честный человек поколеблется пойти за него 
на смерть, если он этим принесет ему пользу?») [14, I, 57].

«Так древле Кодры умирали,
Так Леониды погибали
В пример героям и друзьям <…>
Оставит милых чад отец,
И сын родителя забудет,
Спеша отечеству служить;
Умрет он, но потомство будет
Героя полубогом чтить» [7, с. 42].

В этой античной модели именно потомки даруют не только десакрали-
зованное бессмертие, которым по сути выступает коллективная память со-
циума, но и наделяют совершившего подвиг героя сакральным значением, 
возводя его в сонм божеств.

Античные представления о  бессмертии были с  энтузиазмом подхва-
чены просветителями XVIII века. К примеру, Дидро в статье «Бессмертие, 
бессмертный» для «Энциклопедии» определял его как такую форму жизни 
после смерти, которую великий человек обретает в памяти человечества [4, 
с. 44]. Особую роль в этом играют литераторы и философы —  именно они 



247

увековечивают в  своих трудах биографии тех, кто достоин этой памяти. 
Не случайно усердная читательница просветителей Екатерина II так доро-
жила перепиской с Вольтером и его коллегами.

Однако конец правления Екатерины был связан с  разочарованием 
в просветительских идеалах, не в последнюю очередь из-за разразившей-
ся революции во Франции. Наряду с традиционными для дворянства цен-
ностями гражданственности, публичной деятельности, честолюбивого 
стремления добиться наград на службе все большую популярность среди 
творческой элиты благородного сословия стал приобретать идеал уединен-
ной жизни на лоне природы, посвященной творчеству и самосовершенст-
вованию, вдали от двора и распутного света, в окружении близких и нем-
ногих искренних друзей.

В 1798 г. Карамзин написал стихотворение «Протей, или несогласия 
стихотворца», в котором в диалогичной форме представил противополож-
ные ценностные идеалы, посвященные предназначению поэзии и  обра-
зу поэта. С одной стороны, поэт, гордый своим призванием, равнодушен 
к  земным благам  —  богатству, сану, власти, но  чувствителен к  грядущей 
славе в веках и, стремясь к ней сам, является ее эхом для других, «гремящий 
звук ее векам передавая».

Своей лирой он прославляет великих гениев, над которыми бессилен 
Сатурн со  своей косой, и  подвигает современников победить скоротеч-
ность собственной жизни деяниями славы. Поэт провозглашает, что вечны 
и бесконечны в памяти восхищенного потомства свершения мудрецов, от-
крывших истину, законодателей, героев: «Вас будут знать, любить, усердно 
прославлять, // Как гениев земли считать полубогами // И клясться ваши-
ми святыми именами!» [12, с. 215].

С другой стороны, верный своему стремлению уклоняться в  поэзии 
от  однозначных оценок, Карамзин привел скептические размышления 
о том, поможет ли грядущая слава счастью нынешней жизни. «Сердца лю-
дей коварны», они злы и неблагодарны, к тому же завистливы и не терпят 
тех, кто возвышается над толпой: «Великих любят все … в романах, на сло-
вах, // Но в свете часто их сердечно ненавидят» [12, с. 215]. Вполне в духе 
Э. Роттердамского Карамзин писал, что умных не любят и им тяжело жить 
на свете по сравнению с глупцами (в 1802 г. даже сочинил «Гимн глупцам»). 
Потомство, конечно, отделит зерна от  плевел, но  это мало успокаивает: 
«Несчастный! что тебе до мнения потомков? // Среди могил, костей и гро-
бовых обломков». Что  же остается? В  духе сентиментализма отказаться 
от мятежных страстей и стремления к славе и предпочесть им «спокойст-
вие души, блаженство тихой доли».

Карамзин не  зря назвал поэта изменчивым, как сама пена морская, 
Протеем: по его мнению, поэзия не должна давать категоричные форму-



248

лировки и  открывать вечную мудрость, задача ее «выражать // Оттенки 
разных чувств, не  мысли соглашать» и  действовать не  столько на  разум, 
сколько на сердце чувствительного читателя. Это не значит, что у Карамзи-
на не было собственной этической и эстетической позиции, но порой ему 
нравилось разрабатывать диаметрально разные подходы, оставляя конеч-
ный выбор за читателем. Поэзия, как и литература в целом, призваны были, 
по его мнению, воспитывать души читателей, но не строгим дидактизмом, 
а пленяя воображения и сердца силой художественных образов. Отклик, 
рожденный автором в душах его читателей, донесет до них сквозь века его 
образ: «Пусть ветры прах певцов развеют: // Нас вспомнят, вспомнят, по-
жалеют»,  —  писал Карамзин в  стихотворении «Дарования», написанном 
двумя годами ранее, чем «Протей», но не менее важном для понимания его 
взглядов на  предназначение искусства. В  «Дарованиях» Карамзин не  раз 
касался темы творческого бессмертия: «Кто чувством вечность постига-
ет, // Не может с мигом исчезать» [6, с. 224]. Кроме того, вечность автору 
доставляют его «творении нетленные». Как и классическая горацианская 
традиция, Карамзин постулировал в своем стихотворении бессмертие ав-
тора, которое обеспечивается памятью грядущих поколений, причем для 
него была важна не столько память разума, сколько память благодарного 
сердца:

«Друзья! что лучше, что славнее,
Как веки жить в своих стихах?
Но то еще для нас милее,
Что можем жить … в сердцах!» [6, с. 227]

Таким образом, хотя самостоятельного перевода знаменитой оды Гора-
ция «К Мельпомене» Карамзин не создал, в его лирике 1790-х гг. отчетливо 
звучит поднятая в античности и актуализированная в эпоху Просвещения 
тема творчества как средства обрести символическое бессмертие в памяти 
грядущих поколений. Несмотря на разочарование в просветительских меч-
тах, которым проникнуты карамзинские стихотворения середины 1790-х 
гг, идеалы сентиментализма не  отменили тему творческого бессмертия, 
но привнесли в нее новые оттенки, связанные с памятью сердца и пости-
жением вечности чувствами поэта, что в  свою очередь гарантирует ему 
бессмертие.

ЛИТЕРАТУРА
1. Алексеев М. П. Стихотворение А. С. Пушкина «Я памятник себе воздвиг неру-

котворный» (Проблемы его изучения). Приложение II. Русские переводы оды Горация 
«Exegi monumentum». Л.: Наука, 1967. С. 244–271.

2. Арендт Х. Vita active, или О деятельной жизни. СПб.: Алетейя, 2000. 437с.



249

3. Вигель Ф. Ф. Записки: В 2 кн. М.: Захаров, 2003. Кн.1. 608 с.
4. Гриффитс Д. Жить вечно: Екатерина II, Вольтер и  поиски бессмертия // Гриф-

фитс Д. Екатерина II и ее мир: Статьи разных лет. М.: Новое литературное обозрение, 
2013. С. 38–59.

5. Каплун В. «Жить Горацием или умереть Катоном»: российская традиция гра-
жданского республиканизма // Электронный ресурс: http://www.intelros.ru/readroom/
nz/nz_55/1623-viktor_kaplun_zhit_goraciem_ili_umeret_katonom_rossijjskaja_tradicija_
grazhdanskogo_respublikanizma.html (дата посещения 28.04.2017 г.).

6. Карамзин Н. М. Дарования // Н. М. Карамзин. Полное собрание стихотворений. 
Л.: Советский писатель, 1966. С. 213–227.

7. Карамзин Н. М. Афинская жизнь // Карамзин Н. М. Полн.собр.соч.: В 18 т. Т. 15: 
Проза конца 1790–1800-х годов. М.: ТЕРРА —  Книжный клуб, 2007. 480с.

8. Карамзин Н. М. К самому себе // Н. Карамзин. И. Дмитриев. Избранные стихот-
ворения. Л.: Советский писатель, 1953. С. 156–157.

9. Карамзин Н. М. Надгробная надпись Боннету // Н. М. Карамзин. Полное собра-
ние стихотворений. Л.: Советский писатель, 1966. С. 116.

10. Карамзин Н. М. Нечто о  науках, искусствах и  просвещении // Карам-
зин Н. М. Избранные статьи и письма / Сост., вступ. статья и коммент. А. Ф. Смирнова. 
М.: Современник, 1982. С. 40–55.

11. Карамзин Н. М. Послание к  Дмитриеву // Н. Карамзин. И. Дмитриев. Избран-
ные стихотворения. Л.: Советский писатель, 1953. С. 125–129.

12. Карамзин Н. М. Протей, или несогласия стихотворца // Н. Карамзин. И. Дмит-
риев. Избранные стихотворения. Л.: Советский писатель, 1953. С. 210–219.

13. Хархордин О. Что такое республиканская традиция? // Электронный ресурс: 
http://polit.ru/article/2007/12/27/respublica/ (дата посещения: 28.04.2017 г.).

14. Цицерон, Марк Туллий. Философские трактаты. Об обязанностях. Книга I, 57 // 
Электронный ресурс: http://ancientrome.ru/antlitr/t.htm?a=1423775001 (дата посещения 
28.04.2017 г.).



250

УДК 82.09
Беренштейн Ефим Павлович,

кандидат филологических наук, 
доцент кафедры философии и теории культуры 

Тверского государственного университета,
fi mber@yandex.ru

БУДЕТЛЯНСКИЕ СЛОВАРИКИ ВЕЛИМИРА ХЛЕБНИКОВА

В статье рассматриваются способы построения неологизмов Велимиром 
Хлебниковым, семантизация звукового и буквенного рядов, смысловая насыщен-
ность заумного языка. Автор показывает русско-славянскую основу лингвисти-
ческого эксперимента поэта. Даётся структурно-семантический анализ словонов-
шеств и словариков Хлебникова.

Ключевые слова: Хлебников, слово, звук, лингвистика, математика, утопия, 
словарь, неологизм, заумь.

Berenshtein E. P.
FUNURIST GLOSSARIES BY VELIMIR KHLEBNIKOV

Th e article deals with the ways of constructing neologisms by Velimir Khlebnikov, 
semantization of vowels, consonants and letters, meanings of abstruse language. Author 
shows the Russian-Slav base of Khlebnikov’s linguistic experiment. Here is also the 
structural and semantic analysis of the poet’s new words and glossaries.

Keywords: Khlebnikov, word, sound, linguistics, mathematics, Utopia, glossary, 
neologism, abstruse language («zaum’»).

О неологизации у Велимира Хлебникова (в дальнейшем –ВХ) написано 
немало. Среди исследователей этой проблемы В. П. Григорьев, А. Е. Парнис, 
Р. В. Дуганов и ряд других.Творческие тенденции ВХ в этой области, с одной 
стороны, консервативны, с другой стороны, «футуристичны». Философия 
языка у  ВХ  —  тема огромная. Поэтому мы в  статье коснёмся существен-
ных векторов его отношения к судьбам русского слова. Именно русского, 
точнее  —  русско-славянского, поскольку известно неприятие ВХ исполь-
зования иностранных слов(за исключением некоторых имён собственных) 
в  силу их неорганичности. Из  ранних дневниковых записей (1908–1910): 
«Внутренняя ложь  —  пользоваться иностранными словами»; «я буду ду-
мать, как бы не существовало других языков, кроме русского» [8, с. 77, 78].

Одной из важнейших в данном аспекте тенденций поэта является лин-
гвистическая утопия построении на русско-славянской базе языка всемир-



251

ного («Друзья, приступим к  постройке для всего Земного Шара общего 
языка!» [8, с. 85] (1917 г.). На этом проект ВХ не завершается: он стремится 
к созданию «звездного языка», точнее, не к созданию, а к выявлению в рус-
ском языке «вселенских» возможностей и энергий.

Логично, что при такой установке, как ни  парадоксально, консерва-
тивная направленность лингвистической утопии ВХ органично сочетается 
с  авангардной. Отсюда  же неразрывное единство слова, словоновшества 
(так поэт называл неологизмы), буквы, звука и числа («Потому что все от-
тенки смысла умное число передаёт», —  эта цитата из Николая Гумилёва [1, 
с. 312], впрочем, его противопоставление «горнего» слова и «низкой» жиз-
ни неприемлемо для эстетики ВХ).

Ранний ВХ был занят идеей «расширения пределов русской словесно-
сти» (так называется статья 1913 г.) [7, с. 66] как за счет «втягивания» в рече-
вой обиход географически сопредельное славянское корнесловие (ВХ не был 
шовинистом, наоборот, но для него существовал именно русский лингви-
стический космос, вплоть до называния византийского императора Юсти-
ниана на славянский манер («Управда —  ты русский») [4, с. 264] (1912 г.). 
В то же время, ВХ весьма серьёзно —  и творчески, и теоретически —  был за-
нят вопросом о выявлении и реализации имманентных возможностей рус-
ского языка. Отсюда многочисленные неологизмы, вполне логически толку-
емые и демонстрирующие словообразовательную потенцию нашего языка. 
Сюда же, в частности, относится и «скорнение», о котором ВХ ещё в 1912 г. 
писал в диалоге «Учитель иученик», приводя примеры оного, то есть «паде-
жей внутри слова»: «лес —  лось —  лыс; бег —  бог; бык —  бок» и др.).

Очень важно учесть, что словоновшества ВХ не окказициональны, как 
у многих, в частности, у Маяковского и Игоря-Северянина, но глубоко кон-
цептуальны и направлены к горизонтам будущего вселенского языка.

Иной уровень —  язык в его не только лингвистическом, но стихийном 
понимании. Доразумный —  природа неорганическая и органическая, жи-
вотные, птицы; проторазумный —  боги; разумный —  люди; заумный —  бу-
детляне. Понятия собственно «умный» мы чуть ниже коснёмся.

У заумного языка «особая власть над сознанием,  —  пишет ВХ в  ста-
тье 1919 г. «Наша основа», —  особые права на жизнь наряду с разумным. 
Но есть путь сделать заумный язык разумным» И ниже: «Заумный язык ис-
ходит из двух предпосылок: 1. Первая согласная простого слова управляет 
всем словом —  приказывает остальным. 2. Слова, начатые одной и той же 
согласной, объединяются одним и тем же понятием и как бы летят с разных 
сторон в одну и ту же точку рассудка» [7, с. 174]. Отсюда у автора что в по-
этических, что в прозаических текстах дается исследованиереальных и по-
тенциальных семантических полей тех или иных букв и звуков («Выстрел 
из П», «Эль», «Азы из узы», «Узы Со» и др.).



252

«Птичий» язык мы встречаем в раннемтексте «Мудрость в силке» [4, 
с. 267] (1913 г.) и в «сверхповести» «Зангези» [5, с. 307] (1920–1922 г.). Одна-
ко важно отметить, что для ВХ нет «дарвинизма» в лингвистике —  в «сил-
ке» именно «мудрость». Итогом заумного диалога птичек становится появ-
ление лесного божества с ребёнком на руках, и этот персонаж произносит: 
«Но знаю я, пока живу, / Что есть «уа», что есть «ау». Совершенно очевидно, 
что этот образ сочетает в  себе иконографические черты мадонны с  мла-
денцем и пантеистические характеристики. «Уа», как известно, —  первый 
звук из  уст младенца; «ау»  —  зов, либо отзыв. Слово «знаю» обозначает 
не столько информированность, сколько ведание бытийных основ, явлен-
ных в звуке.

Это созвучно и «речи» «богов» («Боги») [4, с. 237] (1921 г.); «Зангези», 
[5, с.  308] (1920–1922 г.). Их реплики логически не  дешифруются (к  при-
меру, Эрот: «Юнчи, энчи, пигогаро! Жури кики: синь сонэга, апсь забира 
милючи!» Однако в  пьесе «Боги», откуда приведена данная цитата, поэт 
филигранно выстраивает партитуру из заумных и разумных реплик пер-
сонажей всемирного пантеона. В этом относительно небольшом произве-
дении (9страниц) действуют около тридцати (точнее, 27) разноплемённых 
языческих божественных персонажей, образующих своего рода симфонию 
о вечном бытийном круговороте творения и гибели. Хлебниковская заумь, 
таким образом, приобретает глубинный онтологический смысл, в котором 
задана нерасторжимость вечных трансформаций и  вечного присутствия 
сверхприродных энергий.

Язык тотален. Он рождается из зауми. В неё и возвращается, но оная 
присутствует на всех регистрах звучания. «Вся полнота языка должна быть 
разложена на  основные единицы «азбучных истин» («Наша основа» [6, 
с. 167]); «Язык так же мудр, как природа» (там же). (Интересно отметить 
в скобках, что Р. Дж. Киплинг именно в том же 1919 г. опубликовал стихот-
ворение «Боги Азбучных Истин» («Th e Gods Of Th e Copybook Headings»), 
правда, у англичанина это метафора, а у ВХ —  совершенно прямое указа-
ние именно на «азбучность».)

Изображая лингво-историческую картину космического бытия, ВХ со-
здаёт свою фоно-леттрическую мифологию. Не секрет, что изучение мисти-
ческой и даже магической семантики буквенных, как и числовых знаков —  
весьма устойчивое явление в мировой культуре. ВХ здесь идёт своим путём 
восприятия и перекодировки природно-космических явлений. Так, текст, 
существующий в  трёх вариантах, «Иверни выверни, умный игрень…», 
один из которых вошёл в XIX «Плоскость» (именно этим авторским тер-
мином, как известно, фрагментирован текст «сверхповести»)«Зангези», 
представляет нам «ум» как действие и  «ум» как объективное присутст-
вие смысла вещей и событий: «Это на око ночная гроза, это наука нашла 



253

на глаза» [5, с. 341–342], —  наука не как свод знаний, а как обнаружение 
(на-ведение, на-итие) и  фиксация динамики устойчивого. Проще говоря, 
в виде примера: человек на протяжении жизни остаётся самим собой лишь 
при условии перманентных изменений разного характера. Правда, человек 
смертен. А бытие —  нет. Но человек есть сублимированная явленность бы-
тия, соответственно, смертность его иллюзорна («Чтоб человеку человек / 
Был звук миров, был песней слышен»).

В финале поэмы «Ладомир» [5, с.  251] (1920–1922 г.) читаем: «Черти 
не мелом, а любовью / Того, что будет, чертежи. / И рок, слетевший к изго-
ловью, / Наклонит умный колос ржи». Ясно, что в моделируемом ВХ уто-
пическом мире предметное и прагматическое уступает место духовно-ин-
теллектуальным началам. А «рожь» —  это, конечно, «заготовка» для хлеба, 
но не «пищеварительного» хлеба. Sapientisat. ВХ не прячет аналогию с Тай-
ной Вечерей: «рок», «наклонит» и следующие далее слова совершенно ясно 
означивают мотив жертвы —  воскрешения —  вечного пребывания.

Но христианское начало в миропонимании пантеиста ВХ не является 
исчерпывающим. «Умное» ВХ толкует вполне в  духе Плотина [3, с.  677–
678]. Хлебниковский неоплатонизм  —  весьма большая и  серьёзная тема. 
Но наше небольшое отступление от «генеральной линии» данной статьи, 
возможно, простительно, поскольку автор стремится обозначить онтоло-
гические горизонты лингво-поэтического опыта ВХ.

В 1920 г. ВХ записывает в дневнике:
«Язык сделан двумя началами: согласными, из  которых каждый есть 

особый пространственный мир, и гласными, которые указывают, как отно-
сятся эти миры друг к другу.

Гласные алгебраичны, это величины и числа. Согласные —  куски про-
странства» [7, с. 90].

Логично, что текст «Азы из узы» [5, с. 277–288] (1920–1922 г.) уже за-
главием подчеркивает освобождение гласных. Хотя в сюжете этого произ-
ведения речь идёт об освобождении Азии (важно —  не только социально-
политическом, но и лингвистическом), подчёркнутые зияния не случайны 
(«о Азия», «в месяце ау» и пр.).

Соответственно, согласные для ВХ становятся своего рода «рамами» 
для фиксирования тех или иных дискретных явлений единого бытия. Тако-
вы Л, П, Б, С («И где земного шара Ла» (1921); «Выстрел из П» (1921); «Узы 
Со» (1912); «Пи бешеного бега» (1921) и др.)

Теперь о словариках. ВХ не столько предполагал создание некого во-
ляпюка, сколько вёл речь о  некоем лингво-математическом взаимопро-
никновении. Язык у него уходит в цифры, цифры уходят в события, собы-
тия —  предсказуемые во времени. Провыв сквозь иго времени —  вот о чём, 
собственно, говорил ВХ.



254

Пожалуй, первым предметно целенаправленным будетлянским «сло-
варём» стало письмо Алексею Крученых от  19  августа 1913 г., связанное 
с  предстоящим представлением в  Петербурге оперы последнего «Победа 
над Солнцем» [2, с.  381–405; 443–444]. Как известно, ВХ написал пролог 
к  этому произведению, но  в  обозначенном письме поэт последовательно 
«переводит» традиционную театральную терминологию на  славянский 
«лад». В частности, читаем: «Театр —  д е й ё л, и г р а в а, с м о т р ё л или 
 з е р ц о г (от созерцать)» [8, с. 155–157). Этот словарный ряд довольно до-
лог. Он мог бы напоминать упёртую «шишковскую» серьёзность предыду-
щего века, если бы не ирония ВХ. В присущем ВХ чувстве юмора отказать 
невозможно, чему много даже бытовых свидетельств, то в данном «слова-
ре» наряду с весьма интересными «переводами» есть совершенно очевид-
ное весёлое валяние дурака, демонстрирующее совершенно невинное «фу-
туристическое» «хулиганство». Например: «критик —  с у д р и —  м уд р и»; 
«с в и с т о г р ё з —  музыкальное сопровождение»; «труппа —  л ю д н я к»… 
Не забудем о том, что речь идёт о частном письме, и далеко не все «чер-
нотворские штучки» (так назвал свой пролог ВХ к указанной опере) были 
в них («штучках») использованы.

Дальше о «словариках». В 1915–1916 гг. ВХ пишет несколько эскизных 
текстов словарного типа, которые уже не ориентированы на чьё-либо иное 
творчество. Небольшой «Вступительный словарик односложных слов» [5, 
с. 115–116] состоит из двух невыделенных, но очевидных частей. В первой 
мы имеем дело с усеченными знаменательными словами (их 11), играющи-
ми роль наречий. Поэт даёт их толкование и приводит «слова —  потомки», 
являющиеся существительными. К примеру: «Нра —  прекрасно, мне нра-
вится. Всё прелестное». И тут же рядом «потомок»– «Нороль». Или: «Вра —  
ложно, не верю; грёзы. Призраки» И —  Вороль, враль» (хотя последнее сло-
во присутствует в нормативном русском языке).

Во второй же части связь с нормативной семантикой более отдалённая. 
Приведённые там односложные слова (их тоже 11) обозначают абстракт-
ные понятия, преимущественно геометрического и  стереометрического 
характера. Все они состоят из  согласной и  гласной «о». Скажем, в  слове 
«во —  поверхность внутри очертания и взрыв очертания», —  можно уло-
вить попытку субстантивации предлога «в»; или «до —  длина черты пере-
резанной точкой» —  субстантивацию предлога «до». То же можно сказать 
о «со —  равенство расстояний двух движущихся точек». Менее очевидны, 
хотя тоже опознаваемы связи с исходной нормативной семантикой в сло-
вах «но —  встреча сил», «Зо —  область вне данного очертания» и др. Пока-
зательно, что математика и лингвистика, как это всегда у ВХ, нераздельны.

В статье «О простых именах языка» [5, с. 117–120] (1915 г.) поэт отно-
сит к этой категории собственно звуки и стремиться обосновать семанти-



255

зированность некоторых согласных. Так, с М «начаты имена малых членов 
нескольких многообразий (мох —  игрушечный лес, мурава; мошка, муха, 
моль, муравей и т. д.)«Далее именем М начаты имена вещей, делящих дру-
гие на части» (молот, мотыга, мол, молния, меч и т. д.). Малютка, младенец, 
малёк, мальчик, —  здесь для ВХ сочетается значение малого и дробного, пе-
редаваемое через М». В том же духе он объясняет слова мусор, мука, мазь, 
мел и др. —  как состоящие из большого числа дробных частиц. Молитва —  
действие умаляющее, мыло —  отделяет частицы и т. д.

«Сквозь В-имя сквозит действие вычитания». Толкует поэт это дейст-
вие весьма широко —  сюда он относит и враждебность (волк, вепрь, ворон, 
война, вождь, воин…). Наряду с этим В ответственен за оберегание (вера, 
ворота, вино…)

К для него начинает слова «коло смерти» (колоть, койка, (по)койник…) 
и те, что связаны с лишением свободы (ковать, кузня, ключ, кол, кольца и др.)

С С связано умножение, обозначение крупных тел (слон, солнце, сом, сам, 
сто, стадо, сад…), а также значение объединения (союз, слава, слово, суд…).

Конечно, к  подобным эксерсизам можно относиться с  недовери-
ем и  даже с  ухмылкой, но  следует учесть вот что: во-первых, поэт ищет 
не только семантический алгоритм, но и изначальные источники словесно-
го смысла, во-вторых, как следствие, подобные исследования обеспечивают 
содержательную(!) партитуру хлебниковской зауми, которая, следователь-
но, —  читается («неумь, разумь и безумь —  три сестры плясали вместе»).

В статье «З и его околица» автор подробно анализирует семантику это-
го звука, общим знаменателем которой является зеркальность, сущность 
отражения. В том же духе в статье<«Рычаг чаши»> он рассматривает Л, Х, 
Ч [5, с. 121–130].

В 1920–1921 гг. ВХс большей интенсивностью продолжает занимать-
ся «звуковедением», сопровождая ряд своих произведений словарём. 
Так, объём словаря к стихотворению «И где земного шара ла…» [4, с. 78] 
(1920 г.) превышает объем собственно стихотворения. Здесь заумные сло-
вообразования толкуются в  двух планах  —  абстрактно-математическом 
ипредметно-реальном: «ла —  плоская поверхность, поперечная движению: 
лист. Лопасть, ладья… го —  высшая точка поперечного движения: гром, го-
род… вэ —  вращение одной точки около другой, как кружится точка дуги 
круга: волос, ветка, вьюн» и т. д.

Мы видим, что заумный неологизм не  подменяет нормативное обо-
значение того или иного предмета, а  соединяет конкретное и  абстракт-
ное. В этом небольшом стихотворении из 20 строк мы обнаруживаем в 15 
из них курсивом выделенные подобного рода неологизмы. «Новообразо-
вания писать особописью», то есть курсивом (этот императив завершает 
словарик к стихотворению) —  не столько, чтобы их отметить графически, 



256

сколько чтобы в их звучание и значение были вписаны слова обыденного 
языка. Соседствующие с этим стихотворением как по времени написания, 
так и по смысловой направленности, «Звёздный язык» и «Звездная свайная 
хата» преимущественно используют те же неологизмы, поэтому, вероятно, 
поэт не стал сопровождать эти стихи словариком.

Иной раз поэт выстраивает целое стихотворение по принципу подоб-
ного словаря. В  стихотворении «Лес» (1921 г.) заумные словоновшества 
истолковываются в каждой строке, где употреблены: Бо сломанных ство-
лов и белых щепок, /Мо зелени лесной на хвои и листы, /Пэ веток и ство-
лов колючих, /Корней змеиных вэ, / Как будто шёл змеиный праздник / 
И мощные крутились змеи… Тот же приём в «Грозе в месящее ау»: Пупу-
попо. Это гром <…> Гззайгзозизи. Молний блеск <…> Гога, гаго. Велича-
вые раскаты < …> Вей вай эву! Это вихрь… Или, скажем, в «Трудосмотре»: 
Биээнзай —  аль знамён. /Зиээгзой —  почерк клятвы. /Чичечача —  шашки 
блеск, —  и так далее.

В поэме «Царапина по небу» (1920 г.) ВХ строит природно-космическую 
утопию, целью которой является созидание «звездного языка» (о  чем мы 
немного говорили в начале). В черновых набросках к поэме автор пишет:

«Звёздный язык относится к обыденному, как действия над величина-
ми алгебры к действию над именованными числами. Звёздный язык есть 
алгебра речи. Стремится объединить наибольшее словесное пространство 
народов земного шара» [5, с. 473].

Здесь поэт использует оба приема: внутритекстовое комментирование 
неологизмов и послетекстовый словарь этого «звёздного языка». Во фраг-
менте «Звукопись весны» читаем: В зозивея —  зелень дерева, / Нижеоты —  
тёмный ствол, / Мамэами —  это небо!– и так далее. В затекстовом «словаре 
звёздного языка», «общего всей звезде, населенном людьми», ВХ приводит 
14 односложных заумных слов, некоторые из которых толковал ранее. Од-
нако здесь он почти не обращается к предметности —  лишь к четырем сло-
вам он даёт предметные параллели: «Эль  —  переход количества высоты. 
Совпадающей с  осью движения, в  измерение ширины, поперечной пути 
движения. Ось движения пересечена ею под прямым углом (лист, лодка, 
лапа); Го –высшая точка поперечного пути движения, колебания (изме-
рения): голова, гора., гребень, го-сударь; Эм —  деление объёма на малые 
части (мука, молоть); Эс  —  пути движений, имеющие общую начальную 
и неподвижную точку (сой, солнце, сад, село)» [5, с. 269, 276]. Точка, линия, 
окружность, плоскость и их динамические отношения являются домини-
рующим содержанием всех этих четырнадцати слов.

Наконец, следует остановиться на  монументальной «сверхповести» 
«Зангези» [3, с. 306–375], которую можно без страха называть конгениаль-
ной книге Ф. Ницше «Так говорил Заратустра». «Пространство звучит через 



257

Азбуку», —  одна из излюбленных мыслей ВХ. Через всё тот же «звездный 
язык», «где алгебра слов смешана с аршинами и часами», поэт моделирует 
неразделимый природно-человеческий континуум и очередной раз сопрово-
ждает поэтический текст словарём из 11 односложных «звёздных» слов [3, 
с. 319–322], хотя тексте «Песен звёздного языка» их больше —  18. Вероятно, 
ВХ имел свой резон такого выбора, поскольку неологизмы, не включенные 
в словарь, комментировались в других местах. Интересно, что слово «Гэ» есть 
в словаре, но отсутствует в тексте. Судя по всему, поэт в мыслях как бы за-
бегал вперёд (что ему свойственно), планируя продолжить разработку темы. 
Наибольшую частотность в тексте имеет слово «Вэ» (использовано семь раз), 
которое «значит вращение одной точки около другой (круговое движение)», 
кстати, и в словаре оно поставлено на первое место. Этим подчеркивается 
существенный для ВХ мотив вращения-возвращения-пребывания.

«Благовест в ум» в том же произведении дается через ряд двусложных 
слов, первый слог которых либо «звёздый», либо вполне нормативный (про-
, пра-, при, да-, не-, дву-, тре-), а второй —  собственно «ум»: выум, ноум, 
гоум, лаум и так далее (всего 42). В последующем словаре, включающем 25 
подобных «благовестных» новообразований, поэт демонстрирует объемную 
многомерность функций разума, к примеру, оум —  отвлечённый, вэум —  ум 
ученичества, гоум —  высокий, даум —  утверждающий, ниум –отрицающий, 
и так далее. Затем акцент переносится с воспевания интеллекта на волевое 
начало, правда, здесь нет зауми, и словоновшества строятся на базе корня 
«мочь». Такой приём мы впервые наблюдаем в  «Заклятии смехом» (1908–
09 г.), впоследствии он активно эксплуатировался поэтом (скажем, «Симфо-
ния любь» (1907–08,1912 г.), но это —  тема другой статьи.

Итак мы видим, что будетлянские словари ВХ подчинены задаче 
не только дать толкование зауми, но создать лингво-математический Кос-
мос, исполненный серьезности, яркой образности и суггестивности.

ЛИТЕРАТУРА
1. Гумилев Н. С. Стихотворения и поэмы. —  Л.: Сов. писатель, 1988. — 632 с.
2. Крученых А. Е. Стихотворения, поэмы, романы, опера. —  СПб.: Академический 

проект, 2001. — 480 с.
3. Лосев А. Ф. История античной эстетики: Поздний эллинизм.  —  М.: Искусство, 

1980. — 766 с.
4. Хлебников В. В. Собрание сочинений: В 6 тт. Т. 2. —  М.: ИМЛИ РАН, 2001. — 608 с.
5. Хлебников В. В. Собрание сочинений: В 6 тт. Т. 3. —  М.: ИМЛИ РАН, 2002. — 504 с.
6. Хлебников В. В. Собрание сочинений: В 6 тт. Т. 4. —  М.: ИМЛИ РАН, 2003. — 432 с.
7. Хлебников В. В. Собрание сочинений: В 6 тт. Т. 6. —  Книга первая. М.: ИМЛИ 

РАН, 2005. — 448 с.
8. Хлебников В. В. Собрание сочинений: В  6 тт. Т.  6. Книга вторая.  —  М.: ИМЛИ 

РАН, 2006. — 384 с.



258

УДК 82.0.
Сахарова Оксана Викторовна,

кандидат филологических наук,
hristianka07032014@gmail.com

АВРААМ САМУИЛОВИЧ ПОЗОВ (1890–1984) 
О НРАВСТВЕННО-ЭТИЧЕСКОМ ИДЕАЛЕ 

В ТВОРЧЕСТВЕ А. С. ПУШКИНА И М. Ю. ЛЕРМОНТОВА

В статье на  материале литературно-критических работ русского философа 
и богослова А. С. Позова «Метафизика Пушкина» (1967) и «Метафизика Лермонто-
ва» (1975) рассматриваются грани нравственно-этического идеала русских класси-
ков, явленные в духовном опыте христианства, анализируется серафизм в творче-
стве поэтов, глубоко укоренённый в православной традиции.

Ключевые слова: ангел, поэтическое наследие, серафизм, метафизика, худо-
жественная ценность, искусство, духовный потенциал, эмиграция.

Sakharov O. V.
ABRAHAM SAMUILOVICH POZOV (1890–1984) ABOUT THE MORAL AND 

ETHICAL IDEAL IN THE WORKS OF A. S. PUSHKIN AND M. YU. LERMONTOV
In this article on the materials of literary-critical works of the Russian philosopher 

and theologian A. S. Pоzova “Metaphysics of Pushkin” (1967) and “the Metaphysics of 
Lermontov” (1975) discuss the verges of the moral-ethical ideal of Russian classics, which 
were revealed in the spiritual experience of Christianity early and the serafi zm analyzes in 
the works of poets, which was rooted deeply in the Orthodox tradition.

Keywords: angel, poetic-heritage, serafi zm, metaphysics, art, art value, spiritual 
potential, emigration.

Большинство сочинений писателя Русского Зарубежья, христиански 
мыслящего философа-антрополога, богослова и врача Авраама Самуило-
вича Позова, (1890–1984) до сих пор не переизданы и фактически остаются 
труднодоступными не только для профессионалов-философов, но и массо-
вого читателя. А. С. Позов —  яркий представитель русского философского 
и культурно-религиозного ренессанса ХХ века —  внёс значительный вклад 
в христианское богословие и православное учение о человеке, основываю-
щееся на данных Откровения, Нового Завета и святоотеческой письмен-
ности. Исследователя отличала масштабность, широта научных интересов 
и способность глубоко проникать в этико-христианский контекст творче-
ства поэтов, мыслителей и богословов. Иеромонах Иосиф (Киперман), ис-



259

следуя богословское наследие А. С. Позова, отмечал необыкновенную эру-
дированность и высокую степень профессионализма учёного: «Принимая 
во внимание разносторонность и глубину его трудов, приходишь к выводу, 
что Позов был младшим современником и достойным представителем ве-
ликой плеяды русских богословов и философов эпохи религиозного ренес-
санса начала XX в.» [6]. Основным принципом религиозно-философских 
рассуждений А. С. Позова является догмат триединства. Автор был при-
верженцем идеи сакрализации в своих трудах богословской идеи трёхчаст-
ной (дух, душа, тело) природы человека. Философ Владимир Николаевич 
Лосский в  работе «Очерки мистического богословия Восточной Церкви» 
писал о Троице как о фундаментальной религиозно-философской констан-
те христианства:

«Для Православной церкви Пресвятая Троица —  непоколебимое осно-
вание всякой религиозной мысли, всякого благочестия, всякой духовной 
жизни, всякого духовного опыта. Именно Её ищем мы, когда ищем Бога, 
когда ищем полноту бытия, смысл и цель своего существования» [7, с. 52].

В восприятии А. С. Позова человек, оказываясь в триаде на особом по-
ложении, является важнейшим посредником между небесным и  земным 
мирами, включая в себя идейное многообразие и того, и другого. Размыш-
ляя о сакральном характере триады, философ и богослов Павел Александ-
рович Флоренский отмечал:

«Надо твердо помнить, что число «три» есть не следствие нашего по-
нятия о Божестве, выводимое оттуда приёмами умозаключения, а  содер-
жание самого переживания Божества… Из понятия о Божестве нельзя вы-
вести числа «три»; в переживании же сердцем нашим Божества это число 
просто даётся, как момент, как сторона бесконечного факта» [11, с. 593].

Православный догмат троичности, являясь основанием для Право-
славной Церкви и фундаментальным принципом постижения мира, в тру-
дах А. С. Позова становится ключом к его христианской онтологии, космо-
логии и антропологии. Несмотря на основательную аргументированность 
многих религиозно-философских постулатов, в  философской системе 
А. С. Позова много спорных и  неоднозначных утверждений, на  которые 
указал в своей научной работе «Дух, душа и тело в религиозно-философ-
ских воззрениях А. Позова» (1997) священник Виктор Дорофеев [2]. В зада-
чи данной статьи не входит полноценный и масштабный анализ религиоз-
но-философской системы автора, в фокусе нашего внимания находятся его 
научные работы о творчестве А. С. Пушкина и М. Ю. Лермонтова.

Прежде чем анализировать книги А. С. Позова «Метафизика Пушкина» 
(1967) и «Метафизика Лермонтова» (1975), следует хотя бы кратко указать 
основные вехи биографии автора. Изданные в России энциклопедические 
словари и справочники сообщают о нем крайне скудные сведения. В спра-



260

вочнике «Философы России XIX–XX  столетий. Биографии, идеи, труды» 
(2002) о нем весьма кратко написано:

«Позов Авраам Самуилович (17.12.1890–1984) —  философ и богослов. 
Родился в Карсе. По образованию врач, изучал медицину в Киеве. Участ-
вовал в Первой мировой войне (на мед. службе). В 1924–1931 продолжал 
медицинские занятия в Ленинграде. В 1931 переехал в Грецию, работал вра-
чом в Афинах. С 1943 —  в Германии, занимался исследованиями в области 
богословия и философии» [1, с. 631].

Словарь Б. В. Емельянова и В. В. Куликова «Русские мыслители второй 
половины XIX —  начала XX века: Опыт краткого биобиблиографического 
словаря» (1996) сообщает, что А. С. Позов —  автор научного труда «Основ 
древнецерковной антропологии»  —  грек из  России, врач и  богослов [4, 
c.  252]. Будущий ученый и  богослов Авраам Самуилович Позов (Пози-
дис) родился 17 декабря 1890 года в городе Карсе, который до революции 
входил в  состав Российской Империи, в  семье государственного служа-
щего греческого происхождения Самуила Позидиса. Семья была русской 
и традиционно православной: родители Авраама были глубоко верующи-
ми людьми и с раннего детства прививали ребёнку основы христианской 
веры и  культуры. В  ней было пятеро детей: два сына и  три дочери, дети 
с раннего возраста говорили на двух языках —  русском и новогреческом. 
В Тифлисской гимназии будущий учёный изучал Закон Божий и под влия-
нием опытных преподавателей в совершенстве овладел древними языками: 
древнегреческим, латинским, французским, немецким, что впоследствии 
дало ему возможность читать в  оригинале и  даже переводить святооте-
ческую литературу. Закончив гимназию с  золотой медалью, А. С. Позов 
поступает в  Киевский императорский университет на  медицинский фа-
культет. По окончании университета в 1914 году он служит Родине в долж-
ности военного врача на Кавказе. В этот же период связывает себя узами 
брака с  молодой вдовой Татьяной, происходившей из  рода саратовских 
купцов Рыбкиных. Семья врачей Позовых, прожив на  Кавказе несколь-
ко лет, в 1924 году переезжает в Петроград. По причине трудных условий 
жизни и с целью оставить Россию, полыхающую в огне революционного 
хаоса, Авраам Самуилович по  настоянию супруги обращается в  грече-
ское консульство для подтверждения своего греческого происхождения. 
В 1932 году учёный получил разрешение эмигрировать в Грецию, в город 
Афины. В это время доктор Позов, решив посвятить себя литературному 
творчеству, начинает активно заниматься самообразованием и  изучать 
многочисленную научную литературу по  психологии, йоге и  оккультиз-
му на немецком и французском языках. В Греции с началом Второй Ми-
ровой войны условия жизни серьёзно ухудшились, и поэтому в 1943 году 
семья Позовых переезжает в  Германию, в  город Лейпциг, где будет жить 



261

до 1959 года. В Германии Авраам Самуилович начинает активно занимать-
ся писательской деятельностью и  жить высокодуховной церковной жиз-
нью, погружаясь в молитвенное состояние с Иисусовой молитвой на устах 
и  в  сердце. Супруги Позовы часто посещают русскую церковь святителя 
Николая Чудотворца, особенно воскресные и  праздничные службы. Ав-
раам Самуилович после долгих исканий находит в Испании издателя для 
своих трудов и  на  собственные сбережения осуществляет издание своих 
работ, последняя из которых —  «После Лермонтова. Баратынский, Тютчев, 
Некрасов, Никитин, Достоевский» —  вышла за два года до смерти автора, 
в 1982 году. А. С. Позов умер в возрасте 93 лет 23 сентября 1984 года от по-
следствий несросшегося перелома тазобедренного сустава.

На религиозно-философские взгляды учёного большое влияние ока-
зали труды святителя Феофана Затворника и русских философов XX века: 
прот. Василия Зеньковского, В. Н. Лосского, Н. А. Бердяева. Исследователь 
создал междисциплинарную науку, имеющую точные определения и свой 
особый интеллектуальный богословский язык, который может быть при-
меним в  практике духовной жизни. Об  интеллектуальном языке Позова 
следует сказать особо: он насыщен сложной для понимания и  восприя-
тия терминологией, метафорами, гиперболами и суперлативами (словами 
в  превосходной степени  —  О.С.), его язык «грешит грузностью, отрыви-
стостью, резкостью. Его фразеология переперчена иностранными словами, 
иногда не совсем удачно русифицированными» [3, c. 303]. Заглавие его книг 
о А. С. Пушкине и М. Ю. Лермонтове говорит о нешаблонном и оригиналь-
ном подходе религиозного философа к их поэтике. Несомненно, А. С. По-
зов страстно влюблён в творчество классиков русской литературы: «и, как 
все влюблённые, автор идеализирует и  «эминентизирует» (возвышает, 
от слова эминенция (лат.) —  возвышенность —  О.С.) предмет своего ин-
теллектуального и эстетического видения» [3, c. 300]. В книге «Метафизика 
Пушкина» (1967) А. С. Позов писал об  обречённости серафического (ан-
гелоподобного —  О.С.) гения Пушкина на бездомность и бесприютность, 
странствование по лицу земли, роковую предопределённость на насильст-
венную смерть, похожую на мученичество. В исследовании о А. С. Пушки-
не много интересного и содержательного материала из области сравнитель-
ного литературоведения, особенно интересна глава «Пушкин и Шекспир», 
где автор пытается рассмотреть творчество двух гениев под единым углом 
зрения. Исследователь, соотнося метафизику Пушкина как поэта-пророка 
с  философскими взглядами античных философов, пишет о  неразрывной 
духовной связи между ними: «Сократ и Пушкин как два пророка по сто-
ронам Христа при его преображении, они светят его отраженным Фавор-
ским светом» [9, с 93]. Стихотворение Пушкина «Безверие», «потрясающее 
по  своей искренности и  правдивости», по  мнению А. С. Позова, есть ду-



262

ховный «ключ к тайнам души Пушкина не только юноши, но взрослого» [9, 
с.  193]. Оно продиктовано «отчаянием и одиночеством, заброшенностью 
и пренебрежением к живой личности» [9, с. 194]. В нём отчетливо и ясно 
звучит, как и во всей юношеской лирике, «мотив неразделённой любви» [9, 
с. 194]. Несмотря на то, что у поэта были в жизни периоды, когда «от отча-
яния шевелилась мрачная “бездна сердца” и пробуждалось злое микроско-
пическое демонское подсознание, и являлся «злой гений» (стих. «Демон») 
с  чудным взглядом и  язвительной речью, Пушкин победил самого себя 
и своё безверие и завещал своё серафическое наследие не только России, 
но всему миру» [9, с. 194]. Автор приходит к выводу, что языческая муза 
Пушкина, органично впитав в  себя первоосновы христианства, в  конце 
жизни поэта склонилась перед Богом в священном молитвенном трепете. 
Позов в книгах о Пушкине и Лермонтове пользуется авторским термином 
«серафизм», который он непосредственно связывает с потусторонним ан-
гельским началом. К серафическим поэтам А. С. Позов относит А. С. Пуш-
кина, М. Ю. Лермонтова, Ф. И. Тютчева, К. К. Случевского, из художников 
В. А. Врубеля, В. М. Васнецова, М. В. Нестерова, из  зарубежных художни-
ков —  А. де Ламартина, П. Верлена, А. Рембо, С. Маллармэ, Поля Клоделя. 
В главе «Серафизм» автор рассуждает не только о русском серафизме в по-
этике Пушкина, но и о западном, с наибольшей полнотой и оригинально-
стью выраженным в творчестве «натуралиста Гёте и идеалиста Шиллера» 
[9, с. 192], которые «единственным объектом изучения считают человека» 
[9, с. 192]. В понимании философа, серафизм —  это «чувство трансцендент-
ности, потусторонности, это 6-е чувство, которое находится в латентном 
состоянии…Серафизм —  это не только созерцание невидимого, но и вос-
приятие и установление органической связи видимого с невидимым, при-
чем видимое представляется как основа, источник и сущность видимого» 
[9, с. 188].

В работе Позова Пушкин предстает в виде многоочитого серафима (гла-
ва «Серафизм»). Сравнивая Пушкина с такими титанами мысли как Пла-
тон и Сократ, Позов отмечает, что «реализм Пушкина нашёл свой корень 
в художественном серафизме» [9, с. 188], а самый поэт гениально выразил 
свою жизненную христианскую философию в творческой форме. Будучи 
«серафиком», Пушкин высоко держал знамя «поэта  —  пророка, не  стал 
придворным поэтом Николая Первого, и гневно выступил протии всякого 
утилитаризма и полезности» [9, с. 193]. В отличие от «моралиста-мечтателя 
в стиле Толстого», поэт жил своим умом. В книге Позова Пушкин предстаёт 
как завершитель христианской метафизики Европы в её русском варианте.

А. С. Позовым в книге «Метафизика Лермонтова» (1975) нарисован ду-
ховный портрет поэта и рассмотрены христианские основы его религиоз-
но-этического идеала. В книге о Пушкине автор, даёт определение метафи-



263

зики: в его понимании —  это наука о «потустороннем, о трансцендентном, 
заопытном и внеопытном, недоступном чувственному опыту и разумному 
знанию. Метафизика сверхчувственна и сверхразумна» [8, c.40]. Лермонтов 
в представлении Позова, как и Пушкин, тоже был метафизиком и серафи-
ком, поэтом —  пророком. М. Ю. Лермонтова, стоящего на границе двух ми-
ров, горнего и дольнего, всю жизнь преследовала постоянная неутолимая 
«ангелоподобная тоска» [8, c.74]. Касаясь вопросов проявления серафизма 
в  поэтике классика, исследователь приводит в  качестве яркого примера 
стихотворение «Ангел», которое является «ключом ко  всему творчеству 
Лермонтова. В  нём  —  весь будущий Лермонтов, который избрал смерть, 
как освобождение от земных пут» [8, c.181].

«Ангел»  —  есть серафическая автобиография Лермонтова. Создавая 
психологический портрет поэта, учёный отмечает в его темпераменте со-
четание холеризма и  меланхолизма, с  впечатляемостью, возбудимостью, 
раздражительностью и неукротимой энергией» [8, c. 26–27], а характер его 
называет аутичным и «наследственно отягощённым» [8, c. 26–27]. Для По-
зова Лермонтов —  «личность фатальная, отмеченная судьбой» [8, c. 29–30], 
«великий психолог, несравненный знаток человеческого сердца» [8, c.162] 
и «тонкий ценитель и знаток женщин» [8, c.163]. Западные предшественни-
ки Лермонтова создали демонию, а самого демона наделили ложным орео-
лом величия. Лермонтов же, напротив, в отличие от западных романтиков, 
в частности Байрона, развенчивает демона, лишает его образ ложной геро-
ики, светоносности и красоты: «Демон сам становится жертвой жестокой 
борьбы с самим собой» [8, c.61]. Исследователь считает, что М. Ю. Лермон-
тов  —  единственный из  писателей, создавших образ демона, изобразил 
«его кающимся, примирённым, готовым к любви и добру» [8, c.73]. С этим 
утверждением трудно согласиться, если говорить о демоне с позиции свя-
тоотеческой мысли: Отцы Церкви аргументировано говорят о неспособно-
сти и невозможности злых духов к покаянию.

Лермонтовская Тамара, как и  пушкинская Татьяна [9, с.  21–46], оце-
нивалась автором с точки зрения идеи Вечно-Женственного начала, с на-
ибольшей полнотой воплотившейся в русской поэзии Серебряного века:

«Тамара и  Татьяна  —  уникальные воплощения Вечно-Женственного, 
Севера и Юга. Обе —  жертвы неудачной любви. Татьяна отвергнута Оне-
гиным, а Тамара стоит перед мёртвым телом жениха. Подлинная любовь 
приходит один раз и обе, Тамара и Татьяна, остаются верными ей» [8, с. 91].

Сравнивая Татьяну и Тамару, автор отмечает их духовно-аксиологиче-
скую значимость для поэтов:

«Пушкин —  в Татьяне, Лермонтов —  в Тамаре, нашли завершение сво-
их художественных и эстетико-метафизических исканий и мечтаний, имея 
реальные и исторические образцы…Как образ Татьяны является ключом 



264

к творчеству Пушкина, так и Тамара является ключом к сокровенным глу-
бинам духа Лермонтова» [8, c. 82].

Будучи зримым воплощением «женской лёгкости и грации» [8, c. 82], Та-
мара, несмотря на свою молодость и красоту остаётся верной убитому же-
ниху и уходит в монастырь, чтобы никого не любить, кроме Бога, и в этом, 
по  мнению А. С. Позова, проявляется её непревзойдённая «душевно-ду-
ховная красота» [8, c. 82] и величие. Став монахиней, героиня становится 
воплощением творчески «сублимированной красоты, очаровавшей Демо-
на» [8, c. 82]. Позов приходит к выводу, что Тамара —  носительница сера-
фического (ангелоподобного) начала и для поэта является выразительни-
цей «религиозного, эстетико-метафизического идеала» [8, c. 84]. Сравнивая 
двух героинь, исследователь отмечает глубоко христианскую и этическую 
силу их женского начала, воплощенного в земной и духовной плоскостях: 
«У обоих, Пушкина и Лермонтова, Вечно-Женственное в земном аспекте —  
это идеал. У Пушкина —  «Татьяны милый идеал». Искупление Татьяны —  
в страдании и преданности долгу. Искупление Тамары —  в страдании, люб-
ви и  смерти» [8, c. 88–89]. Лермонтов вёл долгую и  мучительную борьбу 
с демоном, и в итоге «он разоблачил и человеческое и демонское, заплатив 
за это преждевременной смертью» [8, c. 92]. Он метафизически и психоло-
гически разоблачил и деромантизировал героя «демонского типа» [8, c. 97] 
не только в поэме «Демон», но и романе «Герой нашего времени» в лице 
Печорина. Справедливо отмечено автором, что «Лермонтов —  самый ре-
лигиозный из  всех, не  исключая и  специфическую религиозность Гоголя 
и Достоевского» [8, с. 122]. Религиозность поэта —  внутренняя и глубоко 
созерцательная: «Как великий художник, мыслитель-созерцатель, он скло-
нен к созерцанию всей природы, видит в ней следы Божественной Силы» 
[8, c. 146]. Обладая «глубочайшей религиозной интуицией», поэт остался 
до  конца верным христианским идеалам покоя и  свободы и  явил собой 
«живой пример родства мистики и поэзии, как и Пушкин» [8, c. 146]. Со-
поставляя религиозность А. С. Пушкина и М. Ю. Лермонтова, А. С. Позов 
отмечает, что у обоих классиков она —  «глубинная, эзотерическая и меди-
тативно-созерцательная, а у Лермонтова и молитвенная» [8, c.151].

Работы А. С. Позова о русских поэтах и писателях в контексте совре-
менного литературоведения можно отнести к научным изысканиям «фи-
лософской филологии» [10, с.  312–334], в  которой реализуется «трехсту-
пенчатое восхождение или углубление» в  самый текст: от  слова к образу 
и  от  образа  —  к  постижению духовного смысла произведения. Философ 
Василий Васильевич Зеньковский, размышляя о  религиозно-этических 
истоках русской литературы, писал:

«Мощь же её (России —  О.С.) собственного гения впервые проявилась 
в сфере литературы после нескольких десятилетий подражания Западу, че-



265

рез эпоху Державина, а потом Жуковского приходит Пушкин, в котором 
русское творчество стало на собственный путь. XIX век окрылил философ-
ское дарование у русских людей. Россия вышла на путь самостоятельной 
философской мысли» [5].

В работах русского философа Авраама Самуиловича Позова серафизм 
выступает духовной универсалией творческого бытия художников слова. 
Пушкинский идеал благообразной красоты женщины, её одухотворенно-
сти и святости, при проецировании на библейские образы и мотивы высту-
пает в контексте ангельски прекрасного, надмирного начала и становится 
культурно-аксиологической доминантой поэтического универсума клас-
сика. В  напряженном тяготении к  вечной красоте и  гармонии категория 
прекрасного показана М. Ю. Лермонтовым в лирической тональности тра-
гизма человеческого бытия. Красота выступает как спасительная сила, спо-
собная обратить к Богу и небесам даже самую грешную душу. Христиан-
ская муза Пушкина была покорна Божьей воле, муза Лермонтова в поэзии 
воплотила православное мирочувствие реалий духовного бытия в земном 
измерении. А. С. Пушкин и  М. Ю. Лермонтов заглянули в  глубокую без-
дну «инфернализма, сатанизма, люциферизма» [8, с. 200] и познали, в осо-
бенности М. Ю. Лермонтов, нравственно-этическую несостоятельность 
идеи спасения падшего духа без обращения к Богу с покаянной мольбой 
о  прощении. Поэты, несмотря на  рано и  трагически оборвавшиеся жиз-
ни, выполнили свою пророческую миссию, несли людям свет Христовой 
Любви всю жизнь и  своими поэтическими трудами «расчистили духов-
ную атмосферу» русской литературы [8, с. 200]. Подводя итог своим рас-
суждениям о метафизических образах и мотивах в поэтике А. С. Пушкина 
и М. Ю. Лермонтова, А. С. Позов отмечает серафическую и профетическую 
укоренённость творчества классиков, образующую вокруг себя своеобраз-
ное ассоциативное «поле святости» (В. Н. Топоров), в центре притяжения 
которого находится духовная вертикаль идеального и божественного бы-
тия. После прочтения книг Авраама Самуиловича Позова о А. С. Пушкине 
и  М. Ю. Лермонтове, изобилующих оригинальными и  интересными рас-
суждениями и выводами, непреодолимо хочется заново перечитать книги 
русских классиков.

ЛИТЕРАТУРА
1. Алексеев П. В. «Философы России XIX–XX столетий. Биографии, идеи, труды». 

3-е изд., перераб. и доп. М.: Академический Проект, 1999. 
2. Дорофеев В. В., свящ. Дух, душа и тело в религиозно-философских воззрениях 

А. Позова. Курсовая работа. М: Московская духовная академия. Кафедра богословия. 
1997. 123с.

3. Геннадий, игумен (Евгений Александрович Эйкалович; род. 1914), доктор бого-
словия, духовный писатель, ректор Свято-Тихоновской семинарии в США. Отзыв о кни-



266

ге: Позов А. Метафизика Пушкина (Мадрид, 1967).  — «Новый Журнал», Нью-Йорк, 
1970. — № 98. —  С. 300–304.

4. Емельянов Б. В., Куликов. В.В. «Русские мыслители второй половины XIX —  на-
чала XX века: Опыт краткого биобиблиографического словаря». Екатеринбург: Изд-во 
Урал, ун-та, 1996.  — 384 с. Емельянов Б. В. Русские религиозные мыслители XIX —  XX вв.: 
биобиблиогр. словарь / Б. В. Емельянов, В. В. Куликов. —  Препринт. —  Екатеринбург: [Б. 
и.], 2009. — 368 с. с. 252.

5. Зеньковский В. В. История русской философии. Электронный ресурс. Код досту-
па: https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_Zenkovskij/istorija-russkoj-fi losofi i/.

6. Иосиф (Киперман), иеромонах. Неизвестный Позов. Электронный ресурс. Код 
доступа: https://azbyka.ru/otechnik/Avraam_Pozov/neizvestnyj-pozov/.

7. Лосский В. Н. Очерки мистического богословия Восточной Церкви. Догматиче-
ское богословие. —  М., 1991.

8. Мальчукова Т. Г. О  философской филологии// Мальчукова Т. Г. Филология как 
наука и творчество. Петрозаводск, 1995. —  С. 312–334.

9. Позов А. С. Метафизика Лермонтова. —  Мадрид, 1975. — 202 с.
10. Позов А. С. Метафизика Пушкина. —  Мадрид, 1967. — 235 с. 2-е издание —  М.: 

Наследие, 1998. — 313 с.
11. Флоренский П. А. Столп и утверждение Истины. —  Т. I (II). —  М., 1990. —  С. 593.



267

УДК 002
Шапкина Ольга Ивановна,

аспирант Высшей школы печати и медиаиндустрии 
Московского политехнического университета,

olia.schapckina@yandex.ru

К ИСТОРИИ ИЗДАНИЯ ПОЛНОГО СОБРАНИЯ СТИХОВ 
К. Д. БАЛЬМОНТА В ИЗДАТЕЛЬСТВЕ «СКОРПИОН»

В статье рассматривается история создания десятитомного полного собра-
ния стихов К. Д. Бальмонта в издательстве «Скорпион» и роль издателя-редактора 
С. А. Полякова в подготовке данного издания. Максимально полное представление 
об  особенностях этого проекта позволяет достигнуть сравнение прижизненного 
полного собрания стихов К. Д. Бальмонта с  другими аналогичными изданиями 
символистов (В. Я. Брюсовым и Д. С. Мережковским).

Ключевые слова: Бальмонт, Поляков, полное собрание стихотворений, 
«Скорпион».

Shapkina O. I.
TO HISTORY OF THE EDITION OF THE COMPLETE MEETING OF VERSES 

K. D. BALMONT IN THE PUBLISHING HOUSE «SCORPIO»
Th e article deals with the history of the creation of a ten-volume complete collection 

of poems by K. D. Balmont in the publishing house «Scorpio» and the role of the publisher-
editor S. A. Polyakov in the preparation of this publication. Th e maximum complete 
understanding of the peculiarities of this project allows us to achieve a comparison of 
the lifetime complete collection of poems by K. D. Balmont with other similar editions of 
symbolists (V. Ya. Bryusov and D. D. Merezhkovsky).

Keywords: Balmont, Polyakov, complete collection of poems, “Scorpion”.

Историю полного собрания стихов (ПССт) К. Д. Бальмонта следует на-
чать отсчитывать с 1904 года, когда в издательстве «Скорпион» вышло сра-
зу несколько однотомных «Собраний стихов» известных символистских 
авторов: З. Н. Гиппиус, А. М. Добролюбова, Д. С. Мережковского, Ф. К. Со-
логуба. Поскольку у К. Д. Бальмонта на тот момент вышло уже семь поэти-
ческих сборников, многие из которых были весьма популярны, то собрание 
стихов этого поэта было запланировано в двух томах. Об этом свидетель-
ствует письмо К. Д. Бальмонта С. А. Полякову от 9 июля 1904 года: «Когда 
думаешь приступить к набору 1-го тома моих стихов? Хотелось бы выпу-
стить его в самом начале сезона» [5, л. 20]. Однако сначала вышел второй 



268

том (1904), куда вошли книги «Горящие здания» и  «Будем как Солнце». 
В 1905 году появился первый том, содержание которого составили сбор-
ники «Под Северным небом», «В безбрежности», «Тишина». Оба тома были 
отпечатаны в количестве 2400 экземпляров.

Хронология выпуска томов ПССт позволяет предположить, что 
в 1907 году в издательстве уже было задумано расширенное десятитомное 
издание, так как именно в этом году «Скорпион» выпустил книгу К. Д. Баль-
монта «Жар-птица: Свирель славянина». Сборник был подготовлен в двух 
вариантах. Часть книг имеет простую белую обложку с голубыми буквами 
и изображением марки издательства «Скорпион». Другая часть книг име-
ет яркую обложку, на которой изображена девушка в пестром наряде, вы-
держанном в славянских традициях, с руками-крыльями на фоне голубого 
неба, она как бы парит над цветами и бабочками. Рисунок обложки подго-
товил К. Сомов, а надпись —  М. Добужинский. Обложка выполнена в 12 
красок хромолитографией в  Санкт-Петербурге. На  сборнике не  указано, 
что он является частью ПССт, однако он составляет его 7 том, а все после-
дующие тома ПССт К. Д. Бальмонта в «Скорпионе» нумеруются с учетом 
этого.

Поэтические книги распределились в ПССт следующим образом: том 
1 —  «Под северным небом», «В безбрежности», «Тишина» (1909, 1914–2-е 
изд.); том 2 —  «Горящие здания» (1908, 1914–2-е изд.);); том 3 —  «Будем как 
Солнце» (1908, 1912–2-е изд.);); том 4 —  «Только любовь» (1913); том 5 —  
«Литургия красоты» (1911); том 6 —  «Фейные сказки», «Злые чары» (1911); 
том 7  —  «Жар-птица» (1907); том 8  —  «Зеленый вертоград» (1911); том 
9 —  «Птицы в воздухе» (1912); том 10 —  «Хоровод времен» (1909). Формат 
издания —  185×235 мм. Обложка выполнена из белой бумаги (есть вариан-
ты с обложками бежевого, серого, розовато-сиреневого цвета), на которую 
голубым (иногда синим) цветом нанесены надписи и  изображение знака 
издательства «Скорпион», созданное Н. П. Феофилактовым. Такое офор-
мление придает книгам одновременно и простоту, и изящество.

Проанализировав состав всех томов, следует отметить некоторые 
особенности данного издания. Во-первых, отсутствие традиционного 
введения или заключения от издателя. Первый том предваряет лишь сво-
еобразное предисловие от  автора под названием «Из записной книжки», 
в котором К. Д. Бальмонт в импрессионистичной манере рассуждает о сво-
ем творчестве; в начале второго тома читателю предлагается уже подборка 
с цитатами «Из записной книжки» за 1899, 1903 и 1904 годы, позволяющи-
ми проследить эволюцию взглядов автора и уяснить принципы, положен-
ные в основу формирования ПССт:

«От книги к книге, явственно для каждого внимательного глаза, у меня 
переброшено звено, и я знаю, что, пока я буду на Земле, я не устану ковать 



269

все новые и новые звенья, и что мост, который создает моя мечта, уходит 
в вольные манящие дали» [3, с. VIII].

Во-вторых, отсутствует такой важный элемент справочного аппарата, 
как примечания, хотя в тексте встречаются эпиграфы на иностранных язы-
ках и малопонятные слова для обычного читателя, это косвенно указывает 
на то, что автор и издатель при подготовке данного ПССт рассчитывали 
на наличие определенных знаний у читателей. В-третьих, здесь нет сопро-
водительной статьи (в виде предисловия или заключения), подготовленной 
известным писателем, которая объясняла бы творчество поэта и раскрыва-
ла бы идейно-художественные особенности его произведений. Это можно 
объяснить тем, что произведения К. Д. Бальмонта были весьма популяр-
ны в начале ХХ века и не требовали дополнительного представления чи-
тателю. В-четвертых, обязательным элементом книг являются посвящения 
и  эпиграфы, которые вместе со  стихотворениями создают некий общий 
метатекст книжной культуры.

Что касается композиции данного издания, то  во  всех томах про-
слеживается четкое деление на  циклы и  разделы. Однако, по  замыслу 
К. Д. Бальмонта и С. А. Полякова, тома ПССт должны были воспринимать-
ся читателем как нечто единое, неразрывно связанное. Как верно отмечает 
Г. А. Толстых, «<…> желая преодолеть разрыв между замыслом произведе-
ния, во всем богатстве его связей с душевным опытом творческой лично-
сти, и воплощением его в тексте, символисты стремились погрузить текст 
произведения в авторский контекст, выраженный как словесными (пред-
исловия, примечания и т. п.), так и иными средствами (графика, типограф-
ское искусство)» [15, с. 11–12].

Еще одним отличительным признаком данного вида издания является 
его название: «Полное собрание стихов». Традиционно издание, призван-
ное дать общее представление о творчестве писателя, должно представлять 
разные периоды его творчества в  различных жанрах. Однако К. Д. Баль-
монт избрал для публикации только стихотворения, что и  было обозна-
чено в заглавии. Это является важным моментом при анализе, позволяет 
лучше понять замысел автора и издателя.

В начале ХХ века символисты осуществили ряд попыток по изданию 
своих собраний сочинений. Для нас наибольший интерес представляют 
полныесобрания сочинений, которые в  сравнении со  «скорпионовским» 
ПССт К. Д. Бальмонта позволяют составить общие представления о прин-
ципах подготовки ПСС символистами. Необходимо отметить, что уже 
название, выбранное автором для данного вида издания, несомненно ука-
зывает на приоритеты при отборе материала. Если К. Д. Бальмонт выбрал 
только лирическую поэзию, то В. Я. Брюсов решил издать «Полное собра-
ние сочинений и переводов» (ПССП) в 21 томе (1913–1914). Д. С. Мереж-



270

ковский при жизни успел дважды издать свое «Полное собрание сочине-
ний», однако он остановился на  привычном обозначении вида издания, 
в  который входили проза и  поэзия.Примечательно, что текст авторско-
го обращения к  читателю, в  котором разъясняются принципы издания, 
в  ПСС Д. С. Мережковского в  17 томах, выпущенном в  1911–1913  годах 
товариществом М. О. Вольфа, идентичен тексту, предваряющему ПСС 
в 24 томах 1914 года, подготовленное И. Д. Сытиным. Это свидетельствует 
о том, что свои взгляды на формирование и структуру ПСС автор не из-
менил. Основополагающим моментом издания Д. С. Мережковский, как 
и другие символисты, считал единое и целостное восприятие текстов в тес-
ной взаимосвязи между собой: «ЧИТАТЕЛЬ, который пожелает оказать 
внимание предлагаемому собранию сочинений, заметит, что между этими 
книгами, несмотря на  их разнородность, иногда разногласие, существует 
неразрывная связь. Это —  звенья одной цепи, части одного целого. Не ряд 
книг, а одна издаваемая только для удобства в нескольких частях. Она —  
об одном» [11, c. V]. В. Я. Брюсов придерживался схожих взглядов, по его 
мнению, единое восприятие творчества автора обеспечивала непременная 
публикация всех (!) произведений, даже ранних и не совсем удачных:

«Вот почему настоящее понятие о данном авторе получается не из зна-
комства с его отдельными произведениями, даже не из его избранных ра-
бот, а именно из “Полного собрания сочинений”. Иная вещь, слабая сама 
по  себе, не  удавшаяся автору, или представляющая простое подражание 
другому, —  на своем месте, в Собрании сочинений, получает смысл и зна-
чение. Недоговоренное на одной странице досказывается на другой, новая 
мысль объясняет прежнюю, случайно данный образ бросает свет на  со-
зданный раньше, и т. д.» [8, с. VII].

Именно поэтому в свое ПССП В. Я. Брюсов включил ранние произве-
дения, часть которых считал слабыми и не совсем удавшимися. Однако при 
подготовке издания он в некоторые стихотворения внес изменения; кроме 
того, основной текст сопровождался дополнительной информацией (на-
пример, где было впервые напечатано данное произведение, было ли оно пе-
реработано, в чем заключаются изменения и пр.). Анализируя тома ПССП 
В. Я. Брюсова, можно предположить, что на структуру издания во многом 
повлияло его классическое филологическое образование, он постарался 
сделать собрание сочинений более академическим, это сказалось на соста-
ве аппарата издания. По  современным критериям данное ПССП можно 
было бы отнести не к массовому, а к научно-популярному или даже науч-
ному изданию. В. Я. Брюсов ратовал за тщательно продуманный план ПСС:

«Я никак не  могу разделять взгляда, распространенного в  наши дни, 
что “Собрание сочинений” —  лишь случайный агломерат разных сочине-
ний данного автора. Мы теперь чуть не ежедневно видим, что начинающие 



271

писатели, издавая свою первую книгу, ставят на ней «Собрание сочинений, 
том I», а затем присоединяют к ней все, что напишут вновь, помечая следу-
ющие книги томами II, III и т. д. Мы видим также печальные примеры, что 
писатели, которые должны были бы относиться более строго к написанно-
му ими за их уже долгую жизнь, решаются выпускать в свет свои “Собра-
ния сочинений” в виде простой перепечатки разных своих книг, соединен-
ных в  совершенно случайном порядке. Мне всегда казалось, что в  таком 
отношении к  своей работе есть значительная доля неуважения к  самому 
себе и своему делу» [8, с. VIII].

Этот намек на  непродуманность структуры и  простое переиздание 
всех ранее вышедших сборников в «скорпионовском» ПССт К. Д. Бальмон-
та не вполне справедлив.

Во-первых, не все поэтические сборники были переизданы. В частно-
сти, автор не включил в ПССт свой первый сборник стихотворений, издан-
ный в Ярославле в 1890 году, потому что большая часть текстов была либо 
переводами, либо написана под впечатлением от  стихотворений других 
поэтов. Вероятно, автор считал, что эти произведения не отражали имен-
но его поэтическую манеру, они были во  многом просто подражаниями, 
в них отсутствует яркая индивидуальность К. Д. Бальмонта. Не были пере-
изданы и  два сборника, содержащие произведения, в  которых К. Д. Баль-
монт непосредственным образом откликнулся на события первой русской 
революции —  «Стихотворения» (СПб., 1906) и «Песни мстителя» (Париж, 
1907). Его увлеченность революцией была искренней, но неглубокой, поэ-
тому стихотворения, написанные в этот период, в общем были не типичны 
для поэта, они «выбивались» из общего контекста. Вероятно, поэтому автор 
не видел их среди тех книг ПССт, которые должны были наглядно показать 
читателю творческую эволюцию поэта. Кроме того, «Стихотворения» были 
конфискованы полицией, а «Песни мстителя» запрещены к распростране-
нию в России, что также не способствовало их переизданию в составе ПССт.

Во-вторых, было бы неверным предполагать, что К. Д. Бальмонт просто 
переиздавал свои предыдущие поэтические книги, не  пересматривая их, 
не  внося никаких изменений. Различия имеют незначительный характер, 
но они все же есть, что, несомненно, свидетельствует об авторской правке. 
Например, в книге «Тишина» (СПб., 1898) нет стихотворения «Аккорды», 
которое позднее появится в ПССт. Стихотворение «Как будто бы» со време-
нем переименовано в «Мечтательный вечер». И, напротив, в первом томе от-
сутствует целый ряд стихотворений, который есть в книге «Тишина»: «Сре-
ди шхер», «Гроза», «Маргаритки», «Саул», «Роса», «На кладбище», а также 
«Сказка ночи», поскольку представляет собой прозаическое произведение.

В 1913  году между К. Д. Бальмонтом и  В. Я. Брюсовым на  страницах 
газеты «Утро России» произошла дискуссия о  том, как правильно изда-



272

вать лирику в составе ПСС. Поводом послужил выход «сиринского» тома 
ПССП В. Я. Брюсова, на который К. Д. Бальмонт написал рецензию. Он ут-
верждал с позиций эстетики импрессионизма, что ранее написанные сти-
хотворения не должны изменяться, в этом состоит их прелесть и ценность:

«Но лирика по существу своему не терпит переделок и не допускает ва-
риантов. Разночтения лирического чувства или же лирически выраженной 
мысли ищут, и должны искать, у понимающего себя поэта нового и нового 
выражения, в виде написания новых, родственных, стихотворений, а никак 
не в кощунственном посягновении на раз пережитое, раз бывшее цельным, 
и в секундности своей неумолимо-правдивым, ушедшее мгновение» [2].

В. Я. Брюсов  же был категорически не  согласен с  К. Д. Бальмонтом 
и  на  примере поэтов XIX  века доказывал возможность и  необходимость 
изменения текста, пока он не  приблизится к  совершенству. По  его мне-
нию, «поэты не только вправе, но обязаны работать над своими стихами, 
добиваясь последнего совершенства выражения» [7]. Столь различные 
взгляды объясняются особенностями творческой манеры поэтов. Если 
для В. Я. Брюсова характерно продумывание структуры стиха, выбор не-
обходимых слов из множества возможных, поиск интересных рифм и пр., 
то для К. Д. Бальмонта важно лишь влияние момента и вдохновения. Так, 
в стихотворении «Как я пишу стихи» он довольно подробно описывал, как 
проходит творческий процесс, во время которого появляются новые про-
изведения:

«Рождается внезапная строка,
За ней встает немедленно другая,
Мелькает третья ей издалека,
Четвертая смеется, набегая.
И пятая, и после, и потом,
Откуда, сколько, я и сам не знаю,
Но я не размышляю над стихом,
И, право, никогда —  не сочиняю» [6, с. 41].

Эти различия наложили определенный отпечаток на  структуру 
и  принципы издания ПСС поэтов. Поэзия К. Д. Бальмонта очень лирич-
ная, проникновенная, его книги можно считать своеобразным дневни-
ком поэта, в  котором, как в  зеркале, отразились душевные переживания 
и впечатления тех лет. А. А. Холиков отмечает, что часто через композицию 
ПСС«реализуется понятие писательского пути, связывающего тексты во-
едино, и чем больше произведения того или иного автора тяготеют к ав-
тобиографизму, тем явственнее проступает этот путь» [16, с. 24]. Поэтому 
ПССт К. Д. Бальмонта необходимо исследовать в тесной взаимосвязи с его 
жизнью.



273

Если просмотреть перечень всех вышедших книг К. Д. Бальмонта в на-
чале ХХ века, то список получится весьма значительным. Практически каж-
дый год у него выходил новый поэтический сборник, однако он считал не-
обходимым и очень важным издать свое ПССт, поскольку вся совокупность 
томов должна была дать возможность читателю проследить эволюцию ав-
тора. Несмотря на то, что многие современники и исследователи отказыва-
лись увидеть в его творчестве какой-либо рост или развитие, его близкий 
друг Ю. Балтрушайтис в статье «О внутреннем пути К. Бальмонта» отмечал:

«И в то время как многие из его сверстников строили свое искусство 
на подслушанных мыслях, на заимствованных страстях и мнимом пафосе, 
он жил и лелеял свои образы по глубокой внутренней потребности, оши-
бался по-своему и был прав по-своему» [1, с. 68].

Друг и  издатель К. Д. Бальмонта С. А. Поляков также весьма высоко 
оценивал его творчество и  охотно печатал его книги. Однако, несмотря 
на дружеские и родственные отношения, по вопросам издания книг у них 
возникали расхождения. Если в  самом начале существования «Скорпио-
на» С. А. Поляков формировал издательский портфель, во многом ориен-
тируясь на  произведения К. Д. Бальмонта, поскольку понимал, что этот 
автор пользуется популярностью у читающей публики и может принести 
прибыль издательству, то со временем их отношения изменились. К сожа-
лению, сохранилась лишь часть писем С. А. Полякова и  К. Д. Бальмонта, 
которые позволяют пролить свет на историю их сотрудничества. Однако 
есть свидетельства современников, позволяющие уточнить и  дополнить 
некоторые моменты. Например, воспоминания Б. Погореловой воссоздают 
весьма показательную картину взаимоотношений между издателем и поэ-
том в первые годы сотрудничества:

«Константин Дмитриевич Бальмонт редко появлялся в редакции “Ве-
сов”, так как чаще всего находился за границей. Впрочем, незримо присут-
ствовал всегда. Главным образом напоминал о себе телеграммами, прихо-
дившими с  разных концов света. В  телеграммах этих было почти всегда 
одно и то же: “Переведите 500”. И С. А., не откладывая, посылал Бальмонту 
требуемые деньги» [13, с. 314].

Столь щедрые авансы и  готовность печатать почти все материалы, 
присылаемые поэтом, продолжались недолго: уже 27  декабря 1906  года 
К. Д. Бальмонт писал из Парижа М. А. Волошину о проблеме с публикаци-
ей своих произведений:

«Я в беспрерывном творчестве. Но вовсе не ведаю, что мне делать с на-
писывающимися стихами. Горе мне, прошли времена, когда меня просили 
и разрывали. Ныне предлагаться приходится, да и то напрасно» [10, с. 45].

Однако в  скором времени его положение улучшилось, потому что 
с 1907 года в «Скорпионе» один за другим стали выходить тома его ПССт. 



274

Правда, издание растянулось на долгих семь лет, что было, вероятно, об-
условлено несколькими причинами. Во-первых, перед выпуском какого-
либо сборника в  составе ПССт было необходимо убедиться, что тираж 
предыдущего полностью распродан. Например, прежде чем осуществить 
издание пятого тома С. А. Поляков обратился за  необходимой информа-
цией квладельцу издательства «Гриф», где вышла «Литургия красоты». 
С. А. Соколов ответил на его запрос 10 декабря 1909 года:

«Согласно Вашему желанию сообщаю Вам, что у меня осталось от 250–
300 экз. “Литургий”. Так как она идет, сравнительно, медленно, то  мне 
было бы очень желательно, чтобы Вы взялись за ее издание возможно позд-
нее и выпустили ее, скажем, будущей зимой. Это моя просьба, —  не боль-
ше. Настаивать не могу» [14, л. 2].

Это пожелание было учтено, и пятый том, содержание которого соста-
вила «Литургия красоты», вышел лишь в 1911 году.

К. Д. Бальмонт также тщательно следил за тем, как продаются тиражи 
его книг. Иногда они расходились очень медленно, это мешало изданию 
очередного тома, поэтому поэт стремился найти какие-нибудь возможно-
сти, чтобы решить этот вопрос. В письме к Н. А. Баженову от 16 февраля 
1913 года мы находим один из его планов по решению подобных проблем:

«Имею сообщить, по поводу “Только Любовь”: С. А. Соколов мне пи-
шет, что у  него осталось на  складе 400 экз. этой книги, и  просит, чтобы 
“Скорпион” взял их, с  уступкой. Я  нахожу это не  только справедливым, 
но и безусловно необходимым, в свое время, я говорил ему, что не пере-
издам книги, пока его издание не  разойдется полностью. Надеюсь, что 
“Скорпион” найдет возможным удовлетворить эту просьбу, примирив ин-
тересы “Скорпиона” и “Грифа” взаимным согласием» [4, л. 4].

Во-вторых, столь большой промежуток времени, затраченный на  из-
дание ПССт, вероятно, был обусловлен тем, что С. А. Поляков не мог в тот 
момент выделить достаточное количество денег, чтобы закончить работу 
в кратчайшие сроки, как того требовал автор. Весьма показательно в этом 
плане письмо К. Д. Бальмонта С. А. Полякову от 25 февраля 1911 года, кото-
рое позволяет узнать некоторые подробности о нюансах подготовки ПССт:

«Я очень радуюсь, что томы мои наконец пришли в движение, —  если 
они пришли в движение. Ничего нет для меня столь тягостного, как мед-
ленность, и неукоснительно буду молить тебя сделать возможное для ско-
рейшего печатания остающихся томов. Буду ждать корректур “Литургии 
Красоты” и сообщения о судьбе “Злых Чар”. Если их позволят перепечатать, 
не забудь, что перед ними в этом томе идут “Фейные сказки”. Если вопрос 
о  “Злых Чарах” затянется снова, я  очень прошу тебя вместо них перепе-
чатывать “Зеленый вертоград”. Это тем более желательно, что торопливое 
и скомканное каким-то типографским приключением издание “Шиповни-



275

ка” этой книги содержит до ста опечаток, и твое издание будет в сущности 
первым изданием, о чем я считал бы позволительным упомянуть в соот-
ветствующих объявлениях» [9, с. 13–14].

Следует отметить, что К. Д. Бальмонт огромное внимание уделял каче-
ству издания: он тщательно проверял корректуры, требовал, чтобы их ему 
высылали дважды; не выносил, когда в тексте встречались опечатки. Чаще 
всего он проверял корректуры сам, но иногда доверял С. А. Полякову про-
верить текст, поскольку был уверен, что тот ответственно подойдет к рабо-
те. В частности, 28 июня 1911 года он писал своему издателю: «”Злые чары” 
отправлены сегодня. Очень прошу тебя, если можно, просмотри сам ис-
правленные корректуры. Если же тебе некогда, пошли мне» [5, л. 47]. В со-
хранившихся письмах к С. А. Полякову отсутствуют подробные указания 
поэта на то, что при издании его книг необходимо соблюдать авторскую ор-
фографию и пунктуацию, так как за долгие годы сотрудничества издатель 
уже привык негласно, по умолчанию, публиковать книги К. Д. Бальмонта, 
учитывая его требования. Однако, о значимости для автора этого момента 
при выпуске издания нам позволяет узнать его письмо к В. В. Обольянино-
ву от 21 мая 1937 года: «Непременно соблюдите в точности мое правопи-
сание, знаки препинания и пр., —  не “ужъ”, а “ужь”, не “море” и “солнце”, 
а “Море” и “Солнце” и пр. и пр.» [12, с. 335].

Особого внимания заслуживает история возможного переиздания 
ПССт в  «Скорпионе», которая не  была осуществлена из-за расхождений 
во взглядах издателя и поэта. Первоначально, скорее всего, С. А. Поляков 
хотел в очередной раз переиздать первый и второй том ПССт, поскольку 
они пользовались наибольшим спросом у читателей, об этом он сообщил 
в каталоге «Скорпиона». После чего к нему 26 января 1913 года обратился 
К. Д. Бальмонт со встречным предложением:

«Засим сообщаю, что прочел в твоем каталоге: “Т. 1-й стихов Бальмон-
та. Готовится 4-е издание”. Считаю необходимым тотчас известить тебя, 
что в формате, нами усвоенном, и на прежних условиях, я категорически 
отказываюсь от  переиздания своих томов. Я  всецело склоняюсь к  мало-
му формату, каковой и будет усвоен, по исчерпании томов тяжеловесных. 
Что же касается условий, я очень хотел бы остаться поэтом “Скорпиона” 
на веки вечные, —  и это тебе решить, можешь ли и хочешь ли ты приобре-
сти у меня эти 10 томов в вечную собственность» [5, л. 55].

С. А. Поляков довольно долго не  давал К. Д. Бальмонту конкретного 
ответа по поводу ПССт, что не понравилось поэту и возмутило его. 6 апре-
ля 1913 года он писал своему издателю:

«Ты как будто не понимаешь, или не хочешь понять, что для меня во-
прос о моих десяти томах не есть вопрос о том или ином томе, а о целой 
эпохе моей жизни, и  целой полосе Русской поэзии, которая была, суще-



276

ствует ярко —  как зеркало бывшего, и замкнулась. Так —  внутренно, так 
да  будет и  внешне. Я  хочу эти десять томов уступить навсегда тому или 
иному издателю. Я написал тебе, что хотел бы оставить их в “Скорпионе”, 
с которым я связан вкусами и всем моим прошлым» [5, л. 61].

Но С. А. Поляков так и не согласился на это предложение, после чего 
К. Д. Бальмонт обратился к другим издателям.

«Скорпионовское» ПССт К. Д. Бальмонта отличается изысканностью 
и утонченностью, оно выполнено в лучших традициях символистского кни-
гоиздания, хотя часть томов содержит в себе по два или три сборника, но это 
совершенно не портит издание. Именно благодаря издательской и редактор-
ской деятельности С. А. Полякова русская книжная культура Серебряного 
века обогатилась достойным образцом прижизненного ПССт известного по-
эта, оказавшего сильнейшее влияние на развитие русского символизма.

ЛИТЕРАТУРА
1. Балтрушайтис Ю. О внутреннем пути К. Бальмонта // Заветы. 1914. № 6. С. 62–68.
2. Бальмонт К. Д. Забывший себя // Утро России. 1913. 3 августа.
3. Бальмонт К. Д. Из  записной книжки (1904) // Бальмонт К. Д. Полное собрание 

стихов: в 10 т. Т. 1. Под Северным небом. В безбрежности. Тишина. 3-е изд.. —  М.: Скор-
пион, 1909. С. VII —  VIII.

4. Бальмонт К. Д. Письма Н. А. Баженову // ИРЛИ. Ф. 240. Оп. 3. Ед. хр. 41–43. 7 лл.
5. Бальмонт К. Д. Письма С. А. Полякову // ИРЛИ. Ф. 240. Оп. 1. Ед. хр. 12–51. 84 лл.
6. Бальмонт К. Д. Полное собрание стихов. Т. 6. Фейные сказки. Злые чары. —  М.: 

Скорпион, 1911. — 136 с. 7. Брюсов В. Я. Право на работу // Утро России. 1913. 18 августа.
8. Брюсов В. Я. Предисловие к  полному собранию сочинений // Брюсов В. Я. Пол-

ное собрание сочинений и  переводов. Т.  1. Юношеские стихотворения. ChefsdEuvre. 
Meeumesse. (Стихи 1892–1899 г.). —  СПб.: «Сирин», 1913. С. VII —  IX.

9. Гречишкин С. С. Архив С. А. Полякова // Ежегодник Рукописного отдела Пуш-
кинского дома на 1978 год / Отв. ред. К. Д. Муратова. —  Л.: Наука. Ленинградское отде-
ление, 1980. С. 3–22.

10. Давыдов З. Д., Купченко В. П. Письма К. Д. Бальмонта к  М. А. Волошину // Па-
мятники культуры: Новые открытия: Ежегодник. 1989 / Сост. Т. Б. Князевская.  —  М.: 
Наука, 1990. С. 44–50.

11. Мережковский Д. С.К читателю// Полное собрание сочинений Дмитрия Сергее-
вича Мережковского. Т. 1. —  М.: Типография т-ва И. Д. Сытина, 1914. С. V —  VIII.

12. Письма К. Д. Бальмонта к В. В. Обольянинову / Вступительная статья и публика-
ция П. Куприяновского и Н. Молчановой // Вопросы литературы. 1997. № 3. С. 326–340.

13. Погорелова Б. «Скорпион» и «Весы» // Воспоминания о серебряном веке/ Сост., 
авт. предисл. и коммент. В. Крейд. —  М.: Республика, 1993. С. 312–321.

14. Соколов С. А. Письма С. А. Полякову // ИМЛИ. Ф. 76. Оп. 3. Ед. хр. 191. 2 лл.
15. Толстых Г. А. Прижизненные стихотворные сборники русских поэтов начала 

ХХ века. (Проблемы типологии. Принципы формирования): автореферат дис. … канд. 
филол. наук: 05.25.04; [Место защиты: Моск. полиграф. ин-т]. —  М., 1990. — 17 с. 16. Хо-
ликов А. А. Принципы научного изучения прижизненных полных собраний сочинений 
русских писателей // Филологические науки. 2011. № 3. С. 15–25.



277

УДК 82
Валович Александра Юрьевна,

студентка Русской христианской гуманитарной академии,
sasha.valovich@gmail.com

НЕКОТОРЫЕ ХУДОЖЕСТВЕННЫЕ ОСОБЕННОСТИ ПРОЗЫ 
ДЖЕКА КЕРУАКА

Статья посвящена разбору некоторых художественных особенностей лите-
ратуры битников на примере романа Дж. Керуака. В работе предпринята попытка 
продемонстрировать связь темы бродяжничества с творчеством Керуака, а так же 
доказать важность троп использованных Керуаком в романе. В статье рассматрива-
ются изобразительный и выразительные тропы, структурные особенности текста, 
а также художественные средства, относящиеся к фонетической группе. 

Ключевые слова: американская литература, Керуак, бит-поколение

Valovich A. I.
STYLISTIC FEATURES OF JACK KEROUAC’S PROSE 

IN HIS NOVEL «ON THE ROAD»
Th e present report is devoted to the analysis of some stylistic features in the Beat 

Generation literature on the example of Jack Kerouac’s novel «On the Road». It attempts to 
demonstrate the infl uence of such a phenomenon as vagrancy on Kerouac’s work and life 
as well as the necessity of studying stylistic devices used by Kerouac. Th e article deals with 
various stylistic devises and features of the text. 

Keywords: American literature, Kerouac, the beat generation

Бит-поколение (Th e Beat Generation)  —  «нонконформистское общест-
венное и литературное движение конца сороковых —  начала шестидесятых 
годов двадцатого века» [    7], призывающее к созданию новой культуры, но-
вого образа жизни и  переосмысления ценностей современного общества. 
В отечественной традиции битников часто называют «разбитым поколени-
ем». При этом важно отметить, что до настоящего момента ведутся споры 
о  том, какие писатели относятся к  данному направлению. Как указывает 
в своей диссертации «Метод и жанр прозы Д. Керуака» Э. Э. Ошиньш:  «… до 
сих пор нет единого мнения относительно того, кто же собственно принадле-
жал к битникам, а кто нет. Не вызывает сомнения только два имени —  само-
го Д. Керуака и виднейшего поэта группы —  Аллена Гинсберга» [2].

«На дороге» описывает первый опыт бродяжничества Сала Парадайса 
(Керуака). Показательным моментом начала бродячей жизни Керуака яв-



278

ляется эпизод выбора маршрута, по которому отправится из Нью-Йорка 
в  сторону западного побережья. Собираясь в  дорогу, Сал представляет, 
как пересечет Америку по «одной красной линии» —  трассе номер шесть, 
и это кажется ему очень символичным. Проехать от восточного побережья 
к западному по прямой, никуда не сворачивая. Однако добравшись до же-
лаемой трассы, он оказался посреди «гнетущего безлюдья» под дождем, без 
единой возможности поймать попутную машину. Его захлестывает отча-
яние и злость на себя, он вопрошает: «ну как я мог быть таким наивным 
дураком?». И  именно в  этом эпизоде, разрушаются его идеалистические 
представления о бродячей жизни. Эти события подводят его к первому вы-
воду о том, что скрывает в себе философия бродяжничества. Сал понимает, 
что в поисках себя, поисках смысла жизни не существует прямых путей, 
и что ему придется смириться с отсутствием четкого плана, с готовностью 
повиноваться обстоятельствам, и «пробовать разные дороги и трассы» для 
достижения своей цели.

Литературный стиль Керуака, отнюдь не гомогенен: он изменяется вме-
сте с пейзажами за окном проносящейся через американские штаты машины. 
Иногда он использует разговорный стиль, живой язык, изобилующий слен-
гом: «Th ey danced down the streets like dingledodies, and I shambled aft er…» (Они 
приплясывали на улицах как заведённые, а я плёлся сзади…) И в этой же фра-
зе есть пример излюбленного Керуаком литературного приема  —  анафоры  
[4]. «…the only people for me are the mad ones, the ones who are mad to live, mad 
to talk, mad to be saved» (мне нравятся одни безумцы, те, кто без ума от жизни, 
без ума от разговоров, без ума от желания быть спасённым ) [6, p. 113]. А иног-
да тон повествования приобретает авантюрно-романтический характер, на-
пример, когда автор пишет: «Somewhere along the line I knew there’d be girls, 
visions, everything; somewhere along the line the pearl would be handed to me.» 
(Я знал, что где-то на этом пути будут девчонки, будут видения —  все будет; 
где-то на этом пути жемчужина попадет мне в руки).

«На Дороге» —  приключенческий роман о бродяжничестве, о поисках 
себя и истины, главными героями которого являются как писатели-нонкон-
формисты, так и обычные люди с оригинальным мышлением, пытающиеся 
выжить в послевоенной Америке. Если рассматривать тему бродяжниче-
ства, как следствие увлечения Д. Керуака дзен-буддизмом и его попытка-
ми сопоставить буддизм и  христианство, а  для него это являлось одним 
из важнейших вопросов творчества, так как он вырос в семье католиков, 
можно заключить, что общефилософские темы смерти, бога, религии так-
же занимают особое положение в рома не [5]. «Это был не просто роман, 
а программа и пропаганда мировоззрения, евангелие битничест ва» [1].

Изначально Д. Керуак пытался свести количество пунктуации в рома-
не к минимуму, используя в качестве знаков препинания только тире, так 



279

как это соответствовало его теории спонтанной прозы. В своей статье под 
названием «Основы спонтанной прозы», в которой он разбирает основные 
особенности, изобретенного им стиля, в разделе «метод» Д. Керуак пишет:

“No periods separating sentence-structures already arbitrarily riddled by 
false colons and timid usually needless commas-but the vigorous space dash 
separating rhetorical breathing (as  jazz musician drawing breath between 
outblown phrases). («Никаких точек разделяющих фразоструктуры и  так 
уже произвольно усеянные липовыми двоеточиями и  робкими обычно 
ненужными запятыми —  но энергичное длинное тире размечающее ритм 
дыхания говорящего (словно джазовый музыкант набирает в легкие воздух 
между выдуваемыми фразами)»).

Однако после редактуры манускрипта в  книги появляются все, тре-
буемые английской грамматикой знаки препинания. Что касается стиля, 
то Д. Керуак максимально старается приблизить его к разговорной речи, 
используя сленг, диалектизмы, и ругательства. Речь персонажей обладает 
образностью и  высокой эмоциональностью и  экспрессивностью. Также 
распространены эллиптические предложения, удвоение слов, сокращения. 
Например “Yes! Yes, man, you sure can go!” («– Да! Да, мужик, конечно, ты 
можешь!») Разговорный стиль не требует четкого соблюдения конкретно-
сти и логичности речи, что так подходит героям Д. Керуака. Дин, как на-
стоящий сумасшедший, постоянно теряет нить разговора или ни  с  того 
ни с сего начинает выкрикивать любую чушь, только что пришедшую ему 
в голову: ““Yes! Yes!” he yelled. “We’ve all got aunts; well, let’s go, let’s see the 
aunts and the uncles and the grocery stores all the way ALONG that road!!”” («– 
Да! да! —  вопил он. —  У нас у всех есть тетки; ладно, поехали, посмотрим 
всех теток, и дядек, и бакалейные лавки, все, что есть вдоль этой дороги!!») 
Принимая во внимание стремление автора к разговорному стилю и музы-
кальности текста, особое значение имеют средства выразительности, отно-
сящиеся к фонетической стилистике, например такой прием, как аллитера-
ция. Рассмотрим данный абзац:

“I cursed, I cried for Chicago. “Even now they’re all having a big time, they’re 
doing this, I’m not there, when will I get there!”-and so on. Finally a car stopped 
at the empty fi lling station; the man and the two women in it wanted to study a 
map. I stepped right up and gestured in the rain; they consulted; I looked like a 
maniac, of course, with my hair all wet, my shoes sopping. My shoes, damn fool 
that I am, were Mexican huaraches, plantlike sieves not fi t for the rainy night of 
America and the raw road night.”

Отрывок начинается с использования аллитерации, также в этом пред-
ложение можно наблюдать отсутствие союза and, что делает фразу более 
резкой и эмоциональной. Следующее предложение —  это уже мысли пер-
сонажа, но Керуак не использует никаких вводных конструкций, дабы это 



280

обозначить, что обеспечивает больший уровень вовлеченности читателя 
в повествование. Этой же цели служит использование настоящего времени, 
вместо прошедшего (“Even now”), а также употребление аутентичных слов 
(huaraches), ярких сравнений (plantlike sieves), повторов (night… night). 
Словосочетание “damn fool” в предложении с инверсией предполагает, что 
рассказчик откровенен и честен с читателем, даже когда оценивает свои по-
ступки. Из этого абзаца видно насколько внимательно Д. Керуак относит-
ся к художественным средствам. Как отмечают многие исследова тели  [9]  , 
[6], [4] для Керуака поэтика важнее фабульного элемента, поэтому его цель 
не просто рассказать историю, но сделать ее яркой и запоминающейся, та-
кой, чтобы она «звучала внут ри нас» [9].

Роман пронизывает настроение светлой печали, чувства ностальгии 
по домашнему уюту:

“I woke up as the sun was reddening; and that was the one distinct time in 
my life, the strangest moment of all, when I didn’t know who I was —  I was far 
away from home, haunted and tired with travel, in a cheap hotel room I’d never 
seen, hearing the hiss of steam outside, and the creak of the old wood of the hotel, 
and footsteps upstairs, and all the sad sounds, and I looked at the cracked high 
ceiling and really didn’t know who I was for about fi ft een strange seconds. I wasn’t 
scared; I was just somebody else, some stranger, and my whole life was a haunted 
life, the life of a ghost”.

М. Хайдеггер в  «Основных понятиях метафизики» писал, что при-
ступы ностальгии во  время путешествия способствуют рассуждениям 
на  философские темы. Он определял ностальгию как «фундаментальное 
настроение философствования» [М. Хайдеггер]. В анализируемом романе 
прослеживается четкая связь философии Мартина Хайдеггера с философи-
ей битников: по Хайдеггеру философия не набор знаний, а процесс мысли, 
и  философствовать человек начинает, только находясь в  специфическом 
состоянии, которое он и  называет ностальгией. Стремясь к  бродячему 
образу жизни, целью битников было достижение состояния «постоянной 
ностальгии», в котором они бы смогли, наконец, познать истину, в поисках 
которой и разъезжали по стране, что и отражается в перечисленных мета-
форах.

В роман «На Дороге» присутствует большое число аллюзий на самые 
разные аспекты культурной жизни США 40-х  —  50-х годов. Количест-
венный анализ показал, что в тексте содержится около 65 аллюзий на му-
зыкальных исполнителей, (Peggy Lee, Billie Holiday, Dizzie Gillespie, Lester 
Young, Charlie Parker, Miles Davis, Louis Armstrong и др.) литераторов и фи-
лософов (А. Рэмбо, Д. Лондон, Ф. Ницше, А. Шопенгауэр, Э. Хемингуэй, 
включая отсылки к  его произведениям «И  восходит солнце» и  «Зеленые 
холмы Африки», Ф. М. Достоевский, М. Пруст, Ф. Кафка, Г. Мэлвил и  его 



281

роман «Моби Дик», а также ссылки на библию и творчество У. Шекспира), 
художников (А. Модильяни и Х. Рембрандт), исторических фигур (включая 
двух президентов: действующего на тот момент Г. Трумэна и его предше-
ственника —  Ф. Ру-звельта), звезд бейсбола, обладателя Оскара —  актера 
Д. Амичи, а также фильмы —  «О мышах и людях», 1939 года и «Странствия 
Салливана», 1941 года.

Таким образом, в  результате анализа отрывков нескольких романов 
можно отметить проследить, в  чем заключается функциональная связь 
темы бродяжничества с образом главных героев. Основная функция тро-
пов —  раскрыть сущность темы бродяжничества, показав и подчеркнув ее 
важнейшую черту: постоянное стремление к духовному поиску места че-
ловека в мире, желание обрести счастье и смысл жизни путем отречения 
от, навязанных обществом норм и стереотипов. Керуак трактует бродяж-
ничество, в религиозном смысле, как особый образ жизни, характерными 
чертами которого является отказ человеком от материального с целью об-
ретения духовного. Именно на этом строится идея бродяжничества у бит-
ников: стремление к освобождению от оков общества потребления с помо-
щью скитаний и соединения человека с природой.

ЛИТЕРАТУРА
1.  Левикова С. И. Место техники в системе ценностей молодёжной культуры // Об-

щественные науки и современность. 2001. — № 4. — 178–188 с.
2.  Ошиньш, Эдгар Эдгарович. Метод и жанр прозы Джека Керуака.: Дис. канд. фи-

лол. наук: 10.01.05.
3.  Паниотова Т. C. Культурная история Запада в контексте модернизации (XIX на-

чало XXI в.) —  Litre Directmedia, 2014. 233 p.
4.  Hunt T. Kerouac’s Crooked Road: Th e Development of a Fiction. —  SIU Press, 2010. 

308 p.
5.  Maffi  na, S. Th e Role of Jack Kerouac’s Identity in the Development of his Poetics. —  

Lulu.com, 2012. 396 p.
6.  Maher, P. Jr. Empty phantoms: interviews and encounters with Jack Kerouac. (Expanded 

& Revised) —  Lulu Press, Inc, 2015. 352 p.
7.  Merriam-Webster Online Dictionary (MWOD) [Электронный ресурс]. URL: http://

www.merriam-webster.com
8.  Panish J. Th e Color of Jazz: Race and Representation in Postwar American Culture. —  

Univ. Press of Mississippi. 190 p.
9.  Th eado, Matt. Understanding Jack Kerouac. Understanding contemporary American 

literature. —  Univ of South Carolina Press, 2000. 200 p.



282

УДК 82
Васильев Михаил Фёдорович, 

студент Русской христианской гуманитарной академии

ОСОБЕННОСТИ ПРОСТРАНСТВЕННОЙ ОРГАНИЗАЦИИ 
И ЕЁ ХУДОЖЕСТВЕННОГО ОПИСАНИЯ 

В РОМАНЕ Р. ЖЕЛЯЗНЫ 
«СОЗДАНИЯ СВЕТА, СОЗДАНИЯ ТЬМЫ»

Статья посвящена рассмотрению особенностей хронотопа (пространствен-
но-временной организации) в  литературе фэнтези. В  её рамках рассматриваются 
ключевые черты пространственной организации мира фэнтези и проявление этих 
черт в романе Р. Желязны «Создания света, создания тьмы», а также художествен-
ные приёмы, используемые автором для построения картины вымышленного кос-
моса.

Ключевые слова: хронотоп, фэнтези, стилистика.

Vasiliev M. F.
SPATIAL ORGANIZATION AND ITS DESCRIPTION’S PECULIARITIES IN 

“CREATURES OF LIGHT AND DARKNESS” BY R. ZELAZNY
Th e present article deals with chronotope (spatiotemporal organization) peculiarities 

in fantasy literature. In the framework of this report the key features of fantasy world’s 
spatial organization and their manifestation in the novel “Creatures of Light and Darkness”, 
as well as artistic devices used for depiction of the fi ctional universe, are contemplated.

Keywords: chronotope, fantasy, stylistics.

Соотношение времени и  места действия в  художественном произ-
ведении, иначе называемое хронотопом, играет в  художественном про-
изведении важнейшую роль, во  многом определяя как тематические, так 
и  эстетические его аспекты [1, с.  234]. Особенно ярко это проявляется 
в произведениях фантастических, где место и время действия вымышлены 
автором, создавая тем самым совершенно особую эстетику и возможность 
переосмысления классических сквозь призму необычных условий.

Зачастую именно особенности хронотопа являются определяющими, 
когда встаёт вопрос о  принадлежности произведения к  тому или иному 
направлению фантастики [13, с. 147–158]. Так, когда речь заходит о фэнте-
зи, значительная часть исследователей в первую очередь указывает на воз-
рождение романтического принципа двоемирия [13, с. 115–118], в рамках 
которого современному миру противопоставляется мир творчества и во-



283

ображения, пронизанный фольклорными мотивами  —  мир авторского 
мифа, в рамках которого предметы и события несут не только буквальное, 
но и символическое значение [4, с. 12; 12, с. 6–8]. Наследует фэнтези и ос-
новные функции мифа: моделирующую, т. е. создание единую и объемлю-
щую картину мироздания, а также гармонизирующую —  указание на место 
человека в этой картине. Тем не менее, отступая от свойственной мифу ан-
тропоцентрической парадигмы, фэнтези нередко конструирует образ Все-
ленной как бесконечности, равным образом лишённой границ и центра [8, 
с. 53–67]. Иногда, напротив, авторы используют свойственную фольклору 
мифологему границы, создавая тем самым бинарную пространственную 
оппозицию и заключая место действия в рамках двух полюсов (Добро —  
Зло, Порядок —  Хаос, и т. д.) [3; 9, с. 86–89; 9, с. 250–252; 1, с. 200–202].

Случается и так, что создателю мира фэнтези удаётся совместить оба 
этих подхода. Таковы, например, особенности творчества американского 
фантаста Роджера Желязны (1937–1995), прославленного своими творче-
скими экспериментами [15, с. 495–527; 16, с. 531–573]. Так, в романе «Со-
здания света, создания тьмы» (1969) он создаёт по-настоящему уникаль-
ный хронотоп, который на первый взгляд удовлетворяет всем формальным 
критериям фэнтези.

Пространственная организация в  романе раскрывается постепенно, 
на глазах у читателя усложняясь и изменяясь. При этом изменения затра-
гивают не только объём фактологической базы, но и коннотативную, оце-
ночную область. Элементы системы, которые под влиянием экспозиции 
сложно воспринимать иначе как заданную необходимость и естественный 
в рамках вымышленной вселенной порядок вещей, позднее переосмысля-
ются как печальный итог трагической череды событий, возникший на руи-
нах более сложной и совершенной системы.

При первоначальном рассмотрении создаётся впечатление, что в рам-
ках исследуемого хронотопа существует характерная для фэнтези и мифа 
бинарная пространственная оппозиция, рассмотренная в  предыдущей 
главе. Роман открывается сценой в  Доме Мёртвых, которым правит еги-
петский бог Анубис. Этому месту противопоставляется Дом Жизни под 
управлением другого божества, Осириса (Osiris). Эти «единственно реаль-
ные полюса», разнесённые на многие тысячи световых лет, ограничивают 
Средние Миры Жизни (Middle Worlds of Life, Midworlds) —  несколько со-
тен планет, населённых шестью расами людей. Направляя волны жизни 
и смерти, Анубис и Осирис регулируют демографическую ситуацию в этих 
мирах, повышая рождаемость или же устраивая бедствия [17, с. 11–16].

Несмотря на  определённую футуристичность описаний, мало харак-
терную для фэнтези, экспозиция рисует перед читателем определённо ми-
фологический хронотоп с  опорой на  египетские предания, управляемый 



284

высшими силами и построенный на строгой пространственной оппозиции 
Жизнь/Смерть. Перед нами чётко выстроенный миропорядок, обладаю-
щий как границами (упомянутые космические станции, Дом Жизни и Дом 
Смерти), так и, как выясняется позже, геометрическим центром (мир Ма-
рачек) [17, с. 102–104].

Тем не менее, в таком виде пространственная организация романа да-
леко не полна, и в дальнейшем она расцвечивается штрихами, которые пол-
ностью изменяют кажущуюся законченной картину. Так, ещё в прелюдии 
можно обнаружить слова о том, что один из ключевых персонажей рома-
на —  Принц-Который-был-Тысячей (the Prince Who Was A Th ousand) —  об-
итает за пределами Средних Миров [17, с. 24]. Это знание не остаётся чисто 
теоретическим: в дальнейшем автор описывает ряд таких локаций, распо-
ложенных за пределами освоенного человечеством космоса.

Более того, в дальнейшем выясняется, что ранее этот космос был ор-
ганизован совсем иначе. Прежде Средние Миры были окружены целым 
кольцом станций, осуществлявших управление волнами жизни/смерти 
в куда более широком спектре. В тексте упоминаются Седьмая и Девятнад-
цатая Станции, а также Дом Огня [17, с. 38, 64, 92–94, 99–100, 119]; всего же 
их, по всей видимости, было больше двух сотен. Все они, за вычетом Дома 
Жизни и Дома Мёртвых, были покинуты или же прекратили своё сущест-
вование, а ранее возглавлявший их Тот, он же Принц-Который-был-Тыся-
чей, удалился в изгнание.

Таким образом, классическая для мифа бинарная оппозиция являет-
ся в рассматриваемом хронотопе не абсолютом, а временным положением 
вещей; при этом важно отметить, что это разделение не несёт какого-либо 
аксиологического характера (как, например, дихотомия «Запад —  Восток» 
в трилогии Дж.Р.Р. Толкина или же противопоставление «Порядок —  Хаос» 
в самом известном произведении самого Р. Желязны) [11, с. 27–31; 6, с. 802]. 
И Анубис, и Осирис равно расчётливы и жестоки. Так, в Доме Жизни Оси-
рис поддерживает жизнь и самосознание в отдельных фрагментах тел сво-
их поверженных врагов, чтобы продолжать мучить их и после смерти; яр-
чайшим примером может послужить ковёр, в который вплетена нервная 
система Ангела Девятнадцатой Станции [17, с. 119–120].

Другой важной особенностью хронотопа романа является то, что 
пространство, расположенное за пределами кольца Средних Миров, бук-
вальным образом бесконечно, что неоднократно подчёркивается. В одной 
из глав это понятие становится краеугольным камнем объяснения проис-
ходящего: «Положите в основу бесконечность, остальное просто» (“Positing 
infi nity, the rest is easy”) [5, с. 67; 17, с. 61]. Стремясь передать необъятные 
масштабы Вселенной, автор и  в  описании единичных топосов тяготеет 
к масштабным, просторным локациям, так или иначе подчёркивая гиган-



285

тизм их размеров. Это достигается двояким путём —  через прямые и кос-
венные указания.

Первый способ заключается в непосредственном указании на габариты 
или расстояния через использование определённого вокабуляра. В романе 
можно найти такие обороты, как «огромная комната» (“enormous room”), 
«широкие прямые лестницы» (“wide straight stairways”), «Великий Зал» 
(“great Hall”), «бесконечная равнина зелени» (“endless plain of green”) или 
«спальня, высокая, как кафедральный собор» (“cathedral-like hall”) [5, с. 7, 
9, 18, 34; 17, с. 2–3, 11, 27]. Эпитеты с противоположным значением встре-
чаются куда реже —  так, о жилище гадальщика из Лигламенти (Liglamenty) 
говорится, что оно невелико (“the chamber is small”), что может быть кос-
венным указанием на  проявившуюся в  тексте ограниченность персона-
жа [17, с.  78]. Иногда, чтобы передать размеры, автор концентрируется 
на  более или менее точном описании расстояний, приводя конкретные 
числа. Это может быть как примерное указание (“perhaps one thousand feet 
overhead”  —  «примерно в  тысяче футов над головой»), так и  абсурдная 
свифтовская точность: перемещение в комнату в 348 милях к западу на глу-
бине 78544 футов [17, с. 47, 61]. Иногда колоссальные размеры становятся 
и атрибутами действующих в тексте персонажей: так, дважды указывается, 
что в битве с Сетом (Set) Безымянное (the Nameless) принимает вид дым-
ной кобры высотой в три мили [17, с. 97, 172].

Во втором случае вместо прямых и недвусмысленных описаний автор 
прибегает к недосказанности, использует яркую деталь, чтобы намекнуть 
на то, о чём прямо не говорится —  в частности, косвенно указывает на объ-
ём помещения через количество находящихся внутри объектов. Мы ничего 
не знаем о точных габаритах Великого Зала в Доме Мёртвых (the House of 
Dead) —  но вдоль его стен тянутся две сотни колонн. То же самое касает-
ся и ярмарочного шатра в мире Блис (Blis) —  однако мы можем составить 
себе впечатление, узнав, что внутрь поместилось около трёхсот человек. 
Подобным же образом можно судить и о Зале Ста Гобеленов (the Hall of 
the Hundred Tapestries) в Доме Жизни (the House of Life) [17, с. 3, 31, 47]. 
Другой инструмент, используемый автором для создания таких косвенных 
описаний —  сравнение. Так, Анубис (Anubis), хозяин Дома Смерти, гово-
рит, что «Дом Жизни находится так далеко отсюда, что луч света, поки-
нувший его в тот день, когда ты вошел сюда, еще не миновал даже ничтож-
ной части расстояния, разделяющего нас» —  при этом читателю известно, 
что тот, к  кому обращены эти слова, оказался в  Доме тысячелетие назад 
[5, с. 21]. Некоторые детали введены настолько ненавязчиво, что читатель 
волен проигнорировать их и не воспринимать как дополнительные указа-
ния на широту пространства. Так, потолок Великого Зала в Доме Мёртвых 
скрыт облаками —  читателю известно, что это облака дыма от зажжённых 



286

огней, и лишь от него зависит, воспримет ли он это как намёк на настоящие 
облака и возникнет ли, таким образом, ассоциация между потолком Зала 
и небесным сводом [5, с. 9].

При этом любопытно отметить, что, когда повествование акцентирует-
ся на космическом пространстве, для которого характерна действительно 
безграничная протяжённость, автор практически не фокусируется на коли-
чественных характеристиках расстояний (за вычетом приведённого выше 
пассажа о расстоянии между двумя Домами), а кроме того, никогда не на-
зывает сам космос прямо. Персонажи никогда не совершают межзвёздных 
перелётов —  благодаря изобильному использованию метафор и перифраз 
они движутся «сквозь бездонную тьму, что лежит между звёздами» (“across 
the blackness that lies between the stars”), «через буран падающих звёзд в де-
брях ночи» (“through the starfall blizzard in the forest of the night”) или же 
«пересекают безвоздушную, ледяную ночь» (“cross cold and airless night”) [5, 
с. 43; 7, с. 40, 72; 17, с. 35, 74].

Нередко характеристики мест и пространств не сводятся к их габари-
там. Отдельные локации в рамках романа обладают собственной темати-
ческой сеткой образов, позволяющих создать узнаваемый портрет каждой 
из них. Часть таких характеристик приближается к постоянным эпитетам, 
нередко возникая даже при мимолётном упоминании того или иного ме-
ста. Так, кипящий жизнью и  разнообразный Блис характеризуется через 
яркость и  пестроту цвета, так что позднее в  одном из  эпизодов романа 
даже появляется оборот: «всех цветов Блиса» [5, с. 146]. В связи с миром 
Д’донори (D’donori) неизменно упоминаются туман и война, а в связи с Ин-
терлюдией (Interludici)  —  дожди и  различные проявления религиозной 
жизни [5, с. 81, 130, 175].

В ряде случаев локации описываются сообразно ещё более отвлечён-
ным и  абстрактным критериям. Таковы, например, определения, кото-
рые сопровождают распространённое в тексте слово “place”: «места силы» 
(“places of power”), «места веры и безверия» (“places of belief and disbelief ”), 
«места, которым и в которых нет места» (“places that are not places”) [7, с. 65, 
139, 162; 17, с. 65, 161, 194].

Единовременное использование этих средств позволяет автору широ-
кими мазками очертить по-настоящему удивительный топос бескрайнего 
космоса, осмысленный через призму не научной фантастики, но мифопо-
этического понимания мира, которое в рамках романа органично сочета-
ет бесконечность с мифологемой границы, а достижения науки и высоких 
технологий —  с существованием магии и богов. Подчиняясь строгой вну-
тренней логике, столь эклектичная на первый взгляд организация позволя-
ет автору и читателям взглянуть под новым углом на проблематику жизни 
и смерти, веры и безверия, природы времени и др.



287

ЛИТЕРАТУРА
1. Бахтин М. Формы времени и хронотопа в романе // Бахтин М. Вопросы литера-

туры и эстетики. —  М.: Худож. лит., 1975.
2. Белоусова Е. Основные характеристики художественной картины мира, репре-

зентируемой в произведениях жанра фэнтези // Молодой учёный. № 4 (27) / 2011.
3. Гусарова А. Д. Жанр фэнтези в русской литературе 90-х гг. двадцатого века: про-

блемы поэтики: автореф. дис. канд. филолог. наук: 10.01.01 / Гусарова А. Д.; Петр. гос. 
ун-т. —  Петрозаводск, 2009.

4. Дьяконова Е. С. Конструирование единого пространства художественного ано-
мального мира в произведениях жанра фэнтези // Вестник Иркутского государственно-
го лингвистического университета. — 2008. — № 1.

5. Желязны Р. Создания Света, Создания Тьмы. —  М.: Центрполиграф, 2003.
6. Желязны Р. Хроники Амбера. Том 2: фантастические романы / Пер. с англ. —  М.: 

Эксмо, 2011.
7. Зилазни Р. Порождения света и  тьмы: Романы / Пер. с  англ.  —  СПб.: «Северо-

Запад», 1992.
8. Нестерова Е. А. Поэтика мифа в литературе фэнтези: pro et contra // Миф. Фоль-

клор. Литература. Эстетическая проекция мира. — 2015.ш
9. Осьмухина О. Ю., Романов В. А. Специфика хронотопической организации сов-

ременного отечественного фэнтези // Гуманитарные науки и  образование.  — 2012.  — 
№ 3.

10. Романов В. А. Поэтика современного отечественного фэнтези (на  материале 
романов Ника Перумова // Вестник Нижегородского университета им. Н. И. Лобачев-
ского. —2013. — № 1–2.

11. Рутиэн А. Н. Все тайны мира Дж.Р.Р. Толкина. Симфония Илуватара. —  М.: Ал-
горитм, 2014.

12. Скрипник А. В. История зарубежной литературы XIX  —  первой половины 
ХХ веков: учебное пособие. —  Якутск: Издательство БГУЭП, 2011.

13. Толкачёва В. С. Поэтика романтизма и фэнтези // Научное творчество XXI века: 
Сборник трудов Ежегодной Всероссийской научной конференции учащихся, студентов 
и  молодых ученых «Научное творчество XXI  века» (февраль 2009) / Сборник трудов 
в 2-х томах. Т. 2. —  Красноярск: Научно-информационный издательский центр, 2009.

14. Чигиринская О. «Проблема жанра» относительно фантастики // Полдень, 
XXI век. Журнал Бориса Стругацкого. Альманах, апрель 2009.

15. Kovacs C. “…And Call Me Roger”: Th e Literary Life of Roger Zelazny, Part 1. // Th e 
Collected Stories of Roger Zelazny, Volume 1: Th reshold, NESFA Press, 2009.

16. Kovacs C. “…And Call Me Roger”: Th e Literary Life of Roger Zelazny, Part 2. // Th e 
Collected Stories of Roger Zelazny, Volume 2: Power & Light, NESFA Press, 2009.

17. Zelazny R. Creatures of Light and Darkness. —  Harper Collins Publishers, 2010.



288

УДК 8 (81)
Кануникова Владислава Игоревна,

студентка Русской христианской гуманитарной академии

МАНИФЕСТАЦИЯ КОНЦЕПТА «ДОБРО» 
ВО ФРАЗЕОЛОГИЗМАХ АНГЛИЙСКОГО ЯЗЫКА 
И ИХ ЭТИМОЛОГИЧЕСКАЯ КЛАССИФИКАЦИЯ

В статье рассматриваются особенности концепта «добро», а также анализ его 
репрезентации и этимологии во фразеологических единицах английского языка.

Ключевые слова: Классификация, этимология, семантическое поле, фразео-
логические единицы.

Kanunikova V. I.
REPRESENTATION OF THE CONCEPT OF “THE GOOD” IN THE PHRASEOLOGICAL 

UNITS AND THEIR ETYMOLOGICAL REPRESENTATION 
IN THE ENGLISH LANGUAGE.

Th e present report is devoted to the specifi cs of the concept of “the good” and 
analysis of phraseological units in the context of the representation and etymology in the 
English language.

Keywords: classifi cation, etymology, semantic fi eld, phaseological units.

Добро —  одна из самых древних моральных категорий. При всем эти-
мологическом многообразии определений понятия добра, вопрос о  его 
сущности привлекает все больше и больше исследователей из различных 
областей. Однако в английском языке манифестация понятия «добро» пра-
ктически не изучена.

У понятия «добро» имеются свои особенности:
1. Оно осознается как ценность, которая не относится к природным 

или стихийным событиям или явлениям;
2. Оно знаменует поступки, которые являются свободными и созна-

тельно соотнесенными с высшими ценностями, т. е. с идеалом [1, с. 33];
3. В его гиперонимическое поле входят все нравственные качества 

и принципы, которые имеют позитивную коннотацию.
С. И. Ожегов так определяет понятие «добро»: «Нечто положительное, 

хорошее, полезное, противоположное злу; добрый поступок». В  русском 
языке существует еще одно понятие с похожим значением —  благо. В сло-
варе С. И. Ожегова дается такое его определение: «Добро, благополучие». 



289

Похожее определение добра и  блага встречается и  у  Д. Н. Ушакова: «До-
бро —  положительное начало в нравственности; то, что хорошо, полезно, 
приятно; доброе дело, добрые поступки»; «Благо —  добро, счастье; то, что 
служит к удовлетворению потребностей, материальные утехи жизни». Сле-
довательно, понятия «добро» и «благо» можно считать семантическими ду-
блетами в русском языке.

В английском языке эквивалентами приведенных выше слов являются 
good, goodness и kindness.

Согласно этимологическому словарю Дугласа Харпера слово kindness 
(доброта) впервые было зафиксировано около 1250–1300-х годов и прои-
зошло оно от древнеанглийского «kyndnes», означающего «народ, нация», 
а  также «возрастание, увеличение». До  14 века слово обозначало «благо-
родные деяния», однако с конца 14 века слово приобрело значения, извест-
ные и по сей день: «добрые деяния; добрые чувства; быть добрым, благо» 
[Online etymology dictionary, электронный ресурс].

Как уже было упомянуто ранее, помимо «kindness», понятие «добро» 
в  английском языке может быть выражено и  такими словами, как good 
и goodness. Данные понятия выражают доброту, как характеристику чело-
века, однако самым широким по смыслу является слово «goodness», в его 
семантическое поле как раз и входят термины «good» и «kindness». Соглас-
но Webster’s new dictionary of synonyms, оно предполагает больше врожден-
ную, уже заложенную в человеке черту характера, чем то, что можно в нем 
воспитать.

Этимология слова good довольно проста. Оно образовалось от древне-
английского слова god, которое обозначало добродетель, пользу, благо [8, 
р. 1333]. Интереснее этимология слова goodness —  оно произошло из древ-
неанглийского godnes и также выражало благо, доброту. С 1610 годов оно 
использовалось в восклицаниях, чтобы придать им большую выразитель-
ность. Самое первое упоминание goodness отмечено в  выражении «for 
goodnesse sake», означающее веру в божественную доброту (божественную 
благость/ благость Господа/ доброту Господа). Таким образом, слова good 
и goodness можно считать семантическими дублетами в английском языке.

Благодаря анализу фразеологических словарей английского языка, 
были отобраны следующие фразеологические единицы:

1. as good as one’s word —  держать слово;
2. good Samaritan —  добрый самаритянин;
3. give as good as one gets —  отплатить той же монетой;
4. milk of human kindness —  добросердечие, милосердие;
5. to kill with kindness —  погубить чрезмерной добротой;
6. the best is the enemy of the good —  от добра добра не ищут.



290

Фразеологическая семантика занимается рассмотрением типов зна-
чений во фразеологии, переосмысления фразеологизмов, изучает их вну-
треннюю форму и  аспекты фразеологического значения. Однако подход 
к определению «фразеологическое значение» все еще достаточно часто ста-
новится предметом дискуссий.

Многие исследователи полагают, что фразеологическое значение, как 
и лексическое, состоит из упорядоченных семантических элементов —  сем, 
которые сопоставляются с определенными свойствами предметов и явле-
ний, при отсутствии прямого соответствия между элементами означающе-
го и означаемого [2, с. 18].

У каждого типа фразеологических единиц своя семантическая струк-
тура, однако общие черты все же имеются, например, степень переосмы-
сления значения [3, с. 159–160].

Слова «good», «goodness» и «kindness», анализируемые в данной работе, 
относятся к  семантическому полю понятий, как дающих характеристику 
человеческого поведения, так и рассматривающих добро как действие, со-
вершаемое по отношению к другим людям.

В большинстве своем, фразеология английского языка носит ярко вы-
раженный антропоцентрический характер. С помощью идиом главным ха-
рактеризуется человек, его внешний вид, настроение, отношения с други-
ми людьми, занятия и т. д.

Фразеологизмы с компонентом «добро» можно разделить на несколько 
категорий:

1. Фразеологические обороты, относящиеся к  группе «доброта как 
действие»;

2. Фразеологические обороты, относящиеся к  группе «доброта как 
описание человеческого характера».

К первой группе будут относиться следующие единицы:
1. milk of human kindness —  natural kindness and sympathy shown to others;
2. to be as good as one’s word  —  to do everything that you promise 

someone you will;
3. give as good as one gets  —  to give as much as one receives; to pay 

someone back in kind.
Вторую группу составляют:
1. good Samaritan —  a charitable or helpful person;
2. to kill someone with kindness —  to be enormously kind to someone; to 

get what you want by being very kind to another person;
3. the best is the enemy of the good —  if you are too ambitious and try to 

make something better than you are capable of, you may ruin it.
Однако следует заметить, что фразеологический оборот второй груп-

пы to kill someone with kindness также можно было бы определить в катего-



291

рию «доброта как действие» из-за его перевода на русский язык: «погубить, 
желая добра». Тем не менее, поскольку настоящее исследование опирается 
на английский язык, данный фразеологизм имеет смысл определить в кате-
горию «доброта как описание человеческого характера».

Как и в случае с фразеологизмом to kill someone with kindness, встает 
вопрос о принадлежности оборота best is the enemy of the good к категории 
«добро как описание человеческого характера» из-за разницы оригиналь-
ного значения и значения, которое вкладывается при переводе на русский 
язык.

По происхождению фразеологические обороты, также как и  лексика 
английского языка, подразделяются на исконные и заимствованные.

Фразеологизмы исконного происхождения, рассматриваемые в данной 
работе, подразделяются на:

1. цитаты из литературных произведений;
2. описывают традиции и обычаи народа, связаны с их реалиями.
Заимствованные фразеологизмы разделяются на два типа:
1. те, которые были заимствованы из Библии;
2. межъязыковые заимствования, т. е. те, которые были заимствова-

ны из других языков.
Разберем первую категорию фразеологизмов, относящихся к  искон-

ным, пришедшим из литературных источников:
1. milk of human kindness  —  естественная доброта и  сочувствие 

по отношению к другим.
Данный фразеологизм имеет ярко выраженную положительную оцен-

ку и эмоциональную окраску, а также является стилистически нейтраль-
ным. Он пришел в английский язык из литературного источника: был за-
имствован из трагедии Уильяма Шекспира «Макбет». Его произносит леди 
Макбет, разочарованная честолюбием своего мужа: «Yet do I fear thy nature, 
It is too full o’th’ milk of human kindness». В переводе Б. Пастернака это зву-
чит так: «Слишком пропитан молоком сердечных чувств».

2. to be as good as one’s word —  сдержать слово.
Фразеологизм также вошел в употребление благодаря У. Шекспиру: «Sir 

Andrew: Marry, will I, sir. And for that I promised you, I’ll be as good as my word. 
He will bear you easily and reins well.» —  пьеса «Двенадцатая ночь».

3. to kill with kindness —  погубить, желая добра.
Он был заимствован из пьесы У. Шекспира «Укрощение строптивой». 

Согласно словарю идиом К. Аммер, целиком идиома звучала следующим 
образом: «kill with kindness as fond apes do their young». Перевод может зву-
чать так: «погубить добротой, так  же как обезьяны, в  попытке выразить 
свою любовь, обнимали своих детенышей и от переполняющих их излишне 
нежных чувств, случайно душили их в объятиях».



292

К фразеологизмам, относящимся к английским реалиям можно отне-
сти:

1. give as good as one gets —  отплатить той же монетой.
Общее значение этого фразеологического оборота было упомянуто 

примерно в конце 1600х годов, однако в том виде, который нам сейчас из-
вестен, этот оборот впервые был использован в 1952 году. [6].

Далее рассмотрим фразеологизм, заимствованный из  Библии: good 
Samaritan —  добрый самаритянин; человек, который бескорыстно помога-
ет другим людям.

Он встречается в одной из притч Иисуса Христа из евангелия от Луки 
(10:25–37) и  употребляется в  прямом значении: человек, родом из  Сама-
рии. Самое первое использование оборота в  переносном значении (до-
брый, отзывчивый человек) упоминается примерно в 1630-х годах. [Online 
etymology dictionary, электронный ресурс].

К фразеологизмам, заимствованным из других языков можно отнести 
оборот the best is the enemy of the good —  от добра добра не ищут.

Самое первое его упоминание датируется 1603  годом. Оборот был 
обнаружен в  сборнике итальянских пословиц «Priverbi Italiani», который 
был составлен Орландо Пескетти. Оригинал фразы звучал так: «Il meglio e’ 
nemico del bene». Однако только благодаря французскому поэту Вольтеру 
данная идиома была популяризована. Впервые он использовал эту фразу 
в статье «Art Dramatique», которая была опубликована в выпуске Философ-
ского словаря 1770 года. В английском языке У. Шекспиром в трагедии «Ко-
роль Лир» был использован оборот, имеющий похожее значение: «striving 
to better, oft  we mar what’s well».

ЛИТЕРАТУРА
1. Бердяев Н. А. О назначении человека. —  М.: Республика, 1993. — 383 с.
2. Копыленко М. М., Попова З. Д. Очерки по общей фразеологии: Фразеосочетания 

в системе языка. Изд. 2-е. —  М.: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2010. — 192 с.
3. Кунин А. В. Курс фразеологии современного английского языка.  —  Дубна: Фе-

никс+, 2005. — 488с.
4. Ожегов С. И. Толковый словарь русского языка. —  М.: Оникс, 2008. — 736 с.
5. Ушаков Д. Н. Толковый словарь русского языка.  —  М.: Альта-Принт, 2005.  — 

1216 с.
6. Ammer, Christine  —  Th e American Dictionary of Idioms.  —  Houghton Miffl  in 

Harcourt, 2003. — 480 с.
7. Douglas Harper  —  Online etymology dictionary [Электронный ресурс]  —  http://

www.etymonline.com —  2017.
8. Partridge, Eric  —  Origins: A short etymological dictionary of modern English 

(Routledge; Taylor & Francis e-Library, 2006).
9. Webster’s New Dictionary of Synonyms.  —  U.S.A., Springfi eld, Massachusetts: 

Merriam-Webster Inc., Publishers, 1984. — 945 c.



293

ВОПРОСЫ ФИЛОСОФИИ И ТЕОЛОГИИ

УДК 303.01
Докучаев Илья Игоревич,

доктор философских наук,
профессор департамента философии и религиоведения 

Дальневосточного федерального университета,
ilya_dokuchaev@mail.ru

ПОНЯТИЕ ДИАЛОГА КУЛЬТУР 
В ТЕОРИИ И ИСТОРИИ КУЛЬТУРЫ

В статье рассматривается понятие межкультурной коммуникации. Тради-
ционная структура межкультурной коммуникации, как и  всякой иной, включает 
ее субъектов, коды, каналы, контексты и  сообщения. Эта структура дополняется 
метаструктурными компонентами, описывающими результаты межкультурной 
коммуникации. К таковым относятся ядро (иностранный язык) и периферия (бли-
жайшая —  социальные институты, регламентирующие межкультурную коммуни-
кацию, и отдаленная —  все артефакты культуры).

Ключевые слова: межкультурная коммуникация, иностранный язык, куль-
тура России

Dokuchaev I. I.
THE NOTION OF CULTURAL DIALOGUE IN CULTURE THEORY AND HISTORY

In this paper I consider the notion of cross-cultural communication. Conventional 
structure of cross-cultural communication, as any other communication, includes its 
subjects, codes, channels, contexts and messages. It is to be complemented by meta-
structural components that are to describe the results of cross-cultural communication. 
To the latter belong the core (foreign language) and the periphery (near periphery  —  
social institutions that regulate cross-cultural communication, and distant periphery —  all 
cultural artifacts).

Keywords: cross-culturalcommunication, foreignlanguage, Russianculture

Межкультурная коммуникация остается одним из наиболее популяр-
ных предметов исследования, и вместе с тем —  одним из наиболее слабо 
разработанных в теоретическом отношении понятий, ибо очевидность его 
объема компенсируется неопределенностью содержания [3; 7]. Эта неопре-
деленность, в свою очередь, продуцирует проблемы методологического ха-
рактера, ибо, если нет концептуализированной схемы объекта, то крайне 
сложной становится и попытка обращения к историческому миру за иссле-



294

дуемыми фактами. Сложность создания методологически эффективного 
определения понятия и концептуализации предметной области межкуль-
турной коммуникации заключается в том, что всякая коммуникация есть 
процесс, с  характерной для процесса эфемерностью, то  есть мгновенно-
стью его темпоральной локализации. Неустойчивость процесса заставляет 
исследователя обращаться не  к  фактам, а  к  хроноструктурам [1]. Насто-
ящая работа посвящена созданию предварительного наброска концепту-
ализации понятия межкультурной коммуникации в теоретическом плане 
и в историческом —  на примере истории межкультурной коммуникации 
в России.

Решение этой проблемы в том, чтобы сделать предмет изучения макси-
мально абстрактным, то есть изучать не сами факты коммуникации, но их 
технологические хроноструктуры. Зарекомендовавшей себя как наиболее 
эвристически эффективная оказалась известная схема, предложенная Кло-
дом Шенноном[8]. Его схема включает в  себя субъектов коммуникации, 
каналы, коды, контексты и  само транслируемое сообщение. Таким обра-
зом, используя эту технологическую схему, можно изучать коммуникацию 
в принципе, однако в случае с коммуникацией межкультурной возникает 
ряд дополнительных теоретических проблем. А именно —  непонятно, что 
считать в данном случае субъектами коммуникации, каналами и кодами. 
Только контексты коммуникации можно условно определить, вроде поли-
тического, хозяйственного, бытового, игрового. В основе этой классифика-
ции контекстов лежит типология принципов социальной стратификации. 
Однако и с контекстами может оказаться не все в порядке, если не опреде-
лено главное —  кто же вступает в коммуникацию.

В коммуникацию вступают, конечно же, люди. Однако можно ли счи-
тать всякий контакт представителей различных культур межкультурной 
коммуникацией? В  чем окажется специфика межкультурной коммуника-
ции в контексте коммуникации как таковой? Мой ответ —  не обязательно. 
То есть это необходимое, но недостаточное условие. Еще одним существен-
ным условием оказывается набор требований, предъявляемых культурой 
к  участникам межкультурной коммуникации. В  условиях традиционной 
культуры  —  это облигаторные функции, в  условиях креативной культу-
ры —  это репертуар свободно избираемых ролей. В отношении собствен-
ной культуры имеется, таким образом, парадигма (или набор парадигм) 
коммуникатора, в  отношении  же чужой культуры имеется набор ожида-
ний. И в том, и в другом случае перед нами своеобразные портреты адре-
сата и адресанта, которые можно эксплицировать путем социологических 
опросов и  интервью, а  также путем обращения к  результатам культуры 
в форме различных ее артефактов, прежде всего, художественного и иде-
ологического характера. В структуры этих портретов войдут и представ-



295

ления о кодах общения, то есть его правилах. Коды окажутся своего рода 
аспектами образов адресата и  адресанта межкультурной коммуникации. 
В  той мере, в  какой они будут определять существо канала общения, их 
можно будет выделить, а в той мере, в какой они будут определять суще-
ство функций и ролей коммуникаторов, они станут частью этих функций 
и ролей. Однако этого уточнения недостаточно для разрешения проблемы, 
заявленной в начале моего исследования. Дело в том, что средства комму-
никации, включая каналы, коды, нормы поведения адресата и  ожидания 
поведения адресанта, явно недостаточны для концептуализации межкуль-
турной коммуникации, но являются своего рода мостом к исследованию 
более существенных ее аспектов.

В настоящей работе я  бы хотел сформулировать ряд принципов, по-
зволяющих продвинуться по пути углубления структуры межкультурной 
коммуникации. Дело в  том, что понятие межкультурной коммуникации 
оказывается более широким по своему объему, чем коммуникация как та-
ковая. В его объем необходимо включить не только те компоненты, кото-
рые были выделены К. Шенноном, но и ряд других, которые потенциально 
можно соотнести с контекстами коммуникации, но это не вполне контекс-
ты. Речь идет о так называемых результатах коммуникации. Классическая 
схема коммуникации представляет процесс, завершающийся вместе с тем, 
что сообщение усваивается адресатом, однако межкультурная коммуни-
кация не  останавливается на  этом. Усвоение разрастается в  этом случае 
до целой системы результатов. Именно отсутствие концептуализации этой 
системы и приводит к сложностям в исследовании межкультурной комму-
никации в целом. Результаты межкультурной коммуникации не являются 
уже коммуникацией, ибо процесс завершен, но они оказываются наиболее 
интересным предметом исследования межкультурной коммуникации и са-
мым тесным образом связаны с ней, так что, с одной стороны, без нее не-
возможно исследовать их, а, с другой стороны, без них невозможно иссле-
довать ее саму. Если описать процесс детерминации средств и результатов 
коммуникации, можно получить искомый абрис концепта межкультурной 
коммуникации, ее своеобразнуюметаструктуру. К этому мы и стремились. 
Выясняется, что классическую структуру межкультурной коммуникации 
можно изучать с помощью средств социологии, а метаструктуру коммуни-
кации средствами лингвистики и педагогики.

Итак, результаты межкультурной коммуникации имеют собственную 
структуру, которую необходимо извлечь уже не из самой коммуникации, 
а  из  существа культуры как таковой, в  ее исторической локализации. 
Любой исторический тип межкультурной коммуникации есть система 
средств коммуникации и ее результатов, в которой имеется ядро и пери-
ферия. Ядром системы является иностранный язык, принадлежащей куль-



296

туре страны, с  представителями которой осуществляется коммуникация 
от лица представителей отечественной культуры. Периферия системы меж-
культурной коммуникации может быть близкой и отдаленной по отноше-
нию к ее ядру: к близкой периферии относится система социальных инсти-
тутов, регламентирующих межкультурную коммуникацию (формирующих 
стереотипы поведения ее участников); к отдаленной периферии относится 
вся система отечественной культуры, то есть основные типы ее артефак-
тов, в которых могут быть усвоены результаты чужой культуры и резуль-
таты взаимодействия с ней (речь идет о ценностях, художественных обра-
зах, научных концепциях, нормах социальных институтов и человеческой 
индивидуальности, вещах и коммуникативных практиках). Исследование 
периферии связано с  объяснением характера усвоения иной культуры, 
то  есть принципов отбора усваиваемого материала и  глубины усвоения. 
Ядерный характер иностранного языка обусловлен его решающей ролью 
в  качестве метасемиотической (метакультурной) системы, позволяющей 
строить высказывания о любом факте бытия в целом и культуры в частно-
сти, и в качестве ключевого коммуникативного средства, задающего спе-
цифику человека как сущего и позволяющего посредством ограниченного 
количество единиц создавать неограниченное количество высказываний. 
Понятно, что без языка невозможно говорить ни о какой коммуникации. 
Именно ядро и периферия системы результатов межкультурной коммуни-
кации являются ее метаструктурой. О ядре этой метаструктуры и пойдет 
речь в дальнейшем.

Ядро системы результатов межкультурной коммуникации, или ее ме-
таструктуры  —  иностранный язык  —  есть не  только лингвистический 
факт чужой культуры, но и процесс его рецепции в культуре отечествен-
ной, включающий три аспекта: семантический (заимствование языковых 
ресурсов), синтаксический (жанровое своеобразие переводов и типология 
их практик) и прагматический (методика преподавания иностранных язы-
ков). Идея этих трех аспектов подсказана концепцией трехслоевсемиозиса, 
или процесса порождения и рецепции знаков, сформулированной Чарль-
зом Моррисом [6]. Экстраполяция концепции Ч. Морриса на метаструкту-
ру межкультурной коммуникации имеет метафорический характер, одна-
ко, как и во всякой метафоре, помимо различных аспектов сравниваемых 
явлений, имеется и сходство, в данном случае —  существенное. Усвоенный 
иностранный язык —  это, прежде всего, языковые ресурсы, фонетическо-
го, лексического и синтаксического характера. Эти ресурсы представляют 
собой осмысленные языковые единицы различных уровней, и поскольку 
именно их семантика оказывается существенным аспектом заимствова-
ния, можно говорить о заимствованиях как о семантическом аспекте ме-
таструктуры межкультурной коммуникации. Однако иностранный язык 



297

есть лишь средство по отношению к его результатам —  текстам. Проникно-
вение текстов из чужой культуры в отечественную есть практика перево-
дов. Формирование этой практики позволяет говорить не только о локаль-
ных случаях использования иностранного языка (то есть заимствованиях, 
в первую очередь, его лексических единиц), но и о синтаксисе его ресурсов. 
Наконец, третий аспект —  прагматика результатов усвоения иностранного 
языка, это, прежде всего, практика его использования, в  основе которой 
лежит та  или иная методика преподавания. Прагматика метаструктуры 
межкультурной коммуникации возвращает исследователя к  структуре 
межкультурной коммуникации, а именно —  к ее контекстам.

Для прояснения возможностей применения полученной метаструкту-
ры межкультурной коммуникации можно спроецировать ее в конкретный 
материал. Для этого обратимся к истории межкультурной коммуникации 
России. В  настоящей работе я  приведу только схему применения мета-
структуры межкультурной коммуникации к  конкретным историческим 
явлениям культуры, по  отношению к  которой история русской культу-
ры —  только один из возможных примеров.

Каждому историческому типу русской культуры и  межкультурной 
коммуникации России соответствует определенный иностранный язык 
(или группа языков) как ядро средств приобщения к чужой культуре. Вы-
бор того или иного языка в качестве ядра межкультурной коммуникации 
обусловлен ролью чужой культуры в  истории мировой культуры, а  так-
же типом рецепции культуры отечественной (внутренней потребностью 
в  инокультурном материале и  готовностью к  его рецепции). В  качестве 
схемы хроноструктуры истории Русской культуры возьмем историческую 
типологию, предложенную в  работах М. С. Кагана и  в  моих собствен-
ных [2; 4; 5]. На  основании этой типологии можно выделить следующие 
периоды истории межкультурной коммуникации России: средневековье 
(Х–$5VII века), эпоха Просвещения (XVIII век), эпохи Романтизма и По-
зитивизма (XIX век), эпохи Модернизма и Постмодернизма (ХХ век), эпоха 
Сетевой культуры (XXI век).

Средневековая эпоха в истории русской культуры связана с такой по-
требностью в инокультурном материале и готовностью к его рецепции, ко-
торые обеспечивались древнегреческим языком как ядром системы меж-
культурной коммуникации средневековой России. Речь идет, прежде всего, 
о рецепции христианства восточного типа, которое ощущалось как система 
ценностей доминирующей в мире на тот момент времени культуры. Эпоха 
Просвещения —  с группой иностранных языков (латинский, голландский, 
французский и немецкий). Речь идет о рецепции системы артефактов евро-
пейской модернизированной культуры эпохи Возрождения, Классицизма 
и Просвещения, которая ощущалось как система ценностей доминирую-



298

щей в мире на тот момент времени культуры. Эпохи Романтизма и Пози-
тивизма —  с французским языком; эпоха Модернизма —  с немецким язы-
ком; эпохи Постмодернизма и Сетевой культуры —  с английским языком. 
Франция XIX века, Германия, Англия и США ХХ века воспринимались как 
доминирующие в  мировой истории социально-культурные единства (де-
монстрирующие ту  или иную версию системы ценностей классической 
креативной культуры, а также той или иной формы ее кризиса и его пре-
одоления), приобщение к которым требовало изучения соответствующих 
иностранных языков.

Семантический и  синтаксический аспект динамики рецепции ино-
странных языков в  отечественной культуре характеризуется следующей 
периодизацией: локальные заимствования из религиозной и научной ли-
тературы на древнегреческом и латинском языке; локальные заимствова-
ния из медицинской, естественнонаучной литературы на латинском языке, 
литературы о торговле и промышленности на немецком языке, литературы 
по навигации и кораблестроению на голландском языке, литературы по во-
енному делу и светскому этикету на французском языке в эпоху Просве-
щения; систематические заимствования целых лексических тем и методов 
концептуализации, включая калькирование и  фонетические аналогии, 
из литературы по искусству, военному делу, политике и бытовому этикету 
на французском языке в эпохи Романтизма и Позитивизима; систематиче-
ские заимствования профессиональной лексики из литературы по админи-
стрированию и юриспруденции, технике и экономике, издательскому делу 
и металлургии на немецком языке в эпоху Модернизма; систематическое 
заимствование фонетики, лексики и синтаксических моделей, а также мо-
делей концептуализации, включая калькирование, из  научной бытовой 
и  художественной литературы на  английском языке в  эпохи Постмодер-
низма и Сетевой культуры.

Прагматический аспект динамики рецепции иностранных языков 
в  отечественной культуре характеризуется следующей периодизацией: 
грамматико-переводная методика обучения иностранным языкам в сред-
невековой России; лексико-переводная методика в эпоху Просвещения; на-
глядно-интуитивная методика в эпохи Романтизма и Позитивизма; созна-
тельно-сопоставительная методика в эпоху Модернизма; коммуникативная 
и суггестивная методика в эпохи Постмодернизма и Сетевой культуры.

Подводя смысловой итог всей хроноструктуре истории межкультур-
ной коммуникации России, можно сделать следующее заключение. Дина-
мика межкультурной коммуникации России определяется модернизацион-
ным вызовом, связанным с необходимостью освоения достижений в той 
или иной сфере культуры, полученных в тот или иной период истории тем 
или иным национальным сообществом, говорящим на соответствующим 



299

языке.Освоение религиозной культуры обеспечивалось межкультурной 
коммуникацией на  греческом языке; освоение философской (научно-эн-
циклопедической и логической) культуры обеспечивалось межкультурной 
коммуникацией на латинском языке; освоение позитивной (политехниче-
ской) научной и административно-юридической культуры обеспечивалось 
межкультурной коммуникацией на голландском и немецком языке; освое-
ние секуляризированной бытовой и художественной культуры обеспечи-
валось межкультурной коммуникацией на  французском языке; освоение 
глобализированной культуры обеспечивалось межкультурной коммуника-
цией на английском языке.

Любую культуру можно исследовать как историческую последователь-
ность типов межкультурной коммуникации, то  есть как последователь-
ность обусловленных культурным доминированием той или иной цивили-
зации типов метаструктуры межкультурной коммуникации, включающей 
ядро в  виде иностранного языка, с  его семантическим, синтактическим 
и прагматическим слоями, и периферию. Проще всего это сделать по отно-
шению к культурам-сателлитам, каковой являлась культура России, но это 
возможно сделать и по отношению к культурам-доминантам. В этом случае 
их межкультурная коммуникация будет определяться культурами-угроза-
ми, представляющими опасность для доминирования. К таким культурам-
угрозам можно отнести культуры-конкуренты, причем эти последние мо-
гут быть и сателлитами, превзошедшими своих вдохновителей на том же 
самом пути (к  каковым можно отнести культуру США в  ее взаимосвязи 
с  культурой Англии), и  альтернативными проектами выстраивания тра-
екторий культурной эволюции (к каковым можно отнести исламский мир 
по отношению к культуре сначала христианского, а затем модернизирован-
ного Запада).

Предложенная в  настоящей работеметаструктура межкультурной 
коммуникации позволяет выстроить четкую методологию исследования 
конкретных артефактов истории культуры, грандиозный объем которых 
сложно упорядочить. Речь идет не о создании абстракций, онтологический 
статус которых проблематичен и плохо выдерживает применение бритвы 
Оккама, а о хорошо верифицируемой и фальсифицируемой теории, обра-
щенной к фактам исторического процесса.

ЛИТЕРАТУРА
1. Докучаев И. И. Введение в историю общения. —  Владивосток: Дальнаука, 2005. — 

342 с.
2. Докучаев И. И. Ценность и экзистенция. —  СПб.: Наука, 2009. — 598 с.
3. Жукова И. Н., Лебедько М. Г., Прошина З. Г., Юзефович Н. Г. Словарь терминов 

межкультурной коммуникации. —  М.: Флинта, 2013. — 632 с.



300

4. Каган М. С. Введение в историю мировой культуры: В 2-х книгах. Кн. 1. —  СПб.: 
Петрополис, 2003. — 368 с.

5. Каган М. С. Введение в историю мировой культуры: В 2-х книгах. Кн. 2. —  СПб.: 
Петрополис, 2003. — 320 с.

6. Моррис Ч. У. Основания теории знаков // Семиотика: антология. —  М.: Академи-
ческий проект; Екатеринбург: Деловая книга, 2001. —  С. 45–97.

7. Тер-Минасова С. Г. Язык и межкультурная коммуникация: Учебное пособие. —  
М.: Слово/Slovo, 2000. — 624 с.

8. Шеннон К. Э. Математическая теория связи // Работы по  теории информации 
и кибернетике. —  М.: Иностранная литература, 1963. —  С. 243–333.



301

УДК 215
Марчин Годава,

доктор теологических наук, доцент,
директор Института теологии духовной жизни

Папского университета Иоанна Павла II в Кракове, Польша
marcin2409@interia.pl

СТРЕМЛЕНИЕ К МИРУ (СТРЕМИР).
ПРОЕКТ ТЕОЛОГО-ФИЛОСОФСКОГО ОБНОВЛЕНИЯ ПУТИ

В статье предлагается антропологическая основа проекта Стремир. Мирпо-
нимается здесь как постоянное отношение к  добру, особенно к  добру-принципу, 
то есть, по теологии, к Богу. Это стремление проявляется в двухдинамизмах: едине-
ния —  процесса построения связи человека с добром и соединения —  опыта добра, 
причем обычно оба они пересекаются. Важной формой стремира является динами-
ческое, бесконечное созерцание-контепляция добра-принципа, которое задает ко-
ординаты поведениям в области межличностных релаций. Отсюда возникают как 
предпосылки активности с учетом обыденных, подробных событий, так и нужда 
дальнейшей, междисциплинарной разработки данной проблемы.

Ключевые слова: мир, добро-принцип, Бог, опыт, созерцание, бесконечность, 
человек, повседневность.

Godawa Marcin
DESIRING TO THE WORLD. PROJECT OF THE THEOLOGICAL-PHILOSOPHICAL 

UPDATE OF THE WAY
Th e article poses the antropological basis of the project Str’emir. Th e quest for 

peace. In search of the ways. Peace means here a steady reference to good, fi rst of all to the 
principal good, that is —  in terms of theology —  to God. At the same time the quest occurs 
as two kinds of dinamism: theuniting dinamism, that is the process of building up a human 
reference to good, and thein-union dinamism, that is the experience of good. Th e mutual 
interaction of both of them ordinarily takes place. Th e priviledged form of Str’emir is the 
dynamic limitless contemplation of the principal good, which determines interpersonal 
activities. Th is comprehension results in formulating the very practical rules of everyday 
life along with the role of its small facts, as well as in need for next interdisciplinary studies. 

Keywords: peace, principal good, God, experience, contemplation, limitlessness, 
man, everydayness.

Обыденное сознание обнаруживает, насколько тесно мир пересекает-
ся с человеческой историей, из чего возникает необходимость смыслово-
го уточнения этого понятия. Широко употребляемое противопоставление 
война —  мир указывает на некоторые сущностные черты мира, но не обо-



302

значает его сути. Ведь понимание мира, как отсутствие войны не есть ис-
черпывающее определение того, что есть мир. Остановка на  негативном 
аспекте (отсутствие конфликта) влечет за собой опасность редукции вос-
приятия реальности, вследствие чего вопрос о мире необходимо продол-
жать на пути позитивного опыта («что после конфликта»). Поиск такого 
смысла ведет к определению такой формы добра, благодаря которой мир 
мыслится как процесс испытывания добра. Вместе с  безопасностью, как 
ближайшей формой добра, появляется возможность пользоваться такими 
видами добра, как комфорт жизни. Итак, мы утверждаем, что мир пред-
ставляет собой добро.

Следовательно, человек переживший войну и отказавшись от нее, как 
принципа жизни, еще больше обращается к  позитивному добру, однако, 
здесь ему необходимо уточнить: что это за добро. Поскольку анализ добра 
исключительно с  точки зрения индивидуума легко превращается в  игру 
эгоизмов, то необходимо определить добро не только позитивно, но и объ-
ективно. Идея свободы, которая не препятствует свободе другого, согласно 
либерализму, дает только частичный, негативный —  в смысле чего не де-
лать, ответ: ведь не уговаривая никого, можно самому погружаться в ав-
то-деструкции (алкоголизм). Зато ее позитивная —  в смысле что делать– 
версия: «Как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы 
с ними» [2, От Матфея 7:12], с совокупностью Евангелий, в том числе, вы-
зовом любви врагов [2, От Матфея 5:44–48], направляет человека не только 
к  идивидуальному добру, но  и  к  добру-принципу. Связь любви человека 
и Бога защищает от ошибок, например, лицемерия и сохраняет сплочен-
ность добра. В итоге обнаруживается, что мир вообще мыслится как посто-
янное отношение к добру.

Стоит заметить, что выбор теистической парадигмы не отрицает ме-
тоды гуманитарных наук вместе с  применением логики интерпретации 
проблем. Также не противоречит таким аспектам научного исследования, 
как критика, верификация и диалог, тем более, предлагаемый здесь проект 
Стремир вызывает ряд дальнейших задач и по этой причине проект может 
соединять людей разных мнений и которые находятся на разных уровнях 
одобрения христианства.

Двойной динамизм стремления относительно добра-принципа

Стремир обозначает Стремление к  миру, то  есть особенное понима-
ние строения мира на основе христианства, содержащее вышеуказанный 
процесс. Его существенной, определяющей чертой является динамизм, ко-
торый выражается через ключевой термин –стремление. По  отношению 
к добру-Богу динамизм рассматривается как совокупность двух динамиз-



303

мов –единение и соединение. Динамизм единения, представляющий образ 
строительства дома, объединяет все действия и усилия, которые нацелены 
на установление связи с добром-принципом. Эта связь еще формируется 
(наряду с риском ее обрывания) до какого-то собственного совершенства, 
где закрепится в качестве стабильного намерения духа, по теологии —  в до-
бродетели [13, с. 95–97]. В земной жизни такой процесс и его завершение 
требуют постоянной поддержки. Такое сопряжение представляет учение 
о трех путях духовного развития —  очищение, просветление и соединение, 
включая понятия освобождения от греха, преобразования, сверхъестест-
венной благодати [14; 6, с. 423]. Все эти элементы пересекаются, поэтому 
название происходит от  доминанты на  конкретном этапе. Приобретение 
мира в результате связи с добром напоминает строение дома, которому ну-
жен фундамент и  даже ремонт. Стремление, как динамизм единения–это 
конструирование и поддержка связи с добром-принципом.

Второй тип —  динамизм соединения касается того, что проходит в пре-
делах динамизма единения. Продолжая аллегорию дома, динамизм соеди-
нения осуществляется движением через обыденную жизнь, отличающуюся 
от трудавоздвижения стен. Этот динамизм лучше всего можно обнаружить 
посредством соотношения с Богом. Оно состоит в особом опыте присутст-
вия и отсутствия добра, причем отсутствие парадоксальным образом слу-
жит присутствию. Если динамизм единения касался существования связи 
с добром, то динамизм соединения проводится прежде всего в области по-
знания, так что человек одновременно и теряет, и находит свое восприятие 
Бога. Явлению Бога (добра) следует ощущение его засекречивания, хотя 
на  самом деле, Он непрерывно присутсвует. Этот опыт обосновывается 
Божьей волей и тем, что Бог определяетмир. Иисус, о котором провозгла-
шено, что он«будет мир» [2, Михей 5:4], проявляет свой мир через Пасху 
и таинства.

Христианская теология провозглашает, что на  основе связи с  Богом 
через освящающую благодать, сокрытость  —  это способдействия Бога 
на человека, чтобы привести его к полноте сближения с собой. Этот под-
ход характерен для всех путей жизни, а особенно, для мистики, в качестве 
ночи чувств и ночи духа [16]. Здесь можно ярко постигнуть смысл сокры-
тия и аналогичных мистике впечатлений. Общий смысл таков, что человек 
ищет Бога и засекречивание, утаивание, ощущение его отсутствияя возбу-
ждает тоску и готовит к испытанию постоянного присутствия. Тоска очи-
щает и готовит сердце к принятию большего добра. В этом смысле Гвиго II 
Картузианец (? —  1193) пишет, что Христос, уходя, кружит вокруг челове-
ка, как на крыльях, побуждая его к полету [4, с. 8], к своему присутствию. 
Говорит он тоже, что Бог непрерывно видит человека и в том случае, когда 
сам не воспринимается человеком [4, с. 9].



304

В этой связи для описания динамики соединения с Богом можно про-
вести аналогию со взаимосвязью питания и голода в том смысле, что насы-
щение добром вызывает голод, чтобы его снова насытить. Так представля-
ет себя Мудрость Божья: «Едящие меня еще будут алкать, а пьющие меня 
еще будут жаждать» [7, 24:23]. То же впечатление принадлежит духовно-
му опыту Августина: «Я отведал Тебя и Тебя алчу и жажду; Ты коснулся 
меня, и я загорелся о мире Твоем» [1, 10:27]. Таким образом, опыт мира, 
о котором говорится, как в этом месте, так и в известном начале Исповеди, 
обозначает динамическое участие в сущности живого Бога, благодаря чему 
уровень испытания мира поднимается выше и выше, а человек способен 
принять большое «количество» добра.

Стоит отметить, что эти тексты соотносятся с наставлением святителя 
Григория Нисского, выраженным в словах:

«И всякое стремление ко  благу, увлеченное восхождением ввысь, 
по мере приближения к нему только увеличивается. И истинное созерца-
ние Бога и  состоит в  том, чтобы никогда не  насыщаться в  своем вожде-
лении, но,  постоянно взирая на  Него, притом, что уже удалось увидеть, 
все же гореть желанием узреть еще больше. И поэтому нет такой грани-
цы, которая могла бы прервать восхождение человека к Богу, потому что 
не найдется предела у блага и никакое насыщение не прекратит вожделе-
ния к Нему» [5, II 238–9].

Вместе с важным для нас термином «стремление» Григорий употребля-
ет «восхождение», «приближение», «вожделение» «желание», которые пе-
решагивают все «пределы», «границы», «насыщения». Вторая группа слов 
представляет позитивный итог динамизма единения: приобретение мира, 
в то время, как перваяуказывает надинамизм соединенияи его роль враз-
работкепроблемы мира. И  цель топоса насыщение-голод состоит в  том, 
что «стремление увеличивается», так что итогом стремления становится 
не (окончательный) уровень, но само стремление.

Говоря о  двух динамизмах: единения и  соединения, нужно заметить 
их пересечение в  условиахземной жизни. В  процессе единения человек 
пользуется элементами соединения по степени взаимодействия с благода-
тью, тогда как состояние соединения неразрывно связано с усилием едине-
ния, чтобы проводились оба динамизма. Аналогично, качество домашней 
жизни спрягается с поддержкой дома и чем больше субъект погружается 
в описанное нами бесконечное насыщение добром, тем легче ему становит-
ся поддержать онтологическую связь с добром-принципом. Единение укре-
пляется соединением. Очевидно, что динамизм соединения  —  главный 
фактор практического поведения, обеспечивающий его эффективность.

Однако нельзя забывать, что мир воспринимается через стремление, 
то есть через опыт. Конечно, в правилах опыта лежит возможность вери-



305

фикации идеи, что важно, исходя из методологических требований. Исти-
на добра подтверждается персональным участием совместно с  критиче-
ским подходом. Здесь обнаруживается нами персональный опыт добра, как 
предпочитаемый способ действия, о  чем свидетельствует предложенная 
Григорием постановка созерцания. Созерцание (контемпляция), которое 
вообще понимается как усмотрение истины (добра), как в приобретенном, 
так и мистическом, непосредственном виде [14, III 31], становится особен-
но важной формой опыта добра-мира, а созерцательное стремление отра-
жает динамизм соединения, а значит и стремление к миру. Следовательно, 
созерцание в качестве связис добром —  насколько онавозможна —  являет-
ся практическим началом действий с миром.

Двойной динамизм в межличностных релациях

Представленный выше двойной динамизм стремира нужно вклю-
чить в пространство межличностных отношений и контактов, поскольку 
оно является особенным вызовом. Созерцательный подход направляется, 
во-первых, к Богу, но, во-вторых, к человеку. Лицо представляет собой до-
бро и  поэтому становится объектом созерцания, благодаря чему можно 
постоянно воспринимать его как добро и таким образом воссоздавать мир. 
Ведь созерцательный опыт добра, динамизм единения и соединения —  это 
релация, которую мы называем миром, постоянным отношением к добру. 
Наверное, строить мир вне такого отношения невозможно, ибо все внеш-
ние дела вытекают из внутренного состояния [2, От Матфея 15:19].

Направленность созерцания на человека обусловлена свойственной ей 
предрасположенностью. Познание, согласно эстетике Аристотеля, предо-
ставляет особенную радость [11, 18], а  по  Фоме Аквинскому оно естест-
венный и радостный способ гуманной жизни [17, II–II 180.7].Так что даже 
мистическое соединение с Богом состоит в одном простом созерцательном 
взгяде —  «simplex intuitus veritatis» [17, II–II 180.3]. Также в рамках повсед-
невности можно следить за  значением постоянного просмотра, который 
вызывает радость и проявляется даже в аспекте моды и заботы кого-либо 
о своем внешнем виде. Впрочем персональное переживание является осо-
бенно важной чертой современного человека, из которой хочет он выве-
сти свою религиозность [9, с.  292]. Призыв пользоваться контемплацией 
затрагиваетсуть человека, а особенно ум [15] синтуицией [8, с. 82–90], волю 
и память, хотя отсюдавозникает задачадальнейшего определенияэтой дея-
тельности.

Речь идет о том, где лежит цель такого направления созерцания, пото-
му что разные цели ответствуют разным пределам добра и мира, подобным 
образом, как разные точки маршрута ответствуют разным отрезкам прой-



306

денного пути. Если целью контемплации становится человек-субъект, так 
что она нацелена на его авто-удовольствие, то она обнимает только часть 
добра и отклоняется от его полноты и максимума возможностей восста-
новления мира. Редукция опыта нарушает смысл действия, точно также, 
как окончание стройки только на  этапе стен аннулирует проект данного 
дома. Поэтому направление созерцательного опыта обнимает не  только 
конкретного человека, но переносится на другие обьекты, а прежде всего 
и через всеокружающее стремится к добру-принципу, именно к Богу, что 
доказывается существенной связью любви к Богу и к людям [2, От Луки 
10:27], которая по Августину представляетсякак постулат любить человека 
для Бога [12, I 22]. Впрочем вероучение Августина в терминах употребле-
ния (uti) и  радости (frui) [12, I  22–25] отражает тоже самое направление 
и необходимость подчинения всего Богу. Посредством радости выражает 
он то, что провозглашается здесь посредством понятия мира.

В силу необходимости включения частичного опыта в полноту добра 
консеквентно вытекает применение двойног одинамизма единения и  со-
единения к области межличностных релаций. Во-первых, стоит заметить 
взаимо-существование обоих динамизмов. Как говорилось выше, в  про-
цессе соединения с  человеком появляется усилие поддержать связь и  за-
щищать ее от  опасностей (единение). С  другой стороны, строение связи 
означает общение, как динамизм соединения совместно с  созерцанием. 
Из этого следует необходимость учитывать оба аспекта деятельности, что-
бы относительно соединения не упустить поддержку связи, а также необ-
ходимость укреплять и конструировать связь с помощью созерцания. Та-
кое пересечение динамизмов дает возможность реального действования.

В этой точке расскрывается ряд дальнейших проблем, касающихся за-
дачи стремира. Здесь обнаруживается значение моментов созерцания дру-
гого, как добра. Эти моменты проявляются в рамках динамизма единения, 
а интенсифицируются на уровне соединения. Момент встречи представля-
ет собой точку определения себя через интерпретацию ситуации —  выбор 
пользы или потери, причем польза состоит в созерцании человека и в осу-
ществлении мира. Наряду с учением христианского персонализма [3] этот 
тезис доказывается библейским принципом зависимости большого от не-
большого: «Верный в малом и во многом верен, а неверен в малом неверен 
и во многом» [2, От Луки 16:10].

Будущий мир создается через текущиие жесты, вследствие чего необ-
ходимо использовать каждый момент созерцания и исчерпать польностью 
его потенциал для стремира. Такой подход применим к пространству по-
вседневности и ситуаций, сохраняющих (помимо ограничений) потенциал 
мирного отношения. Впрочем повседневность влечет за собой множество 
возможностей для стремира, вследствие чего он становится реализуемым 



307

и  эффективным. Радость обретенного мира, даже частичная и  «малая» 
важнее, чем теоретические, «большие» программы за пределами реального. 
Стремир характеризируется тем, что возникает из настоящих нужд, уров-
ня реальной подготовки, из доброй воли конкретного человека и поэтому 
он противопоставляется идеологиям.

Сосредоточиваясь на  теме максимального использования даже «ма-
лых» моментов опыта можно обнаружить важные свойства всего опыта. 
Таким образом, подчеркивается интенция мирового восприятия и реали-
зации момента-встречи по  отношению к  целостности добра-принципа. 
Решение толковать подробный опыт, как часть стремления к миру соглас-
но двум его динамизмам, отражает ключевую способность свободного 
человека. Дальнейшее поведение зависит от выбора интерпретации, чему 
предшествует сознание и настроение человека вместе с воспитанием, тра-
дицией, приобретенным способом решения подобных проблем. Из этого 
следует постулат постоянного наблюдения своего наставления в  смысле 
заботы о своем опыте единения и соединения с добром. Такое предполо-
жение известно по  учению христианской теологии духовной жизни, как 
умение сторожить сердце (nepsis), что позволяет правильно принимать вы-
зовы и правильно с ними обращаться. Благодаря такой установке можно 
диагностировать надвигающиеся проблемы и противостоять им. Реакция 
состоит в избежании их развития вместе с мобилизацией стремирных сил, 
как предпосылок дальнейшей активности. Важна задача определения со-
вершающегося опыта по  правилам, исходящим от  добра-принципа.Дело 
в том, что можно отказаться от формирования связи (любви), прежде всего 
в свою пользу, то есть вне полноты добра, что случается, например, на ос-
нове сексуального возбуждения и, к сожалению, что стало путем современ-
ной культуры. Напротив, любовь в  качествие дружбы, которая основана 
на  духовном союзе, становится привилегированным образцом формиро-
вания большинства релаций. Все-таки дружба предстает координатором 
и достоверным гидом на путях повседневности.

Эта мотивация-интенция сохраняет свою актуальность в оценке опыта 
мира в том смысле, чтобы не пренебречь им как «малым» опытом, на ко-
торый не  стоит обращать внимание. Напротив, из-за того, что реальные 
конкретности представляют собой часть всего добра, то  через них есть 
шанс соединения с  миром. Отступление от  испытывания, проживания 
мира посредством этих конкретностей —  одна из главных ошибок совре-
менности. Опыт требует проживания события полностью, следовательно, 
не убегая от открытого контакта с добром. Вследствие разных предубежде-
ний человек боитсяо ткрыть себя другому и принимать чье-то откровение, 
заключая себя в тюрьме ложного «я». Конечно, такое открытие проводится 
по правилам усмотрения «небольшого» опыта в связи с полнотой. На этом 



308

пути нужно довериться миру, оставаться готовым исчерпать всю совокуп-
ность событий и радоваться даже малым успехом.

Представленный здесь подход включается в конфронтацию двух про-
тивоположных движений: стремления к  миру и  реальных препятствий. 
Сочетание с основным действием Божей благодати готовит человека при-
нимать элементы реальности, как приятные, так и проблемные. В этом по-
следнем случае человек похож на скалолаза, хватающегося за «небольшие» 
торчащие фрагменты скал и  таким образом, достигающего чудесных ви-
дов. Настоящий контакт с реальностью через трудности возбуждает силы, 
прежде всего ума, воли и памяти и парадоксально сохраняет возможность 
развития в смысле отрицания иллюзий (идеологий). Интерпретация жест-
ких фрагментов скал, как пути к  видам с  вершины рядом с  актами воли 
и памяти изображают стремирное направление, в рамках которого пробле-
мы считаются шансом развития в результате их восприятия не как отдель-
ных событий, а  частей всего стремления. Поэтому смысл не  надо искать 
внутри тяжелой ситуации, а  в  полноте добра-принципа. Действительно, 
поражение заявляет о будущих успехах.

Сказанное выше касается сопряжения обоих динамизмов стреми-
ра, однако, состороны соединения обнаруживается сознание о  глубине 
потенциального познания другого посредством созерцательного опыта. 
Такая предпосылка защищает от  остановки на  каком-нибудь посредст-
венном уровне стремления к миру и ведет в пространство опыта. Опреде-
ленный и приобретенный уровень связи не является конечным пунктом, 
а этапом соединения. В конце концов, в вечной жизни опыт познания Бога 
человеком осуществляется как общий, ангажирующий людей в  качестве 
сообщества святых и поэтому познание ограниченного человека в связи 
с безграничным Богом, включение этого познания в безграничный опыт 
небесной контемплации является совершенством межличностных соот-
ношений.

Представление об идее Стремира содержится в следующих выводах:
1. Стремир понимается как стремление к миру, именно к позитивному, 

объективному добру в связи с максимальным добром-принипом, по теоло-
гии с Богом —  источником и целью человеческих усилий.

2. Стремир характеризуется динамизмом в качестве динамизма едине-
ния —  процесса стройки связи человека с добром и динамизма соедине-
ния —  опыта добра, причем обычно оба они пересекаются.

3. Динамизм соединения с добром-принципом представлен, как топос 
насыщения-голода, отличается чертой бесконечности. Этот опыт прини-
мает форму созерцания добра  —  принципа, которое представляет собой 
начало, задающее координаты дальнейшим действиям, в  том числе и  со-
зерцанию человека.



309

4. В площадке релаций, направленных к человеку, подчеркивается не-
обходимость отношения всех подробных, межличностных опытов и  со-
зерцания человека к динамическому опыту-созерцанию добра-принципа, 
вследствие чего они становятся реальными элементами стремления к миру, 
а препятствия могут быть преодолены.

5. Учет и рассмотрение даже «небольших» случаев в рамках повседнев-
ности сохраняет реализм стремления противопоставляющийся идеологии.

6. Стремир —  это особенный проект, который основан на христианстве 
и одновременно открыт для всех видов философии в диалоге с христианст-
вом. Представленная здесь идея вызывает ряд дальнейших научных задач, 
в том числе и смены интерпретаций человеческого понимания, поведения, 
а также философских, исторических и социальных отношений.

ЛИТЕРАТУРА
1. Аврелий Августин. Исповедь [Электронный ресурс]:/URL: https://azbyka.ru/

otechnik/Avrelij_Avgustin/ispoved/#0_181 [дата обращения: 25.03.2017].
2.Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета [Синодальный пе-

ревод] [Электронный ресурс]: / URL: / http://prav-book.ru/books/view/1-библия-книги-
священного-писания-ветхого-и-нового-завета-синодальный-перевод [дата обращения: 
12.10.2016].

3. Войтыла К. Личность и поступок. Антропологический трактат— Москва: Изда-
тельство московского университета, 2010.

4. Гвиго Картузианец. Лествица затворников или Письмо о жизни созерцательной 
(Scala claustralium seu Epistola de vita contemplativa) [Электронный ресурс]:/URL: http://
listid.ru/item/190982.html [дата обращения: 29.04.2017].

5. Григорий Нисский св. О жизни Моисея Законодателя или о совершенсвие в до-
бродетели— Москва: Храм свв. Космы и Дамиана на Маросейке, 1999.

6. Катекизис католической церкви. Компендиум [Электронный ресурс]:/URL: Www.
vatican.va>archive>documents [дата обращения: 13.04.2016].

7. Книга Премудрости Иисуса, сына Сирахова [Электронный ресурс]:/URL: http://
www.patriarchia.ru/bible/sir/24/ [дата обращения: 29.04.2017].

8. Маслова А. В. Рациональность и  интуиция в  научном познании [Электронный 
ресурс]:/URL: http://iphras.ru/dissertations.htm [дата обращения: 29.04.2017].

9. Медникова Г. С. Феномен новой религиозности: философско-антропологический 
анализ // Религия и/или повседневность. Материалы IV Международной научно-пра-
ктической конференции, Минск 16–18 апреля 2015 г. —  Минск: РИВШ, 2015.

10. Сарапин А. В., Уровни официальной и популярной религии: возможные концеп-
туализации их соотношения // Религия и/или повседневность. Материялы IV Между-
народной научно-практической конференции, Минск 16–18  апреля 2015 г.  —  Минск: 
РИВШ, 2015.

11. Arystoteles. Poetyka // Arystoteles. Retoryka-Poetyka– Warszawa: Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, 1988.

12. Augustyn. De doctrina christiana. O nauce chrześcijańskiej— Warszawa: Instytut 
Wydawniczy Pax, 1989.

13. Dylus A. Cnota // Słownik Teologiczny —  Katowice: Księgarnia Św. Jacka, 1998.



310

14. Garrigou-Lagrange R. Th e Th ree Ages of the Interior Life [Электронный ресурс]:/
URL: http://www.christianperfection.info/tta80.php#bk2 [датаобращения: 04.05.2017].

15. Godawa M. Conditioning of Intellect in Christian Contemplation in the Light of 
Defi nitions and St. Augustine’s Experience // Bogoslovni vestnik 75 (2015) 3, p. 525–540.

16. Jan od Krzyża, Noc ciemna // Jan od Krzyża. Dzieła  —  Kraków: Wydawnictwo 
Karnelitów Bosych, 1998, s. 403–520.

17. Summa Th eologica by Saint Th omas Aquinas [Электронный ресурс]:/URL: http://
www.ccel.org/ccel/aquinas/summa.html [дата обращения: 30.04.2017].



311

УДК 2
Протоиерей Игорь Викторович Аксёнов, 

кандидат философских наук, 
председатель Отдела религиозного образования и катехизации 

Выборгской епархии,  настоятель Свято-Ильинского храма г. Выборга, 
iaxenov@gmail.com

МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКАЯ НЕОПРЕДЕЛЁННОСТЬ 
КАК ПРОБЛЕМА ДУХОВНО-НРАВСТВЕННОГО ВОСПИТАНИЯ

Несмотря на  разработку проекта «Концепции духовно-нравственного раз-
вития и воспитания личности гражданина России в сфере общего образования», 
консенсуса в том, что есть духовно-нравственное воспитание в научном и педаго-
гическом сообществе не существует. Предлагаемая «Концепцией» классификация 
традиционных источников нравственности вызывает целый ряд вопросов, кото-
рые рассматриваются в данной статье, а также обосновывается та точка зрения, что 
духовно-нравственное воспитание не может осуществляться на немировоззренче-
ской или неопределённой мировоззренческой основе.

Ключевые слова: духовность, духовно-нравственное воспитание, нравствен-
ность.

Axenov I. V. 
IDEOLOGICAL UNCERTAINTY AS A PROBLEM OF SPIRITUAL AND MORAL 

EDUCATION 
Despite the draft ing of the project “Th e Concept of spiritual and moral education 

of the Russian citizen personality in General education system”, there is no consensus in 
the scientifi c and pedagogical community in understanding of what “spiritual and moral 
education” is. Th e classifi cation of traditional sources of morality, suggested by “Th e 
Concept”, raises a number of questions, discussed in this article. Th e article also proves 
the viewpoint that spiritual and moral education could not be based at non-ideological or 
uncertain ideological ground.

Keywords: Spirituality, spiritual and moral education, morality.

Сегодня в российском обществе много говорится о духовно-нравствен-
ном воспитании. В 2009 г. в рамках проекта разработки государственных 
образовательных стандартов второго поколения Российской академией 
образования был представлен проект «Концепции духовно-нравственного 
развития и воспитания личности гражданина России в сфере общего об-
разования», в  котором духовно-нравственное воспитание было заявлено 
одной из ключевых задач современной государственной политики Россий-



312

ской Федерации. Но, при этом, следует заметить, что консенсуса в том, что 
есть духовно-нравственное воспитание в светском научном и педагогиче-
ском сообществе на сегодняшний день пока не существует.

Будучи заимствованным из  сферы религиозной жизни, термин «ду-
ховность» сегодня широко употребляется в  нерелигиозных смыслах, что 
приводит к определённым сложностям в концептуализации этого, одного 
из первичных в понимании Бога и человека, понятия в секулярной моде-
ли мира. По этой причине, под духовно-нравственным воспитанием чаще 
всего понимается нравственное воспитание, «где словом духовность лишь 
подчёркивается его позитивная значимость» [3, c. 44]. При этом совершенно 
упускается из вида, что «духовное» в первичном религиозном понимании 
этого термина —  это не просто высшее и идеальное в человеке, и, соответ-
ственно, «духовность»  —  это не  просто набор лучших качеств в  челове-
ке, а бытийная реальность. «Дух», как и «Истина» отвечают не на вопрос 
«что», а на вопрос «кто».

«Бог есть дух, и  поклоняющиеся Ему должны поклоняться в  духе 
и истине» (Иоан. 4:24), —  говорит нам Воплотившийся Сын Божий в Ново-
заветном откровении. Из этих слов мы ясно видим, что не только Бог есть 
дух, но дух также присущ и человеческой природе, почему христианская 
антропология совершенно определённо различает в человеке и духовную, 
и телесную природу, определяя её как двухсоставную в отличие от приро-
ды Ангелов. При этом в самой духовной природе человека христианская 
антропология, в  отличие от  светской, различает душевное и  духовное 
в собственном смысле этого слова.

Духовность, с точки зрения православной антропологии, —  это не что 
иное как причастность, а  точнее теснейшее и  глубочайшее соединение 
и единение человеческого духа с Духом Божиим, которое приводит к каче-
ственному изменению человека через преображение его по образу и подо-
бию Божию по действию Святого Духа в нём.

Таким образом, в  понимании духовности человека присутствует су-
щественная разница между светской секулярной мыслью и христианской 
антропологией. В первом случае духовность сводится к душевным прояв-
лениям нравственности, интеллектуальности, добродетельности. Во  вто-
ром —  понятие духовности выводится за пределы психики и поставляется 
в самый фундамент сотворённого человеческого бытия, которое, с точки 
зрения христианской антропологии, «есть непрестанно осуществляемая 
возможность (быть) и это осуществление возможности быть происходит 
от действия в (творении) бытия Божия, а это действие, (в силу богодарован-
ной свободы человека,) само возможно в ту меру, в какую данное (сотворён-
ное) Богом существо может или хочет воспринять его (курсивные вставки 
прот. И. Аксёнова)» [1, с. 263].



313

Поэтому, духовные люди, по слову свт. Григория Паламы, —  это «новые 
люди, возрождённые благодатью Всесвятого Духа». Или, как о том же пи-
шет Апостол Павел: «живущие по плоти о плотском помышляют, а живу-
щие по духу —  о духовном» (Рим. 8:5–6).

Ибо проблема не  только в  том, что человек не  знает, как правильно 
поступать, чтобы ему достигать собственного блага, но и в том, что зная, 
что есть благо для него, человек, не имея в себе Духа Божия, и, влекомый 
страстями ко злу, зачастую поступает во вред себе, ибо не имеет ни вну-
тренней силы, ни твёрдого желания поступать во благо не только ближним, 
но и самому себе. «Посему, —  продолжает далее Апостол Павел, —  живу-
щие по плоти Богу угодить не могут. Но вы не по плоти живете, а по духу, 
если только Дух Божий живет в вас» (Рим. 8:7–8).

При этом в силу того, что дух присущ человеческой природе, мы выну-
ждены признать наличие духовности за каждым человеком. Нет человека, 
в котором бы не было внутренней, сокровенной жизни. Только эта духов-
ность может принимать весьма различные формы. Например, канниба-
лизм, ещё недавно распространённый среди отдельных племён внутренней 
Африки, джунглей Южной Азии и Южной Америки, зачастую имел риту-
ально-духовный характер, точно так же и современный нам религиозный 
исламский экстремизм, также является проявлением определённой духов-
ности. Т.е., духовность может быть и демонической, —  всё зависит от пред-
почтений человека, его свободного выбора. Таким образом, духовность, 
присущая любому человеку, носит амбивалентный характер.

Что же такое нравственность с религиозной точки зрения и как она со-
относится с духовностью? Духовность и нравственность соотносятся друг 
с другом как невидимый под поверхностью земли фундамент дома и всем 
видимые стены, утверждённые на этом фундаменте, или, проще говоря, как 
конституирующая нравственность причина и само нравственное поведе-
ние человека.

Также о соотношении нравственности и духовности говорит и совре-
менная педагогическая наука:

«Нравственное воспитание в  отношении духовно-нравственного вы-
ступает фактически механизмом, средством практической реализации 
определённого мировоззрения. <…> Термином «духовно-нравственное 
воспитание» также подчёркивается приоритетная значимость мировоз-
зренческой мотивации нравственного поведения. Если нравственность 
обусловливает сферу практических отношений, поступков индивида, 
то духовность, —  как справедливо замечает профессор Игорь Витальевич 
Метлик, —  обусловливает их исходный смысл и мотивацию» [3, с. 45].

Казалось бы, речь идёт о совершенно очевидных вещах, однако, соглас-
но Концепции духовно-нравственного развития и  воспитания личности 



314

гражданина России в сфере общего образования «традиционными источ-
никами нравственности являются: Россия, многонациональный народ Рос-
сийской Федерации, гражданское общество, семья, труд, искусство, наука, 
религия, природа, человечество» [2, с. 18].

Такая классификация традиционных источников нравственности, 
предложенная авторами «Концепции» вызывает целый ряд вопросов:

Во-первых, каким образом наука, в частности современные биомеди-
цинские технологии, связанные с уничтожением эмбрионов, суррогатным 
материнством и  фетальной терапией, которая превращает человеческие 
зародыши в фармацевтическое сырьё, может быть традиционным источ-
ником нравственности?

Или современное искусство, например, абстрактного экспрессионизма 
как может быть источником нравственности? Или может мы найдём источ-
ник нравственности в  фумизме «Общества гидропатов» конца XIX  века? 
Нам может быть теперь на фильмах Тарантино раскрывать такие ценности, 
как духовный мир человека, нравственный выбор, смысл жизни? Запад-
ная цивилизация плотно увязла в релятивизме постмодерна, который, как 
при потопе в соседской квартире, буквально сочится из каждой щели в наш 
Русский цивилизационный мир. Надо понимать, что постмодернистское 
искусство с самого начала отказалось от попыток создания универсально-
го канона со строгой иерархией эстетических ценностей и норм. В этом его 
суть.

Другим традиционным источником нравственности авторы «Концеп-
ции» называют природу и, в частности эволюцию, что не может не вызы-
вать, мягко говоря, недоумения. Эволюция в  природе, которая говорит 
о борьбе видов за существование, о приспособлении к изменяющейся среде 
обитания, о борьбе за выживание, —  какой нравственности может научить 
человека, который в различных религиозных системах уже призван к выс-
шим проявлениям нравственности —  любви, и даже, как в христианстве, 
любви к своим врагам?

Как вообще природа, в которой все процессы детерминированы и нет 
места личной свободе, может быть источником нравственности? Мы разве 
подвергаем нравственной оценке действия животных?

Только человек, в отличие от всей сотворённой вещественной природы, 
обладает образом Божиим, который, в частности, проявляется в богодаро-
ванной ему свободе по отношению к собственной природе. Всё в природе 
вокруг нас детерминировано, а  человек свободен поступать не  по  пону-
ждению природы, а в соответствии с голосом совести и нравственным иде-
алом, определяемым духовностью человека, которая, в свою очередь, долж-
на иметь своим абсолютным, неизменяемым источником и фундаментом 
Бога. Бог есть не просто бытие, но бытие Триипостасное, отношение Боже-



315

ственных Лиц в котором является основанием и единственным источни-
ком нравственности для сотворённых Им свободных и разумных существ.

Но, религия, как традиционный источник нравственности, в Концеп-
ции духовно-нравственного развития и воспитания личности гражданина 
России в сфере общего образования поставлена почти на последнее место, 
после искусства и науки. На первом же месте среди традиционных источ-
ников нравственности названы: Россия, многонациональный народ Рос-
сийской Федерации, гражданское общество, семья.

Но, разве само по себе государство или народ, или общество, или се-
мья может быть источником нравственности? И то, и другое, и третье мо-
гут и являются носителями определённых систем мировоззрения, которые 
существуют как целостные феномены культуры. И каждая такая мировоз-
зренческая традиция вырабатывает целостную, логически непротиворе-
чивую картину мира и «соответствующую ей систему отношений человека 
ко всем объектам и явлениям действительности —  системы морали, нрав-
ственных норм» [3, с. 45].

Но разве мы можем сказать, что Российское государство, или мно-
гонациональный народ РФ, или гражданской общество, или российская 
семья сформировали православное мировоззрение? Наоборот, мы совер-
шенно справедливо говорим, что Российская государственность и  мно-
гонациональный народ России, гражданское общество и  традиционная 
российская семья сформированы под непосредственным влиянием Право-
славной христианской веры, источником и основанием которой являются 
не  переменчивые дела рук человеческих, а  Триипостасный Бог, явивший 
Себя в Воплощении Единородного Сына Божия и Сошествии Святого Духа 
на церковное собрание Его последователей в день Св. Пятидесятницы.

Таким образом, мы видим, что в  угоду секулярному мировоззрению, 
с целью подчеркнуть светский характер российского образования авторы 
«Концепции» вошли в серьёзные противоречия со здравой логикой и исто-
рической правдой. Но,  даже в  существующих условиях светской школы, 
если бы они стремились к истине, вполне могли бы указать источник нрав-
ственности хотя  бы в  философском ключе. Например, можно было  бы 
написать, что источником нравственности являются абсолютные нрав-
ственные императивы, присущие человеку, как свободной по отношению 
к собственной природе личности, опознаваемые в голосе его совести и кон-
кретизированные в различных религиозных учениях.

Авторы коллективной монографии «Духовно-нравственное воспита-
ние: вопросы теории, методологии и  практики в  российской школе», ко-
торая была подготовлена на основе научно-исследовательских разработок 
в рамках Комплексной программы научных исследований Российской ака-
демии образования в Институте семьи и воспитания совершенно справед-



316

ливо замечают, что «духовно-нравственного воспитания в точном смысле 
этого понятия на  немировоззренческой или неопределённой, размытой 
мировоззренческой основе быть не может» [3, с. 45].

К сожалению, на  сегодняшний день, вопросы духовно-нравственно-
го воспитания повисли в вакууме мировоззренческой неопределённости, 
которая красноречиво иллюстрируется модульным спектром религиовед-
ческого курса ОРКиСЭ. Понятны и причины такого положения дел в мно-
горелигиозном и поликультурном российском обществе с непростой исто-
рией в ХХ веке.

Сегодня становится очевидным, что в  современном российском об-
ществе назрела насущная потребность в нравственном измерении жизни. 
Но, вот проблема, в светском обществе сегодня нет чётко артикулирован-
ных критериев нравственности, которые были бы общепринятыми, пото-
му что нет твёрдой мировоззренческой основы.

На сегодняшний день абсолютные основания для нравственных норм 
поведения предлагают мировые религиозные системы, представленные 
в российском обществе. Основания этих религиозных систем, цель их ду-
ховной жизни, как и сама их духовность отличны друг от друга. Но, про-
возглашаемые ими нравственные нормы, зачастую совпадают, что, в свою 
очередь, позволяет формирование «Свода нравственных императивов для 
развития и воспитания личности гражданина России в сфере общего обра-
зования», который мог бы, например, включать в себя такие нравственные 
нормы и правила, как:

 Относись с благоговением к Богу и святыням и уважай верующих 
в Него.

 Береги свою жизнь и жизнь других людей.
 Люби свою семью и почитай своих родителей.
 Дорожи своим Отечеством и будь верным ему.
 Будь справедливым ко  всем: богатым и  бедным, сильным и  сла-

бым.
 Не обижай других ни словом, ни делом.
 Не лги.
 Не воруй.
 Храни чистоту в мыслях, словах и делах.
 Не завидуй другим, а трудись с усердием.
 Относись к другим во всём так, как хочешь, чтобы другие относи-

лись к тебе.
Такой «Свод нравственных императивов» дал бы инструмент для пе-

дагогов в  их воспитательной деятельности и  позволил  бы сформировать 
вполне определённые моральные и эстетические нормы поведения у детей. 
Потому что отсутствие чётких, прописанных в установочных документах 



317

критериев нравственности приводит к тому, что педагоги на местах выну-
ждены, исходя из своих собственных представлений о нравственном, опре-
делять его критерии для учащихся.

При этом понятно, что усвоение и использование нравственных норм 
и  правил бездуховной личностью будет лишено твёрдого основания. 
Но,  такой «Свод нравственных императивов» позволит каждой религи-
озной организации на  общем нравственном основании утверждать вер-
тикальное духовное измерение в  соответствии со  своими религиозными 
представлениями. И, таким образом, может быть достигнут консенсус для 
последующего преодоления такой проблемы в духовно-нравственном вос-
питании, как мировоззренческая неопределённость.

ЛИТЕРАТУРА
1. Верховской, С. С. Бог и человек: пути богообщения и богопознания / С. С. Вер-

ховской.  —  Москва: Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет, 
2004. — 460, [2] с. —  ISBN5–7429–0050–3.

2. Данилюк, А. Я. Концепция духовно-нравственного развития и  воспитания 
личности гражданина России в сфере общего образования / А. Я. Данилюк, А. М. Кон-
даков, В. А. Тишков. —  Москва: Просвещение, 2009. — 23 с. — (Стандарты второго поко-
ления). —  ISBN978–5–09–022138–2.

3. Духовно-нравственное воспитание: вопросы теории, методологии и практи-
ки в российской школе / И. В. Метлик, И. А. Галицкая, А. В. Ситников. Под ред. д. п. н. 
И. В. Метлика. —  М.: ПРО-ПРЕСС, 2012. — 264 с. —  ISBN978–5–89510–060–8.



318

УДК 94
Каптен Герман Юриевич,

кандидат философских наук,
доцент Санкт-Петербургского государственного университета 

аэрокосмического приборостроения,
gkapten@rambler.ru

КОНЦЕПЦИЯ СПРАВЕДЛИВОЙ ВОЙНЫ 
В ВИЗАНТИИ ЭПОХИ ЮСТИНИАНА

Византийская империя практически все время своего существования должна 
была отстаивать право на жизнь силой оружия. Однако в VI веке, во время правле-
ния Юстиниана Великого, она смогла перейти от обороны к наступлению, отвоевы-
вая захваченные веком раньше варварами различные области. Естественно, что го-
сударство должно было так или иначе оформить свои притязания и представить эти 
действия во вполне достойном и оправданном ключе. Представленная статья посвя-
щена изучению генезиса, развития концепции справедливой войны и ее связь с пред-
ставлениями об «абсолютной справедливости» в этот период истории Второго Рима.

Ключевые слова: Византия, эпоха Юстиниана, справедливая война.

Kapten G. J.
THE CONCEPT OF JUST WAR IN JUSTINIAN’S BYZANTINE

Byzantine Empire had to defense it’s right to life by force of arms actually for all the 
time of its existence. However, in the 6th century, during the reign of Justinian the Great, 
it was able to move from defense to off ensive, reclaiming various areas captured earlier by 
the barbarians. Naturally, the state had to somehow formalize its claims and present these 
actions in a completely worthy and justifi ed manner. Th e article is devoted to the study of 
the genesis, development of the concept of a just war and its connection with the ideas of 
«absolute justice» during this period of the history of the Second Rome.

Keywords: Byzantium, the Age of Justinian, the Just War

Византийская империя практически все время своего существования 
должна была отстаивать право на жизнь силой оружия. Однако в VI веке, 
во  время правления Юстиниана I, она смогла перейти от  обороны к  на-
ступлению, отвоевывая захваченные веком раньше варварами различные 
области. Естественно, что государство стремилось так или иначе офор-
мить свои притязания и  представить эти действия во  вполне достойном 
и оправданном ключе. Представленная статья посвящена изучению генези-
са и развития концепции справедливой войны и ее связь с представления-
ми об «абсолютной справедливости» в этот период истории Второго Рима.



319

Примечательно, что сама по себе идея «симфонии» гражданской и цер-
ковной власти не предполагала активное вовлечение государства в рели-
гиозные дела, в  том числе и  использование вероучения для оправдания 
тех или иных войн. Основанием права вести войны считалась идея осу-
ществления справедливости. Сам император Юстиниан заявлял, что под-
держание справедливого устройства общества является едва ли не главной 
задачей светской власти. Поэтому тема законности и обоснованности войн 
стала одной из главных в этот период времени и часто встречалась в офи-
циальных документах и сочинениях историков.

Такой подход, сам по себе, новым не является: требование справедли-
вой причины для войн было достаточно общим местом для всей поздне-
античной полемологической литературы. Так Оносандр четко и недвусмы-
сленно отмечает:

«Я думаю, что должно прежде всего убедиться в необходимости вой-
ны, и открыть всему свету справедливость причин, побуждающих начать 
оную. Это единственное средство обратить на  себя благоволение Боже-
ства, получить помощь небес, и ободрить войско к перенесению опасно-
стей брани. Люди спокойные в своей совести и убежденные в том, что они 
не делают несправедливого нападения на других, а только защищают свою 
безопасность, к достижению сего употребляют все свои силы, между тем 
как те, которые почитают Божество разгневанным несправедливою вой-
ною, от сей мысли приходят в боязнь, дабы от неприятелей не случилось им 
претерпеть какого-нибудь бедствия… Полководец, прежде вывода своих 
воинов на поле сражения, должен приказать очистить их от грехов, и об-
щих или частных пороков духовными жертвами, предписанными законом 
Божественным, или назначенными в предсказаниях» [3, 4–5].

Однако именно в  Византии VI  века это требование получило серь-
езное развитие, причем сразу в  нескольких планах, превратившись едва 
ни в главную идею существования государства. Так С. Э. Зверев справед-
ливо отмечает:

«Ближе всего… к византийской трактовке справедливости стоит бес-
пристрастное следование истине в  человеческих поступках и  понятие 
«праведности» как соответствие поведения требованиям религиозной мо-
рали и нравственности» [2, с. 19].

Однако византийские авторы не только понимали справедливость как 
этическую безупречность, но и считали ее метафизической основой бытия 
любого общества. Так император или посланный им полководец, заботя-
щийся о  благополучии страны, не  мог не  вести войны против покушаю-
щихся на нее варваров, поскольку не наказывать зло несправедливо.

Повествуя о завоевании Италии готами, Прокопий красочно описыва-
ет судьбу страны, правитель которой не позаботился о защите народа:



320

«Гонорий жил в Риме, не допуская даже мысли о каких-либо военных 
действиях, и был бы, я думаю, доволен, если бы его оставили в покое в его 
дворце… Поскольку варвары не встречали никакого сопротивления, они 
показали себя самыми жестокими из всех людей. Те города, которые они 
взяли, они разрушили до такой степени, что даже до моего времени от них 
не осталось никакого следа… разве что случайно сохранилась кое-где оди-
нокая башня, или ворота… Попадавшихся им людей они всех убивали, 
равно и старых, и молодых, не щадя ни женщин, ни детей. Потому-то еще 
и доныне Италия так малолюдна» [7, с. 178–179].

Учитывая постоянно накатывавшиеся на  границы Византии варвар-
ские нашествия, вряд ли мысли о непротивлении злу силой были бы по-
пулярны в  среде ромеев (за  исключением некоторых монашествующих). 
С другой стороны, окружающий мир насилия и почти первобытных воин-
ственных настроений не мог не вызвать отторжение и желания дистанци-
роваться у гордившихся своим просвещением жителей империи. Поэтому 
представление об обязательном примате справедливости для всех причаст-
ных власти и армейским делам, появилось вполне обосновано.

Именно этот принцип стал в  глазах ромеев решающим фактором, 
определяющем где и когда применение силы необходимо. Эту мысль пре-
красно выразил знаменитый Велизарий казнившего, по сообщению Про-
копия Кесарийского, двух воинов из числа федератов, совершивших убий-
ство во время сбора войска в Авидосе перед отплытием в Африку: «Одна 
храбрость без справедливости победить не может» [7, с. 209–210].

Этот тезис раскрывается и дальше, в повествовании о высадке ромей-
ских войск, когда некоторые воины стали обирать местных жителей, пол-
ководец обратился к армии с жестким порицанием: «Теперь же у вас будет 
война и с вандалами, и с ливийцами, скажу даже, и с Самим Богом, Кото-
рого уже никто, совершивший беззаконие не может призывать на помощь. 
Перестаньте  же бросаться на  чужое, оттолкните от  себя -исполненные 
опасности мысли о наживе» [7, с. 218]. Даже сама кампания была офици-
ально объявлена освобождением от тирана Гелимера [7, с. 219].

Византийцы были уверены, что если правитель затрудняется в  по-
нимании этого принципа, то  Сам Бог наставит его на  правильный путь, 
например, когда Иоанн Каппадокийский (которого Прокопий описывал 
весьма негативным образом) попытался отговорить Юстиниана от риско-
ванной и разорительной войны, «прибыл один из священнослужителей… 
он сказал, что Бог в сновидении приказал ему явиться к василевсу и упрек-
нуть его, что, решившись освободить христиан Ливии от тиранов, он безо 
всякого основания испугался; «Я, —  сказал он, —  буду ему помощником 
в этой войне и сделаю его владыкой Ливии» Услышав это, василевс… стал 
собирать войско и флот, готовить оружие и продовольствие и приказал Ве-



321

лизарию быть готовым к отправлению в Ливию в качестве главнокоманду-
ющего» [7, Война с вандалами, 1, с. 204].

Не менее важно то, что концепция высшей справедливости не  явля-
лась, в  глазах византийских историографов, достоянием лишь римского 
народа, так готский полководец Тотила, наказавший воина-преступни-
ка, выступил с речью, достойной его ромейских противников: «смотрите 
сами: в начале этой войны было у нас и воинов много, блистали они славой 
и опытностью в боях и военных опасностях, деньгами, просто говоря счета 
не было, выше всякой меры было коней и оружия; в наших руках были все 
крепости, какие только есть в Италии… но в правление Теодата, человека, 
который справедливость ставил ни во что сравнительно с жаждой к богат-
ству, мы своими беззакониями в своей жизни сами навлекли на себя гнев 
Божий» [6, с. 281].

Еще более ярко принцип «справедливость превыше всего» выражен 
в поступке другого известного полководца Нарсеса:

«Во время движения войска, когда стратиг сел на коня, ему объявили, 
что некий герул, не  из  рядовых и  неизвестных, но  очень знатный, умер-
твил жестоко одного из  своих служителей за  какое-то упущение. Тотчас, 
сдержав поводьями коня, он приказал вывести убийцу на средину, считая 
неблагочестивым вступать в сражение, прежде чем преступление не будет 
наказано и искуплено. Допрошенный им варвар признался в своем престу-
плении. Он не только не запирался, но, наоборот, говорил, что позволено 
господам делать со своими рабами, что они пожелают, чтобы и другие зна-
ли, что они получат то же, если не будут выполнять свои обязанности. Он 
не только не раскаивался в своем преступлении, но был дерзок и заносчив 
и, казалось, даже гордился этим. Нарсес приказал оруженосцам умертвить 
этого человека… искупив таким образом скверну преступления и мало за-
ботясь о герулах, [он] двинулся в расположение войска и объявил во всеу-
слышание, что кто желает быть участником победы, пусть следует за ним. 
Так он был уверен в божьей помощи, что спешил на дело, как бы уже пред-
решенное» [1, с. 41].

Если некоторые из  описанных действий, можно объяснить лишь де-
монстративным стремлением к справедливости ради выгод сотрудничест-
ва с местным населением, то последний поступок, равно как и упомянутый 
выше аналогичный шаг Велизария в Авидосе, выглядит явно ошибочным 
с позиции военной логики —  из-за какого-то слуги рисковать добрым рас-
положением союзников перед серьезной битвой.

Однако в глазах византийских историографов ошибкой было как раз 
обратное: закрыв глаза на  преступление воина, полководец поступил  бы 
несправедливо и утратил божественное благоволение: «наши безрассудные 
поступки следует отнести к  воле Бога, Который, решив, что с  человеком 



322

должно произойти несчастье, накладывает Свою руку на его разум и не по-
зволяет, чтобы ему на ум пришло что-нибудь толковое» [7, с. 226].

В этой связи действия Велизария и,  особенно, Нарсеса имеют явные 
параллели с действиями Иисуса Навина, который казнил нарушившего за-
поведь соплеменника (Нав. 7:1–24).

Напротив, если представитель власти ведет себя достойно, ему не мо-
жет не сопутствовать удача. Поэтому заводя речь о поражениях, византий-
ские историки практически всегда находят их причину в несправедливости 
полководцев или отдельных воинов.

Так Агафий видел причину гибели от эпидемии опустошавших Апулию 
и Калабрию франков и алеманов в разграблении и осквернении святынь, 
что позволяет ему заявить:

«Несправедливость и пренебрежение к Богу всегда пагубны и должны 
быть избегаемы, особенно же во время войн и сражений. Ибо защищать 
отечество и отечественные учреждения, противиться стремлениям их раз-
рушить, всеми силами отражать врагов —  справедливо и высоко благород-
но. А те, кто ради наживы и безрассудной ненависти, без всякой разумной 
причины нападают на соплеменников, обижают тех, от которых они сами 
не получали никакой обиды, то поистине безумны и преступны, не знают 
правды и не боятся мщения божества. Поэтому их ожидает великое возме-
здие. Предприятия их кончаются полными, непоправимыми катастрофа-
ми, если даже некоторое время кажутся преуспевающими» [1, с. 35].

Один из героев повествования Прокопия Кесарийского заявил: «Луч-
ше служить государю справедливому, законному, чем тирану, приказываю-
щему совершать беззакония» [7, с. 205]. Другой, провел четкое различение 
действиям римлян и варваров: «вы идете на этот бой, повергаясь опасности 
ради государства, хорошо организованного, они  же, стараясь стряхнуть 
с себя узду законов, стремятся к государственным переворотам… достой-
ны полного презрения» [6, с. 474].

Более того, размышляя о  сути власти, этот историк отмечал: «боль-
шинству властителей по  их невежеству присуще стремление подражать 
дурным поступках их предшественников и… легко… склоняются к поро-
кам древних времен… Для тех кто в будущие времена окажется тираном, 
станет вполне очевидным, что им самим никак не избегнуть кары за соб-
ственные прегрешения, подобно тому, как пришлось претерпеть ее и этим 
людям» [7, с. 317].

Войны, ведущиеся римлянами, справедливы, потому что они возвра-
щают свою землю, захваченную варварами, это, по  заявлению Агафия, 
отмечали даже готы, хотя и  считают лишь прикрытием, маскирующим 
истинные намерения, так, призывая на  войну союзников они пишут им 
в письме: «если те (римляне) уничтожат весь народ готский, то тотчас же… 



323

поведут войска на вас и возобновят старые войны. У них не будет недостат-
ка в законных поводах для прикрытия своей жадности. Они будут доказы-
вать, что справедливо напали на вас, перечисляя разных Мариев, Камиллов 
и большинство императоров, которые некогда вели войны против древних 
германцев и заняли все по ту сторону Рейна. Поэтому будут прикидывать-
ся не насильниками, а ведущими справедливую войну, не ищущими чужо-
го, но возвращающими владения своих предков» [1, с. 16].

Тем не  менее, справедливость притязаний «народа римского» могла 
быть разрушена несправедливостью его правителей, что еще раз подчер-
кивает «тотальный» характер концепции всеобщей справедливости, ста-
новящейся из одного из прочих атрибутов достойного правителя, а так же 
метафизической основой успешности действий всех граждан страны.

Даже достойные полководцы, как показывал Прокопий Кесарийский, 
могут терпеть поражения из-за грехов отдельных воинов, из-за которых, 
например, пошли прахом успехи ромеев в Италии [6, с. 282] и, даже, само-
го императора. Так, причиной многих бедствий римлян: знаменитой эпи-
демии, варварских нашествий и пр., был, по его мнению, сам Юстиниан, 
явившийся «источником несчастий, таких и стольких, о подобных от века 
никто никогда не слыхивал» [7, с. 336].

Можно оспаривать правомочность подобных обвинений и признавать 
эти размышления «Тайной истории» необъективностью и личной обидой 
историка. Однако очевидно, что сам ход подобных размышлений был для 
византийских историков довольно обычен. Практически любое бедствие 
легче было объяснить преступлениями, отдельных людей или даже всего 
народа, которые всегда и везде можно найти без особого труда в достаточ-
ном количестве, чем подвергнуть сомнению сам принцип всеобщей спра-
ведливости. Сказалось здесь и привычка Прокопия преувеличивать роль 
описываемых персонажей, о которой упоминает Борис Панченко [4, c. 106].

В то же время, нельзя абсолютизировать принцип всеобщей справедли-
вости в умах византийцев, которые будучи наследниками и традиционной 
греческой языческой культуры отводили в вопросах воинского дела значи-
тельное место удаче и судьбе. Наиболее ярко это заметно в трудах Проко-
пия Кесарийского, верующего христианина, старавшегося писать в класси-
ческой античной стилистике. Поэтому его герои то с полной уверенностью 
заявляют о  практически гарантированной поддержке Богом праведных 
правителей и полководцев, то ссылаются на судьбу и ее превратности.

Между тем, такое представление о  справедливости, требующей, если 
необходимо, карать преступников войной имело двойственное влияние 
этого представления на  умы византийских государственных деятелей. 
С одной стороны, практически любая война с соседями могла быть оправ-
дана ссылкой на то, что нужные земли издревле принадлежали римлянам. 



324

С  другой, не  следующий принципу справедливости в  своей внутренней 
(а  иногда и  внешней) политике император практически гарантированно 
воспринимался «тираном» и  становился, как следствие, законной целью 
очередных заговорщиков.

Кроме того, c VI века стал все более заметна религиозная дифференци-
ация граждан Византии и окружающих варваров, союзников ромеев и их 
противников, поэтому достигнув кульминации в  правление Юстиниана, 
представление «справедливость превыше всего» стала все больше сбли-
жаться с религиозными сюжетами.

Фактически любое противостояние Византии внешнему врагу было в это 
время окрашено идеей защиты православия, равно как и  любой конфликт 
на религиозной почве неизбежно считался делом государства и его безопас-
ности, что дает возможность говорить о том, что с этого времени мотивы свя-
щенной войны становятся более заметными в государственной политике.

Однако категорически нельзя заявлять о резком переходе идеи всеоб-
щей справедливости в представление о священном характере государства 
и его войн. Этот переход был очень плавным, начавшись с середины прав-
ления Юстиниана закончился он только в эпоху императоров иконоборцев.

Так Прокопий Кесарийский, повествуя о войнах с иноверцами, практи-
чески не упоминает каких-либо крупных конфликтов по причине вероучи-
тельных различий. Для него войны с персами, вандалами, готами и други-
ми есть лишь войны римского государства и лично императора Юстиниана 
против несправедливых, хотя бы по причине занимания исконно римских 
земель, соседей.

Исключением является лишь сообщение об арианском бунте в завое-
ванной Африке [7, с.  275], где непосредственным источником проблемы 
называются вандальские священники, хотя и  они, в  свою очередь, были 
спровоцированы излишне жесткими мерами императора против ино-
верцев, подвергнутые потом основательной критике в «Тайной истории». 
В любом случае, сам характер повествования достаточно явно показывает 
отношение к подобным вопросам самого Прокопия, явно не одобрявшего 
использование религиозных сюжетов для любых конфликтов.

В «Войне с  готами» он прямо называл безумием любые религиоз-
ные споры о сущности Бога: «Я думаю, что для человека недоступно по-
нять даже и то, что касается самого человека…  Я лично ничего другого 
не мог бы сказать относительно Бога, кроме того, что Он является всебла-
гим… Пусть же всякий и духовный и светский человек говорит об этих ве-
щах так, как по его мнению он это разумеет» [6, с. 85].

На наш взгляд, подобный подход не  является личным мнением или 
даже предубеждением самого Прокопия, Агафий Миренейский высказы-
вается в этом же духе:



325

«Каким образом можно в совершенстве понять неизвестное и превы-
шающее наше понимание? Пусть будет достаточно для нас знать только 
то, что все создано божественным разумом и высшей волею… Думать же 
и уверять себя, что можно постигнуть сущность вещей, было бы самоуве-
ренностью и невежеством, вдвое превышающим незнание» [1, с. 50].

Надо полагать, что далеко не все современники Юстиниана одобряли 
смешение светских и духовных вопросов и использование религиозной ри-
торики для решения государственных проблем, в том числе и в военных 
вопросах.

Однако чуть позже риторика религиозного противостояния роме-
ев и их врагов-иноверцев уже начала проявляться более явно. Примером 
этого перехода служит текст Феофилакта Симокатты. В  его повествова-
нии есть и ставшие традиционными для предшествующей историографии 
представления о связи нравственного состояния войска и успешности его 
действий на поле боя.

Так, после одной из самых драматичных сцен посвященной описанию 
убийства императора Маврикия и его сыновей, он заявил:

«Все из этого запятнанного кровью войска, подвергшись многим вели-
ким бедствиям, покончили здесь со  своей жизнью. Ибо когда персидская 
война вновь получила свободу действия, то вследствие божьего гнева их по-
стигло возмездие за то преступление, на которое они дерзнули: во время по-
хода они частью были сожжены огнем молнии, павшей на них с неба, частью 
погибли от  голода или стали добычей врагов. Большинство из  них было 
отдано во власть секир и мечей, окончив так свою многогрешную жизнь, 
и персы только тогда перестали одерживать победы, когда это возлюблен-
ное деспотом и безбожное войско полностью погибло» [8, с. 188–189].

Причем эти моменты он искусно сочетал с  явственными сюжетами 
религиозного противостояния. Ярким примером этого является простран-
ная речь перед сражением с  персами (576 год) одного из  византийских 
стратигов.

Воодушевляя воинов, он говорит сначала вполне традиционные еще для 
античности вещи о силе своих солдат и слабости неприятеля, затем перехо-
дит к столь важным для эпохи Юстиниана принципам всеобщей справед-
ливости, связывая их с вполне христианским стремлением к миру: «вновь 
и вновь добиваясь мира, ромеи приобрели себе в союзники и справедли-
вость, мидийцы  же оружие справедливости направили против себя, пре-
небрегая мирной жизнью и как истинного бога почитают любовь к войне».

Далее же он переходит к новым мотивам религиозного противостоя-
ния:

«Не на лжи основана вера наша, не подложных богов избрали мы свои-
ми вождями… Мы не поклоняемся богу, обращающемуся во прах, сегодня 



326

сгорающему и не появляющемуся вновь. Дым и дрова не создают богоуче-
ния, самое исчезновение их материи изобличает ложность подобного уче-
ния».

Затем оратор вновь обращается к идее справедливости, говоря, на этот 
раз, о  непрочности всего противного ей: «Процветает варвар, веселясь 
и  радуясь; но  счастье, поднявшись на  алтари, где ему нанесены обиды, 
не может долго на них оставаться. Несправедливость часто получает силу, 
но, в конце концов, приходит к своей гибели».

Однако самый конец речи вновь окрашивается яркими мотивами свя-
щенной войны: «идите в  бой, не  забывая о  достоинстве вашего звания, 
чтобы не опорочить вместе с делами и своего имени… ныне ангелы запи-
сывают вас в свои списки… пускай любители удовольствий не потрясают 
копьем; пусть никто, любящий роскошь, не принимает участие в таинствах 
боя» [8, с. 87–88].

В другой ситуации один из героев Симокатты, искусно сочетая собы-
тия своего времени с библейскими образами, заявил:

«Следует и  военными инструментами воспевать Господу славу: ведь 
в  боевых рядах он прославляется архистратигом, в  войнах считается си-
лой и крепостью… сила в руке его, умаляет он горы надменности, свергает 
с тронов властителей и вновь открыто являет во благо Вавилонии величие 
своей милости. Львы укрощаются, драконы удушаются. Бел и Митра раба-
ми становятся и огонь потухает… в середине церкви я вижу Христа освя-
щающего, на плечах несущего знаки победные. Триумфом является крест, 
которым варвары, как чужие, изгоняются» [8, с. 115–117].

В повествовании этого историографа присутствуют и иные характер-
ные черты сакрализации военных действий. Так персы перед боем совету-
ются с предсказателями:

«Тогда сатрап обратился к  служителям волшебства, требуя от  магов 
по  [различным] признакам предугадать будущее, и хотел знать прорица-
ния женщин, одержимых пифийским наитием… одержимые демонами 
предсказывали, что за мидянами останется победа, что после битвы персы 
уведут с собою в свою землю ромеев и что счастье переменится» [8, с. 48].

В ответ на  это византийский полководец «велел вынести образ Бо-
гочеловека, о котором издавна до настоящего времени идет молва, будто 
создан этот образ божественным промыслом, а  не  выткан руками ткача 
и не нарисован красками художника. Поэтому у ромеев он прославляется 
как нерукотворный и почитается как богоравный дар Господень; подлин-
нику его ромеи поклоняются с трепетом, как таинственной святыне. Сняв 
с него все священные покрывала, стратиг быстро нес его по рядам воинов 
и тем внушил всему войску еще большую и неотразимую смелость. Затем 
он остановился в центре, неудержимыми потоками изливая слезы (он знал, 



327

что реки крови прольются при этом столкновении), и обратился к войску 
со словами поощрения. И сила проникновенных слов его была такова, что 
у смелых она увеличила решительность, а у вялых и медлительных возбу-
дила готовность к бою» [8, с. 49].

Сказанное  же выше может оказаться и  спецификой восприятия со-
бытий самим Симокаттой, человеком уже следующей эпохи, деятельность 
которого пришлась на  первую половину VII  века. Поэтому следует с  из-
вестной осторожностью говорить о появлении тенденции к сакрализации 
войны в конце VI века, возможно это произошло и на пару десятилетий 
позже, в  царствование Ираклия, уже явственно включившего элементы 
религиозного противостояния в свою внешнюю и внутреннюю политику.

Что же касается идеи «справедливости превыше всего», то в VII–X ве-
ках она стала медленно угасать, практически забываясь историографами, 
а на первое место вышли требования соблюдения правоверия. Византий-
ские авторы все чаще отмечали, что даже достойные правители, становясь 
на путь ереси, в конце концов, неизбежно терпят поражение.

Достойнейший победитель персов Ираклий, потерял все свои победы 
из-за арабского нашествия, ставшего, по мнению ромеев, карой за монофе-
литство. Императоры-иконоборцы Лев III Исавр, Константин V Копроним 
и Лев IV Армянин при всех своих талантах не могут дать стране мир и выг-
нать мусульман с исконных земель империи. Напротив, при благочестивых 
правителях, причем далеко не всегда безупречных с позиции человеческой 
справедливости —  чего стоит только одна история с ослеплением своего 
сына императрицей Ириной  —  внешние враги ослабевают, занятые вну-
тренними врагами.

Едва ли не самым ярким примером этого может служить любопытное 
размышление Продолжателя Феофана. Повествуя о  правлении Феофила, 
упомянул о его стремлении к справедливости и правосудию, хотя и не без 
оговорок: «возможно, Феофил заслуживает похвалы за  соблюдение зако-
нов, но уж вряд ли кто припишет ему кротость и мягкость души» [5, с. 61]. 
Стремление этого правителя к справедливости отмечали и иные источники.

Продолжатель, вопреки представлениям историков эпохи Юстиниана, 
отмечал, что это не дало императору успеха в военных делах: во время войн 
он постоянно возвращался с поражением, из которых самыми унизитель-
ными были битва при Дазимоне и взятие Амории, родного города василев-
са. Причиной  же этого, по  мнению автора, стала приверженность идеям 
иконоборчества.

Представления о четкой связи успешности государства с привержен-
ностью его правителей правильной вере закрепились в Византии на долгие 
века и стали едва ли не  главной причиной отвержения ромеями униаль-
ных проектов Позднего Средневековья. Значительное количество жителей 



328

слабеющей империи было убеждено историографами VII–X веков, что лю-
бое отступление от утвержденных догматов, даже ради спасения страны, 
не принесет пользы, а только ухудшит положение.

ЛИТЕРАТУРА
1. Агафий. О царствовании Юстиниана, М. —  Л. 1953.
2. Зверев С. Э., Военная риторика средневековья С-Пб., 2011.
3. Оносандр. Наставление военачальникам, С-Пб., 1828. // [электронный ресурс] 

http://www.xlegio.ru/sources/onasander/ (дата обращения 1.06.2017)
4. Панченко Б., О  Тайной Истории Прокопия (II) // Византийский временник, 

С-Пб., 1896, т. 3, с. 96–527.
5. Продолжатель Феофана, Жизнеописания византийских царей, С-Пб., 2009.
6. Прокопий Кесарийский. Война с готами, М., 1950.
7. Прокопий Кесарийский. Война с персами. Война с вандалами. Тайная история, 

М., 1993.
8. Феофилакт Симокатта. История, М., 1957.



329

УДК 17
Дубовая Елена Геннадьевна, 

кандидат медицинских наук, 
доцент кафедры экспертизы временной нетрудоспособности 

и качества медицинской помощи Северо-Западного государственного 
медицинского университета им. И. И. Мечникова,

elena-dubov@yandex.ru

КОНЦЕПЦИЯ ЭТИКО-ПРАВОВОГО СТАТУСА ПЛОДА 
В РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ. 

ЛИЧНАЯ НЕПРИКОСНОВЕННОСТЬ ПЛОДА

На основании опроса врачей и обзора литературы анализируется концепция 
этико-правового статуса плода как пациента в Российской Федерации. Делается вы-
вод о необходимости детализации вопросов свободы и личной неприкосновенно-
сти плода для определения границ допустимого воздействия на него. Признаются 
достаточнымиюридические основания для обязательного детального разъяснения 
женщине последствий аборта с применением способов визуализации плода. Обо-
сновывается необходимость совершенствования методик безопасного для женщи-
ны обезболивания жизнеспособного плода при проведении плодоразрушающих 
манипуляций. 

Ключевые слова: этика, плод, законодательство

Dubovaya E. G. 
THE CONCEPT OF THE ETHICO-LEGAL STATUS OF THE FETUS IN THE RUSSIAN 

FEDERATION. PERSONAL INVIOLABILITY OF THE FETUS
Based on the survey of physicians and review of literature examines the concept 

of ethical-legal status of the fetus as a patient in the Russian Federation. Th e conclusion 
about the necessity of detailing the issues of freedom and personal integrity of the fetus 
to determine the boundaries of permissible infl uence on it.Recognized as a suffi  cient legal 
basis for the required detailed explanation to the woman of the consequences of abortion 
with the use of imaging of the fetus.Th e necessity of improving techniques safe for women 
pain relief for viable fetus in conducting plodorozsadnyk manipulation. 

Keywords: ethics, fetus, legal system

Изучены результаты опроса 620 врачейразныхспециальностейпово-
просам их личного отношенияксвободе и  неприкосновенностипациен-
тавообщеиплода как пациентавчастности, а  также к  конституционной 
защите названных прав в Российской Федерации (РФ). Сделан обзор 240 
источников права РФ и источников литературы по вопросам личной не-



330

прикосновенности жизнеспособного плода с  целью определения границ 
и оснований допустимого воздействия на плод в медицинском, правовом 
и этическом смысле.

Статья 17. п. 2 Конституции Российской Федерации (РФ)гласит: «Ос-
новные права и  свободы человека неотчуждаемы и  принадлежат каждо-
му от рождения».Таким образом, будущий ребенок, находящийся на ста-
дии внутриутробного развития, не  обладает конституционным правом 
на жизнь, т. к. он еще не родился, юридически его как бы нет, следователь-
но, государство и право его не защищают. Юридический фактом будет его 
живорождение, тогда возникнет правовой статус. Есть призывы внести 
изменения в Конституцию РФ и наделить жизнь конституционной защи-
той с  момента зачатия. Между этими двумя вариантами (от  зачатия или 
от рождения) и располагается сегодня основание для дискуссии об этико-
правовом статусе плода как пациента.

Данные опроса620 врачей разных специальностей по  вопросам их 
личного отношения к  свободе и  неприкосновенности пациента вообще 
и  плода как пациента в  частности показал единогласный интерес к  дан-
ной проблеме. 85% опрошенных отмечают, что в  начале практической 
деятельности вынуждены были преодолеть внутри себя «барьер» личной 
неприкосновенности своих первых пациентов: выраженное стеснение, за-
труднение прикасаться к обнаженному незнакомому человеку, невозмож-
ность проколоть кожу человека иглой, хирурги —  выполнить разрез кожи 
инструментом. Вопросы о личной неприкосновенности плода как пациен-
та были эмоционально поддержаны врачами не гинекологами. 75% опро-
шенных знакомы с видео и фотосъемками, отражающими развитие плода, 
включая ранние сроки беременности, фетальные вмешательства и аборты. 
Из них 35–40% подтвердили, что после просмотра качественно изменилось 
их отношение к абортам, стало более резко негативным. Из опрошенных 
не  гинекологов 85% к  абортам относятся негативно. Никто не  настаивал 
на  однозначно положительной оценке искусственного прерывания бере-
менности. Все опрошенные рассматривали проблему абортов как нуждаю-
щуюся в решении, но не простым запретом, а комплексной системой мер: 
повышение культурного уровня людей.

По данным опроса практикующие гинекологинастаивали на  мне-
нии о  недоразвитии плода, нечувствительности его к  манипуляциям. 
Не применяют к плоду на ранних сроках беременности слова «ребенок», 
«человек». По-видимому, более устойчиво, чем другие врачи, акценти-
рованы на  интересах женщины, готовы к  выбору последних в  случае 
конфликта с интересами плода. Врачи хотели бы знать об этом больше, 
признают необходимость обеспечении их четкими практическими ре-
комендациями.



331

Ряд авторов выражает общепринятое мнение о выборе интересов жен-
щины в случае конфликта с интересами плода с акцентом на то, что один 
из  самых важных интересов женщины  —  стать матерью. Потому выбор 
тактики не всегда очевиден.

Будущий ребенок, находящийся на стадии внутриутробного развития, 
не обладает конституционным правом на жизнь, т. к. он еще не родился. 
Юридический фактом будет его живорождение, тогда возникнет правовой 
статус (на основании Свидетельства о рождении), состоящий пока только 
из прав, ни обязанности, ни ответственность для новорожденного право-
вая система РФ не предусматривает. Право на физическую (личную) непри-
косновенность человека обеспечивается запретом посягательств на жизнь, 
здоровье и телесную неприкосновенность.

Относиться ли к зародышу как к «уже человеку» или как к «еще не че-
ловеку»  —  это вопрос, на  который на  уровне общественного сознания 
не получен однозначный ответ. Сторонники начала жизни с момента ро-
ждения понимают, что на  всем протяжении внутриутробного развития 
плод не является органом или частью материнского организма. Ясно, что 
это другой человеческий организм, вопросы касаются терминологии, 
этико-правовой защиты, круга лиц, полномочных распоряжаться жиз-
нью «внутриутробного пациента», оснований для принятия решений. 
Таким образом, момент начала жизни является первым, основополага-
ющим вопросом.С точки зрения современной биологии (генетики и  эм-
бриологии) жизнь человека как биологического индивидуума начинается 
с момента слияния ядер мужской и женской половых клеток и образова-
ния единого ядра, содержащего неповторимый генетический материал. 
Критерием морального статуса плода является его включенность в мораль-
ное отношение, которое возникает, когда плод, эмбрион, зародыш, «сгусток 
ткани» становится объектом моральной рефлексии и  для матери, и  для 
человеческого общества. Человеческая культура самой постановкой про-
блемы о моральном статусе эмбриона уже делает его субъектом фундамен-
тальных моральных прав[1].

Второе основополагающее противоречие заключается в проблеме пра-
ва распоряжаться жизнью другого человека —  решать вопрос о жизни (или 
смерти) человека, в данном случае —  еще не родившегося. В Основах со-
циальной концепции Русской Православной Церкви установлено:«XII.2. 
С  древнейших времен Церковь рассматривает намеренное прерывание 
беременности (аборт) как тяжкий грех». При этом Российское законода-
тельство отдает окончательное решение матери, при соблюдении ряда ус-
ловий —  ранний срок и т. д. Представляется, что путь развития проблемы 
допустимого воздействия  —  эволюционный. Революционные преобразо-
ванияздесь опасны. Конституционная охрана жизни человека с  момента 



332

зачатия —  это высокая нравственная декларация, которая в любом обще-
стве приобретает практическую значимость только на фоне развития от-
ветственного родительства и готовности всего общества.

В течение последнего столетия развитие здравоохранения пошло 
по  такому пути, что сегодня цивилизованные страны не  готовы отка-
заться от абортов без медицинских показаний [2]. Поэтому возможности 
оценки боли/стресса/мучений у  плода при инвазивных вмешательствах 
широко изучаются во  всем мире. При этом нет однозначного мнения 
о  болевой чувствительности и  сознании плода. Известны двигательные 
реакции плода на инструмент и гримасы после медикаментозного аборта. 
Представляется, что логично трактовать сомнения в  наличии сознания 
и болевых ощущений у плода в пользу плода, можно в данном случае вос-
пользоваться принципом правовой презумпции. За  отсутствием специ-
ального правового регулирования плода как пациента, можно применять 
по  аналогии нормы международного и  российского законодательства 
о живых существах, участвующих в экспериментах. Известно, что сегод-
ня международное право допускает эксперименты на  животных только 
при условии отсутствия у  последних мучений и  страданий. Если после 
эксперимента животное обречено на страдания, его следует безболезнен-
но умертвить.

На основании вышеизложенного хотелось бы сделать следующие выводы: 
1. Концепция этико-правового статуса «внутриутробного пациента» в Рос-
сийской Федерации нуждается в дальнейшей разработке. Это междисци-
плинарный вопрос, необходимо сотрудничество гинекологов, акушеров, 
педиатров, юристов, других специалистов, общественных организаций 
и заинтересованных лиц. Понимание морально-этической значимости во-
проса на фоне развития ответственного родительства социально значимо 
для будущего Российской Федерации.

2. Добровольное информированное согласие пациентки —  потенциаль-
ной мамы и обязательность «периода тишины» между обращением к врачу 
и прерыванием беременности являются достаточным правовым основани-
ем для обязательного разъяснения этико-правовой и медицинской значи-
мости аборта (беседа, фото, видео плода). Нужно помогать сомневающейся 
беременной женщине сохранять жизнь будущему ребенку.

3. Право личной неприкосновенности составляет часть этико-право-
вого статуса плода как пациента и  нуждается в  дальнейшей разработке 
и  детализации с  целью оптимального определения медицинских, этиче-
ских, правовых границ допустимого воздействия на плод. Законодательст-
во и медицинская этика РФ дают достаточное основание совершенствовать 
методики безопасного для женщины обезболивания жизнеспособного 
плода при проведении неотвратимых плодоразрушающих манипуляций.



333

ЛИТЕРАТУРА
1. Силуянова И. В. С36 Руководство по  этико-правовым основам медицинской 

деятель ности: Учебн. пособие / И. В. Силуянова.  —  М.: МЕДпресс-информ, 2008.  — 
223 с.

2. Ткаченко В. С. Основы социальной медицины: Учебное пособие —  2-е изд. пе-
рераб. и доп. —  М.: Издательско-торговая корпорация «Дашков и К»; Ростов н/Д: Наука-
Спектр, 2013. — 471 с.



334

УДК 292 + 2–38
Малафеева Марина Алексеевна,

соискатель Русской христианской гуманитарной академии,
malafeeva.relig@gmail.com

СТАРООБРЯДЧЕСТВО В ИМЕНАХ: И.П. КУЛИБИН 5*

В статье проводится анализ биографии Ивана Петровича Кулибина, влияния 
его принадлежности к старообрядчеству на деятельность и состоятельность, воз-
можность влияния личности И. Кулибина на царскую политику.

Ключевые слова: старообрядчество, Кулибин, биография, изобретения 
и изобретатели, религия, общество

Malafeeva M. A.
OLD BELIEVERS IN NAMES: I. P. KULIBIN

Th e article analyzes the biography of Ivan PetrovichKulibin, the infl uence of his 
belonging to the Old Believers on activity and consistency, the possibility of the infl uence 
of I. Kulibin’s personality on royal policy.

Keywords: Old Believers, Kulibin, biography, inventions and inventors, religion, 
society

Ни для кого не секрет, что отношения между приверженцами старого 
благочестия и официальными властями не складывались гладко. Староо-
брядчество как феномен развивается именно в условиях государственных 
гонений. Однако стоит отметить, что бывали в этих «сложных» отношени-
ях и затишья. К такому периоду как раз относится время правления Екате-
рины II. На этот же период как раз и выпадает жизнь и деятельность Ива-
на Кулибина, которого так же называли «Екатерининским любимчиком». 
Давайте попробуем разобраться, каково же было отношение императрицы 
к представителям старообрядчества и какую политику она вела в их отно-
шении.

Первым послаблением в  гонениях на  старообрядцев был сенатский 
указ Петра III, который предписывал «возбранения не чинить» в их отно-
шении, а также относил к христианам, состоящим в «суеверии». Продол-
жая политику Павла III Екатерина кардинально изменила правовое поло-
жение старообрядцев.

* Исследование проведено для портала «Русская вера», опубликованный 
на портале текст и название отличается от настоящего



335

Во-первых, после вступления на престол Екатерина публично вырази-
ла свое отрицательное отношение к деятельности патриарха Никона и царя 
Алексея Михайловича, а также обвинила последнего в недальновидности. 
В своей речи перед собранием Сената и Синода Екатерина говорила о том, 
что своими реформами, патриарх и «потакавший ему царь» внесли не толь-
ко раздор внутри народа, но  и  ополчили народ против власти, вплоть 
до признания ее властью антихриста.

Во-вторых, императрица первым  же своим указом, а  точнее в  мани-
фесте от 22 сентября 1762  года, прекращает все судебные преследования 
старообрядцев «кроме прямых богохульников», так же в манифесте гово-
рилось об  освобождении всех уже содержащихся старообрядцах. В  сво-
ей деятельности Екатерина придерживалась политики невмешательства 
в учение, обрядность, исповедание и внутренние распорядки старообряд-
ческих толков со стороны светских и духовных властей.

В-третьих, в Указе от 4 декабря 1762 года (подтвержденным сенатским 
указом от 14 декабря то же года), в котором говорилось о разрешении вер-
нуться всем бежавшим из России подданным, возвращающиеся на Родину 
старообрядцы наказанию подвержены не будут.

Далее идут еще несколько указов дающих права старообрядцам, та-
кие как разрешение селиться не  только в  Сибири на  Барабинской степи, 
но  в  других приближенных к  столице губерниях, или упразднение «рас-
кольнической конторы». Такие меры приводят к заселению Поволжья, воз-
рождению Керженских скитов и образованию новых.

Были и  указы, которые вызывали негодование и  волнение в  народе. 
Так, например, Екатерина II снимала с  «зарегистрированных раскольни-
ков» двойной оклад с тех, «кои православной церкви не чуждаются и таин-
ства церковные от православных священников приемлют…». Это приводит 
к тому, что часть старообрядцев объявляли себя приверженцами господст-
вующей церкви во избежание уплаты двойного оклада. Тем же, кто были 
непреклонны разрешили создание старообрядческих центров: Рогожского 
и Преображенского кладбищ. Позднее двойной оклад был полностью от-
менен, но только для тех, кто не скрывался. В целом как мы можем увидеть 
политика Екатерины II по большей части способствовала росту численно-
сти старообрядцев, однако даже в этот период затишья равные права для 
всех христианских вероисповеданий признаны не были.

Практически каждый знает или слышал про Ивана Петровича Кули-
бина и его изобретения, многие даже знают, что принадлежал он к купе-
ческому роду. Иногда в его биографии вскользь упоминается, что отец его 
был старообрядцем, однако мало кто связывает эти биографические ню-
ансы воедино, хотя именно принадлежность Кулибина к старообрядчест-
ву сыграла ключевую роль в его жизни, творчестве и карьере (о чем еще 



336

будет сказано). В той же мере, в которой хорошо известны изобретения 
Ивана Петровича, в той же мере скудны сведения о его биографии, однако 
стоит отметить, что жизнь И. Кулибина была богата событий, а сама лич-
ность изобретателя многогранной.

В период жизни и работы Ивана Петровича Кулибина все культурное 
развитие страны шло на очень узкой социальной основе. Народные мас-
сы продолжали оставаться неграмотными. Это можно было объяснить 
в  первую очередь политикой самодержавно-дворянского правительст-
ва в области народного образования. Ведь и среди привилегированного 
класса лишь незначительная часть молодежи получала систематическое 
образования. Несколько лучше обстояло дело в области профессиональ-
ного образования, в первую очередь в тех областях, которые по тем или 
иным причинам были остро необходимы правительству. При отсутствии 
широких возможностей получения образования, в том числе и специаль-
ного, только отдельные наиболее увлеченные и  преданные своему делу 
люди могли заниматься творческой работой в  области техники. Судьба 
таких изобретателей-одиночек была, как правило, очень тяжелой. Несом-
ненно, судьба деятелей науки и  техники так  же зависела и  от  места их 
проживания.

И. П. Кулибин родился в  Нижнем Новгороде. Уже вXVII  веке Ниж-
ний Новгород по торговле занимал третье место после Москвы и Казани 
и был одним из самых богатых и цветущих городов Московского государ-
ства.Торговля в  Нижнем Новгороде в  XVII  столетии и  в  первой полови-
не XVIII столетия носила сословный характер —  гильдийское купечество 
держало в своих руках все торговые лавки в гостиных рядах. Количествен-
ный состав населения Нижнего Новгородав XVIII столетии оставался без 
значительных изменений и определялся в 7678 жителей. Согласно истори-
ческим данным 43,3% от  общего количества населения было занято тор-
говлей, остальная часть приходилась на ремесленников (13,2%), на черно-
рабочих увечных и  дряхлых (40,2%), небольшая часть (3,3%) находилась 
на отхожих промыслах —  была отпущена по «пашпортам».

Среди ремесленников во  времена Кулибина в  Нижнем Новгороде 
имелись не только кузнецы, но и ряд других профессий металлистов. Так, 
например, по свидетельству изобретателя, резьба часового корпуса, золо-
чение, серебрение, пайка, меднолитейные работы, связанные с изготовле-
нием его часов «яишной фигуры» (подробнее далее), микроскопа, телеско-
па и электрической машины, выполнялись не им самим, а на стороне.

Отец Кулибина принадлежал к  городскому посадскому сословию, 
которое со  времени Петра I, по  положению 1720  года, имело свое город-
ское самоуправление. Кроме купечества, заметную роль в  городе играли 
приказные (городское чиновничество, служившее как в  магистрате, так 



337

и в разных канцеляриях), а также церковнослужители и крестьяне, посе-
лившиеся в качестве городских обывателей и занимавшиеся торговлей. От-
ношения между купцами и этими общественными группами были крайне 
сложными. Считается, что в лучшем положении по сравнению со всеми на-
ходились купцы, принадлежащие к старообрядчеству. Они были избавле-
ны от отбывания всевозможных служб, «тяжелым бременем ложившихся 
на  плечи остального посадского населения».Надо сказать, что от  общего 
числа населения Нижнего Новгорода в 60е годы XVIII века «официально» 
относили себя к старообрядчеству только 100 человек (в это число входил 
и отец Ивана Петровича), что чуть больше чем 1%. Как мы можем увидеть, 
официальная старообрядческая община в  Нижнем Новгороде в  период 
жизни там Кулибина была очень малочисленна, что может служить пока-
зателем ее сплоченности при сложном общественном положении. Несмо-
тря на то, что купцы-старообрядцы платили двойную подать, обогащение 
их происходило гораздо быстрее, чем у остальных купцов, которые очень 
справедливо видели в них конкурентов.

Как уже отмечалось, И. П. Кулибин родился в семье купца-старообряд-
ца 10 (21) апреля 1735 года и самых ранних лет был связан с купеческой 
средой Нижнего Новгорода, с ее нравами и ее культурой. Жили Кулибины 
на  Успенском съезде (село Подволье, ныне входит состав Нижнего Нов-
города). От  места этого было не  далеко до  Нижнего базара, до  набереж-
ной. Прямо с крыльца отцовского дома открывался вид на широкую Волгу 
и полноводную Оку. Хорошо было видно стены Кремля и Заволжье с его 
лугами, деревнями и ветряными мельницами.

Иван Петрович не  получил систематического образования. Купцы 
того времени были искренне убеждены в  невозможности подготовки их 
детей к торговому делу «школьным путем», то есть с отрывом от торговли. 
Таким образом, отец Кулибина по примеру людей своего сословия также 
отказался дать сыну школьное образование. По  обычаю, он отдал сына 
на обучение «дьячку» (что также может быть связано со спецификой ве-
роисповедания, о чем биографы умалчивают), который обучил его грамоте 
и  счету. По  окончанию «грамоты» дети купцов с  10 до  15  лет обучались 
«купечеству». Для этих целей их подключали к торговому делу. Они сиде-
ли в рядах за товарами, а когда было нужно и возможно, ездили для тор-
гов в дальние города вместе с отцами или с братьями. Так и Кулибин, как 
и другие его сверстники, был поставлен за прилавок для обучения торговле 
мукой. Однако молодой Кулибин скучал, когда занимался развеской муки, 
и, наоборот, как нельзя лучше чувствовал себя, когда что-нибудь мастерил 
или придумывал. Он проявлял активный интерес не столько к торговому 
делу, сколько к созданию различных игрушек (флюгеров, толчей, меленок), 
которые были, по мнению отца, безделушками, а занятие ими —  вредными.



338

По сведениям первого биографа Кулибина П. Свиньина, молодой изо-
бретатель мастерил не только разные «безделушки», но и стал придумы-
вать полезные для хозяйства нововведения. Все биографы так  же утвер-
ждают о раннем пробуждении у Кулибина интереса к технике и в первую 
очередь к часам и мельницам, которые являлись важнейшими элементами 
техники —  мануфактурного периода развития промышленности.

В своем увлечении часами Иван Петрович не был одинок. Стоит также 
сказать, что большинство изобретателей машин в XVIII веке были часов-
щиками. В  России выдающиеся изобретатели XVIII  века также были ча-
совщиками. Увлечение в XVIII веке часами определялось не тем, что они 
имели широкое практическое применение, а тем, что в них был воплощен 
принцип автоматизма, который стали переносить на различные объекты 
техники. Поэтому часы в XVIII веке превратились в своего рода опытную 
модель всего механического искусства.

Так и  Кулибин в  свои отроческие годы не  ограничился пассивным 
знакомством с техникой мельничного и часового дела. Своими руками он 
создал модель маленькой мукомольной мельницы, в которой были все ча-
сти, как и в большой. Однако, если молодому Кулибину было легко понять 
устройство мельницы и  изготовить ее не  большую модель, то  не  так-то 
просто было понять механизм башенных часов Строгановской церкви, ко-
торые породили в нем неугасимый в течение всей жизни интерес к часам. 
Нов молодые годы, пока был жив отец, этому делу Кулибин мог уделять 
лишь свободное от торговли время.

Если образования, полученного Кулибиным, и  было достаточно для 
торговли мукой, то оно оказалось совершенно не достаточным, чтобы без 
всякой помощи разобраться в механизме таких сложных часов, как каки-
ми были башенные часы Строгановской церкви. Это заставило Кулибина 
взяться за самообразование. Он занимался с увлечением, посвящая люби-
мому делу весь свой досуг. Для него это был единственный путь для овла-
дения часовым мастерством.

Одним из тех, кто привнес свое влияние на изобретателя былМ.В. Ло-
моносов, будучи одним из любимых авторов Кулибина. По свидетельству 
первых биографов изобретателя, он воспринял от  Ломоносова не  только 
любовь к поэзии, кстати, и сам писал неплохие оды в подражании Ломоно-
сову, но и интерес к науке и технике. В свою очередь реальное знакомства 
Кулибина с часовым делом и приобретение инструмента стало возможным 
только во время поездки в Москву по городским делам ратуши. Все биогра-
фы Кулибина отмечают, что после приезда из Москвы он стал значительно 
преуспевать в часовом деле.

Подлинным же хозяином своей судьбы Кулибин смог стать только по-
сле смерти отца. При его жизни изобретатель не мог даже и мыслить бро-



339

сить торговлю и  заняться своим любимым делом. Идти наперекор воле 
отца он не  мог. Он не  мог решиться на  это даже будучи женатым, когда 
ему было 24 года. После смерти отца Иван Петрович продал мучную лавку 
и всецело посвятил себя часовому делу. Но, однако, ему не скоро удалось 
прочно встать на ноги. На первых порах ему не хватало работы по ремонту 
часов и его семье приходилось бедствовать.

Славой отличного часовщика в Нижегородском крае Кулибин стал поль-
зоваться после того, как ему удалось отремонтировать испортившиеся доро-
гостоящие часы с репетицией нижегородского губернатора И. Я. Аршеневско-
го. Губернатор уверовал в высокое мастерство Кулибина и не упускал случая 
похвастаться открытым им часовщиком. Этого оказалось достаточно, чтобы 
все обратили внимание на Кулибина. Когда дела пошли в гору, и не было необ-
ходимости беспокоиться об обеспечении семьи, Кулибин снова окунулся в са-
мообразование. В этот период он усиленно занимался физикой, математикой 
и черчением. Нам не известно по каким книгам учился Кулибин, так как ни он 
сам, ни его биографы не дают на этот счет никаких указаний.

Когда  же Иван Петрович почувствовал в  себе достаточно сил, знаний 
и умений для создания часов собственной конструкции, он решил изготовить 
часы «яишной фигуры с многочисленными автоматическими устройствами 
и репетицией». Предполагавшееся посещение императрицей Нижнего Нов-
города явилось для Кулибина причиной изготовления своего шедевра часово-
го искусства. В первые годы правления Екатерина II предприняла несколько 
поездок по России. Своим планом Кулибин поделился с купцом-старообряд-
цем М. Н. Костроминым, который в прошлом был другом его отца, а позднее 
становится покровителем Ивана Петровича, его семьи и его стремлений.

Купец Костромин сделал все необходимое для того, чтобы представить 
царице Кулибина и его изобретения. По приезду Екатерины II в Нижний 
Новгород 20 мая 1767 года —  они были представлены вместе. Императрица 
ознакомилась с  электрической машиной, телескопом и  микроскопом Ку-
либина, внимательно выслушала его объяснения механизма еще не окон-
ченных им часов яичной формы. В заключение Кулибин преподнес ей оду, 
им самим сочиненную и  посвященную пребыванию Екатерины в  Ниж-
нем Новгороде. Она осталась довольна всем этим и выразила пожелание 
пригласить Кулибина и  его покровителя Костромина в  Петербург, когда 
будет закончена работа по созданию часов яичной формы. Для Кулибина 
это было несомненным успехом, однако без покровительства в сочетании 
с  (несвойственным) интересом к  старообрядчеству императрицы велик 
был шанс остаться ему безызвестным, как и многие его соотечественникам.

Жизнь в  Петербурге была самым важным периодом в  творчестве 
И. П. Кулибина. Именно в  Петербурге Кулибин быстро сформировался 
в  крупного и  оригинального изобретателя, использовавшего передовую 



340

техническую мысль своего времени. В  начале 1769  года И. П. Кулибин 
и  М. Н. Костромин выехали из  Нижнего Новгорода в  Петербург. По  тем 
временам это был дальний, трудный и  далеко не  безопасный путь. Он 
длился более двух месяцев. В  Петербурге изобретателя и  купца принял 
директор Петербургской Академии наук граф В. Г. Орлов, брат фаворита 
Екатерины II. Приборы и часы, привезенные с собой изобретателем, были 
приняты и  по  распоряжению императрицы преданы в  первый в  России 
музей —  Кунсткамеру. Одновременно Екатерина II распорядилась принять 
Кулибина на службу в Академию наук в качестве механика.

Здесь важно отметить, что о дальнейшей судьбе купца М. Н. Костро-
мина практически нет информации. По  одним данным, купец получает 
значительную денежную сумму от  императрицы за  «вложения» в  труды 
И. П. Кулибина, сумму эту он тратит на восстановление Оленевского скита 
(разрушенного при Петре I). Однако по другим данным скит был восста-
новлен по указу самой Екатерины II. Можно предположить, что Костромин 
возвращается в Нижний Новгород, не получив от лоббирования Кулибина 
ровным счетом ничего. Также известно, что сын купца Иван Костромин 
переходит в  православие, бросает дело отца, становится городской голо-
вой, а  по  окончании службы объявляет себя банкротом и  отказывается 
оплачивать долги. Точная дата смерти —  не известна. О дальней судьбе се-
мьи Костроминых информации нет.

Вместе с тем у самого Кулибина судьба разворачивается совсем иначе. 
С конца 1769 года начинается более чем тридцатилетняя служба его в глав-
ном научном учреждении страны. Задачи, которые Кулибин ставил перед 
собой в Нижнем Новгороде, потускнели и отчасти отошли, новые вопросы 
и проблемы стали волновать его, требовать ответов и решений.

Изобретательская деятельность Кулибина была тесно связана с тема-
тикой научных исследований Академии наук. В  период жизни и  работы 
в Академии было проведено не мало экспериментов и сделано открытий, 
которые обеспечили известность делавших их ученых. Важно сказать, что 
оборудование для проведения большинства этих экспериментов было 
сконструировано именно работавшим в то время И. П. Кулибиным. Таким 
образом, став во главе академических мастерских, Ивану Петровичу уда-
лось вписать яркую страницу в историю отечественного приборостроения.

В тоже время, но чуть позднее Кулибина стали привлекать к выполне-
нию обязанностей придворного механика, ему приходилось заниматься 
также ремонтом телескопа для двора Екатерины II и присутствовать при 
астрономических наблюдениях императрицы, что позволило ему изучать 
новейшие астрономические приборы.

Единственное, что осложняло работу Кулибина в мастерских —  это от-
ношения с администрацией Академии наук и ее персоналом. За время ру-



341

ководства Кулибиным мастерскими сменилось несколько директоров Ака-
демии. Некоторые биографы и исследователи пишут, что Кулибин будучи 
очень талантливым изобретателем, с  административно-бюрократической 
стороной своей работы справлялся не легко. Вместе с этим исследователи 
отмечаю его приверженность к «старым» обычаям и вере, что также мог-
ло осложнять взаимоотношения внутри коллектива и в частности с под-
чиненными. Дошло даже до того, что Кулибин отказывается от получения 
дворянского титула, потому как для этого ему необходимо было сбрить 
бороду. В конечном счете Кулибин стал ощущать, что руководящий пост 
мешает его изобретательской деятельности. В этой связи в январе 1787 года 
Иван Петрович просит Е. Р. Дашкову (на тот момент директора Академии 
наук) об освобождении его от должности руководителя мастерских. Вскоре 
его просьба была удовлетворена, с условием его проживания на служебной 
квартире и выплате ему пенсии.

Всего за  время работы в  качестве руководителя мастерскими Петер-
бургской Академии наук Кулибин спроектировал три варианта деревянно-
го одноарочного моста через Большую Неву, построил и испытал модель 
этого моста, разработал первоначальный вариант машинного судна, по-
строил и  испытал его на  Неве, сконструировал оригинальный «фонарь» 
и пытался организовать его производство, проводил большую творческую 
работу по выполнению придворных заказов, а также осуществил еще ряд 
изобретений. С  такими результатами известный изобретатель уходит 
на пенсию. Однако даже после выхода на пенсию он не прекращает свою 
работу и  за  еще 13  лет, проведенных им в  Петербурге после увольнения 
из Академии Кулибин заканчивает несколько своих изобретений. Как уже 
отмечалось, в  начале 1787  года Кулибин «уходит на  пенсию». Только по-
лучив свободу выбора работы, он смог целиком посвятить себя изобрета-
тельству. Всю свою энергию он направил на претворение в жизнь незакон-
ченных ранее изобретений и осуществление новых.

До нас дошло несколько описей-реестров изобретений И. П. Кулибина, 
составленных им в разные периоды жизни. Эти реестры дают возможность 
установить, над какими изобретениями И. П. Кулибин работал и в какой 
последовательности.

В первую очередь он стремился ввести в  практику машинные суда 
на Волге, он делал это также и для некоторых других русских рек, например, 
для Днепра. Также он занимался проектированием мельниц без плотин 
(силовых вододействующих установок), усовершенствованием технологи-
ческого процесса отливки больших зеркальных стекол на Петербургском 
стекольном заводе, усовершенствованием наплавных мостов, проектиро-
ванием и  осуществлением протеза («механической ноги»), «подъемных 
кресел» (лифта), улучшением музыкальных инструментов, конструирова-



342

нием трехколесного экипажа («самокатки»), оптического телеграфа, и, на-
конец, «вечным двигателем» («самодвижущейся машиной»).

В ноябре 1793  года по  распоряжению Дашковой Кулибина с  семьей 
выселяют из занимаемой им казенной квартиры, что причиняет ему зна-
чительные неудобства и серьезно мешает изобретательской деятельности. 
В 1796 году умирает Екатерина II, а на престол вступает ее сын Павел I, что 
несколько улучшает жизнь Кулибина, но лишь ненадолго. В свое не дол-
гое правление Павел I начинает активно пользоваться услугами Кулибина 
и должно их оплачивать. Однако вскоре происходит дворцовый переворот 
и на престол вступает Александр I.

К слову необходимо отметить, что Кулибин тратит невероятное количе-
ство денег на свои эксперименты и изобретения из-за чего даже при не пло-
хом жаловании оказывается в крупных долгах. Кулибин неоднократно пишет 
царю с просьбой оплатить долги. Вот и с вхождением на престол нового царя 
Кулибин вновь пишет прошение, но теперь уже на имя Александра I. В этом 
документе изобретатель в какой уже раз просит выдать ему 6000 рублей для 
оплаты долгов и разрешить ему уехать в Нижний Новгород. Александр I на-
шел предложение Кулибина приемлемым и удовлетворил его пожелания.

27  октября 1801  года И. П. Кулибин вместе с  женой и  малолетними 
детьми приехал в Нижний Новгород, где он жил до конца своих лет. В де-
кабре того же года Кулибин переживает смерть жены (Авдотья Васильевна, 
по некоторым сведениям, была второй женой изобретателя, всего Кулибин 
был женат трижды), Иван Петрович так сильно переживал, что даже забо-
лел (по некоторым данным Кулибин женится третий раз через 4 года в воз-
расте 70 лет).

В родном городе Кулибин продолжает заниматься своими изобретени-
ями в области судостроения, протезирования и пр., впрочем, не все идет 
гладко. Так, например, Кулибин берется за вопросы строительства и архи-
тектуры, однако по  многим свидетельствам в  этой области ему блеснуть 
не удалось. 10 сентября 1813 года происходит очередной (это была не ред-
кость для «деревянного» Нижнего Новгорода) пожар, который оставляет 
Кулибина и его семью без крова. В пожаре же погибает большая честь его 
работ, что оставляет семью еще и без средств.

Оказавшись без крова, многочисленная семья перебирается к  другу 
Кулибина Пятерикову, а позднее к дочери в село Карповку. Необходимо от-
метить, что на этот период времени Кулибин уже вновь оказывается в не-
малых долгах, выплатить которые теперь становится практически невоз-
можно. Доведенный до  отчаяния перспективой нищеты Кулибин сделал 
последнюю попытку выйти из создавшегося положения. Он стал усиленно 
работать над созданием различных конструкций вечного двигателя. Над 
моделью вечного двигателя Кулибин продолжает трудиться даже, будучи 



343

уже больным, но желая дать человечеству универсальный двигатель, кото-
рый может привести в действие любую машину.

И. П. Кулибин прожил 83  года и  умер 30  июля (11  августа) 1818  года 
в абсолютной нищете. Не было даже денег на похороны, поэтому пришлось 
продать единственные в доме настенные часы и прибегнуть к помощи дру-
га Пятерикова. Похоронили Кулибина на Петропавловском кладбище.

В 1868 году в Нижнем Новгороде было торжественно отмечено 50-ле-
тие со  дня смерти И. П. Кулибина. К  этому  же времени относится идея 
открытия в городе Кулибинского ремесленного училища. Теперь на месте 
Петропавловского кладбища расположен парк имени И. П. Кулибина, ме-
сто для отдыха местных жителей и гостей города.

В заключении хочется сказать о том, что личность Кулибина является 
настолько неоднозначной, на сколько очевиден тот факт, что Иван Петро-
вич был невероятно талантливым человеком. Его вклад в развитие россий-
ской науки и техники просто неоценим, однако личность изобретателя все 
так же остается до конца не исследованной.

Из изложенных выше фактов можно вывести два интересных вывода. 
Во-первых, необходимо отметить, что даже дюжий талант Кулибина не по-
мог бы ему в реализации его идей. Важную (можно сказать фундаменталь-
ную) роль в раскрытии миру таланта явилось сочетание царской политики 
и принадлежность Кулибина к старообрядчеству. Несомненно, эта же при-
верженность не позволила ему достигнуть материальных высот, но это ли 
было для него важно? Сомнительно.

Во-вторых, хотелось бы отметить тот факт, что биографические иссле-
дования личности Кулибина относятся ко второй половине XX века (более 
30  лет назад), где принадлежность к  вере практически не  затрагивается, 
либо затрагивается как причина, например, сложности межличностного 
общения. О религиозной стороне жизни Кулибина можно лишь по крупи-
цам воссоздать из разных источников, что так же говорит о недостаточно-
сти исследования многогранной личности изобретателя.

ЛИТЕРАТУРА
1. Грани раскола. Старообрядчество: тайны и явь. Альбом. Нижний Новгород: ДЕ-

КОМ, 2014
2. Кизеветтер А. А. Посадская община в России XVIII столетия. М., 1903
3. Левашова А. В. Законодательная политика Екатерины второй в отношении старо-

обрядцев [Электронный ресурс] http://cyberleninka.ru/article/n/zakonodatelnaya-politika-
ekateriny-vtoroy-v-otnoshenii-staroobryadtsev

4. Майкл Д. Гордин Наводя мосты: Эйлер, Кулибин и  техническое знание [Элек-
тронный ресурс] http://magazines.russ.ru/nlo/2004/66/gord13.html

5. Пипуныров В. Н., Раскина Н. М. Иван Петрович Кулибин (1735–1818) Л.: Наука, 
1986



344

УДК 1(091)
Мухаметова Алина Алиевна, 

студентка Института истории 
Санкт-Петербургского государственного университета,

lovaki@inbox.ru

САМОУБИЙСТВО СЕНЕКИ ГЛАЗАМИ АНТИЧНЫХ 
И РАННЕХРИСТИАНСКИХ АВТОРОВ 6*

Самоубийства римских аристократов I в. до н. э. —  I в. н.э. обладают набором 
схожих черт (Катон Младший, Тит Помпоний Аттик, Сенека, Петроний Арбитр 
и другие). Их связывает театральность (оформление ухода из жизни как зрелища), 
присутствие зрителей (друзей и домочадцев), и, наконец, удивительное спокойст-
вие умирающих. Цель настоящего доклада —  проанализировать место смерти Лу-
ция Аннея Сенеки в ряду этих самоубийств, ее философский стоический контекст 
и то, как она рассматривалась ранними христианскими авторами, зачастую благо-
желательно настроенными по отношению к Сенеке.

Ключевые слова: Сенека, самоубийство, стоицизм, ранее христианство.

Mukhametova A. A.
THE SUICIDE OF SENECA THROUGH THE EYES OF ANCIENT AND EARLY 

CHRISTIAN AUTHORS
Suicides of the Roman aristocrats of the 1 c. BC. — 1 c. AD have a set of similar traits 

(Cato the Younger, Titus Pomponius Atticus, Seneca, Petronius Arbiter and others). Th ey 
are associated with theatricality (the representation of death as a spectacle), the presence of 
spectators (friends and family members), and, fi nally, the surprising calmness of the dying. 
Th e purpose of this report is to analyze the place of Lucius Annaeus Seneca’s death in the 
context of these suicides, its philosophical Stoic context and the way it was seen by Early 
Christian authors, generally sympathetic towards Seneca.

Keywords: Seneca, suicide, stoicism, earlier Christianity.

Время I в. до н. э. —  I в. н.э. стало эпохой масштабных перемен, изме-
нивших жизнь римского государства. Этот период перерождения республи-
ки в монархию характеризуется гражданскими войнами, столкновениями 
враждующих группировок и в целом крайней политической и социальной 
нестабильностью. Люди пытались найти для себя какой-то «островок без-
опасности», точку опоры в этом безумном мире, и многие из них обретали 
её в философии.

* Исследование выполнено при поддержке РГНФ, проект № 15–31–01260 
«Раннехристианская агиография в контексте позднеантичной культуры».



345

Каждая философская школа предлагала свой идеальный путь, который 
был прочно связан с представлениями о том, что есть благо. Так, поздний 
стоицизм проповедовал самосовершенствование; эпикурейство давало 
идеал невозмутимой счастливой жизни, базирующейся на  удовольствии 
и избавленной от страха перед богами; кинизм предполагал жизнь незави-
симую, свободную от норм общества. Все эти школы вырабатывали свою 
систему ценностей, а  значит, требовали от приверженцев особой модели 
поведения, которая могла повлечь определенные ограничения. [5, с. 191]. 
Но эта строгость «окупалась» сполна, так как обращение в философию по-
могало найти ответ на важнейшие вопросы: «В чем смысл жизни?» и «Как 
мне стоит жить?». Люди, обратившиеся к  философии, получали новый 
смысл жизни и ещё то, что помогало переносить им удары судьбы и окру-
жающего мира.

Уже во II в. до н. э. преимущества философии оценили римляне. Фи-
лософское образование считалось престижным, А. Д. Нок подчеркивает, 
что оно с начала I века до н. э. до конца Империи являлось «естественным 
венцом образования», философию изучали те, кто помимо элементарной 
образовательной ступени освоили грамматику, а затем риторику. Популяр-
ностью пользовались как странствующие философы-проповедники, так 
и профессиональные философы, читающие лекции [5, с. 195].

Однако увлеченность популярной в  то  время философией, особенно 
стоицизмом, могла принести и  неожиданные плоды. Влияние стоицизма 
прослеживается в  целом ряду «театральных» самоубийств того времени. 
По мнению стоиков, в определенных случаях мудрец имеет право покон-
чить с собой. Самоубийство оправданно, когда жить в гармонии с приро-
дой становится невозможно, когда этого акта требуют обязательства по от-
ношению к близким или родине, или когда продолжение жизни неизбежно 
ведет к нарушению каких-либо моральных законов [10, с. 378]. И жизнь, 
и смерть по большому счёту безразличные вещи для стоика [7, с. 139]. По-
зже эту особенность античной философии унаследует раннехристианская 
литература [6].

Многие самоубийства I в. до н. э. —  I в. н.э., как замечает М. Гриффин, 
обладают схожими чертами (Катон Младший, Тит Помпоний Аттик, Сене-
ка, Петроний Арбитр и другие). Их связывает, во-первых, театральность: 
часто при них присутствовала значительная аудитория  —  родственни-
ки, друзья, клиенты, вольноотпущенники и рабы, —  и эти самоубийства 
не были спонтанными, напротив, шли словно по сценарию. Во-вторых, эти 
смерти сближает присутствие друзей, которые пытались отговорить жертв, 
но в итоге принимали их выбор. Наличие публики является крайне важ-
ным фактором, поскольку смысл самоубийства заключается и в том, что-
бы донести до окружающих определенную мысль. Наконец, самое главное 



346

сходство заключается в удивительном спокойствии обречённых на смерть. 
Обычно мы представляем самоубийство как импульсивный акт отчаяния, 
и короткую записку в качестве предсмертного атрибута. Можно было бы 
подумать, что в античности просто царили другие «традиции», но нам из-
вестно и обычных (в нашем представлении) самоубийствах, таким образом 
эта версия отпадает сама [12, с. 65–66].

В центре нашего внимания находится самоубийство виднейшего рим-
ского стоика Луция Аннея Сенеки. Прежде всего стоит обратиться к обстоя-
тельствам этого трагического события. В 65 г. возник заговор, целью которо-
го было свержение Нерона и выдвижение на его место сенатора Кальпурния 
Пизона. Сенека был хорошо знаком с лидером заговора, и из-за этого фило-
софа обвинили в соучастии. Против него косвенно выступил только один 
из участников заговора, Натал, но его свидетельство вряд ли можно назвать 
серьёзным обвинением: Натал заявил, что был послан к Сенеке, чтобы уз-
нать, почему последний не допускает к себе Пизона. Сенека ответил, что их 
общение не послужит никому на пользу. К философу был послан трибун, ко-
торому Сенека подтвердил достоверность заявление Натала.

Мы знаем подробности этого дела благодаря сообщению Тацита:
«Нерон спросил, не  собирается  ли Сенека добровольно расстаться 

с жизнью. На это трибун, не колеблясь, ответил, что он не уловил никаких 
признаков страха, ничего мрачного ни в его словах, ни в выражении лица. 
И трибун получает приказ немедленно возвратиться к Сенеке и возвестить 
ему смерть. <…> Сохраняя спокойствие духа, Сенека велит принести его 
завещание, но  так как центурион воспрепятствовал этому, обернувшись 
к  друзьям, восклицает, что раз его лишили возможности отблагодарить 
их подобающим образом, он завещает им то, что остается единственным, 
но зато самым драгоценным из его достояния, а именно образ жизни, ко-
торого он держался, и если они будут помнить о нем, то заслужат добрую 
славу, и это вознаградит их за верность. Вместе с тем он старается удержать 
их от слез то разговором, то прямым призывом к твердости…» [2, Ann., XV, 
61–62].

Смерть философа была долгой: он перерезал себе вены, но кровь текла 
слишком медленно, и  Сенека попросил доставить ему яд, причем имен-
но тот, которым «умерщвляются осужденные уголовным судом афиня-
не» —  цикута [2, Ann., XV, 64]. Когда яд не подействовал, Сенеку перенесли 
в жаркую баню, где он и скончался, после чего его тело было сожжено без 
торжественных обрядов. В свои последние часы жизни Сенека беседовал 
с друзьями и женой, а также вызвал писцов, чтобы они записали его по-
следние размышления [2, Ann., XV, 63–64]. Таким образом, Сенека мог быть 
уверен, что его предсмертные слова будут опубликованы. Смерть Сенеки 
очень схожа со смертью Сократа: оба спокойны, ведут философские бесе-



347

ды, спокойно принимают свою участь и не пытаются сбежать. Сближает их 
и яд, который Сенека «заранее припас».

Точка зрения Сенеки по вопросу о допустимости самоубийства не от-
личается от мнения, общепринятого среди стоиков: «Сократ научит тебя 
умереть, когда будет необходимо, Зенон —  раньше, чем будет необходимо» 
[9, Epist., 104, 21]. В своих сочинениях Сенека постоянно определяет само-
убийство как «путь к свободе»: «Нам открыто множество ворот, ведущих 
на свободу» [9, Epist., 12, 10]; «Из самого жестокого рабства всегда открыт 
путь к свободе». Дж. Рист полагает, что жизнь во времена правлений Ка-
лигулы или Нерона подтолкнула Сенеку к таким размышлениям: если при 
дворе тирана свободу сохранить невозможно, значит, её можно обрести 
только после смерти [10, с. 378].

«Безумец, что ты стонешь? Чего ты ждёшь? <…> Оглянись: куда 
ни  взглянешь, всюду конец твоим несчастьям. Видишь вон тот обрыв? 
С него спускаются к свободе. Видишь это море, эту речку, этот колодец? 
Там на  дне сидит свобода. Видишь это дерево? Ничего, что оно полуза-
сохшее, больное, невысокое: с  каждого сука свисает свобода. Посмотри 
на свою глотку, шею, сердце: все это дороги, по которым можно убежать 
из рабства … Ты спрашиваешь, какой еще путь ведет к свободе? Да любая 
жила в твоем теле!» [10, De ira, III, 15].

Однако Сенека делает оговорки о том, что иногда самоубийство недос-
тойно мудреца: если человек жаждет смерти из-за тоски, скуки или отвра-
щения к жизни [9, Epist., 24, 24].

Мы полагаем, что смерть Сенеки (как и смерть Сократа, и любые дру-
гие казни, в которых роль палача отводится жертве) можно называть само-
убийством лишь условно, поскольку в данном случае говорить о свободе 
выбора не приходится. Но даже если считать гибель философа самоубий-
ством, то эта смерть является вполне «стоической».

Возможно, Сенека рассматривал самоубийство как одну из форм му-
ченичества. Например, он неоднократно с  восторгом описывает смерть 
Катона:

«Он стоял, держа на своих плечах рушащееся государство, насколько 
мог удержать его один человек, до тех пор, пока не рухнул вместе с бре-
менем, которому так долго не давал упасть. Они перестали существовать 
одновременно, ибо разделить их было бы невозможно, да и кощунственно: 
ни Катон не пережил свободы, ни свобода —  Катона» [10, Const. II, 7].

Сенека по  праву считается наравне с  Сократом и  Катоном одним 
из «святых античности». Но могли ли воспринимать Сенеку как мученика 
христиане?

В христианстве I в. не было чёткого отношения к людям, решившим 
покончить с  собой. Интуитивно христиане понимали, что самоубийство 



348

не стоит оценивать позитивно, но концепции суицида как самого тяжко-
го греха в то время не существовало, более того, некоторые приравнивали 
добровольную смерть Иисуса Христа на кресте к самоубийству, так как Ии-
сус мог легко избежать этого, например, просто покинув Иерусалим. Также 
был неоднозначен вопрос, связанный с христианскими мучениками, часто 
провоцировавшими собственные арест и  казнь. Грань, разделяющая му-
ченичество и самоубийство, была слишком тонка, и высказываться на эту 
тему без особой нужды никто не спешил.

Христианские интеллектуалы II–IV вв., касаясь этой проблемы, ориен-
тировались на свои философские убеждения. Восточные писатели обходят 
стороной фигуру Сенеки, поскольку, во-первых, большинство грекоязыч-
ных писателей склонялись к платонизму, а значит, и отношение к самоу-
бийству было отрицательным, так как отражало взгляды платонической 
философской школы (на Западе же была более популярна стоическая шко-
ла, чем и  объясняется отсутствие там осуждения суицида Сенеки). Во-
вторых, на Востоке, если и обсуждали стоиков, то обращались к трудам ее 
основателей, прежде всего, Зенона или Хрисиппа, а из более поздних авто-
ров к Эпиктету. Сенека писал на латинском языке и мог восприниматься 
скорее как политический деятель, а не философ, что обуславливало малый 
интерес к этой фигуре. Наконец, во II–III вв. в языческой среде формиру-
ется негативная тенденция по отношению к Сенеке: Фронтон и Авл Геллий 
отзываются о нем с иронией и пренебрежением, а историки Тацит и Дион 
Кассий сообщают о  его жизни много не  слишком приятных деталей [4]; 
все это тоже накладывало определенный отпечаток на отношение к Сене-
ке и вызывало сомнения в необходимости обращения к этому философу, 
даже при сходстве некоторых его идей с тем, что проповедовали христиане. 
Нечто подобное можно наблюдать и  при обращении церковных писате-
лей к намного менее спорной фигуре Сократа, являвшегося классическим 
«языческим святым» [8, с. 668–679].

На Западе ситуация была иной. Некоторые западные церковные писа-
тели относятся к Сенеке с нескрываемой симпатией, более того, считают 
философа «своим». Тертуллиан и Лактанций отмечают близость филосо-
фии Сенеки к христианскому учению [4, с. 115–141]. Первый пишет: «Как 
говорит и наш Сенека…» [11, De anim., 20], второй называет Сенеку «са-
мым последовательным стоиком среди римлян» [3, Div. inst., I, 5, 26] и «че-
ловеком проницательным» [3, Div. inst., I, 7, 13]. По словам Лактанция, «Он 
мог бы стать истинным почитателем Бога, если бы кто-нибудь открыл ему 
[истину]» [3, Div. inst., VI, 24, 14]. Тертуллиан в «К мученикам» не перечи-
сляет его среди философов, совершивших самоубийство, и это, как нам ка-
жется, дает основания полагать, что он считал смерть Сенеки не суицидом, 
а казнью.



349

Позже Иероним внесет имя Сенеки в свой каталог церковных писате-
лей «О знаменитых мужах» на основании того, что на момент написания 
трактата существовала переписка Сенеки и апостола Павла, в подлинности 
которой Иероним не сомневался:

«Я не  поместил  бы его в  списке церковных писателей (in  catalogo 
sanctorum), если  бы меня не  побудили к  этому известные послания (ап. 
Павла) к  Сенеке и  Сенеки к  Павлу, которые читаются весьма многими. 
В  этих посланиях Сенека, несмотря на  то, что он был учителем Нерона 
и весьма влиятельным лицом того времени, говорит, что он желал бы иметь 
такое же значение у своих, какое Павел имеет у христиан» [4, с. 115–141].

Августин пишет о  Сенеке холоднее прочих, но  в  его словах можно 
услышать намек на связь философа с христианством: «К христианам Сене-
ка относится ни так, ни сяк: он не хвалит их, чтобы не стать вразрез с древ-
ним обычаем своего Отечества, но и не порицает, чтобы не стать вразрез, 
быть может, со своим действительным намерением» [1, Civ. Dei, VI, 10–11]. 
Дошедшая до нас апокрифическая переписка Павла и Сенеки, датирующа-
яся временем после V в., ничего не дает по нашему вопросу; А. П. Лебедев 
предполагает, что здесь мы можем иметь дело с развитием предания о бли-
зости Павла ко двору Нерона, возникшем среди иудеохрестиан-евиоитов 
и просуществовавшем до IV–V вв. [4].

Рассматривая сохранившиеся свидетельства западных христианских 
авторов о Сенеке, мы не найдем оправдания суицида философа, однако не-
которые из писателей явно симпатизируют ему, говоря о близости Сенеке 
к христианству, и, как кажется, считают его скорее мучеником, чем самоу-
бийцей.

ЛИТЕРАТУРА
1. Аврелий Августин. О граде Божием / [пер. не указан]. Минск; М., 2000.
2. Корнелий Тацит. Сочинения в двух томах. Том I. «Анналы. Малые произведе-

ния». Науч. —  изд. центр «Ладомир», М., 1993.
3. Лактанций. Божественные установления / Пер. В. М. Тюленева. СПб.: Изда-

тельство Олега Абышко, 2014.
4. Лебедев А. П. О  переписке апостола Павла с  философом Сенекой // Право-

славное Обозрение. 1883. Т. 1. С. 115–141.
5. Нок А. Д. Обращение. Старое и  новое в  религии от  Александра Великого 

до Блаженного Августина / Пер. с англ. и науч. ред. А. Д. Пантелеева. СПб.: ИЦ «Гумани-
тарная Академия», 2011.

6. Пантелеев А. Д. «Для упражнения и подготовки тех, кто намеревается»: ран-
ние агиографические тексты как наставления для христиан // Диалог со временем. 2017. 
Вып. 58. С. 125–140.

7. Пантелеев А. Д. Мученичество и  самоубийство: проблемы восприятия ран-
него христианства язычниками // Проблемы истории, филологии и культуры. Вып. 17. 
2007. С. 136–145.



350

8. Пантелеев А. Д. Сократ в раннехристианской агиографии (II–IV вв.) // Индо-
европейское языкознание и классическая филология. 2013. Т. 17. С. 668–679.

9. Сенека. Нравственные письма к Луцилию / Пер. и прим. С. А. Ошерова. М.: 
Наука, 1977.

10. Сенека. Философские трактаты / Пер. с лат., вступ. ст., коммент. Т. Ю. Бородай. 
СПб.: Алетейя, 2001.

11. Тертуллиан Квинт Септимий Флорент. Избранные сочинения / Пер. И. Ма-
ханькова, Ю. Панасенко, Н. Шабурова, Э. Юнца. М.: Прогресс, 1994.

12. Griffi  n M. Philosophy, Cato, and Roman Suicide: I // Greece&Rome. Vol. 33. 1986. Р. 
64–77.



351

УДК 261.5
Иванов Павел Константинович,

студент Санкт-Петербургской духовной академии,
pkivanov@mail.ru

ВОСПИТАНИЕ К СВОБОДЕ 
В ПСИХОЛОГО-ПЕДАГОГИЧЕСКИХ ТРУДАХ 

ПРОТОПРЕСВИТЕРА ВАСИЛИЯ ЗЕНЬКОВСКОГО

В статье рассматривается одна из важнейших проблем воспитания —  воспи-
тание к свободе. Для ее решения требуется достижение единства свободы в добре 
и  добра в  свободе, что является целью воспитания. Зеньковский призывает вос-
питывать «дар свободы», активно преодолевать зло через раскрытие и укрепление 
духовных сил человека. Некая степень свободы открывается человеку, только когда 
он пребывает в добре. Отсюда воспитание к свободе и производится через христи-
анскую жизнь.

Ключевые слова: воспитание к свободе, внутренняя жизнь, антропология.

Ivanov P. K.
RAISING TO FREEDOM IN PSYHOLOGICAL AND PEDAGOGICAL WORKS OF 

ARCHPRIEST VASILY ZENKOVSKY
Th e article deals with one of the major pedagogical problems —  raising to freedom. 

It is requared achievement the unity of freedom in good and good in freedom to solve 
this problem. Zenkovsky invokes raise «gift  of freedom», actively conqer an evil throw the 
disclosure and strengthening spiritual powers of man. A man has some grade of freedom 
only throw life in good. Th usly raising to freedom is making throw christian life.

Keywords: raising to freedom, inner life, antropology.

В своем труде «Проблемы воспитания в свете христианской антропо-
логии» В. В. Зеньковский рассматривает сложившиеся проблемы воспита-
ния личности и излагает свое видение их решения в свете христианской 
антропологии. Именно понятие личности он выделяет как центральное 
понятие педагогики, потому что лишь в контексте личности можно обес-
печить «процесс интероцепции», процесс в результате которого «навыки 
и знания не внешне, не механически закрепляются в личности, но связыва-
ются с ее внутренним содержанием, с ее внутренней жизнью». Воспитание 
вне конкретной личности приведет к обезличиванию такого ребенка, к по-
тере начала его личности, потому что извне навязанное, не став внутренне 
необходимым, не превратившись во внутреннюю силу личности, не станет 



352

ее достоянием, а внутри так и оставит пустоту. Но с другой стороны автор 
предостерегает педагога от признания понятия личности как верховного 
принципа, в виду которого происходит абсолютизирование личности, ко-
торое само по себе невозможно, и «абсолютный характер понятие лично-
сти получает лишь в применении к Богу; в человеке же начало личности яв-
ляется умаленным и ограниченным с разных сторон». Поскольку личность 
не может быть отделена от остального мира, социального целого, системы 
ценностей, культуры, не является самосущим началом, и не может сущест-
вовать и развиваться вне Бога, без обретения опоры и восполнения в Нем, 
то «нельзя превращать начало личности в какую-то самосущую, ни от чего 
не зависимую силу, отделять личность от всего того, что определяет смысл 
ее жизни» [5, с.  29]. Таким образом, здоровая жизнь личности не  может 
протекать вне обретения смысла своей жизни, и именно смысла нравствен-
ного, смысла направляющего ее жизнь к полноценной жизни во Христе.

Но такое цельное развитие жизни личности, по мнению Зеньковского, 
к  сожалению претерпевает разъединение в  тенденциях воспитания лич-
ности, и или совершенно бросается на слепое развитие личности по пути, 
диктуемому любыми желаниями самой личности, или интуитивно пред-
видя наличие смысла жизни личности, не находит его в исполнении запо-
ведей и стремлении к Богу. Первая тенденция неопределенного, ненаправ-
ленного, нерегулируемого, то есть стохастического раскрытия сил человека 
ведет к «педагогическому анархизму» и превращает воспитание в сущно-
сти в бессодержательную задачу» [5, с. 29]. Другая тенденция придержива-
ется осуществлению осмысленного воспитания в векторе формирования 
благих сил, но, определенных педагогом, лежащих в сфере его личного ви-
дения, на «душевной периферии».

«Педагогическое внимание сосредоточено здесь на том, чтобы развить 
в ребенке те функции, которые сделают его сильным и творческим в усло-
виях современной жизни и освободят его от возможных конфликтов или 
неверных путей» [5, с. 30].

Такое сосредоточение внимания на развитии присущих ребенку даро-
ваний, социальных сил и навыков, творческой мощи личности очень ценно, 
но оно не может останавливаться на этом, т. к. воспитание только личност-
ных сил детей «не сможет предохранить их от трагедий, от жестоких и мучи-
тельных неудач, от безрадостности и даже бессмысленности жизни» [5, с. 31].

Зеньковский видит одной из задач воспитания раскрытие внутренней 
жизни, установление условий внутреннего равновесия. Без чего ребенок 
не сможет разрешить возникающие конфликты на глубинном уровне души, 
а не на ее периферии, не сможет «разобраться в себе». Необходимость осоз-
нания ребенком того, что может происходить в этой таинственной сфере 
является первостепенной потребностью и должно удовлетворяться взро-



353

слыми опытными людьми  —  педагогами. Зеньковский постулирует это 
положение как аксиому педагогики: «мы должны помочь детям в первую 
очередь в том, в чем они не могут обойтись без нашей помощи», и помогать 
им можно, только соблюдая их свободу [5, с. 32]. «Все подлинное в человеке 
может быть только свободным, идущим изнутри… внутренняя динамика 
души противится всякому принуждению». Но «что значит свобода в дет-
ской душе, каковы ее условия, каково место ее в человеке?». Свобода —  это 
неотъемлемый Божественный дар, это «начало освобождения человека 
от власти природы, от своего прошлого, от  своих привычек и страстей». 
Но свобода в ребенке находится еще в незрелом, подсознательном состо-
янии, и  ее тоже надо воспитать, «освободить». «В  этом смысле воспита-
ние имеет задачу помочь ребенку стать свободным, обрести свободу» [5, 
с. 33–34].

Когда Зеньковский говорит о свободе духа, он подразумевает свободу 
как возможность подниматься над случайными, периферическими жела-
ниями и освобождении от зла в себе. В ракурсе такой духовной свободы 
осуществление благого послушания будет лишь временным ограниче-
нием свободы, и притом свободы другого рода, свободы, не являющейся 
духовной, и должно приводить к правильному устроению. Но возникает 
серьезный вопрос, как же понять по какому пути способен идти человек, 
что в нем следует жестко пресекать и ограничивать, а что будет являться 
его индивидуальным расположением, которое отличается от стандартно-
го мышления и от текущего видения педагога, но не является греховным. 
Иными словами, как отделить естественные, свойственные данному ре-
бенку вкусы и интересы, стремления и желания от противоестественных, 
греховных, если природа человека смешана с грехом. По слову преподоб-
ного Иоанна Лествичника требуется рассуждение [6, с. 244]. Но многие ли 
находятся на этой ступени рассуждения? Поэтому важно верно определить 
гармоничную форму дисциплины, которая бы не сломала ребенка с одной 
стороны, не отбила бы у него всякую любовь и искреннее желание к позна-
нию себя и мира, а с другой, направила бы ребенка верным путем, по еван-
гельскому слову тесным, который поначалу может быть очень суровым. 
Поскольку понятие свободы многогранно, то и вопрос сохранения свобо-
ды в совмещении с утеснением ветхого человека сложен и тяжело решается 
третьим лицом по отношению к носителю свободы. Поэтому «дар свобо-
ды —  великий, но и страшный дар; без него не цветет, не раскрывается лич-
ность, но в свободе же источник всех трагедий, всех испытаний человека». 
Вне свободы «воспитание превращается в дрессировку», а в условиях сво-
боды ребенок может очутиться на пути зла.

«Не нужно быть придирчивым к современности, чтобы признать, что 
современный человек не умеет отстоять в себе добро, что он чрезвычай-



354

но легко поддается соблазнам и искушениям. Зло стало таким открытым, 
дерзким и часто безнаказанным…». Во избежание этого, полагает Зеньков-
ский, надо сформировать четкое знание у ребенка, что есть добро. Потому 
что нельзя развивать свободу «вне ее связи с добром». Но «как превратить 
начало свободы в источник творчества, а не произвола?» [5, с. 35].

Когда мы становимся лицом к лицу с загадкой свободы, мы неизбеж-
но сталкиваемся с проблемой зла, которое может прийти в любой момент 
и все испортить, все погубить, и с проблемой воспитания добра. «Глуби-
на свободы в  человеке, если угодно, мешает воспитанию, но,  что  бы мы 
ни говорили, нельзя воспитать к добру как-то помимо свободы и вне ее» 
[5, с.  36]. Именно через свободу (свободу стремления к  добру, желание 
добра) —  знание о добре, понуждение к добру, заученные правила могут 
превратиться в реальное добро, которое станет необходимостью души, лю-
бимой пищей, когда вне свободы и личного желания правила так и оста-
нутся мертвым грузом.

Вырабатывание это желания добра может и будет идти годами. В детст-
ве важно лишь заложить само чувство добра, любовь к нему и самое глав-
ное потребность в нем. Тогда оно сможет питать ребенка в самые трудные 
и решающие моменты жизни. Это коррелирует с учением о доминанте Ух-
томского. Заложив в ребенке живое, искреннее желание добра, последую-
щее понуждение к нему будет уже не тягостно, а радостно, потому что будет 
удовлетворять внутреннюю потребность —  доминанту. И тогда всякое по-
слушание будет идти без надрыва, не приведет к озлоблению, отстранению, 
оно будет всегда желаемо. И  тому есть физиологическое объяснение [7]. 
Таким образом, в сфере развития добродеятельной доминанты возможно 
наиболее естественное укоренение добрых поступков. Без формирования 
доминанты, что удобнее всего делается в детском возрасте, человеку уже 
придется прикладывать больше трудов к  понуждению себя, ибо его еще 
не излеченная свобода будет направляться от добра к противному, что хо-
рошо выражено у прп. Иоанна Лествичника [6, с. 251].

Таким образом, истинная, окончательная свобода тогда является сво-
бодой, когда она направлена к  добру и  направленна к  добру осознанно 
и  осмысленно. Всякое  же стремление ко  злу есть лишение свободы, узы, 
темница. Поэтому как нельзя разъединить воспитание со свободой, следо-
вательно, так нельзя и «освободить воспитание от задачи развития добра 
в душе ребенка». Свобода в добре и добро в свободе —  вот, что является 
целью воспитания, а не приспособление ребенка к жизни [5, с. 37]. Зень-
ковский призывает воспитывать «дар свободы», активно преодолевать 
зло через раскрытие и укрепление духовных сил человека. Некая степень 
свободы открывается человеку, только когда он пребывает в добре. Отсюда 
воспитание к  свободе и  производится через христианскую жизнь. «Путь 



355

стояния перед Богом —  это есть путь воспитания в себе внутреннего че-
ловека» [3, с. 43]. Согласно православному мировоззрению, человек стано-
вится свободным лишь во Христе, она сообщается при общении со Хри-
стом, то есть в Церкви:

«По слову Спасителя, мы ничего не можем делать без Него (Ин 15:5), —  
и это вовсе не ослабляет и не уменьшает нашей свободы, а означает только, 
что наша свобода расцветает лишь в общении со Христом, что вне этого 
мы безсильны и  ничтожны». Потому свободу педагог называет не  инди-
видуальной функцией человека, а  «проявлением церковности в  нас» [4, 
с. 174–175].

Но заложена ли в детской душе воля к добру, «залог добра»? Да, зало-
жена, и  на  этом основана вера в  детскую душу, которая необходима для 
процесса воспитания, «нам нужна вера в детскую душу, но ее нельзя объ-
являть «предрассудком» и в то же время на нее опираться; нам нужна вера 
в человека, но она должна быть «bene fundata», как говорил Лейбниц».

Мы сталкиваемся с  вопросом, а  что если жизнь человека оборвется 
раньше, чем окончится его воспитание? Зеньковский ставит «проблему 
отношения к вечности», с которой рано или поздно столкнется любая лич-
ность.

«Перед лицом смерти мысль о детях, забота о них, проникновение в глу-
бину того, что в них совершается, ставят вопрос о нахождении внутренней 
связи между воспитанием к жизни и воспитанием к тому, что есть за смер-
тью». «Воспитание должно готовить к  жизни во  времени, но  и  к  жизни 
в вечности —  к жизни земной и к жизни небесной» [5, с. 38].

Вопрос вечного бытия тесно связан с темой спасения, поэтому воспита-
ние должно осуществляться в свете идеи спасения. «Воспитание в послед-
нем своем смысле и должно ставить проблему спасения —  ставить ее более 
остро и серьезно, чем в другой постановке ее». Спасение души —  и есть 
наивысшее благо для ребенка [5, с. 39–41, 132].

В своем размышлении над тем, что и как воспитывать в ребенке, Зень-
ковский обращает внимание на то, что развитие духовности само по себе 
также может привести к бедам, и быть может еще менее поправимым, как 
если не развивать ее в принципе: «Многочисленные примеры того, как раз-
витие естественной духовной жизни часто не приближает нас к спасению, 
а  отдаляет от  Бога, красноречиво говорят о  существенной необходимо-
сти объективного ее регулирования, каковое и может быть найдено лишь 
в Церкви». Как бы ни старался человек, в силу неполноты своей внутрен-
ней саморегуляции, легкости устремления к самовозвеличиванию, стрем-
лении к психологическим, мнимо-духовным переживаниям, он не сможет 
выправить свою духовную жизнь вне церковной жизни, без благодатной 
помощи свыше и опытного руководителя [5, с. 130]. Поэтому он предосте-



356

регает педагога от стремления пробудить духовную жизнь ребенка в своем 
естественном начале, поскольку далеко не  любое духовное восхождение 
имеет истинное спасительное направление. Возрастание вне воспреем-
ства аскетического опыта святых отцов, вне евангельской жизни сможет 
полагать свое основание на гордости. «А всякий, кто слушает слова Мои 
и не исполняет их, уподобится человеку безрассудному, который постро-
ил дом свой на песке; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, 
и налегли на дом тот; и он упал, и было падение его великое» (Мф 7:26–27). 
По словам преподобного Макария Оптинского, самым незыблемым осно-
ванием, ниже которого уже никуда человек не может упасть, является сми-
рение [2, с. 704]. Поэтому, держась святоотеческого Предания, Зеньковский 
утверждает, что духовное возрастание, укрепляющее в человеке его духов-
ную силу, без смиренного обращения к благодатной помощи Божией, уси-
ливает в нем темное начало духовности, придает греховности более тонкие 
и более опасные формы [5, с. 131]. Таким образом, абсолютно недостаточно 
пробудить в человеке дух, ибо его направленность легко может явиться от-
рицательной.

Таким образом, все проблемы воспитания, формирования внутренней 
жизни, свободы начальной и развития свободы окончательной, отверже-
ния зла, греха, возможности спасения должны решаться в русле христиан-
ской антропологии под руководством святоотеческого Предания Церкви.

ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета в Синодальном 

переводе с комментариями и приложениями. —  М.: Российское Библейское общество, 
2013. — 2047 с.

2. Душеполезные поучения Преподобного Макария Оптинского. / Сост. архим. 
Иоанн (Захарченко). —  Козельск: Изд-во Введенской Оптиной Пустыни, 1997.

3. Зеньковский В. В. Педагогика. —  М.: Изд-во ПСТБИ, 1996. — 154 с.
4. Зеньковский В. В. Педагогические сочинения / Сост. Е. Г. Осовский, О. Е. Осов-

ский // Педагогическая библиотека российского зарубежья. Т. 2. —  Саранск, 2003.
5. Зеньковский В. В. Проблемы воспитания в  свете христианской антрополо-

гии. —  М.: Школа-Пресс, 1996. — 272 с.
6. Иоанн Лествичник, прп. Лествица. —  М.: Отчий дом, 2010.
7. Ухтомский А. А. Доминанта души: Из  гуманитарного наследия.  —  Рыбинск: 

Рыбинское подворье, 2000.



357

УДК 230.1
Мазаев Руслан Михайлович,

студент Санкт-Петербургского государственного университета,
st055558@student.spbu.ru

ЗАЩИТА ХРИСТИАН ОТ ОБВИНЕНИЯ 
В АТЕИЗМЕ У АФИНАГОРА АФИНСКОГО

Статья посвящена деятельности христианского апологета II века Афинагора 
Афинского, направленной на защиту христиан от обвинений в атеизме, понимае-
мого в первую очередь как неучастие в языческих культах и рассматриваемого как 
преступление. Анализируются цели, тактики, конкретные приемы, используемые 
апологетом, в контексте политической и духовной жизни того времени.

Ключевые слова: христианская апологетика, Афинагор Афинский, атеизм, 
раннее христианство, античная религия

Mazaev R. M.
PROTECTION OF CHRISTIANS AGAINST ACCUSATIONS OF ATHEISM 

IN ATHENAGORAS OF ATHENS
Th e article is devoted to the activities of the Christian of the 2nd century apologist 

Athenagoras of Athenes, aimed at defending Christians against accusations of atheism, 
which was understood primarily as non-participation in pagan cults and regarded as a 
crime. Th e goals, tactics, specifi c methods used by the apologist and their adequacy in 
context of the political and spiritual life of the period are analyzed.

Keywords: Christian apologetics, Athenagoras of Athens, atheism, early Christianity, 
religion in antiquity

Целью нашего исследования является выяснение особенностей харак-
тера апологетической аргументации Афинагора в «Прошении за христиан» 
[7, с. 39–79]. Источники о жизни Афинагора не многочисленны. Время жиз-
ни апологета не установлено точно и определяется второй половиной II в. 
Вероятно, Афинагор до своего обращения в христианство являлся афин-
ским философом, о чем говорит рукопись Арефы, епископа Кесарии Кап-
падокийской [11, c. 81], этот факт подтверждается так же использованием 
Афинагором некоторых концепций афинских средних платоников и нео-
пифагорейцев (отношение первого и второго Ума, творение вне времени, 
деление на частное и общие Провидение) [12, с. 6–9, 132, 166]. Филипп Си-
дет, церковный историк V в., сообщает, что Афинагор еще до Цельса го-
товил антихристианское сочинение, но после близкого знакомства с рели-



358

гией Христа изменил свои взгляды. Однако, Филипп Сидет  —  источник 
ненадежный, Сократ Схоластик и патриарх Фотий крайне скептически от-
зывались о его способностях [7, с. 40]. После обращения апологет доста-
точно длительное время находился в  Александрии, что подтверждается 
знакомством Афинагора с трудами Филона Александрийского, малознако-
мыми христианам вне Египта [3, с. 272, 280, 284], хорошим знанием египет-
ской мифологии и жизненных реалий, а так же словами того же Филип-
па Сидета [12, c. 9–10]. Афинагору принадлежат два сочинения: апология 
«Прошение за христиан», написанная, судя по указанию на наличие мира 
в империи, в 176–178 гг. [7, с. 45–46], и трактат «О воскрешении мертвых», 
созданный несколько позже апологии, но к интересующей нас теме не от-
носящийся. По-видимому, Афинагор обладал хорошим образованием, 
в своих трудах он цитирует классических поэтов и писателей, иногда, судя 
по  неточностям, по  памяти [10, с.  82–83]. Как было указанно, Афинагор 
был знаком с трудами Филона и средних платоников, в оригинале извес-
тен ему «Тимей», а остальные труды Платона и сочинения представителей 
других философских школ известны были, вероятно, из доксографических 
материалов [12, c. 82–83], об  использовании которых Афинагор говорит 
сам [7, с. 48]. Афинагор привлекает материал Священного Писания, часто 
представленный неточными цитатами.

«Прошение», несомненно, не представляло из себя текст речи, произне-
сенной Афинагором перед Марком Аврелием и Коммодом во время их пре-
бывания в Афинах в сентябре 176 г., о чем говорит, во-первых, то, что нам 
неизвестно, находился ли сам Афинагор в это время в Афинах, во-вторых, 
Коммод назван в апологии императором, но этот титул он получил лишь 
в ноябре 176 г. [10, с. 215–217], в-третьих, размер апологии намного превы-
шает нормальную длину торжественных речей произносимых перед импе-
раторами [10, с. 230]. Наконец, наиболее весомый аргумент состоит в том, 
что христиане в рассматриваемый период находились вне закона и были 
преследуемы, к тому же в общественном мнении они представали сбори-
щем маргиналов [4, c. 232–233]. Император определенно не  допустил  бы 
Афинагора к произнесению речи [10, c. 220, 222, 235], да и исход этого дей-
ствия был бы для Афинагора летальным. Так же апология не представля-
ла собой и  официальной петиции, на  что указывает, во-первых, ошибка 
в титулатуре —  отсутствуют титулы Марка Аврелия «Победитель парфян», 
«Победитель мидийцев», «Август» [10, c. 223–224], во-вторых, отсутствие 
указания отправителя и  просьбы к  императору совершить конкретное 
и определенное действие [10, c. 233, 236–237], в-третьих, чрезмерный объем 
текста [12, c. 25], в-четвертых, сам факт сохранения апологии, говорящий 
о распространении текста в рукописях. Вероятно, апология представляла 
собой письменное сочинение, лишь стилизованное под текст речи, подоб-



359

ной тем, что произносились перед Марком Аврелием и Коммодом во время 
их поездки 175–176 гг. [10, с. 236–237]; эта стилизация, как и философский 
характер работы, имела целью привлечь к апологии образованных языч-
ников [11, с. 85–86]. Но, определенно, большинство среди аудитории Афи-
нагора представляли христиане, которые должны были получить образцы 
аргументации для защиты своих взглядов. Кроме того, апология должна 
была продемонстрировать превосходство христианства в  интеллектуаль-
ном и нравственном плане над языческим миром, что было важно в отно-
шении тех, кто или только принял веру, или же находился на грани отпаде-
ния [10, с. 272–277].

В своей апологии Афинагор использует несколько тактик [11, с. 87–88]. 
Во-первых, это тактика противопоставлений, заключающаяся в  том, что 
для критики популярных представлений о богах привлекаются слова по-
этов [7, с. 46–47, 55, 68], для опровержения слов поэтов используются вы-
сказывания философов [7, с. 57–63], для опровержения же мнений филосо-
фов используются противоречия между философскими школами [7, с. 57, 
64–65], а так же слова пророков [7, с. 49]. Вторая тактика —  это обращение 
к философским рассуждениям. Так, когда Афинагору требуется продемон-
стрировать христианское учение в качестве наивысшей ступени постиже-
ния истины, он указывает на тленность и текучесть материи, появление ее 
в результате творения Богом [7, с. 58–60]; не совсем ясно, является ли дан-
ное представление результатом собственной интерпретации Библии Афи-
нагором, «Тимея» [12, c. 105–107] или же заимствованием у Филона [3, c. 
280]. В случаях, когда требуется показать близость христианства и учений 
философов, Афинагор говорит о наличии материи до творения в качест-
ве некой бескачественной природы [7, с. 51, 53–54], представляя ее чем-то 
близким к первоматерии Аристотеля [12, с. 108]. Третья тактика представ-
лена сравнением христиан с  гонимыми философами, в частности Сокра-
том и Пифагором [7, с. 69–70], что имеет целью представить христианст-
во как некую философскую школу, последователи которой несправедливо 
преследуются. Четвертая тактика —  контробвинения —  состоит в том, что 
Афинагор стремится показать, что язычники, обвиняющие христиан в ате-
изме, сами являются безбожниками в связи со своим неверным понимани-
ем природы божества [7, с. 47, 53–54, 58–59].

Стоит отметить, что представление об атеизме в древнем мире в боль-
шей степени было связано с формальным неучастием в религиозных куль-
тах, что было предопределенно близостью политического и религиозного 
аспекта жизни общества [11, c. 89–91]. Наиболее отчетливо эта близость 
демонстрируется государственными гонениями на христиан, вызванными 
столкновением принципиального отвержения языческих культов христи-
анами с притязаниями Римской державы на право регламентации религи-



360

озной жизни общества. Причем процесс дознания в отношении христиан, 
рассматриваемых в качестве преступников, содержал в себе как отречение 
от Христа, так и принесение жертвы богам языческого пантеона, в частно-
сти, обожествленному императору [4, c. 97–102]. Этот факт демонстрирует 
нам как антихристианское законодательство [6, c. 206], так и агиографиче-
ские материалы христианских мучеников [2, c. 184–188; 7, c. 363]. Аспект 
личной убежденности в атеизме не имел большого значения и санкциони-
ровался лишь осуждением общественным мнением, что имело место в от-
ношении эпикурейцев, которые в представлении широких слоев населения 
слыли безбожниками [9, c. 7, 55], но это не мешало, например, открытию 
оплачиваемой государством кафедры эпикуреизма в Афинах в 176 г.

Положительная аргументация Афинагора начинается с демонстрации 
различия между монотеизмом, который исповедуют христиане, верующие 
в сущего, несотворенного, вечного Бога, и атеизмом, которого придержи-
вался Диагор Мелосский, осуждаемый за неверие самими христианами [7, 
с.  47]. Формальное право христиан на  исповедание единобожия Афина-
гор обосновывает указанием на то, что монотеистические представления 
присущи так  же пифагорейцам, платоникам, перипатетиками и  стоикам, 
которые, однако, гонениям не подвергаются [7, с. 48–49]; говоря об их уче-
ниях, Афинагора в  этом контексте интересует лишь факт признания су-
ществования единого божества. Так  же Афинагор указывает, что законы 
империи, имея в виду, видимо, нормы установленные рескриптами Траяна 
и Адриана, не предусматривают розыск христиан, а,  следовательно, сами 
императоры не видят в христианах преступников [7, с. 47]. Афинагор, од-
нако, не указывает, что христиане, не участвуя в культе императора, подпа-
дают под действие закона об оскорблении величества. Право же на неуча-
стие в языческих культах, Афинагор стремится вывести из того факта, что 
приверженцы одних языческих культов зачастую не признают божеством 
объект почитания других культов [7, с. 53–54], однако он ничего не говорит 
о культе императора.

Негативная аргументация заключается в  критике языческой религии 
и философии. Она должна была доказать истинность христианского уче-
ния и оправдать неучастие в языческих культах. Одним из главных прин-
ципов этой критики является различение Творца, не нуждающегося в тво-
рении, и творения, нуждающегося в Творце [7, с. 53–54], для чего Афинагор 
приводит пример отношения гончара и горшка, отсылающий как к образу 
из  книги Исаии, так и  из  платоновского «Тимея». Так Бог, сотворивший 
материю, говорит Афинагор, не  нуждается в  кровавых жертвах, но  жер-
тва Богу должна быть бескровной [7, с.  53]. Далее, Афинагор указывает 
на материальность и тварность языческих идолов, перечисляя известные 
изваяния богов и  их скульпторов, причем наравне с  реальными людьми 



361

как Фидий и  Пракситель, фигурирует, например, мифологический Дедал 
[7, с. 55–56] Однако каждый образованный язычник прекрасно понимал, 
что статуя сама по себе божеством не является, а есть лишь образ божества 
или же вместилище даймона, связывающего материальный мир с божест-
вом, что подтверждалось множеством случаев явлений чудес [7, с. 55, 65]. 
Это приводило Афинагора, как и других христиан, к тому, что они просто 
«меняли плюс на минус», по выражению Э. Р. Доддса [1, c. 189]. Афинагор, 
основываясь на  сюжете из  апокрифической книги Еноха, объявляет де-
монов падшими ангелами и душами великанов, которые нуждаясь в под-
питке жизненных сил, жаждут крови, получаемой от  языческих жертво-
приношений [7, с. 63–65]. Тот же принцип отношения творения и Творца 
используется для развенчания языческих богов. Так Афинагор приводит 
слова Геродота, о том, что имена богов и их родословные были придума-
ны Орфеем, Гомером и Гесиодом, присутствует так же критика совершен-
но эвгемерического характера, основанная на материале «Письма к мате-
ри Александра Македонского», написанного Львом из  Пеллы, в  котором 
боги Египта и Греции объявляются просто обожествленными царями [7, 
с. 66–68]. Рассматривая сам характер мифологических божеств, Афинагор 
указывает, что они рождаются, имеют антропоморфный или зооморфный 
облик, ведут себя так, как не прилично было бы поступать и человеку, что 
совершенно не соответствует природе действительного Бога [7, с. 58–60]; 
все это дает возможность Афинагору сделать вывод, что имена выдуман-
ных людьми богов присвоили себе демоны для того, чтобы подчинить себе 
язычников [7, с. 65]. Так же рассмотрению подвергается рационализация 
мифологии, представляющая богов как природные явления, но это, указы-
вает Афинагор, лишь низводит божеств до тленной и тварной материи [7, 
с. 60–61]. Подобного рода критике подвергается и астролатрия, тесно свя-
занная с астрологией: поскольку светила материальны, замечает Афинагор, 
значит, они созданы Богом и не могут оказывать влияния на осуществляе-
мое им Провидение [7, с. 54–55].

В отношении языческих философов, Афинагор указывает, что они, не-
смотря на близость к учению христиан [7, с. 64], не смогли познать истину, 
поскольку опирались на собственный разум, а не на Откровение, которое 
было возвещено Святым Духом через пророков [7, с.  49]. Более подроб-
ная критика имеется в отношении трех школ. Так о заблуждениях стоиков, 
Афинагор говорит, что представляя божество находящимся в материаль-
ном мире, они допустили материальность и  изменчивость самого боже-
ства, которое будучи сущим, на самом деле, всегда должно быть самото-
ждественным [7, с. 59], что обосновывается цитатой из Платона: «Надобно 
различать, что есть всегда сущее и неимущее начала, и что —  бывающее, 
но  никогда не  сущее» [5, c. 432]. Критика перипатетиков основывается 



362

на мнении, которое Афинагором приписывается Аристотелю, якобы учив-
шему о том, что Бог имеет в себе душу и эфирное тело, представляет собой 
сложное животное, Афинагор же указывает, что Бог не может иметь в себе 
частей [7, с. 49–50]. В наибольшей мере Афинагора отталкивали эпикурей-
цы, которые хотя прямо и  не  названы, но,  их этическое учение, препод-
несенное в темных тонах, имеется в виду во фразе апологета «Почитают 
благочестивыми таких людей, которые настоящую жизнь полагают в том, 
чтоб «есть и пить, ибо утром умрем»» [7, с. 52]; так же опровергается пред-
ставление эпикурейцев о самостоятельном образовании мира из матери-
альных частиц. Афинагор указывает, что лишь при наличии Творца мир 
мог бы быть упорядоченным, а именно таким он и является [7, с. 65].

Наиболее абстрактный элемент аргументации Афинагора представ-
лен следующим рассуждением. Он рассматривает сосуществование в про-
странстве двух божеств-абсолютов, которые или взаимоисключают друг 
друга, так как божество занимает все пространство, творит весь мир и осу-
ществляет всё проведение, значит для другого божества просто нет места, 
или  же одно божество должно быть подобием другого, иметь отличный 
онтологический статус, но это значит, что подобное божество не самото-
ждественно, а значит, и не есть божество [7, с. 49–50]. Здесь можно увидеть 
связь с учениями Ксенофана и Парменида.

Подводя итоги, следует указать значение аргументации Афинагора. 
Определенно она не могла убедить образованного язычника в неправиль-
ности его мировоззренческих установок [11, c. 96]. Так, критика Афина-
гором философских учений, кроме того, что содержит достаточно слабые 
аргументы, так же и не охватывает некоторые школы, например, Афинагор 
обходит стороной средних платоников, к которым был близок до обраще-
ния. Два чрезвычайно слабых места в аргументации лишали силы призыв 
Афинагора отбросить идолопоклонство и веру в мифологические образы. 
Во-первых, единственным аргументом, который должен был продемон-
стрировать то, что демоны есть не божества, но лишь падшие ангелы, стре-
мящиеся увлечь человеческие души к долу и греху, была ссылка на слова 
пророков [7, с. 63–64], которые вряд ли могли иметь достаточный вес в гла-
зах язычника. Во-вторых, это то, что приводя свое рассуждение о возмож-
ности сосуществования двух божеств, Афинагор не рассматривает такой 
вариант сосуществования божественных личностей, который имеет место 
у него в отношении к христианскому Богу и выражен в словах: «Мы ведь 
говорим о Слове и Сыне Его, а также о Духе Святом как о Боге. Они сое-
динены Силой и различаются по чину: Отец, Сын и Дух» [7, с. 63]. Однако 
апология Афинагора была одним из тех трудов, посредством которых хри-
стианство вступало в практически равноправный диалог с языческой мы-
слью, ведение коего способствовало изменению взгляда языческой интел-



363

лектуальной элиты на христиан, все чаще представляемых уже не как враги 
рода человеческого или общество из самой грязи народной, а как последо-
ватели некой философской школы с ориентацией на практическую этику, 
как говорит о  них Клавдий Гален [10, c. 47–55]. С  точки зрения влияния 
на политико-юридическое положение христиан, апология, судя по продол-
жению гонений даже в начале правления Коммода в Северной Африке, ни-
чего не изменила, да и не могла изменить [11, c. 96, 99–100]. Однако факт 
сохранности апологии говорит о том, что она обладала ценностью в непо-
средственном отношении к запросам жизни самих христиан. Причем, ве-
роятно, не только в связи с развитием Афинагором ряда положений догма-
тики, но и в связи с практической полезностью, поскольку в повседневных 
столкновениях христиан с представителями языческой части общества, ар-
гументы, предложенные Афинагором в защиту христианской веры, могли 
быть весьма действенными.

ЛИТЕРАТУРА
1. Доддс Э. Р. Язычник и христианин в смутное время / Пер. А. Д. Пантелеева. —  

СПб.: Гуманитарная Академия, 2003.
2. Евсевий Памфил. Церковная история / Пер. М. Е. Сергеенко. —  М.: Богослов-

ские труды Московский патриархат, 1982–1985.
3. Зинковский К. Представления о материи и теле человека в сочинениях Афи-

нагора // Schole. Философское антиковедение и  классическая традиция. 2013. № 2. C. 
270–286.

4. Пантелеев А. Д. Гонения на христиан и императорский культ по данным агио-
графической традиции // Проблемы истории, филологии, культуры. 2015. № 3. С. 91–104.

5. Платон. Собрание сочинений в четырех томах. Том 3 / Под ред. А. Ф. Лосева, 
Я. Ф. Асмуса и А. А. Тахо-Годи. —  М.: Мысль, 1994.

6. Плиний Младший. Письма / Пер. В. С. Соколова. —  М.: Наука, 1984.
7. Раннехристианские апологеты II–IV веков / Под ред. Н. Г. Семенова. —  М.: Ла-

домир, 200.
8. Сочинения древних христианских апологетов / Под ред. А. Г. Дунаева. —  СПб.; 

Алетейя, 1999.
9. Шахнович М. М. Парадоксы теологии Эпикура. —  СПб.: Издательство Санкт-

Петербургского философского общества, 2000.
10. Buck L. Second-Century Greek Christian Apologies Addressed to Emperors: Th eir 

Form and Function. PhD dissertation. Ottawa, 1997.
11. Jacobsen A. C. Athenagoras // Early Christianity in the Context of Antiquity: In 

Defence of Christianity. Frankfurt am Main, 2014.
12. Rankin D. Athenagoras: Philosopher and Th eologian. Burlington, 2008.



364

СОДЕРЖАНИЕ

ДУХОВНЫЙ КОСМОС РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ ХХ ВЕКА
Давыдова Т. Т.

Е. И. Замятин-писатель в личной переписке, дневниках и воспомина-
ниях литераторов-ленинградцев .....................................................................3

Богданова О. В.
Философские корни рассказа И. Бунина 
«Чистый понедельник» .....................................................................................18

Митрофанова И. А.
Современный русский роман: 
классические образцы и новые техники письма .......................................23

Соколова И. В.
Жанрово-стилевая динамика рассказа 
в русской прозе рубежа XX–XXI веков ........................................................31

Богданова Е. А.
Образ Филина в рассказе Т. Толстой «Факир» ...........................................40

Биберган Е. С.
Концептуалистский «роман» Владимира Сорокина.
Отрицание единственности смысла .............................................................44

Чаплыгина Е. О.
Интертекстуальное начало в рассказе В. Дёгтева «Реквием» .................50

Фэн Сюе
Китайский взгляд на творчество В. Пелевина ............................................58

Лю Цзыюань
Осмысление творчества И. А. Бунина в Китае ...........................................54



365

ТЕОЛОГИЯ ОБРАЗОВАНИЯ
Свящ. А. Ващенко

Некоторые особенности человеческой личности 
по преподобному Порфирию Кавсокаливиту ............................................73

Накидайло А. В.
Актуальные формы организации катехизаторской деятельности 
на примере благочиний ....................................................................................82

Игумен Михаил (Киселёв С. В.)
К вопросу о базе источников для исследования
литургического творчества аббата Алкуина (735–804) ...........................88

Головина И. В.
Гносеология архим. Киприана (Керна) 
и богословские принципы образования ......................................................95

Павлова Л. П.
Личностное измерение красоты 
в богословской системе Оливье Клемана ..................................................103

Кузнецова К. В.
Образ тела в современной образовательной парадигме 
и заветы св. прав. Иоанна Кронштадтского .............................................109

Шевелева Л. Д.
Духовное и педагогическое наследие
царицы Александры Федоровны Романовой ...........................................114

ФЕНОМЕНОЛОГИЯ ПОДВИЖНИЧЕСТВА
Ростова Н. Н.

Философия сакрального в свете идеи смерти человека.........................118

Кудрявцева М. Е.
Проблема фрагментарного 
в экзистенциальном пространстве личности ...........................................123

Гаевская Н. З.
Православное подвижничество в годы Ленинградской блокады 
1941—1945 годов ..............................................................................................132

Ткачук Л. А.
Лиминальные состояния в феномене юродства ......................................139



366

ЕВАНГЕЛЬСКАЯ ПОДВИЖНИЦА: 
СТРАННИЧЕСКИЙ ПУТЬ МАТРОНЫ БОСОНОЖКИ

Губарева О. В.
Юродивые нового времени: как раскрыть особенности 
их подвига в иконографии ............................................................................146

Годунов А. Б., Годунова О. А.
Блаженная старица Матрена Босоножка и ее родственное 
окружение по документам архивов 
Костромской и Ивановской областей ........................................................152

Юревичиене Л. А.
Страннический подвиг блаженной петербургской старицы 
Матренушки-Босоножки ...............................................................................157

РУССКОЕ ПЕВЧЕСКОЕ ИСКУССТВО
Захарьина Н. Б.

Песнопения успению богородицы 
в кругу богородичных праздников  .............................................................164

Герасимова И. В.
Монодические песнопения богородичных 
праздников в ирмологионах XVI–XVII веков: корпус текстов  ............172

Щепкина Н. А.
О методе «необъявленного подобия» (на материале самогласных 
песнопений двунадесятых богородичных праздников)  ........................181

КУЛЬТУРНАЯ РЕВОЛЮЦИЯ 1917 ГОДА: 
ОБРЕТЕНИЯ И ПОТЕРИ

Джавадова В. Ч.
Интерпретация драматических событий революции 
в постановках московских театров советской эпохи .............................190

Лебедева В. Ю.
Инфернальность революции в дискурсе в. Набокова 
(на материале стихотворения «Петербург» 
и романа «Защита Лужина») .........................................................................198



367

Андросова Л. И.
Историософские размышления И. И. Сикорского .................................206

Авдеев В. М.
Культурообразующие аспекты 
церковного строительства в Тамбовской области ..................................213

БОГИ, ЛЮДИ И МИРЫ 
В ПРОШЛОМ И НАСТОЯЩЕМ

Ильичев А. В.
«Зачем крутится ветр в овраге…» А. С. Пушкина: 
бог, природа, человек, поэт ...........................................................................221

Поздеева А. А.
Творческая роль читателя 
в современной художественной культуре .................................................225

ВОПРОСЫ ФИЛОЛОГИИ
Смирнова Н. С.

Супплетивизм в английской религиозной лексике .................................231

Кузоро К. А.
Некрологи как источник для изучения корпоративной культуры 
церковных историков XIX —  первой четверти XX вв . ..........................237

Егерева Т. А.
Тема творческого бессмертия 
в лирике Н. М. Карамзина 1790-х годов .....................................................244

Беренштейн Е. П.
Будетлянские словарики Велимира Хлебникова .....................................250

Сахарова О. В.
Авраам Самуилович Позов (1890–1984) о нравственно-этическом 
идеале в творчестве А. С. Пушкина и М. Ю. Лермонтова .....................258

Шапкина О. И.
К истории издания полного собрания стихов 
К. Д. Бальмонта в издательстве «Скорпион» ............................................267

Валович А. Ю.
Некоторые художественные особенности прозы Джека Керуака.......277



Васильев М. Ф.
Особенности пространственной организации 
и её художественного описания в романе Р. Желязны 
«Создания света, создания тьмы» ...............................................................282

Кануникова В. И.
Манифестация концепта «добро» во фразеологизмах английского 
языка и их этимологическая классификация ...........................................288

ВОПРОСЫ ФИЛОСОФИИ И ТЕОЛОГИИ
Докучаев И. И.

Понятие диалога культур в теории и истории культуры ......................293

Годава М.
Стремление к миру (Стремир).
Проект теолого-философского обновления пути ...................................301

Прот. Аксёнов И. В.
Мировоззренческая неопределённость 
как проблема духовно-нравственного воспитания ................................311

Каптен Г. Ю.
Концепция справедливой войны 
в Византии эпохи Юстиниана ......................................................................318

Дубовая Е. Г.
Концепция этико-правового статуса плода 
в российской федерации. Личная неприкосновенность плода ............329

Малафеева М. А.
Старообрядчество в именах: И. П. Кулибин  .............................................334

Мухаметова А. А.
Самоубийство сенеки глазами античных 
и раннехристианских авторов  ......................................................................344

Иванов П. К.
Воспитание к свободе в психолого-педагогических трудах 
протопресвитера Василия Зеньковского ...................................................351

Мазаев Р. М.
Защита христиан от обвинения в атеизме у афинагора афинского ....357



Научное издание

Сборник докладов и сообщений
XVII СВЯТО-ТРОИЦКИХ ЕЖЕГОДНЫХ 

МЕЖДУНАРОДНЫХ АКАДЕМИЧЕСКИХ ЧТЕНИЙ 
В САНКТ-ПЕТЕРБУРГЕ
24–27 МАЯ 2017 ГОДА

Отв. за выпуск Д. В. Шмонин
Издание подготовил В. А. Егоров

Директор издательства Р. В. Светлов

Верстка В. А. Смолянинов
Художник О. Д. Курта

Подписано в печать 11.12.2017. Формат 60×84 1/16 
Бум. офсетная. Печать цифровая.

Усл. печ. л. 23. Тираж 100 экз.
Зак. № 987

191011, Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, 15
Издательство Русской христианской гуманитарной академии

Тел.: (812) 310-79-29; факс: (812) 571-30-75
E-mail: books@rhgа.ru. URL: http://rhga.ru

Отпечатано в типографии «Контраст»
192029, Санкт-Петербург, пр. Обуховской Обороны, д. 38


	Пустая страница

