
А. Д. Пантелеев

«Мученичество Аполлония»: 
обстоятельства дела и ход процесса*A

Пантелеев, Алексей Дмитриевич — кандидат исторических наук, доцент, Санкт-
Петербургский государственный университет, Институт истории; Российская Федерация, 
199034, Санкт-Петербург, Университетская наб., 7/9; e-mail: a.panteleev@spbu.ru.

Статья посвящена анализу данных о судебном процессе над Аполлонием, произошедшем ок 
185 г. в Риме (BHG 149; BHO 79). Подробно изучаются вопросы об аргументации мученика в за-
щиту христианства и реальной аудитории его речи, стратегии сторон и преследуемых ими целей. 
Аполлоний и Перенний принадлежали к одному кругу римской знати; они не обязательно были 
друзьями, но безусловно знали друг друга. Мученик до последнего момента демонстрировал го-
товность достичь какого-то компромисса, который смог бы удовлетворить и его, и Перенния, но не 
ценой отказа от своих убеждений. Перенний, со своей стороны, требовал точного соблюдения зако-
на, не желая вступать в теологическую или философскую дискуссию. Перенний не настроен про-
тив Аполлония: он искренне пытается убедить мученика одуматься; позиция префекта — осторож-
ная позиция строгого, но справедливого судьи, он тоже был готов к компромиссу, но на своих усло-
виях. Невозможность его достичь привела к резкому выступлению Аполлония и, в итоге, к смерт-
ному приговору.

Ключевые слова: Римская империя, раннее христианство, преследования, «Мученичество 
Аполлония», риторика.

The Martyrdom of Apollonius: The Circumstances of the Case and the Trial
Panteleev, Aleksey Dmitrievich — Candidate of History, Associate Professor, St. Petersburg State 

University, Institute of History: 7/9, Universitetskaya nab., St. Petersburg, 199034, Russian Federation; 
e-mail: a.panteleev@spbu.ru.

The article is devoted to the analysis of the trial of Apollonius, which took place in Rome ca. 185 (BHG 
149, BHO 79). The main examined questions are the arguments of the martyr in defense of Christianity 
and the real audience of his speech, the strategy of the Christian and Roman magistrate and the goals 
pursued by them. Apollonius and Perennius belonged to the Roman nobility; they weren’t necessarily 
friends, but certainly knew each other. The martyr showed up to the last moment the readiness to reach a 

Мнемон. Исследования и публикации по истории античного мира. Вып. 17.2. 2017. С. 211–236.
© А. Д. Пантелеев

УДК 94(37).07

* Исследование выполнено при поддержке РГНФ, проект № 15-31-01260 «Раннехристианская 
агиография в контексте позднеантичной культуры». Эта статья является первой в серии работ, 
посвященных «Мученичеству Аполлония», которые мы надеемся опубликовать в 2018 г.



212

А. Д. Пантелеев

«Мученичество Аполлония» привлекает пристальное внимание исследо-
вателей с конца XIX  в., когда был опубликован перевод армянской версии 
текста, а Г. Роскам в своей недавней работе даже назвал его «эпохальным» 
(epoch-making). О суде над Аполлонием и его казни нам сообщают два аги-
ографических сочинения: греческое «Мученичество святого и всехвального 
апостола Аполлоса, также называемого Саккеем» (BHG 149)1, содержащее-
ся в cod. Parisinus graec. 1219 (olim Colbertinus 4137), XI–XII вв., и армян-
ское «Житие святого Аполлония отшельника» (BHO 79)2. По форме имею-
щиеся в нашем распоряжении тексты — это протоколы судебного заседания, 
acta prafectoria, подвергшиеся редакторской обработке. В греческой версии 
«Мученичества» святой выступает под именем Аполлоса (Ἀπολλώς), но Ев-
севий Кесарийский, Иероним и армянская версия «Мученичества» называ-
ют его Аполлонием (Ἀπολλώνιος). У Евсевия в «Церковной истории» при-
водится несколько деталей о его жизни и процессе, неизвестных по другим 
источникам (Eus. HE, V, 21). Очевидно, в его распоряжении были более пол-
ные тексты актов и апологии Аполлония, отличающиеся от тех, что сохрани-
лись до нашего времени; сам он отсылает интересующихся к своему собра-
нию древних мученичеств (V, 21, 4). Об Аполлонии пишет и Иероним Стри-
донский в «О знаменитых мужах» (Hier. De vir. ill., 42; 53) и в Письме к Маг-
ну (Hier. Epist., 70, 4).

1 Sancti Apollonii Romani Acta graeca ex codice Parisino graeco 1219 // Analecta 
Bollandiana. Vol. 14. 1895. P. 286–294; мы пользовались изданием Г. Музурилло (The 
Acts of the Christian Martyrs / Ed. H. Musurillo. Oxford, 1972. P. 90–105). Переводы гре-
ческой версии «Мученичества» на русский были выполнены А. Г. Дунаевым (Сочи-
нения древних христианских апологетов / Под ред. А. Г. Дунаева. СПб., 1999. С. 394–
406) и А. Д. Пантелеевым (Ранние мученичества. Переводы, комментарии, исследова-
ния / Под ред. А. Д. Пантелеева. СПб., 2017. С. 193–202). Все цитаты из «Мучениче-
ства» даются в нашем переводе.

2 Текст был опубликован в: Vitae et Passiones Sanctorum. Vol. 1. Venetiis, 1874. 
P.  138–143, но привлек серьезное внимание только после публикации его перевода на 
английский язык Ф. Конибиром в 1893 г. (Дунаев А. Г. Предисловие к Актам и Аполо-
гии св. Аполлония // Сочинения древних христианских апологетов / Под ред. А. Г. Ду-
наева. СПб., 1999. С. 375). Перевод на русский выполнен В. А. Арутюновой-Фиданян 
(Сочинения древних христианских апологетов. С. 394–406).

compromise that could satisfy both him and Perennius, but not at the cost of renouncing his convictions. 
Perennius, on his part, demanded exact observance of the law and he didn’t wish to enter into a theological 
or philosophical discussion. The early one is not opposed to Apollonius: he sincerely tries to persuade the 
martyr to come to his senses; the prefect's position is the cautious position of a strict but fair judge, he was 
also ready for a compromise, but on his own terms. The impossibility of achieving it led to a sharp speech 
by Apollonius and, ultimately, to a death sentence.

Keywords: Roman Empire, early Christianity, persecution, «Martyrdom of Apollonius», rhetoric.



213

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

Споры о подлинности «Мученичества Аполлония» и соотношении его 
версий ведутся с конца XIX в., и в наше время он по-прежнему далек от раз-
решения. Мы считаем возможным присоединиться к большой группе исто-
риков и филологов, отдающих, пусть и с оговорками, приоритет греческому 
варианту3. Что касается подлинности, то А. Гарнак4 и Э. Клетте5 сочли текст 
«Мученичества» вполне аутентичным, с противоположным взглядом вскоре 
выступил И. Геффкен6. Т. Барнес в 1960-е гг. предположил, что первая, не-
большая, речь Аполлония вполне может быть подлинной и восходить к ори-
гинальному протоколу допроса мученика (Mart. Apoll., 1–10), а остальная 
часть «Мученичества» либо заимствована из «Апологии» Аполлония, либо 
является вообще свободной компиляцией общих мест апологетических сочи-
нений7. Р. Фрейденбергер выступил в поддержку подлинности большей части 
текста8, Г. Музурилло утверждал, что в нашем распоряжении находится соз-
данная в V или VI в. редакция «Мученичества», «которое даже в том виде, в 
каком оно было известно Евсевию, могло содержать апологетические иска-
жения и модификации»9. А. Г. Дунаев приходит к выводу о том, что «в осно-
ве апологии лежат записи, источник которых (официальные или неофициаль-
ные протоколы либо письменная защита) трудно окончательно определить, 
но подлинность их несомненна»10. Мы полагаем, что имеющийся у нас текст 
может опираться и на судебные протоколы, и на запись речи Аполлония, ина-
че трудно объяснить некоторые особенности приведенных Аполлонием ци-
тат из античных философов11; конечно, он несет на себе печать работы позд-

3 Подробнее см.: Дунаев А. Г. Предисловие к Актам и Апологии св. Аполлония // 
С. 378–372.

4 Harnack A. Der Process des Christen Apollonius vor dem Praefectus praetorio Perennis 
und dem römischen Senat // Sitzungsberichte der Berliner Akademie der Wissenschaften. 
1893. Bd. 37. S. 721–746.

5 Klette E. T. Der Process und die Acta S. Apollonii. Leipzig, 1897.
6 Geffcken J. Die Acta Apollonii // Nachrichten der Göttinger Akademie. Philol.-histor. 

Klasse. 1904. Heft. 3. S. 262–284.
7 Barnes T. D. Pre-Decian Acta Martyrum // Journal of Theological Studies. Vol. 19. 

1968. P. 521. Некоторые параллели «Мученичества Аполлония» и раннехристианской 
литературы собраны А. Г. Дунаевым с опорой на Клетте (Акты и Апология св. Апол-
лония / Под ред. А. Г. Дунаева. С. 414–416).

8 Freudenberger R. Die Überlieferung vom Martyrium des römischen Christen 
Apollonius // Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft. Bd. 60. 1969. S. 111–130.

9 The Acts of the Christian Martyrs. P. xxv.
10 Дунаев А. Г. Предисловие к Актам и Апологии св. Аполлония. С. 377.
11 В цитате из «Государства» Платона у Аполлония встречается редкое разночте-

ние, зафиксированное в античной литературе только у Лукиана (Дунаев А. Г. Приме-
чания к Актам и Апологии св. Аполлония. С. 413–414).



214

А. Д. Пантелеев

нейшего редактора, который перенес действие в Малую Азию, исправил его 
имя на «Аполлоса» и назвал префекта Перенния «проконсулом», но как мы 
покажем, он не смог бы создать настолько цельную картину произошедше-
го на суде. Надо сказать, что едва ли не основной сложность в спорах такого 
рода оказывается вопрос о том, что именно называть «подлинностью» — ча-
сто многие исследователи вкладывают в это понятие свое содержание, на-
зывая «подлинными» то тексты, созданные на основании документов и сви-
детельств очевидцев вскоре после казни мученика, то сочинения, в какой-то 
степени опирающиеся на документы и рассказывающие о реальных событи-
ях, то тексты, дошедшие до нас в состоянии, близком к первоначальному, без 
явных следов поздней редактуры. Для какого-то упорядочивания использова-
ния терминологии не так давно С. Рончи попытался провести различие меж-
ду терминами «истинность» (authenticité), «подлинность» (sincérité) и «досто-
верность» (veridicité)12, но особой популярности эта дистинкция не приобре-
ла. По замечанию Г. Роскама, в этом споре многие аргументы могут быть ис-
пользованы in contrarias partes — как в поддержку подлинности текста, так в 
пользу его позднего составления, так что едва ли не самым разумным выхо-
дом здесь будет воздержаться от суждения13. Эти слова можно отнести к ана-
лизу многих ранних агиографических сочинений.

При изучении происхождения «Мученичества Аполлония» ситуация 
осложняется вопросом о апологии, приписываемой мученику. Евсевий гово-
рит, что если кто-то захочет прочесть «всю апологию, обращенную к сена-
ту, тот может ознакомиться с этим по нашему своду о древних мучениках» 
(Eus. HE, V, 21), Иероним утверждает, что Аполлоний написал большое сочи-
нение, которое прочитал в сенате (insigne volumen coniposuit, quod in senatu 
legit — Hier. De vir. ill., 42), а Руфин, дополняя сведения Евсевия в латинском 
переводе «Церковной истории», сообщает, что Аполлоний издал свою речь 
после прочтения ее в сенате (ederet scriptam). Большие фрагменты этой апо-
логии, если не весь ее текст, часто видят в двух развернутых речах мученика 
(Mart. Apoll., 4–9; 14–42). Скептически настроенные по отношению к подлин-
ности «Мученичества» ученые, начиная с И. Геффкена, указывали на их дли-
ну как доказательство позднего происхождения сочинения — крайне мало-
вероятно, чтобы мученику дали так долго говорить, особенно при сопостав-
лении с лаконичными обменами репликами в других мученичествах. Мы по-
лагаем, что в самом факте произнесения этой речи на суде нет ничего невоз-
можного, хотя она и отличается большим размером: надо помнить, что даже 

12 Ronchey S. Les procès-verbaux des martyres chrétiens dans les Acta martyrum et leur 
fortune // Mélanges de l'Ecole française de Rome. Antiquité. T. 112. 2000. P. 748.

13 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome // Jahr-
buch für Antike und Christentum. 2009. Bd. 52. P. 23.



215

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

если Аполлоний и не был римским сенатором, как сообщает Иероним, он 
был, без сомнения, образованным человеком, знакомым с платонизмом и сто-
ицизмом, он принадлежал к тому же кругу, что его судья и слушатели, и дис-
куссия велась на равных. Мы точно не можем сказать, была ли она произне-
сена на суде в том виде, как она записана; точно так же непонятно, прочел 
ли Аполлоний уже готовый текст или импровизировал, а потом записал свои 
мысли14. Некоторые историки полагают, что оригинальным языком «Аполо-
гии» Аполлония была латынь15.

Биографические данные об Аполлонии скупы. Греческая версия называ-
ет его «александрийцем по рождению» (᾿Αλεξανδρεὺς τῷ γένει. — Mart. 
Apoll., praef.), армянская ничего не говорит о его происхождении. Исследо-
ватели считают его александрийцем16, афинянином17 или выходцем из семьи 
Клавдия Аполлония в Смирне18. Блаженный Иероним называет Аполлония 
римским сенатором (Romanae urbis senator — Hier. De vir. ill., 42, 1). Если 
это правда, то он оказывается первым христианином из сенаторов и его об-
ращение является ярким свидетельством роста влияния новой религии среди 
высших классов римского общества19, однако надежность этого свидетель-

14 Мы все-таки полагаем, что она подготовлена заранее: в пользу этого говорит 
использование цитат из Гераклита и Платона и ее четкая композиционная выстро-
енность (см. ниже). Вполне возможно, что Аполлоний мог воспользоваться плато-
новской «Апологией Сократа» как моделью для своей речи: на это указывает круг 
тем, к которым обращается мученик (Roskam G. The Figure of Socrates in the Early 
Christian Acta Martyrium // Martyrdom and Persecution in Late Ancient Christianity. 
Festschrift Boudewijn Dehandschutter / Ed. J. Leemans. Leuven, 2010. P. 244–245; Панте-
леев  А.  Д. Исторический комментарий к «Мученичеству Аполлония» // Ранние муче-
ничества. Переводы, комментарии, исследования / Под ред. А. Д. Пантелеева. СПб., 
2017. С.  204–205).

15 Sordi M. The Christians and the Roman Empire. London; Sydney, 1983. P. 178; аргу-
менты против этого приводит А. Г. Дунаев (Дунаев А. Г. Предисловие к Актам и Апо-
логии св. Аполлония. С. 378–381).

16 Klette E. T. Der Process und die Acta S. Apollonii. S. 51.
17 Seeberg R. Das Martyrium des Apollonius // Neue kirchliche Zeitschrift. Bd. 4. 1893. 

S. 862–863.
18 Sordi M. Un senatore cristiano dell'età di Commodo // Epigraphica. Vol. 17. 1955. 

P.  110–112; Saxer V. Martyrium Apollonii Romani: analyse structurelle et problèmes 
d'authenticité  // Rendiconti della Pontifica Accademia di Archeologia. 1982/84. Vol. 55–56. 
P. 294.

19 Eck W. Das Eindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu Konstantin 
d.  Gr. // Chiron. Bd. 1. 1971. S. 381–406; Пантелеев А. Д. Христианизация римской 
элиты во II–III вв. // Нобилитет в истории Старой Европы / Под ред. С. Е. Федорова, 
А.  Ю.  Прокопьева. СПб., 2009. С. 14.



216

А. Д. Пантелеев

ства Иеронима признается не всеми20. В целом, распространение христиан-
ства в конце II в. среди выходцев из высших слоев не представляется чем-то 
невероятным21. У нас нет никаких свидетельств о принадлежности Аполло-
ния к клиру.

Суд над Аполлонием состоялся ок. 185 г.22 Ни греческая, ни армянская 
версия «Мученичества» ничего не сообщают о деталях обвинения и каких-то 
юридических аспектах этой истории, а Евсевий говорит, что мученик был об-
винен кем-то из своих рабов, который был тут же казнен за свой донос на хо-
зяина — по приказу префекта претория Тигидия Перенния ему перебили го-
лени (Eus. HE, V, 21)23. Несмотря на незаконность этого доноса, — рабы не 
могли доносить на своих господ, — Аполлоний все же предстал перед судом, 
было проведено два заседания, и мученика приговорили к отсечению голо-
вы. Многое в этом процессе остается неясным. Мы до конца не можем быть 
уверены в основании для возбуждения дела. А. Г. Дунаев полагает, что одно-
временно с тем, как выяснилось незаконность доноса, поданного рабом, ста-
ло известно, что Аполлоний — христианин, и следствие «перешло из частно-
го обвинения в иное русло, принимая характер официального государствен-
ного расследования»24. Дело Аполлония слушалось в присутствии сенаторов, 
но роль сената в этом разбирательстве непонятна, ведь процесс вел префект 
претория. Существуют два возможных объяснения: или Аполлоний действи-
тельно был сенатором, как сообщает Иероним, и тогда его мог судить только 
сенат, или сенаторы присутствовали там не в качестве судей, а в качестве ас-
сессеров или вообще по своей инициативе25.

20 Wiegels R. Die Rolle des Senats im Prozess gegen den Christen Apollonius // Ad 
fontes! Festschrift für Gerhard Dobesch zum fünfundsechzigsten Geburtstag / Hrsg. von 
H.  Heftner, K. Tomaschitz. Wien, 2004. S. 539.

21 Подробнее см.: Durst M. Christen als römische Magistrate um 200. Das Zeugnis des 
Kaisers Septimius Severus für Christen aus dem Senatorenstand (Tertullian, Ad Scapulam 
4,6) // Jahrbuch für Antike und Christentum. Bd. 31. 1981. S. 91–126; Пантелеев А. Д. 
История римской матроны и ее учителя (Iust. Apol. II, 2) // Мнемон. Исследования и 
публикации по истории античного мира. Вып. 12. 2013. С. 448–461.

22 Erbes  C. Das Todesjahr des römischen Märtyrers Apollonius // Zeitschrift für die 
Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche. Bd. 183. 1912. 
S.  269–270; В. Саксер полагает, что Аполлоний был казнен 21 апреля 183 г. (Saxer V. 
L'apologie au sénat du martyr romain Apollonius // Mélanges de l'Ecole française de Rome. 
Antiquité. T. 96. 1984. P. 1037–1038).

23 По римским законам, такие доносы были недопустимы (Dig., 48, 2, 8, 6; 48, 10, 
7; 1, 12, 1, 8; Dio Cass. LXVIII, 1, 2; SHA. Pertin., 9, 10 et al.).

24 Дунаев А. Г. Предисловие к Актам и Апологии св. Аполлония. С. 383.
25 Обзор мнений о роли сената в этом процессе см. в: Wiegels R. Die Rolle des Senats 

im Prozess gegen den Christen Apollonius. S. 533–546.



217

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

Его судьей был Тигидий Перенний  — историческая фигура, известная 
нам и по другим источникам26. Перенний стал префектом претория после 
казни Патерна ок. 182 г. С одной стороны, «История Августов» изображает 
его всесильным временщиком, занимавшем исключительное положение при 
дворе Коммода: «Коммод… запретил докладывать себе о том, чего предвари
тельно не выслушивал Перенний… Перенний, хорошо изучивший Коммода, 
нашел способ самому сделаться всесильным. Он посоветовал Коммоду пре
даться наслаждениям и возложить все труды правления на него, Перенния. 
Коммод с радостью принял это предложение… Перенний распоряжался всем 
полновластно: кого хотел — убивал, очень многих грабил, не считался ни с 
какими законами, захваченное имущество присваивал себе… В провинциях 
некоторые люди, подвергшись ложным обвинениям в каком-нибудь преступ
лении со стороны Перенния, — причиной послужило их богатство, лишились 
имущества или даже были умерщвлены». Но вскоре «этот столь могущест
венный Перенний за то, что он во время Британской войны поставил во гла
ве воинов лиц всаднического сословия, отстранив сенаторов, после того как 
легаты войска раскрыли это, был объявлен врагом и отдан на растерзание 
воинам» (SHA. Comm., 5–6; пер. С. П. Кондратьева под ред. А. И. Доватура). 
Геродиан рисует портрет Перенния сходным образом, добавляя к списку его 
преступлений попытку государственного переворота, раскрытого в результа-
те выступления неизвестного философа и неких солдат, тайно привезших от-
чеканенные монеты с портретом префекта (Herod., I, 8–9). С другой стороны, 
Дион Кассий совершенно иначе оценивает фигуру префекта претория: «Так 
был убит Перенний, который нисколько не заслуживал такой участи ни по 
своим личным качествам, ни ради пользы всей Римской империи… Что каса-
ется личных дел, то он никогда не стремился к славе или богатству, но вел са-
мый бескорыстный и разумный образ жизни, а Коммоду и его власти он обе-
спечивал полную безопасность» (Dio Cass., LXXIII, 10, 1; пер. А. В. Махлаю-
ка). Мы полагаем, что само существование этих двух традиций дает все осно-
вания полагать, что позиции Перенния при императоре не были непоколеби-
мыми и он был в центре борьбы различных придворных группировок27.

Перенний ссылается на некое «постановление сената» (τὸ δόγμα τῆς 
συγκλήτου), (Mart. Apoll., 13; 23) и «постановление императора Коммо-

26 PIR2 T 203; Howe L. L. The Pretorian Prefect from Commodus to Diocletian (A.D. 
180–305). Chicago, 1942. P. 12–13, 65–66, 96–97.

27 Подробный разбор возвышения и падения Перенния см. в: Bersanetti G. M. Perenne 
e Commodo // Athenaeum. Vol. 29. 1951. P. 151–170; Brunt P. A. The Fall of Perennis: Dio-
Xiphilinus 72. 9. 2 // Classical Quorterly. Vol. 23. 1973. P. 172–177; Zimmermann M. Kaiser 
und Ereignis. Studien zum Geschichtswerk Herodians. München, 1999. S. 66–88; Hekster 
O. Commodus. An Emperor at the Crossroads. Amsterdam, 2002. P. 60–64.



218

А. Д. Пантелеев

да» (δόγμα Κομόδου τοῦ αὐτοκράτορος. — Mart. Apoll., 45); он раскрыва-
ет содержание «поставновления сената»: «Аполлос, есть постановление се-
ната, чтобы не было христиан (᾿Απολλώ, τὸ δόγμα τῆς συγκλήτου ἐστὶν 
Χριστιανοὺς μὴ εἶναι. — Mart. Apoll., 23)», что имеется в виду под «поста-
новлением Коммода», остается только догадываться. Армянская версия тек-
ста говорит только о «повелении сената»; Евесвий сообщает о некоем «древ-
нем законе», согласно которому можно освободить лишь тех, кто раскает-
ся (Eus. HE, V, 21, 4). И. Цайллер полагал, что речь идет о совместных анти-
христианских мерах императора и сената28. Т. Барнс, к мнению которого мы 
склонны присоединиться, считает, что эта фраза не относится к судебному 
протоколу и что здесь мы, скорее всего, имеем дело с неаккуратностью авто-
ра, у которого не было особого интереса к реальной юридической практике29.

Эти споры значительно обогатили наши знания о тексте «Мученичества» 
и истории римского христианства во второй половине II в., но из-за концен-
трации внимания на этих проблемах в тени осталось собственно содержание 
текста — дискуссия между подсудимым и судьей. К этому сюжету в недав-
ней работе обратился Г. Роскам, попытавшийся ответить на следующие во-
просы: какие аргументы использовал мученик и почему они были отвергну-
ты? какова была стратегия сторон в этом процессе? какие цели они преследо-
вали в реальности30? К этому списку следует добавить еще несколько: к кому 
на самом деле была обращена речь Аполлония? какими знаниями в области 
риторики, философии и истории он обладал? как могла была воспринята слу-
шателями — язычниками и христианами — его речь? «Мученичество Апол-
лония» дает нам уникальный материал для понимания восприятия христиан-
ства римской элитой и того, как мог происходить суд над высокообразован-
ным христианином, стремившимся не столько к оправданию или снятию с 
себя обвинений, сколько к защите своей веры и рассказу о ней.

«Мученичество» открывается коротким прологом, принадлежащим ре-
дактору, где указывается время и место действия — провинция Азия во время 
гонения Коммода и имена действующих лиц — Аполлоса, «александрийца 
по рождению», и проконсула Перенния. Первый же вопрос префекта: «Апол-
лос, ты христианин?» (᾿Απολλώ, Χριστιανὸς εἶ; — Mart. Apoll., 1) мог бы 
оказаться и последним, так как Аполлоний не стал запираться и открыто при-
знал: «Да, я христианин» (Ναί, Χριστιανός εἰμι. — Mart. Apoll., 2); случаи 
такого рода кратких допросов нам хорошо известны (Iust. Apol. II, 2, 15–18; 

28 Zeiller J. Sur un passage de la Passion du martyr Apollonius // Recherches de science 
religieuse. Vol. 40. 1951–1952. P. 155–156.

29 Barnes T. D. Legislation against the Christians // Journal of Roman Studies. Vol. 58. 
1968. P. 46–47.

30 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 24.



219

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

Eus. HE, V, 10; 50; Pass. Perp., 6, 4–6 et al.). Тем не менее, этого не произошло: 
Перенний попытался убедить Аполлония раскаяться, одуматься и поклясть-
ся удачей императора Коммода (Μετανόησον, πεισθείς μοι, ᾿Απολλώ, καὶ 
ὄμοσον τὴν τύχην τοῦ κυρίου ἡμῶν Κομόδου τοῦ αὐτοκράτορος. — Mart. 
Apoll., 3)31. Этот призыв стал отправной точкой для первой речи Аполлония, 
где мученик защищал христианские нравы и доказывал, что христиане — ло-
яльные подданные императора. Каждое слово Аполлония находится на ме-
сте, здесь нет ничего лишнего; он последовательно обращается ко всем четы-
рем составным частям призыва Перенния. Предложение раскаяться отклоня-
ется, так как эта μετάνοια станет обращением от лучшего к худшему (Mart. 
Apoll., 4)32. Πεισθείς μοι, с которого началась речь Перенния, соответствует 
πίστευσον ἡμῖν Аполлония, и в отличие от префекта, за ним стоит автори-
тет Божьего Слова (λόγος τοῦ θεοῦ), а не законы земных правителей (Mart. 
Apoll., 5). Христианину вообще не подобает клясться, так как он всегда го-
ворит правду, следовательно, Аполлоний не сможет поклясться удачей Ком-
мода, но он готов доказать свою верность императору, ведь христиане его 
чтут и молятся о его власти (Mart. Apoll., 6)33. Ответ Аполлония точен, хоро-
шо структурирован и отвечает на все требования и призывы Перенния. Его 
речь не содержит ничего неприемлемого или дерзкого: конечно, ссылка на 
Божье Слово дается с христианских позиций, но здесь нет ничего нечести-
вого с точки зрения язычника, а отказ принести жертву основывается на уче-
нии о совпадении слова и дела, что было общим местом для многих этиче-
ских учений античности. Аполлоний заявляет о безусловной лояльности хри-
стиан императору, но тут же ненавязчиво указывает, что они не считают ке-
саря богом: «Сам (Бог. — А. П.) назначил человека царствовать над людьми 
на земле» (Mart. Apoll., 6). Эта речь вполне прагматична, она демонстриру-
ет, что мученик готов искать какой-то компромисс34, который сможет удовлет-

31 Г. Музурилло переводит τὴν τύχην не как удачу, а как Genius (The Acts of the 
Christian Martyrs / Ed. H. Musurillo. P. 91).

32 Ср.: Iust. Apol. II, 2, 14.
33 Подробнее о роли императорского культа при преследовании христиан см.: 

Millar F. The Imperial Cult and the Persecutions // Le Culte des souverains dans l’émpire 
romain  / Ed. par W. den Boer. Genève, 1973. P. 143–165; Пантелеев А. Д. Гонения на 
христиан и императорский культ по данным агиографической традиции // Проблемы 
истории, филологии, культуры. 2015. № 3. С. 91–104.

34 Теоретически, такой компромисс был вполне возможен, он зависел от обстоя-
тельств и от личной позиции судьи. Тертуллиан пишет: «А сколько правителей и очень 
строгих и очень жестоких оставляли без внимания эти дела. Таков был Цинций Север, 
который в Тисдре сам дал совет, как христианам отвечать, чтобы можно было их от-
пустить. Таков был Веспроний Кандид, который, чтобы успокоить граждан, отпустил 
христианина, как человека, могущего произвести мятеж. Таков был Аспер, который 



220

А. Д. Пантелеев

ворить и его, и Перенния, но не ценой отказа от своих убеждений. Наконец, 
Г. Роскам обращает внимание на деталь, ускользнувшую от внимания пред-
шественников: Аполлоний называет префекта просто по имени — Περέννιε 
(Mart. Apoll., 5)35. Такое обращение — большая редкость для мученичеств: 
этот вокатив показывает, что Аполлоний и Перенний были знакомы до суда. 
О том же свидетельствует и отсутствие стандартных для допроса формул, 
устанавливающих имя и происхождение обвиняемого: в этом не было ника-
кой необходимости, так как участники процесса знали друг друга (конечно, в 
протоколах эта информация содержалась, но задавать вслух вопросы об име-
ни и прочем не было никакой нужды)36.

Реакция Перенния на выступление Аполлония была проста: «Сделай то, 
что я тебе говорю, и раскайся, соверши жертву богам и образу самодержца 
Коммода» (Mart. Apoll., 7). Префект не собирался вступать в дискуссию о клят-
вах или особенностях христианского богопочитания, он хотел добиться выпол-
нения закона, поэтому, поняв, что мученик не собирается клясться удачей им-
ператора, предложил другой вариант. Аполлоний, услышав предложение Пе-
ренния, улыбнулся (μειδιάσας. — Mart. Apoll., 8). Это было не проявлением 
радости от осознания скорой смерти и обретения мученического венца, что мы 
видим, например, в «Мученичестве Карпа, Папила и Агатоники»37. Эта улыб-
ка свидетельствовала о том, что процесс шел так, как и планировал мученик. 
Подобная улыбка в то время часто встречается при описании дискуссий языче-
ских мыслителей, где она демонстрирует интеллектуальное превосходство зре-
лого философа или учителя. Аполлоний, как и в первый раз, ответил на предло-
жение Перенния хорошо продуманной и структурированной речью, где требо-
вания префекта были переосмысленны в христианском духе. Мученик говорит 
о том, что христиане приносят жертвы Богу своими молитвами, в которых мо-
лятся «о бестелесных и разумных образах, поставленных промыслом Божьим 
царствовать на земле» (Mart. Apoll., 8). По сути, он предлагает свою интерпре-

человека отпавшего тотчас после немногих мучений, не принудил приносить жертвы 
и заявил в присутствии адвокатов и судей, что он сожалеет о том, что попал в это дело. 
Также Пудент отпустил присланного к нему христианина, узнав из обвинения корыст-
ность доноса. Разорвав обвинение, он сказал, что он согласно закону никого не будет 
слушать без обвинителя» (Ad Scap., 4).

35 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 25–26.
36 В. Саксер полагает, что префект знал имя обвиняемого из материалов предвари-

тельного следствия (Saxer V. Martyrium Apollonii Romani. P. 288). Однако, это предпо-
ложение не объясняет обращение Аполлония к Переннию по имени.

37 «После этого пригвоздили к столбу Карпа, а он улыбался (προσεμειδίασεν). 
Стоявшие рядом, изумляясь, сказали ему: "Из-за чего ты так веселишься?" Блаженный 
ответил: "Я увидел славу Господа и обрадовался; в то же время я избавился от вас и не 
буду сопричастен к вашим злодеяниям"» (Mart. Carpi gr., 38–39).



221

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

тацию требований, говоря о том, что христиане по-своему приносят жертвы 
Коммоду. Его обращение к темам монотеизма, бескровной жертвы и импера-
тора как своего рода λόγος ἔμψυχος создает почву для дальнейшего диалога: 
такая интерпретация христианства имела бы хорошие шансы сделать его при-
емлемым для римских философов и политиков. Аполлоний не отказывается от 
поиска компромисса, но Перенний снова не пожелал вступать в детальное об-
суждение этого вопроса. Однако его нежелание дискутировать с Аполлонием 
не означает предвзятости или антипатии к мученику, он настроен вполне до-
брожелательно, поэтому не выносит сразу приговор, хотя и мог бы с легкостью 
это сделать, а дает ему день на размышления.

Второе слушание состоялось не через день, а через три. Мы не знаем о 
причине этой задержки: возможно, помешали dies nefasti38, возможно, у пре-
фекта нашлись более важные дела, чем суд над христианином. За ходом суда 
наблюдало много зрителей: «Было же много сенаторов, членов совета и ве-
ликих мудрецов» (ἦν δὲ πολὺ πλῆθος συγκλητικῶν καὶ βουλευτικῶν καὶ 
σοφῶν μεγάλων. — Mart. Apoll., 11). Отношение Перенния к делу не изме-
нилось: он по-прежнему был не намерен вступать в философские или тео-
логические дискуссии и настаивает на исполнении закона, на это указывает 
и вопрос, с которого он начинает беседу: «Что ты решил о себе, Аполлос?» 
(Mart. Apoll., 11). Аполлоний в ответ заявил, что предпочел остаться благоче-
стивым (μένειν με θεοσεβῆ), как и было уже записано в актах (Mart. Apoll., 
12). Обратим внимание на то, что здесь, в отличие от первого дня, он не спе-
шит называть себя христианином: в его планы не входило завершать слуша-
ние так быстро (имя Христа Аполлоний произнесет лишь после после того, 
как окончательно стала ясна невозможность компромисса — Mart. Apoll., 36). 
Мученик подготовил речь в защиту своей веры, и пока он не прочел ее, не со-
бирался давать префекту возможность сказать: «Итак, Аполлоний признал 
себя христианином». Здесь мы не согласны с Г. Роскамом, который говорит 
о том, что только вмешательство судьи не дало судебному разбирательству 
остановиться в самом начале.

Он называет себя «благочестивым» не просто так: θεοσέβεια / εὐσέβεια 
(pietas) была одной из основных добродетелей античного мира, и особенно 
велико ее значение было в Риме39. Термин pietas означал как правильное по-

38 Процесс происходил в середине апреля (мученик был казнен 21 числа — Mart. 
Apoll., 47). C 12 по 19 апреля в Риме проходили Цереалии — праздничные игры в 
честь Цереры, 21 апреля, в день казни Аполлония, отмечались Парилии и день осно-
вания Рима. В этот период какие-то судебные действия могли предприниматься 13, 15, 
19 и 21 апреля, остальные дни были dies nefasti.

39 См. подробнее об этом понятии: Wagenvoort H. Pietas. Selected Studies in Roman 
Religion. Leiden, 1980. P. 1–20; Rüpke J. From Jupiter to Christ. On the History of Religion 



222

А. Д. Пантелеев

ведение по отношению к богам, так и правильные отношения с родителями, 
друзьями или согражданами: «Благочестие — это справедливость в отноше-
нии богов» (Pietas iustitia adversum deos. — Cic. De nat. deor., I, 116). Это поня-
тие было противоположно «суеверию» (δεισιδαιμονία, superstitio) и описы-
вало правильное богопочитание, входя в триаду religio — pietas — sanctitas40; 
Аполлоний, таким образом, отводил обычное обвинение язычников в адрес 
христиан в принадлежности к «новому нелепому суеверию» и демонстриро-
вал, что его вера — это «правильная» религия41. С другой стороны, он, как мы 
увидим, не собирается ставить на одну доску христианство и римскую рели-
гию, ограничившись использованием только ключевых понятий римской си-
стемы ценностей, которые должны были произвести благоприятное впечат-
ление на всю его аудиторию, и язычников, и христиан.

Перенний в ответ на это снова предлагает Аполлонию передумать: «В со-
ответствии с решением сената советую тебе раскаяться и почтить богов, и 
поклониться им, которых все мы, люди, почитаем и поклоняемся им, и жить 
вместе с нами» (Mart. Apoll., 13)42. Здесь в его призыве появляются три но-
вых элемента. Во-первых, префект упоминает о постановлении сената, тем 
самым подчеркнув правовой аспект дела, во-вторых, указывается на послед-
ствия согласия Аполлония почтить богов: он останется жить (ζῆν σε), что 
явно намекает на возможность и иного исхода, в-третьих, словами «с нами» 
(μεθ᾿ ἡμῶν) подчеркивается социальный аспект: Перенний противопостав-
ляет себя и свое окружение, людей высокого положения, христианам.

На этот призыв префекта Аполлоний ответил самой большой из сво-
их речей. Мученик заявил, что ему известно о постановлении сената, но он 
«стал благочестивым», чтобы не почитать рукотворных идолов (ἐγενόμην δὲ 
θεοσεβὴς ἵνα μὴ σέβωμαι εἴδωλα χειροποίητα. — Mart. Apoll., 14). Здесь 
на мгновение возникает тема противопоставления требований государства и 

in the Roman Imperial Period. Oxford, 2011. P. 186–193; Егоров А. Б. Добродетели щита 
Августа // Античный мир. Проблемы истории и культуры. СПб., 1998. С. 280–293; 
Шайд Д. Религия римлян. М., 2006. С. 38–39.

40 Rüpke J. 1) From Jupiter to Christ. P. 187.
41 В какой-то степени сходную проблему пришлось решать и эпикурейцам, кото-

рых тоже обвиняли в «атеизме»: Филодем Гадарский (110/100–40/35 гг. до н.э.) пи-
шет трактат «О благочестии», в котором защищает Эпикура и эпикурейцев от обви-
нений в безбожии и отсутствии благочестия. Он обращается ко мнениям о богах про-
чих философов — от досократиков до стоика Диогена из Вавилона — и показывает, 
что один Эпикур обладает истинным благочестием, в то время, как все остальные фи-
лософы неблагочестивы.

42 Подход Перенния в целом похож на то, что говорил христианам Плиний Млад-
ший (Plin. Epist., X, 96); префект разве что явно не угрожает Аполлонию смертной каз-
нью, только намекая на нее.



223

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

свободы совести, но она не получает дальнейшего развития. Как мы увидим 
дальше, Аполлоний старается не касаться некоторых тем, которые могли бы 
быть неоднозначно восприняты слушателями, и эта — одна из них: вспом-
ним о присутствовавших на заседании сенаторах и членов совета, на которых 
вряд ли произвели благоприятное впечатление эти рассуждения. Он отталки-
вается от положения о своем благочестии и ущербности идолов, являющих-
ся неподвижным созданием человеческих рук. Аполлоний, используя терми-
нологию, восходящую еще к ранним стоикам, полемизирует с четырьмя ти-
пами объектов идолопоклонства43. Это материя (16–19), растения (20), жи-
вотные (21) и люди, обожествленные за свои деяния (22). Эти типы он рас-
положил по возрастающей, от неживой природы к человеку, четко обозначая 
переход от одного к другому с помощью наречий «во-вторых», «в-третьих», 
«в-четвертых». Аполлоний демонстрирует изрядную эрудицию, приводя 
многочисленные примеры, иллюстрирующие эти типы: египтяне поклоня-
лись тазу для омовения ног (17)44, афиняне почитают медный бычий череп 
(18)45, жители египетского Пелузия поклоняются луку и чесноку (20), а дру-
гие жители Египта — рыбе, голубю, собаке, павиану, крокодилу, быку, змею 
и волку (21), он ссылается на мифы о Дионисе, Геракле и Зевсе (22). Аполло-
ний завершает свою речь словами: «Из-за их нечестия особенно прошу меня 
от этого освободить» (Mart. Apoll., 22).

В этой большой речи, очевидно, восходящей к «Апологии» Аполлония, 
мы уже не видим каких-то попыток придти к компромиссу, как это было в 
первый день суда. Мученик явно отказался от этой идеи и перешел в контрна-
ступление, опровергая все варианты языческого идолопоклонства и приводя 
оскорбительные примеры: изваяния богов, по его словам, ничем не отлича-
ются от обожженной глины и разбитых черепков (Mart. Apoll., 19), священ-
ные растения «в желудок входят и из чрева выходят» (20), а животные, кото-
рым поклоняются египтяне — это «отражения их собственных качеств» (21). 
Все его выступление обличает языческие религии как «грех против небес» 
(21). Что касается формальной стороны, то даже здесь Аполлоний старается 
избегать не имеющих к делу отступлений и не перегружать свою речь обили-

43 Paulsen H. Erwägungen zu Acta Apollonii 14–22 // Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft. 1975. Bd. 66. S. 117–126.

44 Фараон Амасис, незнатный по происхождению и презираемый из-за этого под-
данными, повелел тайно отлить статую бога из своего умывального таза, а затем, ког-
да египтяне привыкли поклоняться ей, сообщил им об этом, присовокупив, что и с 
ним произошло нечто подобное, так что они должны почитать и уважать его (Hdt., II, 
172). К этому же сюжету обращаются Афинагор (Leg., 26, 5) и Феофил (Ad. Aut., I, 10).

45 Возможно, речь идет о стоящем на Акрополе быке, пожертвованном ареопагом 
(Paus., I, 24, 2).



224

А. Д. Пантелеев

ем примеров. Темы почитания и поклонения богам были заданы обращени-
ем Перенния, а те примеры, что есть, вполне уместны. Опущены оказались 
лишь два момента — раскаяние, о котором Аполлоний говорил в первый день 
и, возможно, не захотел вновь затрагивать, сочтя тему исчерпанной, и «жить 
вместе с нами», к чему он вернется позже.

Но, как замечает Г. Роскам, было бы ошибкой предполагать, что эти напад-
ки на язычество означают полное изменение отношения Аполлония к происхо-
дящему и переход к «агрессивному высокомерию и жесткому упрямству»46. На 
деле его атака оказывается весьма продуманной и осторожной. Прежде всего, 
он никак не затрагивает римские обычаи, хотя они и давали весьма значитель-
ные возможности для осмеяния (можно вспомнить хотя бы трактат Тертулли-
ана «К язычникам», переполненный всяческими издевательствами над религи-
ей римлян)47. Во-вторых, он связывает свою атаку идолопоклонства с философ-
ской терминологией и вообще с философией. Конечно, ни один античный фило-
соф не отождествлял богов с их образами, они заявляли, что поклоняются только 
самим богам, а все, о чем говорил Аполлоний, толковалось ими символически; 
в I–II вв. н.э. так учили Плутарх, Максим Тирский, Дион Хризостом. Это не по-
мешало Аполлонию воспользоваться философским дискурсом для атаки на язы-
ческую религию, и в этом контексте следует воспринимать и его ссылку на Со-
крата (Mart. Apoll., 19). С точки зрения Аполлония, афинский философ таким об-
разом отвергал поклонение идолам, и христиане могут ссылаться на этот преце-
дент и указывать на Сократа как своего предшественника48. Такая же осторож-
ность проявляется Аполлонием при обсуждении «людей, обожествленных из-за 
<их> деяний» (22). Он ограничивается несколькими примерами, восходящими к 
евгемерической традиции. Затем, Аполлоний ничего не говорит об император-
ском культе, явно имеющем отношение к этому вопросу: обращение к нему лишь 
навредило бы мученику и привело к неизбежной негативной реакции префекта 
(у Перенния просто не оставалось бы иного выхода в этой ситуации). Аполлоний 
достаточно умен, чтобы понимать, когда можно быть резким и саркастичным, а 
когда лучше промолчать, и его речь не просто вспышка негодования из-за языче-
ских верований, а элемент тщательно продуманной стратегии, которая опирает-
ся как на обширные познания в риторике и философии, так и на здравый смысл.

Для Перенния этой речи как будто не было, и он возвращается к тому, 
что уже говорил Аполлонию: «Аполлос, есть постановление сената, чтобы 

46 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 28.
47 Hilgenfeld A. Apollonius von Rom // Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie. Bd. 

37. 1894. S. 87.
48 О Сократе в «Мученичестве Аполлония» см.: Roskam G. The Figure of Socrates in 

the Early Christian Acta Martyrium. P. 241–256.; Пантелеев А. Д. Сократ в раннехристи-
анской агиографии. С. 668–679.



225

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

не было христиан» (Mart. Apoll., 23)49. Префект, возможно, с интересом вы-
слушал страстное выступление мученика, но с точки зрения римского адми-
нистратора высокого ранга Аполлоний так ничего и не сказал по сути дела50. 
Перенний возвращает его от философии и истории религии к юридической 
стороне дела, и его позиция не оставляет мученику никакой свободы манев-
ра. Ответ Аполлония решит, останется он жить или умрет. Что же отвечает 
мученик? Он говорит: «Но не может быть побеждено постановление Бога по-
становлением человеческим» (᾿Αλλ' οὐ δύναται νικηθῆναι τὸ δόγμα τοῦ 
θεοῦ ὑπὸ δόγματος ἀνθρωπίνου. — 24). Конечно, здесь он ссылается на 
новозаветную традицию от слов Иисуса «Отдавайте кесарево кесарю, а Бо-
жие Богу» (Мф 22:21) до «Должно повиноваться больше Богу, нежели чело-
векам» (Деян 5:29). Но Аполлоний, получивший отличное образование, по-
нимает, что Перенний услышит здесь совсем другое. Язычнику эта фраза на-
помнит о Сократе на суде или поведении Антигоны, которая похоронила тело 
брата, невзирая на прямой запрет Креонта. Антигона заявляет своему дяде:

Не знала я, что твой приказ всесилен
И что посмеет человек нарушить
Закон богов, не писанный, но прочный.
Ведь не вчера был создан тот закон 
Когда явился он, никто не знает.
И, устрашившись гнева человека,
Потом ответ держать перед богами
Я не хотела. Знала, что умру
И без приказа твоего, не так ли?
До срока умереть сочту я благом.

(Soph. Ant., 450–459; пер. С. Шервинского, 
Н. Познякова)

А Сократ у Платона говорит: «Я вам предан, афиняне, и люблю вас, но 
слушаться буду скорее бога, чем вас» (Plato. Apol., 29d). Нужно помнить, что 
Сократ только что был упомянут в речи Аполлония (19), так что эта парал-
лель не могла остаться незамеченной слушателями. Мученик, таким обра-
зом, сближает себя с Сократом, и теперь уже префекту претория предсто-

49 Ср. слова Тертуллиана: «Жестокое постановление вы делаете, говоря: вам не по-
зволяется быть» (dure definitis dicendo: "Non licet esse vos!". — Tert. Apol., 4, 4).

50 В армянской версии этим словам префекта предшествует фраза «Ты много фи-
лософствовал и удивил нас» (23). Э. Клетте и Г. Роскам считают эти слова вставкой 
христианского редактора (Klette E. T. Der Process und die Acta S. Apollonii. S. 111; Ros-
kam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 29). Мы присо-
единяемся к их точке зрения, так как это хорошо соответствует всему поведению Пе-
ренния во время процесса.



226

А. Д. Пантелеев

ит решить, станет ли он Креонтом или афинским судьей. Аполлоний поч-
ти прямым текстом сообщает, что христианская вера в итоге победит, пусть 
даже он и будет осужден сейчас Переннием; чем больше христиан гибнет за 
веру, тем больше их становится51. Все люди смертны — и императоры, и се-
наторы, и нищие, и рабы, — но смерть бывает разной, и над всеми людьми 
после смерти будет суд, поэтому христиане каждый день умирают для удо-
вольствий, желая жить по заповедям (25–26); при этом он цитирует Геракли-
та52. Аполлоний не грозит Переннию и не обещает, что будет отмщен; ско-
рее, это стремление показать, что христиане следуют Божьему Слову не толь-
ко в созерцательной жизни, но и на практике, и что у них ни разврата, ни дру-
гих преступлений53. Здесь можно увидеть продолжение переклички с антич-
ной философской традицией — еще Платон назвал философию «искусством 
умирать»: «Те, кто подлинно предан философии, заняты на самом деле толь-
ко одним — умиранием и смертью» (Plato. Phd., 64a), и позже эта мысль на-
шла развитие в других школах, от стоиков до эпикурейцев54. Слова мученика: 
«Ведь живем ли мы, умираем ли, <все равно> принадлежим Господу. Часто 
могут убить дизентерия или лихорадка» (28) перекликаются с тем, что писал 
Сенека: «Живи так, словно завтра переедешь!.. Всегда имей в виду, что рано 
или поздно лишишься этого жилья» (Epist., 70, 17). Аполлоний понимает всю 
серьезность ситуации, но он уже для себя все решил, и его готовность уме-
реть свидетельствует о рационально принятом решении, а не о фанатизме.

Перенний, как и раньше, не желает вступать в дискуссию: «Приняв такое 
решение, Аполлос, с удовольствием умрешь (ἡδέως ἀποθνήσκεις)?» (Mart. 
Apoll., 29). К этому моменту стало окончательно ясно, что мученик совер-
шенно точно не принесет жертвы и не поклянется удачей императора. Г. Рос-
кам задается вопросом, зачем префект все еще задает вопросы, если суд по 
сути уже закончен55. Не является ли это поздней редакторской вставкой? В 

51 Ср. слова Тертуллиана: «Кровь христиан есть семя» (semen est sanguis 
Christianorum. — Tert. Apol., 50, 13).

52 Дунаев А. Г. Комментарии к к Актам и Апологии св. Аполлония // Сочинения 
древних христианских апологетов. С. 407–409.

53 В это время обвинения христиан со стороны язычников в разврате и убийствах 
начинают исчезать (Min. Felix. Oct., 9 (ср.: 31); Theophil. Ad Autol., 3, 4; Eus. HE, V, 1, 
14 et al.), но рецидивы, очевидно, встречались: еще Ориген сообщает, что в его время 
они отпугивали некоторых людей (Orig. C. Cels., VI, 27).

54 Адо П. Духовные упражнения и античная философия. М.; СПб., 2005; Пантеле-
ев А. Д. «Искусство умирать» в античной и христианской традиции // Универсум Пла-
тоновской мысли: Платон и современность. Материалы XXIV научной конференции. 
СПб., 2016. С. 116–125.

55 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P.  30; 
Э. Клетте полагает, что здесь мы имеем дело с попыткой Перенния спасти Аполлония, 



227

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

итоге, он приходит к выводу, что это — следствие обычного любопытства Пе-
ренния: оба мужчины знают друг друга, и здесь нужно видеть не попытку из-
менить решение мученика, а начало подведения окончательных итогов дела.

Аполлоний отвечает на это не без риторического изящества: «С удоволь-
ствием живу, Перенний, но не боюсь смерти из-за желания жить. Ведь нет ниче-
го ценнее жизни — жизни вечной» (30). ῾Ηδέως ἀποθνήσκεις префекта здесь 
противопоставляется ἡδέως μὲν ζῶ; Аполлоний любит жизнь, но не земную, а 
вечную. И снова Перенний показывает нежелание демонстрировать понимание 
услышанного: «Не знаю, что ты говоришь, и не понимаю, о чем ты мне по зако-
ну56 рассказываешь» (31). Г. Роскам говорит о том, что мы здесь имеем дело не 
с позой, а с искренним непониманием префекта, вызванным парадоксальным 
ответом Аполлония. Этот парадокс понятен в христианской перспективе, муче-
ник пытается объяснить его судье, но его попытка безуспешна: «В этом смысле 
вся сцена иллюстрирует типичные трудности, с которыми язычники и христи-
ане встречались снова и снова в своих дискуссиях, так как они придавали од-
ним и тем же терминам разные значения»57. Но, как нам кажется, нужно учиты-
вать, что, во-первых, префекту претория вряд ли стоило демонстрировать зна-
комство с христианским учением при присутствующих зрителях, а во-вторых, 
он, как и раньше, не желал уклоняться от юридических моментов.

Ответ мученика на эту реплику очень резок: он дважды называет Перенния 
«неспособным понять» (ἀνόητος)58 и сравнивает его со слепцом (τυφλός), ко-
торый неспособен понять красоту благодати (Mart. Apoll., 32). Если до этого 
Аполлоний был сдержан и корректен, то поняв, что все его аргументы и пред-
ложения выработки какого-то компромисса напрасны, а Перенний не намерен 
вступать в содержательную дискуссию и дело решено, мученик решил эффек-
тно закончить это противостояние. В этот момент в ход суда вмешался неназван-
ный философ-киник, сказавший: «Аполлос, ругай себя самого. Ведь ты изряд-
но заблуждаешься, хотя думаешь, что говоришь темно (δοκῇς σκοτεινόλογος 
εἶναι)» (Mart. Apoll., 33). Некоторыми учеными эта реплика считается встав-
кой редактора «Мученичества», сделанной для того, чтобы стать основанием 
для последующих заявлений Аполлония59, но вряд ли это так: Аполлоний, от-

подсказав ему «правильный» ответ (Klette E. T. Der Process und die Acta S. Apollonii. S. 85).
56 Что имеется в виду под этим νομικῶς ἀπαγγέλλεις, сказать сложно; возмож-

но, «возвещаешь в соответствии с законным правом на защиту».
57 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 30–31.
58 Это слово можно перевести и более жестко как «неразумный» или вовсе «ду-

рак».
59 Geffcken J. Die Acta Apollonii. S. 274; Tibiletti C. Gli “Atti di Apollonio” e Tertulliano  // 

Atti della Accademia delle Scienze di Torino. 1964/1965. Vol. 99. P. 322; Freudenberger R. 
Die Überlieferung vom Martyrium des römischen Christen Apollonius. S. 128.



228

А. Д. Пантелеев

крыто напав на судью, нарушил границу дозволенного, и реакция аудитории не 
заставила себя ждать. Если для вмешательства со стороны раньше не было по-
вода, то сейчас Аполлоний дал его сам. Этот киник говорит Аполлонию «ругай 
самого себя» (σεαυτῷ λοιδοροῦ), и это доказывает, что его выступление вы-
звано резкими словами мученика. Как и остальные язычники в зале, он не по-
нял смысла слов Аполлония, и назвал его «говорящим темно». А. Г. Дунаев ви-
дит здесь «бесспорный намек на прозвище Гераклита»60, и мы с ним полностью 
согласны. Нужно вспомнить, что этот философ отличался не только загадочной 
манерой излагать свои мысли, но и дурным характером, постоянно бранился то 
со своими согражданами эфесянами, то с афинянами, то с товарищами по цеху, 
иногда нападал и на Гомера с Архилохом (Diog. Laert., IX, 1)61, а незадолго до 
того сам Аполлоний процитировал слова Гераклита (Mart. Apoll., 26). Наконец, 
киники — частые противники верующих в раннехристианской литературе62.

Аполлония эти нападки не застали врасплох: «Меня научили молиться, а 
не ругаться. Твое же лицемерие, если ты наговоришь много пустого, свиде-
тельствует о слепоте твоего сердца. Ведь неразумными истина считается ру-
ганью» (Mart. Apoll., 34). Это не только контратака, показывающая моральное 
превосходство мученика над киником, но и отсылка к знаменитым словам 
Антигоны: «Я рождена любить, не ненавидеть» (Οὔτοι συνέχθειν, ἀλλὰ 
συμφιλεῖν ἔφυν. — Soph. Ant., 523; пер. С. Шервинского, Н. Познякова)63. 
Аполлоний снова показывает, что он образованный человек, отлично знако-
мый с классической культурой, пусть даже некоторые его слова могут пока-
заться слушателям странными. Одновременно здесь снова возникают парал-
лели с благородной героиней, как раньше мученик проводил их с Сократом. 
Слова же киника не темны, но вовсе пусты (явная параллель σκοτεινόλογος 
и ἀργολογίας), и он так же неразумен и слеп, как и Перенний. Этот ответ за-
ставляет киника замолчать.

После этой перепалки Перенний произносит очень странные слова: «И 
мы знаем, что Слово Бога — родитель души и тела праведников, сообщив-
шее и научившее, что угодно Богу» (῎Ισμεν καὶ ἡμεῖς ὅτι ὁ λόγος τοῦ θεοῦ 

60 Дунаев А. Г. Комментарии к к Актам и Апологии св. Аполлония // Сочинения 
древних христианских апологетов. С. 413.

61 Попытку А. Патена доказать философское влияние Гераклита на Аполлония на-
звать удачной нельзя (Patin A. Apollonius Martyr, der Skoteinologe. Ein Beitrag zu Heraklit 
und Euemerus // Archiv für Geschichte der Philosophie. Bd. 12.2. 1899. S. 147–158).

62 Frend W. H. C. Martyrdom and Persecution in the Early Church. New York, 1967. 
P.  275–276; Malherbe A.  J. Justin and Crescens  // Christian Teaching: Studies in Honor 
of G. L. LeMoine / Ed. by E. Ferguson. Abilene, 1981. P. 312–327; Thorsteinsson R. M. 
Justin’s Debate with Crescens the Stoic // Zeitschrift für Antikes Christentum / Journal of 
Ancient Christianity. Vol. 17. 2013. P. 451–478.

63 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 31.



229

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

γεννήτωρ καὶ ψυχῆς καὶ σώματός ἐστιν τῶν δικαίων, ὁ λογώσας καὶ 
διδάξας ὡς φίλον ἐστὶν τῷ θεῷ. — Mart. Apoll., 35). Подлинность данно-
го пассажа часто подвергалась сомнению, и А. Г. Дунаев полагает, что скорее 
всего, здесь слова Аполлония оказались вложены в уста Перенния, ведь если 
даже предположить, что «проконсул» и мог что-то сказать о Логосе в рамках 
распространенных тогда философских учений, то данная формулировка в его 
устах точно невозможна64. Тем не менее, эта фраза вполне может быть и ау-
тентичными совами префекта (чуть позже мы вернемся к анализу этого пас-
сажа). Если это так, то мы видим, как Перенний пытается доказать, что он не 
настолько «неспособен понять истину», как считает Аполлоний, и превраща-
ется из судьи в защищающегося, а Аполлоний — из обвиняемого в обвините-
ля. Таким образом, здесь происходит деконструкция стандартного римского 
допроса, где конституируется система «судья — подсудимый», и через пере-
дачу права шутить над оппонентом совершается «выворачивание наизнанку» 
и судебной процедуры, и самого преследования65.

В ответ на это Аполлоний произносит большую речь, где подробно рас-
сказывает о христианском учении о Слове Божьем (Mart. Apoll., 36–42). По 
его словам, Христос родился как человек в Иудее и наставил христиан вести 
возвышенный образ жизни: обуздывать гнев, умерять страсть, приумножать 
дружбу, не быть тщеславными, не мстить, а кроме того, что немаловажно в 
контексте этой дискуссии, почитать царя. Он учил почитать одного Бога, ве-
рить в бессмертии души, загробный суд и воскресение (37). Г. Роскам отмеча-
ет, что «интерпретация Аполлонием христианского учения в основном соот-
ветствует тому, что можно было услышать в философских школах того време-
ни. За исключением нескольких — важнейших — элементов, о которых упо-
минается мимоходом, почти все может быть одобрено современным средним 
платоником»66. Эти элементы давно были объектом критики со стороны языч-
ников: это загробный суд и воскресение во плоти. Уже во время выступле-
ния апостола Павла в Ареопаге слушатели насмехались над этими положени-
ями (Деян 17:32). Затем Аполлоний обращается к еще одной спорной в гла-
зах язычников теме — крестной смерти Христа. Мученик рассматривает про-
изошедшее как классический образец расправы нечестивцев и невежествен-
ных противников над праведником и философом, «ведь праведники непра-
ведным без надобности» (Mart. Apoll., 39). Такие преследования добродетели 
знают и иудеи, и эллины — Аполлоний ссылается и на Ветхий Завет (Прем 

64 Дунаев А. Г. Предисловие к к Актам и Апологии св. Аполлония // Сочинения 
древних христианских апологетов. С. 413.

65 Пантелеев  А.  Д. Христианское мученичество в контексте римских зрелищ  // 
Проблемы истории, филологии, культуры. 2014. Вып. 2 (44). С. 83–84.

66 Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome. P. 32.



230

А. Д. Пантелеев

2:12; Ис 3:10), и на Платона (Plato. Rep., II, 5, 361e)67. Афиняне так осудили 
на смерть Сократа, послушавшись сикофантов, а иудеи — пророков, возве-
стивших о приходе Христа68. С помощью включения смерти Спасителя в этот 
контекст Аполлонию удается избежать обсуждения не самых удобных для 
этого момента вопросов о божественном вочеловечивании и распятии Бога. 
Акцент им делается на том, что вера христиан истинна. Даже если христиа-
не и заблуждаются, говорит мученик в конце речи, то верующие рады такой 
«ошибке», так как благодаря ей научились праведной жизни (Mart. Apoll., 42). 
Кроме параллелей этому пассажу в апологетических сочинениях первых ве-
ков («Заблуждением своим мы никому не вредим» — Athenag. Leg., 36; «Это 
заблуждение без особенных последствий, пока мы не изобличены ни в каком 
преступлении» — Iust. Apol. I, 9)69, здесь можно увидеть в осознанную отсыл-
ку к платоновскому «Федону»: «Если то, что я утверждаю, окажется истиной, 
хорошо, что я держусь такого убеждения, а если для умершего нет уже ниче-
го, я хотя бы не буду докучать присутствующим своими жалобами в эти пред-
смертные часы» (Plato. Phaed., 91b). Этот аргумент, который встречается и у 
других средних платоников, скорее всего, был в каком-то смысле топосом фи-
лософских рассуждений того времени. Обращаясь к нему, Аполлоний одно-
временно вновь сопоставляет себя с Сократом и показывает свои познания в 
философии. Во время этой речи мученик вообще не обращается к Переннию, 
хотя раньше он это делал постоянно (Mart. Apoll., 4; 5; 8; 14; 16; 25; 30; 32). 
Вместо имени префекта Аполлоний впервые использует другое имя — Ии-
суса Христа (36). Мученик отказывается от каких бы то ни было попыток до-
стичь компромисса с Переннием и отныне надеется только на Христа. 

Префект привычно не обращает внимания на философские и теологиче-
ские размышления Аполлония, хотя здесь и появляются новые аргументы, и 
говорит, что думал (ἐνόμιζον), что Аполлоний все-таки отступится от хри-
стианства и почтит богов (43). Мученик отвечает, что надеялся (ἤλπιζον), 

67 Такой же набор цитат встречается и у Климента Александрийского (Clem. Alex. 
Strom., V, 14, 108, 2–3). См.: Benz E. Christus und Sokrates in der alten Kirche. Ein Beitrag 
zum altkirchlichen Verständnis des Märtyrers und des Martyriums // Zeitschrift für die 
neutestamentliche Wissenschaft. Bd. 43. 1950/1. S. 215–216; Saxer V. Le “juste crucifié” 
de Platon à Théodoret // Rivista di Storia e Letteratura Religiosa Firenze. Vol. 19. 1983. 
P. 204–206; Dassmann E. Christus und Sokrates: Zu Philosophie und Theologie bei den 
Kirchenvätern // Jahrbuch für Antike und Christentum. Bd. 36. 1993. S. 38.

68 Аргумент «от пророчества» был одним из самых действенных при защите хри-
стианства в первые века. Юстин (Apol. I, 30), Афинагор (Orat., 7) и Ириней (Dem.) ука-
зывают на сбывшиеся пророчества как на неопровержимое доказательство верности 
учения христиан.

69 Tibiletti G. Il Cristianesimo come “inganno” negli “Atti di Apollonio” // Aevum: 
rassegna di scienze storiche, linguistiche e filologiche. Vol. 41. 1967. P. 511–515.



231

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

что проконсул будет просвещен его речью и благочестивыми рассуждения-
ми и обратится к Богу (44). Это отличие между «мнением» и «надеждой» по-
казывает, что позиции сторон на процессе были изначально различны: у Пе-
ренния есть свое представление об истине, но оно для него не принципи-
ально, и префект готов его изменить, если оно окажется неверным. Аполло-
ний, наоборот, занимает более твердую позицию: да, он готов к компромис-
су, но лишь к такому, который не затронет основ его убеждений, так как его 
взгляды — это дело всей его жизни. Наконец, Аполлоний обращается к су-
дье уже не по имени, а как к «проконсулу»; это означает окончательное за-
вершение диалога между двумя знакомыми и переход к отношениям «подсу-
димый — судья». Остается только вынести приговор, и это незамедлительно 
происходит. Перенний говорит о том, что хотел бы освободить Аполлония, но 
это невозможно из-за эдикта Коммода (45). Аполлоний будет казнен как хри-
стианин, но префект сделал для него все, что мог, и мученик умрет быстро, 
без мучений. Судя по его словам, он выносит смертный приговор без особого 
желания, но юридические рамки не оставляют ему выбора. Последнее слово 
остается за Аполлонием. Он вновь называет Перенния по имени, но добавив 
к этому «проконсул», и благодарит его за приговор, дарующий ему спасение 
не в этой, а в вечной жизни (46).

Список использованной литературы
Адо П. Духовные упражнения и античная философия. М.; СПб.: Степной ветер; 

Коло, 2005. 448 с.
Егоров А. Б. Добродетели щита Августа // Античный мир. Проблемы истории и 

культуры. СПб., 1998. С. 280–293.
Пантелеев А. Д. Гонения на христиан и императорский культ по данным 

агиографической традиции // Проблемы истории, филологии, культуры. 2015. № 3. 
С. 91–104.

Пантелеев А. Д. Христианизация римской элиты во II–III  вв.  // Нобилитет в 
истории Старой Европы / Под ред. С. Е. Федорова, А. Ю. Прокопьева. СПб., 2009. 
С. 8–19.

Пантелеев А. Д. Христианское мученичество в контексте римских зрелищ  // 
Проблемы истории, филологии, культуры. 2014. Вып. 2 (44). С. 75–89.

Пантелеев А. Д. История римской матроны и ее учителя (Iust. Apol. II, 2) // Мнемон. 
Исследования и публикации по истории античного мира. Вып. 12. 2013. С. 448–461.

Пантелеев  А.  Д. «Искусство умирать» в античной и христианской традиции // 
Универсум Платоновской мысли: Платон и современность. Материалы XXIV научной 
конференции. 2016. С. 116–125.

Ранние мученичества. Переводы, комментарии, исследования / Под ред. 
А. Д. Пантелеева. СПб.: Гуманитарная Академия, 2017. 384 с.

Сочинения древних христианских апологетов / Под ред. А.  Г.  Дунаева. СПб.: 
Алетейя, 1999. 948 с.



232

А. Д. Пантелеев

Шайд Д. Религия римлян. М.: Новое издательство, 2006. 280 с.
Barnes T. D. Legislation against the Christians // Journal of Roman Studies. Vol. 58. 

1968. P. 32–50.
Barnes T. D. Pre-Decian Acta Martyrum // Journal of Theological Studies. Vol. 19. 1968. 

P. 509–531.
Benz E. Christus und Sokrates in der alten Kirche. Ein Beitrag zum altkirchlichen 

Verständnis des Märtyrers und des Martyriums // Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft. Bd. 43. 1950/1. S. 195–224.

Bersanetti G. M. Perenne e Commodo // Athenaeum. Vol. 29. 1951. P. 151–170.
Brunt P. A. The Fall of Perennis: Dio-Xiphilinus 72. 9. 2 // Classical Quorterly. Vol. 23. 

1973. P. 172–177.
Dassmann E. Christus und Sokrates: Zu Philosophie und Theologie bei den Kirchen

vätern // Jahrbuch für Antike und Christentum. Bd. 36, 1993. S. 33–45.
Durst M. Christen als römische Magistrate um 200. Das Zeugnis des Kaisers Septimius 

Severus für Christen aus dem Senatorenstand (Tertullian, Ad Scapulam 4,6) // Jahrbuch für 
Antike und Christentum. Bd. 31. 1981. S. 91–126.

Eck W. Das Eindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu Konstantin d. 
Gr.  // Chiron. Bd. 1. 1971. S. 381–406.

Erbes C. Das Todesjahr des römischen Märtyrers Apollonius // Zeitschrift für die 
Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche. Bd. 183. 1912. S. 269–
270.

Frend  W.  H.  C. Martyrdom and Persecution in the Early Church. Oxford: Basil 
Blackwell, 1967. 625 p.

Freudenberger R. Die Überlieferung vom Martyrium des römischen Christen 
Apollonius  // Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft. Bd. 60. 1969. S. 111–130.

Geffcken J. Die Acta Apollonii // Nachrichten der Göttinger Akademie. Philol.-histor. 
Klasse. 1904. Heft. 3. S. 262–284.

Harnack A. Der Process des Christen Apollonius vor dem Praefectus praetorio Perennis 
und dem römischen Senat // Sitzungsberichte der Berliner Akademie der Wissenschaften. 
1893. Bd. 37. S. 721–746.

Hekster O. Commodus. An Emperor at the Crossroads. Amsterdam: Uitgeverij Gieben, 
2002. 280 p.

Hilgenfeld A. Apollonius von Rom // Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie. Bd. 37. 
1894. S. 59–81.

Howe L. L. The Pretorian Prefect from Commodus to Diocletian (A.D. 180–305). 
Chicago: University of Chicago Press, 1942. 141 p.

Klette E. T. Der Process und die Acta S. Apollonii. Leipzig: J. C. Hinrichssche 
Buchhandlung, 1897. 136 S.

Millar F. The Imperial Cult and the Persecutions // Le Culte des souverains dans l’émpire 
romain / Ed. par W. den Boer. Genève, 1973. P. 143–165.

Patin A. Apollonius Martyr, der Skoteinologe. Ein Beitrag zu Heraklit und Euemerus // 
Archiv für Geschichte der Philosophie. Bd. 12.2. 1899. S. 147–158.

Paulsen H. Erwägungen zu Acta Apollonii 14–22 // Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft. 1975. Bd. 66. S. 117–126.



233

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

Ronchey S. Les procès-verbaux des martyres chrétiens dans les Acta martyrum et leur 
fortune // Mélanges de l'Ecole française de Rome. Antiquité. T. 112. 2000. P. 723–752.

Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome // Jahrbuch 
für Antike und Christentum. 2009. Bd. 52. P. 22–43.

Roskam G. The Figure of Socrates in the Early Christian Acta Martyrium // Martyrdom 
and Persecution in Late Ancient Christianity. Festschrift Boudewijn Dehandschutter / Ed. 
J.  Leemans. Leuven, 2010. P. 241–256.

Rüpke J. From Jupiter to Christ. On the History of Religion in the Roman Imperial 
Period. Oxford: Oxford University Press, 2011. 328 p.

Sancti Apollonii Romani Acta graeca ex codice Parisino graeco 1219 // Analecta 
Bollandiana. Vol. 14. 1895. P. 286–294

Saxer V. L’apologie au sénat du martyr romain Apollonius // Mélanges de l’Ecole 
française de Rome. Antiquité. Vol. 96. 1984. P. 1017–1038.

Saxer V. Le “juste crucifié” de Platon à Théodoret // Rivista di Storia e Letteratura 
Religiosa Firenze. Vol. 19. 1983. P. 189–215.

Saxer V. Martyrium Apollonii Romani: analyse structurelle et problèmes d'authenticité  // 
Rendiconti della Pontifica Accademia di Archeologia. 1982/84. Vol. 55–56. P. 265–298.

Seeberg R. Das Martyrium des Apollonius // Neue kirchliche Zeitschrift. Bd. 4. 1893. 
S. 836–872.

Sordi M. The Christians and the Roman Empire. London; Sydney: Routledge, 1983. 216 p.
Sordi M. Un senatore cristiano dell'età di Commodo // Epigraphica. Vol. 17. 1955. 

P. 104–115.
The Acts of the Christian Martyrs / Ed. H. Musurillo. Oxford: Claredon Press, 1972. 378 p.
Thorsteinsson R. M. Justin’s Debate with Crescens the Stoic // Zeitschrift für Antikes 

Christentum / Journal of Ancient Christianity. Vol. 17. 2013. P. 451–478.
Tibiletti G. Il Cristianesimo come “inganno” negli “Atti di Apollonio” // Aevum: 

rassegna di scienze storiche, linguistiche e filologiche. Vol. 41. 1967. P. 511–515.
Wagenvoort H. Pietas. Selected Studies in Roman Religion. Leiden: Brill, 1980. 264 p.
Wiegels R. Die Rolle des Senats im Prozess gegen den Christen Apollonius // Ad fontes! 

Festschrift für Gerhard Dobesch zum fünfundsechzigsten Geburtstag / Hrsg. von H. Heftner, 
K. Tomaschitz. Wien, 2004. S. 533–546.

Zeiller J. Sur un passage de la Passion du martyr Apollonius // Recherches de science 
religieuse. Vol. 40. 1951–1952. P. 153–157.

Zimmermann M. Kaiser und Ereignis. Studien zum Geschichtswerk Herodians. 
München: Beck, 1999. 344 S.

References
Barnes T. D. Legislation against the Christians, in Journal of Roman Studies. Vol. 58. 

1968. P. 32–50.
Barnes T. D. Pre-Decian Acta Martyrum, in Journal of Theological Studies. Vol. 19. 

1968. P. 509–531.
Benz E. Christus und Sokrates in der alten Kirche. Ein Beitrag zum altkirchlichen 

Verständnis des Märtyrers und des Martyriums, in Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft. Bd. 43. 1950/1. S. 195–224. (in German)



234

А. Д. Пантелеев

Bersanetti G. M. Perenne e Commodo, in Athenaeum. Vol. 29. 1951. P. 151–170.
Brunt P. A. The Fall of Perennis: Dio-Xiphilinus 72. 9. 2, in Classical Quorterly. 

Vol.  23. 1973. P. 172–177.
Dassmann E. Christus und Sokrates: Zu Philosophie und Theologie bei den Kirchen

vätern, in Jahrbuch für Antike und Christentum. Vol. 36, 1993. P. 33–45. (in German).
Dunaev A. G. (ed.). Sochineniya drevnikh khristianskikh apologetov [Works of ancient 

Christian apologists]. St. Petersburg: Aleteyya, 1999. 948 s. (in Russian).
Durst M. Christen als römische Magistrate um 200. Das Zeugnis des Kaisers Septimius 

Severus für Christen aus dem Senatorenstand (Tertullian, Ad Scapulam 4,6), in Jahrbuch für 
Antike und Christentum. Vol. 31. 1981. P. 91–126. (in German).

Eck W. Das Eindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu Konstantin 
d.  Gr., in Chiron. Vol. 1. 1971. P. 381–406. (in German).

Egorov A. B. Dobrodeteli shchita Avgusta [Virtues of the shield of Augustus], in 
Antichnyy mir. Problemy istorii i kul’tury [Ancient world. Problems of history and culture]. 
St. Petersburg: St. Petersburg State University, 1998. P. 280–293. (in Russian).

Erbes C. Das Todesjahr des römischen Märtyrers Apollonius, in Zeitschrift für die 
Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche. Vol. 183. 1912. P. 269–
270. (in German).

Frend  W.  H.  C. Martyrdom and Persecution in the Early Church. Oxford: Basil 
Blackwell, 1967. 625 p.

Freudenberger R. Die Überlieferung vom Martyrium des römischen Christen Apollonius, 
in Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft. Vol. 60. 1969. P. 111–130. (in German).

Geffcken J. Die Acta Apollonii, in Nachrichten der Göttinger Akademie. Philol.-histor. 
Klasse. 1904. Iss. 3. P. 262–284. (in German).

Hadot P. Dukhovnye uprazhneniya i antichnaya filosofiya [Spiritual exercises and 
ancient philosophy]. Moscow; St. Petersburg: Stepnoy veter Publ.; Kolo Publ., 2005. 448  p. 
(in Russian).

Harnack A. Der Process des Christen Apollonius vor dem Praefectus praetorio Perennis 
und dem römischen Senat, in Sitzungsberichte der Berliner Akademie der Wissenschaften. 
1893. Vol. 37. P. 721–746. (in German).

Hekster O. Commodus. An Emperor at the Crossroads. Amsterdam: Uitgeverij Gieben, 
2002. 280 p.

Hilgenfeld A. Apollonius von Rom, in Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie. 
Vol. 37. 1894. P. 59–81. (in German).

Howe L. L. The Pretorian Prefect from Commodus to Diocletian (A.D. 180–305). 
Chicago: University of Chicago Press, 1942. 141 p.

Klette E. T. Der Process und die Acta P. Apollonii. Leipzig: J. C. Hinrichssche 
Buchhandlung, 1897. 136 S. (in German).

Millar F. The Imperial Cult and the Persecutions, In Boer W., den (ed). Le Culte des 
souverains dans l’émpire romain. Genève, 1973. P. 143–165.

Musurillo H. (ed.). The Acts of the Christian Martyrs. Oxford: Claredon Press, 1972. 378 p.
Panteleev A. D. (ed.). Rannie hristianskie muchenichestva. Perevody, kommentarii 

issledovaniia (Early Christian Martyr Acts). St. Petersburg: Gumanitarnaya Akademiya, 
2017. 384 p. (in Russian).



235

«Мученичество Аполлония»: обстоятельства дела и ход процесса

Panteleev A. D. “Iskusstvo umirat’” v antichnoy i khristianskoy traditsii [“The Art of 
Dying” in the Ancient and Christian Traditions], in Universum Platonovskoy mysli: Platon i 
sovremennost’. Materialy XXIV nauchnoy konferentsii [The Universum of Platonic Thought: 
Plato and Modernity. Materials of the XXIVth scientific conference]. St. Petersburg: RCHGA 
Publ., 2016. P. 116–125. (in Russian).

Panteleev A. D. Goneniya na khristian i imperatorskiy kul’t po dannym agiograficheskoy 
traditsii [Persecution of Christians and the imperial cult according to the hagiographic 
tradition], in Problemy istorii, filologii, kul’tury [Problems of History, Philology and 
Culture]. 2015. No 3. S. 91–104. (in Russian).

Panteleev A. D. Istoriya rimskoy matrony i ee uchitelya (Iust. Apol. II, 2) [The Story of 
the Roman matron and her teacher (Iust., Apol. II, 2)], in Mnemon. Iss. 12. 2013. P. 448–461. 
(in Russian).

Panteleev A. D. Khristianizatsiya rimskoy elity vo II–III vv. [Christianization of the 
Roman elite in the II-III centuries], in Fedorov S. E., A. Yu. Prokop’ev (eds.). Nobilitet v 
istorii Staroy Evropy [Nobility in the history of Old Europe]. St. Petersburg: St. Petersburg 
State University, 2009. P. 8–19. (in Russian).

Panteleev A. D. Khristianskoe muchenichestvo v kontekste rimskikh zrelishch [Christian 
Martyrdom in the Context of Roman Spectacles], in Problemy istorii, filologii, kul’tury 
[Problems of History, Philology and Culture]. 2014. No. 2. P. 75–89. (in Russian).

Patin A. Apollonius Martyr, der Skoteinologe. Ein Beitrag zu Heraklit und Euemerus, in 
Archiv für Geschichte der Philosophie. Vol. 12.2. 1899. P. 147–158. (in German).

Paulsen H. Erwägungen zu Acta Apollonii 14–22, in Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft. 1975. Vol. 66. P. 117–126. (in German).

Ronchey P. Les procès-verbaux des martyres chrétiens dans les Acta martyrum et leur 
fortune, in Mélanges de l’Ecole française de Rome. Antiquité. Vol. 112. 2000. P. 723–752. 
(in French).

Roskam G. A Christian Intellectual at Trial. The case of Apollonius of Rome, in Jahrbuch 
für Antike und Christentum. 2009. Vol. 52. P. 22–43.

Roskam G. The Figure of Socrates in the Early Christian Acta Martyrium, in Leemans J. 
(ed.). Martyrdom and Persecution in Late Ancient Christianity. Festschrift Boudewijn 
Dehandschutter. Leuven, 2010. P. 241–256.

Rüpke J. From Jupiter to Christ. On the History of Religion in the Roman Imperial 
Period. Oxford: Oxford University Press, 2011. 328 p.

Sancti Apollonii Romani Acta graeca ex codice Parisino graeco 1219, in Analecta 
Bollandiana. Vol. 14. 1895. P. 286–294.

Saxer V. L’apologie au sénat du martyr romain Apollonius, in Mélanges de l’Ecole 
française de Rome. Antiquité. Vol. 96. 1984. P. 1017–1038. (in French).

Saxer V. Le “juste crucifié” de Platon à Théodoret, in Rivista di Storia e Letteratura 
Religiosa Firenze. Vol. 19. 1983. P. 189–215. (in French).

Saxer V. Martyrium Apollonii Romani: analyse structurelle et problèmes d’authenticité, 
in Rendiconti della Pontifica Accademia di Archeologia. 1982/84. Vol. 55–56. P. 265–298. 
(in French).

Seeberg R. Das Martyrium des Apollonius, in Neue kirchliche Zeitschrift. Vol. 4. 1893. 
P. 836–872. (in German).



236

А. Д. Пантелеев

Shayd D. Religiya rimlyan [Religion of the Romans]. Moscow: Novoe izdatel’stvo, 
2006. 280 p. (in Russian).

Sordi M. The Christians and the Roman Empire. London; Sydney: Routledge, 1983. 
216 p.

Sordi M. Un senatore cristiano dell’età di Commodo, in Epigraphica. Vol. 17. 1955. 
P. 104–115. (in Italian).

Thorsteinsson R. M. Justin’s Debate with Crescens the Stoic, in Zeitschrift für Antikes 
Christentum / Journal of Ancient Christianity. Vol. 17. 2013. P. 451–478.

Tibiletti G. Il Cristianesimo come “inganno” negli “Atti di Apollonio”, in Aevum: 
rassegna di scienze storiche, linguistiche e filologiche. Vol. 41. 1967. P. 511–515. (in Italian).

Wagenvoort H. Pietas. Selected Studies in Roman Religion. Leiden: Brill, 1980. 264 p.
Wiegels R. Die Rolle des Senats im Prozess gegen den Christen Apollonius, in Heftner 

H., Tomaschitz K. (eds.). Ad fontes! Festschrift für Gerhard Dobesch zum fünfundsechzigsten 
Geburtstag. Wien, 2004. P. 533–546. (in German).

Zeiller J. Sur un passage de la Passion du martyr Apollonius, in Recherches de science 
religieuse. Vol. 40. 1951–1952. P. 153–157. (in French).

Zimmermann M. Kaiser und Ereignis. Studien zum Geschichtswerk Herodians. 
München: Beck, 1999. 344 S. (in German).

N


