
164

Эдмунд Гуссерль. Идеи к феноменологии и феномено-
логической философии. Книга третья. Феноменология
и основы наук.  Перевод с немецкого И.И. Докучаева,
Н.В.  Пигиной и  Е.А.  Смолоногиной. Калининград:
Издательство  БФУ  им.  И.  Канта,  2024.  –  231  с.
ISBN 978-5-8291-2340-6.
DOI: 10.21146/0134-8655-2025-40-2-164-171 УДК 1(091)

Издательство  Балтийского  федерального  университета
им. Иммануила Канта в минувшем году преподнесло приятный
сюрприз знатокам и ценителям феноменологической филосо-
фии,  да  и  вообще  истории  европейской  мысли  –  выпустило
в свет русский перевод третьей книги «Идей» Эдмунда Гуссер-
ля1. Текст этот едва ли можно назвать ключевым в наследии ос-
нователя современной феноменологии, исследователи этого на-
следия обращаются к нему не так уж часто, возможно, потому,
что  намеченные  здесь  автором  «Идей»  пути  так  и  никогда
не были пройдены им до конца. В первую очередь это касается
содержащейся здесь программы, скажем так, феноменологиче-
ской философии науки,  которой он в  дальнейшем предпочел
программу реконструкции смыслового генезиса науки из жиз-
ненного мира,  ставшей, как кажется,  в последующие десяти-
летия более известной и востребованной. И тем не менее без
третьей книги «Идей» едва ли можно сформировать более или
менее  полное  представление  о  том,  чего  именно  хотел  Гус-
серль, к чему стремился, разрабатывая свою трансценденталь-
ную феноменологию.  Хорошим,  хотя,  разумеется,  и  недоста-
точным подспорьем она будет и в попытках реконструировать
и оценить опыты построения онтологии, имевшие место вслед
за  гуссерлевской  программой,  изложенной  в  «Идеях»,  в  том

1 Первая  публикация:  Edmund Husserl,  Gesammelte  Werke,  Bd.  V,  Ideen
zu einer  Phänomenologie  und  phänomenologische  Philosophie.  Drittes  Buch.
Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften (Martinus Nijhoff
Verlag, 1952).

© Паткуль А.Б., 2025



165

числе  и  в  третьей их  книге,  в  последующей феноменологии
(Мартин Хайдеггер, Хевдиг Конрад-Мартиус, Роман Инграден)
и, если пользоваться современными американскими классифи-
кациями, в постнеокантианстве (Николай Гартман).

Обсуждаемое издание открывается предисловием за автор-
ством одного из переводчиков – Ильи Игоревича Докучаева, ко-
торое называется «Трансцендентальная феноменология Э. Гус-
серля».  Предисловие  это  является  по  нынешним  временам
довольно объемным и кажется таковым еще больше на фоне
сравнительно небольшого объема третьей книги «Идей» Гус-
серля. На самом деле, речь в нём идет не только, как обещает
название,  о трансцендентальной феноменологии Гуссерля,  но
и обо всем его интеллектуальном становлении в целом и даже
о краткой истории рецепции идей этого классика и переводов
его трудов в России. (На с. 10 можно обнаружить даже список
увидевших свет переводов на русский язык крупных работ фи-
лософа.) Изложение тут в целом корректное и очень-очень до-
ступное.  Поэтому  данное  предисловие  новичкам  можно  ис-
пользовать для первого подступа к – не самой простой – гус-
серлевской мысли. Впрочем, очень хорошо, что за общим об-
зорным характером предисловия здесь видны и значимые ана-
литические  усилия, детализирующие некоторые темы, которые
встречаются  также  и  в  третьей  книге  «Идей»,  но  не  только
здесь. В первую очередь в этой связи можно упомянуть раздел
2 предисловия, озаглавленный «Феноменология пространства,
плоти и вещи» (с. 24–39). Кроме того, в предисловии обращает
на себя внимание акцентирование автором трудностей, с которы-
ми сталкивается трансцендентально-феноменологический про-
ект Гуссерля, не замечаемых или, по крайней мере, не обсуждае-
мых последним. Во-первых, считает Докучаев, ноэтико-ноэма-
тическая корреляция не обнаруживатся непосредственно в опы-
те данного предмета, но способ его данности сознанием рас-
сматривается как свойство самого этого предмета. Во-вторых,
он фиксирует «отсутствие неопровержимых аргументов в пользу
доказательства априорности эйдосов» (с. 43). Этот упрек пред-
ставляется особо важным и актуальным, требующим отдельно-
го обсуждения, которое здесь, к сожалению, нельзя себе поз-
волить. Во всяком случае, при чтении предисловия создается



166

впечатление,  что  гуссерлевская  критика  теории  абстракции
классического эмпиризма, предложенная во втором исследова-
нии второго тома «Логических исследований»2, не удовлетворя-
ет автора полностью, и что в вопросе о формировании общих
понятий Докучаев находится скорее на позиции этого самого эм-
пиризма и базирующихся на нём позитивных наук, с точки зре-
ния которых он и оценивает итоговую эффективность трансцен-
дентальной феноменологии. Так, он пишет:

Попытка Гуссерля представить феноменологию как науку, прин-
ципиально превосходящую не только эмпирическую, но и рацио-
нальную психологию, окажется в этой связи если и не неудач-
ной, то сильно завышающей действительное положение науки
феноменологии в ее споре за истину (с. 44).

В итоге это действительно мотивирует вопрос, а способна ли
предложенная в третьей книге «Идей» программа обоснования
наук  на  самом  деле,  пусть  и  в  перспективе,  их  обосновать.
И является ли случайностью, что Гуссерль всё же ушел с наме-
ченного здесь пути обоснования позитивных наук,  предпочтя
ему другие формы осмысления научности?

К сожалению, третья книга «Идей» – не тот текст, исходя
из которого можно было бы ответить на эти вопросы или хотя
бы даже приблизиться к ответам на них. Это и впрямь идеи,
указания, иногда едва ли не наброски. По свидетельству Карла-
Хайнца  Лембека,  эта  книга  «изначально  не  рассматривалась
Гуссерлем в качестве собственно книги “Идей”»3, она была, со-
гласно его замыслу, второй частью их второй книги.

Прочтение  подзаголовка  книги  вселяет  надежду  увидеть
здесь выверенный алгоритм, архитектонически обустроенную
систему последовательного обоснования каждой фактически су-
ществующей группы наук в трансцендентальной феноменоло-
гии. Но надежда эта обманчива. Гуссерль, правда, начинает свои

2 См.: Эдмунд Гуссерль. Логические исследования, т. II, Исследования по фе-
номенологии и теории познания, ч. 1 (М.: Академический проект, 2011), 99–200.

3 Karl-Heinz Lembeck, «Einleitung: Husserls wissenschaftstheoretisches Pro-
gramm», in  Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften,  von
Edmund Husserl. Text nach Husserliana, Bd. 5 (Hamburg: Meiner, 1986), XIV.



167

исследования здесь с рассмотрения «различных регионов мира»,
что должно стать первым шагом в обосновании наук, поскольку

подобные основополагающие разграничения предметного ми-
ра должны стать решающим фактором при выведении само-
стоятельных научных дисциплин и установлении их пробле-
матики (с. 49).

Однако проблема такого разграничения начинает рассматривать-
ся им, впрочем, во вполне последовательном трансценденталь-
но-феноменологическом духе,  через  рассмотрение  дифферен-
циации соответствующих этим регионам восприятий и аппер-
цепций – так, что при этом исходная проблематика предметных
регионов и обоснованности их разграничения несколько стуше-
вывается. Пожалуй, самым неожиданным и интригующим в этом
периоде рассуждений у Гуссерля оказывается бегло заявленный
проект т.н.  соматологии.  Таковая должна представлять собой
науку о живом, ощущающем теле, являющиеся, по мысли осно-
вателя современной феноменологии, сферой, которая не может
быть понята ни как просто материальная вещь природы, ни как
душа, психика. Здесь

…вселенная  ощущений любого  Я  обретает  связь  с  телом
и его частями, характеризуемыми как «органы чувств», и сама
становится чем-то телесным, но не материальным (с. 54).

Гуссерль говорит здесь даже о «телесной апперцепции» (с. 54),
отличающейся от апперцепций других видов, смысл которой
«определяется через воспринимаемую телесность с воспринима-
емой локализацией» (с. 54). Соответственно, соматология не может
быть понята ни как физика, ни как психология. Особенно важно
указать на невозможность понять соматологию как часть психоло-
гии, что, казалось бы, естественно, ведь и та и другая изучают
ощущения. Но они совершенно по-разному делают это, поскольку
по-разному понимают вызывающие их причины. Различие между
ними в отношении ощущений заключается в следующем:

…в то время, как в соматологии, в соответствии с ее типом
познания, они являются свидетельствами, сигналами чувстви-
тельности тела и задачей этой науки будет проследить причин-
но-следственные связи, стоящие за ними, психология, следуя



168

своему типу познания, устанавливает каузальные связи, веду-
щие к ее органу познания – душе, и обращает предметный ин-
терес на ощущения и их место там (с. 62).

В любом случае именно региональный смысл различия меж-
ду физической  вещью,  телом  и  душой  в  ходе  рассмотрения
этих дисциплин  постепенно  размывается.  Этот  эффект  еще
больше усиливается во второй главе книги, где более или ме-
нее  подробно  обсуждаются  «отношения  между  психологией
и феноменологией».  Впрочем,  возвращение  к  исходной про-
блематике здесь всё-таки происходит, поскольку Гуссерль ока-
зывается вынужденным предварить обсуждение соотношения
этих двух дисциплин экспозицией региональных понятий и ро-
довых  понятий,  отчасти  возвращаясь  к  некоторым  рассуж-
дениям из первой книги «Идей»4.  Любопытно, что в данном
контексте Гуссерль возобновляет скомпрометированную еще
Кантом идею рациональной психологии, понимая, разумеется,
под ней не нечто наподобие раздела metaphysica specialis в ду-
хе  Вольфа,  но  феноменологию  априорных  форм  душевной
жизни.  В  третьей  главе  Гуссерль  проясняет  «соотношение
феноменологии  и  онтологии».  Для  него  оказывается  очень
важным понять,  как одни и те  же понятия могут  выступать
предметом,  с  одной стороны,  онтологического,  а  с  другой –
трансцендентально-феноменологического рассмотрения.  Взя-
тая сама по себе,  считает он,  онтология рассматривает свои
понятия  догматически,  феноменология  же  прослеживает  их
смысловой исток  в  трансцендентальном  конституирующем
сознании. Так, Гуссерль пишет:

Онтологии формулируют утверждения о существовании от-
дельных  сущностей  и  соотносимых  с  ними  эйдетических
деталей  (эйдетические утверждения  о  существовании)…
Иными словами, их область – выделение в регионы сферы
сущностей и их деталей… Теперь обратимся к феноменоло-
гии… Ее область – не фигуры, вещи, душа и т.п. как таковые

4 См.: Эдмунд Гуссерль. Идеи к чистой феноменологии и феноменологиче-
ской философии. Книга первая. Общее введение в феноменологическую фило-
софию (М.: Академический проект, 2009), 45–64.



169

в их эйдетической общности, а трансцендентальное сознание
со всеми его трансцендентальными событиями, изучаемыми
в их эйдетической общности путем непосредственной интуи-
ции (с. 136–137).

Наконец,  в  четвертой  главе  Гуссерль,  пожалуй,  ближе  всего
подбирается к обещанной проблематике основ наук, их обосно-
вания вообще. Этот философ считает, что в основаниях факти-
чески существующих наук имеет место слишком большое чис-
ло стихийно сформированных на основании первичного опыта
понятий, вносящих в них хаос. Поэтому он убежден:

Необходимо вернуть науки к их разумному, имеющему строгое
применение началу,  превратить их  в системы мыслящего по-
знания с помощью проясняющего, разъясняющего, обосновыва-
ющего их истоки труда, необходимо свести их понятия и по-
ложения  к  осознаваемым  с  помощью  интуиции  понятийным
сущностям и предметным данностям, которые они должны опи-
сать должным образом, если последние действительно истинны
(с. 151).

Гуссерль выделяет  три типа  понятий,  подлежащих проясне-
нию: (1) логико-формальные, (2) региональные, (3) отражаю-
щие особенности материала.  Первые из них характерны для
любого предмета  вообще,  соответственно,  для  формальных
значений  высказываний,  вторые  –  для  содержания  опреде-
ленного региона (материальная вещь вообще, живая природа
вообще, etc.), а третьи уже отражают определенные эмпири-
ческие  свойства  тех  или иных предметов (цвет,  запах,  etc.).
Автор «Идей» отмечает, что обоснование наук должно обяза-
тельно идти от проянения понятий первого типа к  проясне-
нию понятий третьего типа. Особенно хотелось бы обратить
внимание читателя на различие уточнения и прояснения поня-
тий,  которое  (как  и  последний из  этих членов деления)  ха-
рактерно именно для феноменологической философии науки
(см. § 20 издания). Нельзя исключать, что оно способно снова
обрести актуальность в современном философском осмысле-
нии науки.

В  итоге  в  контексте  обоснования  наук  Гуссрель  говорит
об идеале такого обоснования, который состоит в том, чтобы



170

описать в систематической полноте мир идей, мир возмож-
ных  видов  сущностей  возможных  предметностей  в  целом
в наблюдении  и  в  совершенной  ясности,  а  также  выявить
на основании лежащих в восприятии ноэм возможные в прин-
ципе понятийные сущности и приписать им выражающие их
в чистом виде значения слов и сами слова, что и будет со-
ставлять общность идеально проясненных понятий, т.е. тер-
минов (с. 159).

На этом фоне Гуссерлем и закрепляется окончательный ответ
на вопрос о соотношении онтологий предметных областей наук
и феноменологии. Он пишет:

…все эйдетические аксиомы в контексте феноменологии об-
наруживают  себя  при  помощи  простой  смены  угла  зрения
и соответствующего установления, […] последняя, и это очень
значимый факт,  является  материнской почвой, на которой
всходят все онтологические взгляды (с. 160).

Таким образом, «только феноменолог в состоянии совершить
самое глубокое  прояснение относительно сущностей,  строя-
щихся систематически конститутивными слоями, и таким об-
разом  способствовать  возникновению  обоснований онтоло-
гий, которых нам так не хватает (с. 160).

Кроме  основного  текста  книга  содержит  в  себе  четыре
приложения, первое из которых есть не что иное, как проект
второй книги «Идей» от 1912 г.;  удивительно прозрачно для
Гуссерля написанное и при этом весьма содержательное по-
слесловие,  в  котором сформулированы основные пункты его
понимания  специфики  создаваемой  им  трансцендентальной
феноменологии,  интересное в том числе и полемикой с пре-
вратными ее толкованиями и защитой от основанной на них
критики;  критическое  приложение,  касающееся  происхожде-
ния  и структурных особенностей приложений и  примечания
переводчиков.

Что касается уровня перевода, то в русской версии третья
книга «Идей» оказалась намного более понятной и менее запу-
танной, чем в немецком оригинале. И дело тут не в том, что для
русскоязычного читателя немецкий язык не является родным,
а в том, что в переводе легче отследить, к чему относится то



171

или иное местоимение или определение, чем у Гуссерля. Думаю,
что  разобраться  в  этом  переводчикам  третьей  книги  «Идей»
стоило  немалого  труда,  впрочем,  как  и  всем  переводчикам
гуссерлевских  текстов.  Перевод,  надо  сказать,  не  свободен
от стилистических огрехов, но число их незначительно. Кроме
того, трудно точно определить, кто же именно является их ви-
новником – переводчики или сам автор исходного произведе-
ния: сталкиваясь с ними, ловишь себя на мысли, что едва ли бы
смог  предложить  какой-то  более  удачный  вариант  перевода.
Не все терминологические решения можно также признать без-
упречными. Прежде всего, это касается перевода die primitiven
Begriffe как «примитивных понятий» (см. с. 151 и далее). Хотя
такой перевод и  является калькой с  немецкого,  он,  пожалуй,
привносит  коннотации,  которые  всё  же  не  подразумеваются
Гуссерлем.  Правильнее  было  бы,  наверное,  передавать  этот
термин  как  «первоначальные  понятия»,  «исходные понятия»,
по крайней мере, «наивные понятия» позитивных наук. Вопрос
вызывает также перевод термина die Zuständlichkeit (см. с. 88)
как «состоятельность», которая ведь в русском языке ближай-
шим образом обозначает нечто иное, нежели подразумеваемая
Гуссерлем «сущность состояний психического».

Несмотря на эти и другие недостатки и спорные моменты,
работать с переводом очень удобно. Да и книга издана аккурат-
но,  вполне  в  академическом,  но  при этом в совсем не  скуч-
ном стиле. Думаю, с изданием следует ознакомиться всем, кто
в русскоязычном  интеллектуальном  пространстве  занимается
историей феноменологии и,  шире, трансцендентальной фило-
софии, а также феноменологической (и не только) философией
науки. Издание, особенно размещенные там предисловие пере-
водчика и послесловие автора, может пригодится и в дидакти-
ческих целях.

Институт философии СПбГУ
Институт феноменологии ТГУ
Центр практической философии 
«Стасис» ЕУ СПб

А.Б. Паткуль
a.patkul@spbu.ru


	Эдмунд Гуссерль. Идеи к феноменологии и феноменологической философии. Книга третья. Феноменология и основы наук. Перевод с немецкого И.И. Докучаева, Н.В. Пигиной и Е.А. Смолоногиной. Калининград: Издательство БФУ им. И. Канта, 2024. – 231 с. ISBN 978-5-8291-2340-6.

