


INTERREGIONAL ORGANIZATION
“RUSSIAN PLATONIC PHILOSOPHICAL SOCIETY”

RUSSIAN PHILOSOPHICAL SOCIETY

RUSSIAN CHRISTIAN ACADEMY FOR THE HUMANITIES
NAMED AFTER FYODOR DOSTOEVSKY

33RD INTERNATIONAL CONFERENCE

THE UNIVERSE OF PLATONIC THOUGHT
“Platonism and Literary  

Forms of Philosophy”

Saint Petersburg
19–20 June 2025

Saint Petersburg
2025



МЕЖРЕГИОНАЛЬНАЯ ОБЩЕСТВЕННАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ 
«ПЛАТОНОВСКОЕ ФИЛОСОФСКОЕ ОБЩЕСТВО»

РОССИЙСКОЕ ФИЛОСОФСКОЕ ОБЩЕСТВО

РУССКАЯ ХРИСТИАНСКАЯ ГУМАНИТАРНАЯАКАДЕМИЯ  
ИМЕНИ Ф. М. ДОСТОЕВСКОГО

XXXIII МЕЖДУНАРОДНАЯ НАУЧНАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ

«УНИВЕРСУМ ПЛАТОНОВСКОЙ МЫСЛИ:
Платонизм и литературные  

формы философии»

Санкт-Петербург
19–20 июня 2025

Тезисы докладов и статьи

Санкт-Петербург
2025



Оргкомитет конференции:

Председатель организационного комитета: Светлов Роман Викторович,
доктор филос. наук, профессор, зав. кафедрой Института теологии СПбГУ

Организационный комитет: Melina Musala, PhD, Assistant Professor, University
of Patras; Thomas Robinson , Emeritus Professor, University of Toronto;  

Эмилиано Меттини, кандидат педагогических наук, Российский национальный
исследовательский медицинский университет им. Н.И. Пирогова; Степанова

Анна Сергеевна, доктор филос. наук, профессор РГПУ им. А.И. Герцена;
Протопопова Ирина Александровна, кандидат культурологии, ведущий

научный сотрудник РГГУ; Тантлевский Игорь Романович, доктор филос. наук,
профессор СПбГУ; Аванесов Сергей Сергеевич, доктор филос. наук, профессор

Новгородского гос. университета им. Ярослава Мудрого.

Программный комитет конференции:

Председатель программного комитета: Шмонин Дмитрий Викторович,
доктор филос. наук, профессор, СПбГУ. 

Программный комитет: Афонасин Евгений Васильевич, доктор
философских наук, профессор БФУ им. Иммануила Канта;

Алымова Елена Валентиновна, кандидат филос. наук, доцент СПбГУ;
Мочалова Ирина Николаевна, кандидат филос. наук, доцент СПбГУ;

Курдыбайло Дмитрий Сергеевич, кандидат филос. наук, доцент СПбГУ, 
старший научный сотрудник РГПУ им. А.И. Герцена.

XXXIII научная конференция «Универсум Платоновской мысли: Платонизм 
и литературные формы философии». Тезисы докладов и статьи. Санкт-Петер-
бург, 19–20 июня 2025 г . — СПб.: МОО «Платоновское философское общество»; 
Изд-во РХГА, 2025. — 462 с.

ISBN 978-5-6048384-5-7

Настоящий сборник включает тексты тезисов докладов и научные статьи 
участников ХХХIII Международной конференция «Универсум Платоновской 
мысли: Платонизм и литературные формы философии». Организованная Пла-
тоновским философским обществом, конференция прошла на площадке Рус-
ской христианской гуманитарной академии им. Ф.  М. Достоевского при под-
держке Российского философского общества.

©	Коллектив авторов, 2025
©	МОО «Платоновское философское 

общество», 2025
©	АНО ВО «РХГА», 2025



Тезисы докладов





7

Пленарное заседание

Протопопова Ирина Александровна, кандидат куль-
турологии, доцент; Платоновский исследовательский 
научный центр (Москва, Россия), руководитель; 
Российский государственный гуманитарный университет 
(Москва, Россия), старший научный сотрудник

«Субъектность» у Платона: 
уровни, типы, формы*

Вопреки распространенным представлениям о том, 
что «субъект» — изобретение философии Ново-
го времени, я убеждена, что Платон только и делал, 
что искал этого самого субъекта и пытался обосновать 
его существование. Странно было бы предположить 
отсутствие такой философской темы, как субъект, 
у греков, для которых «познай самого себя» было одной 
из самых распространенных гном. У того же Платона эти 
вопросы — кто я? что такое добродетели для человека? 
как правильно жить? и т. д. — проходят красной нитью 
практически по всем диалогам. В докладе я попробую 
дать некоторую «типологию субъектности» у Платона. 
При этом исходить я буду из двух известных «конкури-
рующих» концепций субъекта: первая — концепция так 
называемого картезианского рефлексивного субъекта, 
вторая — концепция лакановского расколотого субъек-
та. Будет предпринята попытка показать, что «картези-
анский» тип субъектности соотносится с «ноэтическим», 
или трансцендентальным, субъектом у Платона, и одно-
временно с принципом «само по себе» (αὐτὸ καθ’ αὑτό); 
«лакановский» же соотносится с «эротическим субъектом 
желания и нехватки»» и одновременно с принципом «по 
отношению к иному» (πρός τὰ ἄλλα).
Ключевые слова: субъект, Платон, Декарт, Лакан, рефлек-
сия, ноэсис, желание, нехватка, децентрация субъекта

* Исследование выполнено за счет гранта Российского на-
учного фонда № 23-18-00971, https://rscf.ru/project/23-18-00971/



8

Irina Protopopova, CSc in Culturology, Associate 
Professor; Platonic Research Center (Moscow, Russia), 
Head; Russian State University for Humanities 
(Moscow, Russia), Major Research Fellow

“Subjectivity” in Plato: Levels, Types, Forms*
Contrary to popular beliefs that the “subject” is an invention 
of Modern philosophy, I am convinced that Plato did nothing 
but search for this very subject and try to justify its existence. 
It would be strange to assume the absence of such a philosoph-
ical theme as the subject among the Greeks, for whom “know 
thyself” was one of the most common gnomes. The same Plato 
has these questions — who am I? What are virtues for a person? 
What is the right way to live? etc. — they run through almost 
all dialogues. In the report, I will try to give some “typology 
of subjectivity” in Plato. At the same time, I will proceed from 
two well–known “competing” concepts of the subject: the first 
is the concept of the so–called Cartesian reflexive subject, the 
second is the concept of the Lacanian split subject. An attempt 
will be made to show that the “Cartesian” type of subjectivity 
correlates with the “noetic” or transcendental subject in Plato, 
and simultaneously with the principle of “by itself” (αὐτὸ καθ’ 
αὑτό); Lacanian, on the other hand, refers to the “erotic subject 
of desire and lack” and simultaneously to the principle of “in 
relation to the other” (πρός τὰ ἄλλα).
Keywords: subject, Plato, Descartes, Lacan, reflection, noesis, 
desire, lack, decentration of the subject

Афонасин Евгений Васильевич, доктор фи-
лософских наук, профессор; Балтийский 
федеральный университет им. Иммануила Канта 
(Калининград, Россия), профессор

Hypodoche
Образ «вместилища» (hypodoche) и его место в мифе о со-
творении космоса, который рассказывает Тимей в однои-
менном диалоге Платона с трудом поддается интерпрета-

* The research was carried out at the expense of the grant of 
the Russian Science Foundation No 23-18-00971, https://rscf.ru/en/
project/23-18-00971/



9

ции. Проблематичным он был как для непосредственных 
преемников Платона, так и для его многочисленных кри-
тиков и последователей. На протяжении всей античности 
сосуществовали буквальная и аллегорическая техники 
толкования мифа, причем платоники стремились найти 
для него место в контексте собственной онтологии, тогда 
как их критики (прежде всего, перипатетики и стоики) 
постоянно указывали на проблематичность этой идеи 
и, учитывая важность проблемы субстрата, предлагали 
альтернативные решения. В докладе я попытаюсь, во-пер-
вых, проследить развитие мифа как литературной формы 
представления философии, а затем рассмотреть несколько 
версий его интерпретации преемниками Платона и его 
критиками. 

Ключевые слова: демиург, хора, материя, пневма, атом, 
пустота

Eugene Afonasin, DSc in Philosophy, Professor; 
Immanuel Kant Baltic Federal University 
(Kaliningrad, Russia), Professor

Hypodoche

The image of the ‘receptacle’ (hypodoche) and its place in 
the myth of the creation of the cosmos that Timaeus tells in 
Plato’s dialogue is difficult to interpret. It was problematic 
both for Plato’s immediate heirs and for his numerous critics 
and followers. Throughout antiquity, literal and allegorical 
techniques of interpreting the myth coexisted, with the Pla-
tonists endeavouring to find a place for it in the context of 
their own ontology, while their critics (primarily the Peripa-
tetics and Stoics) constantly pointed out the problematic na-
ture of the idea and, given the importance of the problem of 
substratum, offered alternative solutions. In the paper, I will 
attempt, firstly, to trace the development of myth as a literary 
form of representing philosophy, and then to examine several 
versions of its interpretation by Plato’s successors and his 
critics. 

Keywords: demiurge, chora, matter, pneuma, atom, void



Светлов Роман Викторович, доктор философских наук, 
профессор; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), профессор

Герменевтика, common sense 
и платоновские тексты*

Что такое диалоги Платона — как не мемуары о собы-
тиях, случившихся на памяти «прошлого поколения»? 
Платон наполнил текст реальными персонажами, со-
седями, политиками, предпринимателями, поэтами, 
обывателями, предателями. Практически все герои 
диалогов были дискредитированы Пелопонесской вой-
ной, а потому в них (собеседниках) нет никакой эпиче-
ской драмы, возвышенного, панегирического — кроме 
самого Сократа и еще буквально нескольких персо-
нажей. Сократ — точка сборки этих разрозненных по 
времени, участникам, темам событий. Получились 
этакий афинский аналог позднесоветской диалектике 
на кухне. В чем причина успеха этого литературно-
го проекта, вынуждающего постоянно возвращать-
ся к его перетолкованию? Попробуем объяснить это 
через понятие и феномен common sense, его функций 
в формировании целеполагания и деятельности 
человека, а также природы разрывов в нем, которые 
вынуждают нас обращаться к герменевтическим проце-
дурам. Посмотрим, действительно ли Сократ Платона — 
идеальный инструмент, разрывающий ткань «общего 
чувства» таким образом, что разрыв этот невозможно 
«заштопать» до настоящего момента.
Ключевые слова: Платон, герменевтика, диалектика, 
здравый смысл

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



11

Секция 1 «Платоновский диалог 
и литературные формы философии»

Буланенко Максим Евгеньевич, кандидат философских 
наук; Институт истории, археологии и этнографии 
народов Дальнего Востока ДВО РАН (Владивосток, 
Россия), доцент кафедры философии; Дальневосточный 
федеральный университет (Владивосток, Россия), доцент 
департамента философии и религиоведения

Федоров Сергей Анатольевич; Дальневосточный федераль-
ный университет (Владивосток, Россия), студент

Куштынов Александр Игоревич; Дальневосточный феде-
ральный университет (Владивосток, Россия), студент

Философия по ту сторону литературы: 
достаточно хороша, чтобы быть правдой

Отношение образованного читателя к философским 
произведениям нередко колеблется между надеждой 
на познание действительности с их помощью и утеше-
нием, которое приносит их чтение само по себе. Разоча-
рование в их способности сообщить истину побуждает 
искать утешения в художественной литературе или от-
носиться к самой философии как жанру художествен-
ной литературы. Но между вымышленными предме-
тами художественной литературы и теоретическими 
предметами науки и философии существует важное 
различие: хотя те и другие ненаблюдаемы, вторые, как 
считается, существуют в действительности, а первые 
никогда не могут существовать — они слишком неза-
вершённы или противоречивы. В эмпирических науках 
существование теоретических предметов (электронов, 
генов, характеров, социальных ролей) обычно устанав-
ливается на основе наблюдаемых свидетельств, наличие 
которых лучше всего объясняется свойствами предпо-
лагаемых теоретических предметов. Философия также 
стремится к познанию действительности, у неё также 



12

есть теоретические предметы (субстанции, субъекты, 
души, ценностные свойства), но она устанавливает их 
существование и свойства средствами понятийного 
и логического анализа. Осознанием этого европейская 
философская традиция обязана Платону, создавшему 
для этих целей диалектику как специальный философ-
ский метод. Но философия не ограничена использова-
нием только понятийного языка: она может использо-
вать и образный язык. Однако образная речь при этом 
всегда остаётся вплетена в ткань разумного понимания 
мира — через смысловые связи, благодаря которым даже 
от образов становятся возможны логические переходы 
к понятиям. Что отличает философское употребление 
понятий и образов — это поиск их естественных значе-
ний и границ, который сам по себе служит признаком 
серьёзного отношения к действительности, намерения 
понять её как она есть. По-видимому, в этом и состоит 
специфика философских произведений. 
Ключевые слова: философия, литература, эмпирические 
науки, истина, теоретические предметы, вымышленные 
предметы, понятийный анализ, логический анализ, ди-
алектика, метафора

Многие образованные люди, среди них даже философы, 
в своём отношении к философским произведениям нередко 
колеблются между двумя состояниями — невысказанной на-
деждой приобрести с их помощью познание действительности 
и самодостаточным утешением от их чтения ради заключающе-
гося в них неисчерпаемого смысла. Подчас обе эти установки 
соединяются, особенно когда философский автор одновременно 
оказывается хорошим писателем. Отчасти поэтому никог-
да не был обделён читательским вниманием Платон. 

У иного читателя, разочарованного в познавательных 
притязаниях философии, может даже возникнуть мысль, что 
художественная литература, в особенности поэзия, сама по 
себе исполняет возлагаемые на философию ожидания или что 
философия как таковая есть не что иное, как жанр художе-
ственной литературы со своими темами, сюжетами и персо-
нажами. Сам Платон такого взгляда не разделял и наверняка 



13

счёл бы его проявлением недоверия или неприязни к логосу, 
возникшей из-за неопытного и неумелого обращения с ним 
(Федон 89de). И именно в отношении к логосу и состоит, по-
видимому, различие между философскими и художествен-
ными произведениями.

Есть не всегда отчётливо видимое и проводимое разли-
чие между вымышленными предметами художественной ли-
тературы и теоретическими предметами науки и философии. 
И те, и другие ненаблюдаемы. Но вторые, как предполагается, 
существуют в действительности, а первые — нет (или во всяком 
случае не в том же смысле, что первые). Теоретические пред-
меты обычно вводятся в научные теории для объяснения на-
блюдаемых явлений. Электроны, гены, характеры, социальные 
роли — все они ненаблюдаемы, но при этом считаются при-
чинами наблюдаемых следствий. В эмпирических науках их 
существование обычно устанавливается индуктивно — на ос-
нове свидетельств, наличие которых лучше всего объясняется 
свойствами соответствующих теоретических предметов. 

В свою очередь, вымышленные предметы устроены 
таким образом, что никогда не могут существовать в дейст
вительности: для этого они слишком незавершённы или про-
тиворечивы. Вымышленные предметы создаются творческим 
воображением, а не открываются в ходе исследовательского 
поиска. Правда, в истории науки случалось и такое, когда 
теоретические предметы бывали разжалованы в вымышлен-
ные — так произошло с флогистоном, теплородом, эфиром, 
эдиповым комплексом, классовым сознанием. Разница в том, 
что вымышленные предметы разжалованы не могут быть ни-
когда, однако сама возможность перехода теоретических пред-
метов в разряд призраков порождает недоверие к логосу. 

Философия, как и эмпирические науки, также стремится 
к познанию действительности, у неё также есть теоретические 
предметы (субстанции, субъекты, души, ценностные свой-
ства), но она устанавливает их существование и свойства не 
эмпирическими методами, а средствами понятийного и логи-
ческого анализа. Осознанием этого европейская философская 
традиция обязана опять-таки Платону, создавшему для этих 



14

целей диалектику как специальный философский метод (ср. 
Софист 253d1–3). Но Платон же и предвидел, что именно на 
этом пути любого «друга мудрости» может постигнуть разо-
чарование из-за кажущейся бесплодности и бессмысленности 
философского поиска: ведь понятийная и логическая работа 
по обнаружению (или отрицанию) теоретических предметов 
философии в самом деле очень трудна и кропотлива, требует 
больших умственных сил, дисциплины и сосредоточенности. 
Не у каждого хватает сил продержаться до тех пор, пока он нау-
чится видеть теоретическую неравноценность соперничающих 
подходов и принимать теоретические решения на основании 
того, что кажется объективно наиболее состоятельным. 

Но философия не ограничена использованием только по-
нятийного языка: она может использовать и образный язык, не 
становясь при этом художественной литературой. И это также 
было прекрасно показано Платоном. Различие и здесь состоит 
в отношении к познанию и в общей связи образных средств 
с понятийным осмыслением действительности. Образная речь 
может служить для расширения познания, она может переда-
вать то, что не вполне доступно понятийному языку — живое 
значение предметов познания и тайну их существования. Но 
при этом она всегда остаётся вплетена в ткань разумного по-
нимания мира — через смысловые связи, благодаря которым 
даже от образов становятся возможны логические переходы 
к понятиям. Поэтому вопреки распространённому мнению 
философ не может снять с себя обязанность рационального 
обоснования под предлогом ухода в образность — даже в этом 
случае ему придётся отвечать за свои слова. 

На это всячески обращает внимание Платон: в «Федре» 
не только рассказанный Сократом миф называется логосом 
(275b3–4), но и впечатляющий образ колесницы души вводится 
в рассуждение как часть «доказательства» (245с1). И в самом 
деле, на уровне переживания этот знаменитый образ откры-
вает нам таинственную природу душевной жизни человека, 
тоскующего по обретению самого себя в превосходящей его 
духовной действительности и в то же время обречённого на 
нескончаемую борьбу с самим собой, но на понятийном уровне 



15

он не менее отчётливо сообщает нам, что душа представляет 
собой составное единство, с усилием удерживаемое её носи-
телем (разумным и свободным деятелем), преодолевающим 
разлад и сопротивление не вполне подвластных ему сил души 
(в первую очередь желаний). 

Что отличает философское употребление понятий и об-
разов — это «следование естественности», поиск их естествен-
ных значений и границ (ср. Федр 265е1–2), который сам по себе 
служит признаком серьёзного отношения к действительности, 
намерения понять её как она есть, приобрести о ней истинное 
убеждение с логосом (ср. Теэтет 201с8–d1). Ведь при желании 
любое понятие и любой образ можно истолковать как угодно 
и как угодно связать с любым другим. Но действительность не 
подстраивается под это блаженное сновидческое блуждание 
и упрямо остаётся самой собой. Кажется, в напоминании об 
этом и состоит специфика философских произведений (где 
бы в мире мы их ни встречали). 

Maxim Bulanenko, CSc in Philosophy; Institute of History, 
Archaeology and Ethnology of the Peoples of the Far East, Far 
East Branch of the Russian Academy of Sciences (Vladivostok, 
Russia), Associate Professor, Department of Philosophy; Far 
Eastern Federal University (Vladivostok, Russia), Associate 
Professor, Department of Philosophy and Religious Studies

Sergey Fedorov; Far Eastern Federal University 
(Vladivostok, Russia), Student 

Alexander Kushtynov; Far Eastern Federal University 
(Vladivostok, Russia), Student 

Philosophy beyond literature: 
good enough to be true

An educated reader tends to treat the works of philosophy as 
a source of insight into the nature of reality or as a source of 
intellectual comfort. Frustrated with their ability to convey 
the truth, one is often inclined to seek comfort in literature 
or treat philosophy itself as literature. However, there is an 
important difference between fictional entities of literature 
and theoretical entities of science and philosophy: both are 



16

unobservable, but the latter are conceived of as existing, while 
the former can never exist, being incomplete or inconsistent. 
In empirical sciences, the existence of theoretical objects is 
usually established on the basis of observable evidence, the 
character of which is best explained by the properties of the 
respective theoretical entities. Philosophy, too, has its own 
theoretical entities (substances, subjects, minds, value prop-
erties). However, it establishes their existence by means of 
conceptual and logical analysis. In Europe, it was Plato who 
first developed dialectic as a special method for these pur-
poses. Meanwhile, philosophy is not limited to using only 
conceptual language: it can also use figurative language. 
However, figurative speech is always connected to the ratio-
nal understanding of reality through the system of meanings 
that provides logical links between concepts and metaphors. 
What distinguishes the philosophical use of both concepts 
and metaphors is the search for their natural meanings and 
boundaries, which is itself a sign of a serious intention to 
understand the nature of reality. It is this trait that seems to 
be essential for the works of philosophy. 

Keywords: philosophy, literature, empirical sciences, truth, 
theoretical entities, fictional entities, conceptual analysis, 
logical analysis, dialectic, metaphor

Меттини Эмилиано, кандидат педагогических наук; 
Российский национальный исследовательский 
медицинский университет им. Н. И. Пирогова 
(Москва, Россия), заведующий кафедрой

Вигель Нарине Липаритовна, PhD, доцент; Ростовский 
государственный медицинский институт (Ростов-на-
Дону, Россия), Заведующий кафедрой философии

Диалектика Платона как основа 
критического мышления: противостояние 
манипуляциям общественным сознанием
Современное информационное общество характеризу-
ется стремительным ростом различных манипулятив-
ных технологий, направленных на активное воздей-



17

ствие на общественное сознание. Будь то политическая 
пропаганда, реклама, искажение исторических фактов 
или формирование «фейковых новостей» — все эти 
явления представляют серьезную угрозу для подлинной 
свободы мышления и развития критической позиции 
личности. В этих условиях особую актуальность при-
обретает обращение к философскому наследию Плато-
на и, в частности, к его концепции диалектики. Нельзя 
недооценить значения Сократовского метода для совре-
менного общества в связи с тем, что она требует трезвой 
оценки ситуаций, чужих и собственных мнений. Исти-
на как алейтея в качестве «раскрытия», «выявления», 
и очевидности способствует развитию человеческой 
мысли и преодолению ментальных барьеров, которые 
не позволяют докопаться до сути бытия. 

Ключевые слова: диалектика, Сократ, манипуляция, май-
евтика, критическое мышление

Тезис данной статьи заключается в том, что диалекти-
ческий метод, разработанный Платоном, может стать осно-
вой для развития критического мышления у современного 
человека и, таким образом, помочь в противостоянии различ-
ным манипулятивным техникам, активно использующимся 
в современном информационном пространстве. Именно диа-
лектический подход, предполагающий постоянное сопостав-
ление противоположных точек зрения, выявление противо-
речий и стремление к глубокому, многостороннему анализу, 
способен вооружить личность необходимым интеллектуаль-
ным инструментарием для распознавания и нейтрализации 
манипулятивных воздействий.

Центральное место в философской системе Платона 
занимает его учение о диалектике — методе постижения ис-
тины путем последовательного сопоставления и разрешения 
противоположных суждений. Согласно Платону, диалектика 
представляет собой высший познавательный инструмент, по-
зволяющий человеку подниматься от частных представлений 
к всеобщим идеям и абсолютным принципам бытия.



18

Ключевым в платоновской диалектике является прин-
цип постоянного обсуждения и критического сопоставле-
ния различных, зачастую противоречащих друг другу, то-
чек зрения. Именно через столкновение противоположных 
позиций, выявление их сильных и слабых сторон, умение 
найти точки соприкосновения и синтезировать новое, бо-
лее глубокое знание, достигается постепенное восхожде-
ние к подлинной истине. При этом истина для Платона не 
является чем-то застывшим и неизменным, но представляет 
собой динамичный, бесконечно развивающийся процесс 
познания.

Таким образом, диалектика выступает у Платона не 
просто как формальный логический метод, но как живое, 
творческое взаимодействие разных мнений, позволяющее 
человеку преодолевать ограниченность собственной позиции 
и приближаться к объективному, многогранному понима-
нию сущности вещей. Именно эта способность диалектики 
к постоянному расширению и углублению знания делает ее 
исключительно ценным интеллектуальным инструментом, 
особенно актуальным в современных условиях информаци-
онных манипуляций.

Диалектический метод занимает центральное место 
в философских произведениях Платона — его знаменитых 
диалогах. Именно через диалог как форму живого обсуждения 
и сопоставления различных точек зрения Платон стремится 
постичь истину и передать ее читателю.

В платоновских диалогах диалектика выступает не 
просто как логический прием, но как способ достижения 
подлинного знания. Через обмен аргументами и контраргу-
ментами, выявление противоречий в рассуждениях собесед-
ников, постепенное прояснение ключевых понятий и переход 
к более общим принципам, диалог ведет читателя к осознанию 
глубинной сущности рассматриваемого предмета.

Сократовский прием «повивальной бабки», когда фи-
лософ, как повитуха, помогает новым мыслям родиться в со-
знании собеседника, во многом определяет динамику и дра-
матургию платоновских диалогов.



19

Отказываясь от готовых ответов и жестких догм, диа-
лектика Платона предлагает читателю включиться в живой 
процесс познания, самостоятельно прокладывая путь к истине. 
Тем самым диалектический метод выступает в платоновских 
диалогах не только как инструмент философского исследо-
вания, но и как средство философского воспитания, форми-
рования мыслящей, критически настроенной личности.

Платоновская диалектика, с её установкой на выявле-
ние внутренних противоречий и многогранность познания, 
может служить фундаментальной основой для формирования 
личности, способной к независимому суждению. Ключевую 
роль в этом процессе играют образование и воспитание, 
призванные развивать у человека критическое мышление 
и навыки рефлексии.

Актуальность платоновских идей для современной пе-
дагогики обусловлена возрастающей потребностью в форми-
ровании личности, способной к самостоятельному анализу 
и независимым суждениям. В условиях информационной пе-
регрузки и манипулятивных воздействий, критическое мыш-
ление становится залогом сохранения ментальной автономии 
человека. Синтез диалектической традиции, образования 
и воспитания позволяет сформировать личность, обладаю-
щую взвешенностью, непредвзятостью оценок и подлинной 
свободой суждений — качествами, крайне необходимыми 
в современном мире.

Резюмируя, можно сказать, что диалектика Платона, с её 
установкой на выявление внутренних противоречий и много-
гранность познания, может стать фундаментальной основой 
для формирования личности, способной к независимому кри-
тическому мышлению. Образование и воспитание, базирую-
щиеся на диалектическом подходе, призваны развивать у че-
ловека умение анализировать информацию с разных ракурсов, 
выявлять логические несоответствия и противоречия, форми-
ровать взвешенные, непредвзятые суждения. Таким образом, 
диалектика Платона способствует становлению личности, 
обладающей внутренней свободой и ментальной автономи-



20

ей — качествами, крайне необходимыми в современном мире, 
перенасыщенном информационными манипуляциями.

Перспективы применения диалектического метода Платона 
в современном мире связаны, в первую очередь, с его потенциалом 
в сфере образования и воспитания. роме того, принципы диалек-
тики Платона могут найти применение в различных областях соци-
ально-гуманитарного знания, таких как политология, социология, 
психология, способствуя выработке более объективных 
и непредвзятых оценок происходящих в обществе процессов.

Emiliano Mettini, CSc in Pedagogy; Pirogov 
Russian National Research Medical University 
(Moscow, Russia), Head of Department

Narine Wiegel, PhD, Associate Professor; Rostov 
state medical university (Rostov-on-Don, Russia), 
Head of Department of philosopy

Plato’s dialectic as a basis for critical 
thinking: resisting the manipulation 

of public consciousness
Modern information society is characterized by the rapid 
growth of various manipulative technologies aimed at ac-
tively influencing public consciousness. Whether it is polit-
ical propaganda, advertising, distortion of historical facts or 
the formation of “fake news” — all these phenomena pose 
a serious threat to genuine freedom of thinking and the de-
velopment of a critical position of the individual. In these 
conditions, the appeal to Plato’s philosophical heritage and, 
in particular, to his concept of dialectics is of particular rel-
evance. The importance of the Socratic method for modern 
society cannot be underestimated due to the fact that it 
requires a sober assessment of situations, other people’s and 
one’s own opinions. Truth as aleuteia as “disclosure,” “re-
vealing,” and obviousness contributes to the development of 
human thought and the overcoming of mental barriers that 
do not allow one to get to the essence of being.

Keywords: dialectics, Socrates, manipulation, Maieutics, 
critical thinking



21

Gianluigi Segalerba, PhD; Institute for Philosophical 
Studies (Coimbra, Portugal), Researcher

Soul, Transcendence and Providence 
in Plato’s Phaedrus and Laws

In my inquiry, I am going to analyse some aspects of Pla-
to’s conception of the soul in the Phaedrus and in the Book X 
of the Laws. I shall concentrate my study on Plato’s systemic 
opposition against all theories which refuse the existence of 
the soul and of the entities connected to the existence of the 
soul: Plato’s demonstration of the immortality of the soul 
and Plato’s assertion of the existence of the soul prove to be 
a foundational step against the atheistic and materialistic 
positions. The structure of Plato’s demonstration of the im-
mortality of the soul in the Phaedrus and Plato’s inquiry into 
the opposition between materialistic and non-materialistic 
positions in the Laws will be investigated: the dialogical form 
of the Laws, in particular, will be examined. My interest will 
be directed to the specific position of the discussion of the 
soul in Plato in so far as the existence of the soul is function-
al to understanding the whole structure of reality in oppo-
sition to alternative interpretations of reality. The existence 
of the soul proves to be the central pillar for the refusal of 
any form of materialism: the existence of the soul is decisive 
for the correct comprehension of reality. The connections of 
the existence of the soul with the existence of Divinity, with 
the action of Providence and with the existence of entities 
transcending matter will be a further theme of the analysis. 

Keywords: Plato, soul, Phaedrus, Laws, God, transcendence, 
proof, providence, materialism, demonstration

Throughout my inquiry, I shall concentrate my attention on 
aspects of Plato’s conception of the soul. The existence and the im-
mortality of the soul is functional, throughout Plato’s philosophy, to 
the demonstration of the existence of the spiritual dimension in the 
reality. Reality cannot be reduced to its material components: there is 
something else than the material elements. The existence of the soul 
means the existence of spirituality. The activity of the soul means 
the presence of a spiritual direction in reality. The existence of ideas 



22

as such means that the material components do not coincide with 
reality. On closer inspection, the root of Plato’s meditation proves 
to be the search for and the analysis of the spiritual dimension of 
the whole reality and of the individual’s dimension. Specifically, 
Plato’s interpretation of the soul will prove to be the foundation 
of a systemic opposition to all materialistic positions. My anal-
ysis will begin with the description and reconstruction of the 
demonstration of the immortality of the soul in the Phaedrus. 
The essence of the soul is defined by Plato in the Phaedrus as “that 
which moves itself.” The immortality of the soul turns out to be 
the presupposition of the continuity of the movement in reality; 
on closer inspection, Plato’s demonstration of the immortality of 
the soul contains — in my opinion — the demonstration of the 
existence of the soul: in order that the existence of the movement 
in the reality can be demonstrated, both the immortality and the 
existence of the soul are necessary presuppositions. Plato remains 
faithful to the definition of the soul in the Phaedrus throughout 
the Book X of the Laws: in the analysis of the Laws, the existence of 
the soul and the acknowledgement of the primacy of the soul over 
the corporeal elements represent the central themes. The specific 
definition of the soul which is introduced in the Phaedrus is used 
by Plato in a context in which a tough battle is being fought in 
order to determine the foundations of reality: within the X Book 
of the Laws a position which refuses the existence of the soul, the 
dimension of Transcendence and the existence of the Providence 
is compared with a positions which sustains the existence of the 
soul, the existence of the Transcendence and the existence of the 
Providence. The mutual relation between soul, Transcendence and 
Providence will be inquired into.

The function of direction exercised by the soul in reality, the 
precedence of the soul in comparison to the body, the presence of 
Transcendence, the action of Providence and the existence of the 
soul as such prove to be the foundations of Plato’s interpretation of 
reality. The aim of Plato’s speculation on the soul consists in giving 
due priority to the soul over the corporeal. Throughout Plato’s anal-
ysis in the Book X of the Laws, the priority of the soul implies the 
following aspects:



23

– there is a spiritual direction in the universe;
– there is a spiritual dimension in the reality;
– the individual ought to acknowledge the existence of the 

soul and organise his way of life according to the existence of the 
soul;

– the individual ought to acknowledge that the function of 
direction is exclusively organised by the soul. 

The existence of the soul has direct implications for the 
foundations of society: Plato clearly shows within Book X of 
the Laws that the interpretation of society differs depending on 
whether the existence of the soul and therewith the existence of 
the Transcendence, are acknowledged or refused. The position that 
sustains the centrality of the soul therefore brings with it more than 
just proof of the immortality of the soul: this position belongs to 
a general strategy against all the materialist positions, against all 
positions that consider the gods as corruptible, against all positions 
that sustains the absence of guidance in the universe, and against 
those that refuses the existence of the Providence.

To sum up, Plato’s conception of the soul belongs to the op-
position between different conceptions of reality. Plato proposes 
that the primary aspect of reality is the soul; the material elements 
are posterior to the soul. The opposition between Plato and the 
materialistic positions consists in an opposition between different 
conceptions of reality and different conceptions of the foundations 
of reality. In general, Plato’s positions prove to be also nowadys an 
argument against all the oppositions to the dimension of spirituality 
and against all reductions of reality to material components.

Мусатов Андрей Викторович, кандидат философ-
ских наук, независимый исследователь

О роли метафоры в платоновской космологии

Космогонические теории милетских философов-досо-
кратиков — это теоретическое выражение тех базовых 
для Греции интуиций, воплощением которых были пред-
шествующие дофилософские космотеогонии, повество-
вавшие о возникновении всего из хаоса, о поэтапном 



24

становлении организованного мира из первоначальных 
неоформленных стихий. У Платона, в философии кото-
рого миф и «метод логосов», казалось бы, равноправны, 
в аспекте космогенеза, там, где его учение более всего 
коррелирует с милетской натурфилософией, имеет ме-
сто заметный сдвиг в мифопоэтичность (диалоги «По-
литик», «Тимей»). Поэтому наряду с тем, что позволяет 
говорить о некоем влиянии на платонизм мышления 
милетцев (зд. чаще всего вспоминают о Гераклите), 
в вопросах возникновения космоса можно заподозрить 
даже некоторый регресс относительно первых натурфи-
лософов как чистых теоретиков (ἵστορας περὶ φύσεως) — 
словно бы у Платона как раз в этих пунктах его учения 
происходит возврат от логоса к мифосу.

Ключевые слова: космогония, космос, демиург, необхо-
димость, миф, метафора, хаос, досократики, Анаксагор, 
«Тимей», «Политик», натурфилософия

Камнем преткновения здесь оказывается материаль-
ное устройство космоса. В диалогах Платона прослеживается 
двоякая тенденция: с одной стороны, он как будто пытается 
аналитически вывести γιγνόμενον через противополагание 
τὸ ὄν, в терминах «Тимея» — противопоставляя «кругу 
тождественного» «круг иного» (37ac); а с другой — он избега-
ет где-либо напрямую утверждать, что чувственное и матери-
альное есть продукт Ума, или Блага, Единого и т. п. Причуд-
ливая мифопоэтическая составляющая его космогонии — это 
метафора демиурга в «Тимее», находящегося в постоянном 
диалоге с необходимостью, с которой он вынужден считаться 
(у Платона это значит — считаться с судьбой, случаем, вто
ричными беспорядочными причинами, со всем, что служит 
вестниками первоначального хаоса). При этом мы можем 
констатировать заимствование им анаксагоровских мотивов: 
когда друг другу противопоставляются самовластный Ум–уст
роитель, пребывающий по ту сторону всего вещественного, со 
своими вечными образцами — с одной стороны, и все веще-
ственное, находящееся «в древнем диссонансе», в изначальной 
«беспредельной пучине неподобного», — с другой. 



25

Дополнительную корреляцию у Платона с Анаксагором 
можно обнаружить в том, что и у одного и у другого философа 
при устроении космоса организующее начало вступает в игру 
в отдельные моменты как deus ex machina, тогда как в целом 
все как будто совершается естественным порядком. Это 
критически отмечает Аристотель относительно Анаксагора 
(Met. А, 4 985а18). Но и в случае Платона можно сказать, что 
к метафоре демиурга автор «Тимея» прибегает, когда аналити-
чески проводимой дедукции всего мироустроения из Едино-
го оказывается недостаточно, и нужно как-то еще объяснить 
(а точнее — «изобразить») процесс взаимодействия интел-
лигибельного мира с чувственными вещами. У Анаксагора 
возвышенная мифопоэтическая образность (а по форме вы-
сказывание о Нусе — это подражание гимну) как будто ком-
пенсирует однобокость физикализма. У Платона же литера-
турная форма как бы позволяет преодолеть односторонность 
аналитической дедукции (которая позднее у неоплатоников 
найдет окончательное оформление в концепции эманации из 
Единого). Литературная метафора отдает дань фактичности, 
случаю, всевозможной иррациональности, весьма понятной 
грекам, — в ней рисуется образ демиурга, в общении с которым 
всему этому обеспечивается своего рода «алиби» в бытии.

Неслучайно, что у Платона в указанных диалогах форму-
лируется идея о двоякой причинности: наряду с разумной, по-
стулируются еще и «причины лишенные разума», которые оди-
наково заявляют в космогенезе свои права, вызывая к жизни 
«все случайное и беспорядочное» (Tim. 44d). Описание обеих 
причинностей как двух равноправных начал проблематично 
в рамках единой рациональной системы. Наследуя Анаксаго-
ровский дуализм, Платон, кажется, стремится нивелировать 
связанные с ним противоречия, поскольку одна из постули-
руемых причинностей формулируется у него на языке мифа: 
«Ум одержал верх над необходимостью, убедив ее обратить 
к наилучшему бόльшую часть того, что рождалось» (Tim. 48a). 
Между тем ведь учение самого Анаксагора мы понимаем пре-
имущественно через призму платонизма и шире — аристоте-
левского гилеморфизма и последующих его разновидностей, 



26

стремящихся подчинить материальное начало формальному. 
Тогда как сам он принадлежит скорее к древним мудрецам, чем 
«профессорам» (если вспомнить хайдеггеровское противопо-
ставление), к тем, кто еще обладал опытом нерасчлененного 
(ursprünglich), до-понятийного мышления бытия, и, судя по 
всему, кто больше знал о первозданном хаосе дофилософских 
теогоний. Мифопоэтическая сторона Платоновского учения 
о космосе — «путь странного и необычного повествования» 
(Tim. 48d5–6) — неизбежно обращает к этим мотивам.

Andrey Musatov, CSc in Philosophy, 
Independent scholar

On the Role of Metaphor 
in Plato’s cosmology

The cosmogonic theories of the Milesian Pre-Socratic phi-
losophers represent a theoretical articulation of those foun-
dational Greek intuitions whose earlier, pre-philosophical 
expression was the cosmotheogonic narrative — the story 
of the world’s emergence from chaos and the gradual for-
mation of an ordered cosmos out of primordial, unformed 
elements. In Plato, whose philosophy grants equal legitimacy 
to both myth and the “method of logos,” a noticeable shift 
toward mythopoetics occurs in the aspect of cosmogenesis — 
particularly where his doctrine aligns most closely with 
Milesian natural philosophy (e. g., the dialogues Statesman 
and Timaeus).Therefore, along with the fact that one can 
speak about some influence of the Milesians’ thinking on 
Platonism (Heraclitus being the usual example), it seems 
that Plato’s account of the cosmos’ origin arguably marks 
a step backward compared to the first natural philosophers, 
who operated as pure theorists (ἵστορας περὶ φύσεως). It is 
as if Plato, precisely at these junctures in his thought, reverts 
from logos back to mythos.

Keywords: cosmogony, cosmos, demiurge, necessity, myth, 
metaphor, chaos, pre-Socratics, Anaxagoras, Timaeus, States-
man, natural philosophy



27

Яныкина Алла Николаевна, кандидат философских 
наук, доцент; Казанский государственный инсти-
тут культуры (Казань, Россия), доцент

Философский диалог как  
«художественная упаковка» учения Платона

Платон создал особую «художественный упаковку», 
основанную на «софистически-сократическо-плато-
ническом методе исследования истины» (А. Ф. Лосев). 
Философский диалог при всей его внешней просто-
те, представлял собой симультанное единство самых 
разнообразных элементов и позволял осуществлять 
избирательный подход к всем желающим узнать осно-
вы учения античного мыслителя. Общение в античной 
культуре носило строго дифференцированный характер. 
Не все категории и сословия могли свободно вступать 
в полемику, беседу. Одна из причин запутанности, про-
тиворечивости и драматизма диалогов Платона заклю-
чается в том, что своё учение мыслитель создавал не для 
всего населения, а для образованных людей античного 
полиса, представленного чаще всего представителями 
аристократических слоёв общества. Не зная структуру 
платоновского диалога — не возможно понять смысл 
произведения.

Ключевые слова: философский диалог, мифологический 
рассказ, художественная упаковка, симультанное един-
ство, архитектоника Единого

Alla Yanikina, CSc in Philosophy, Associate Professor; Kazan State 
Institute of Culture (Kazan, Russia), Associate Professor

Philosophical dialogue as an “artistic 
packaging” of Plato’s teachings 

Plato created a special “artistic packaging” based on the 
“sophistic-Socratic-Platonic method of studying the truth” 
(A. F. Losev). Philosophical dialogue, with all its external 
simplicity, was a simultaneous unity of the most diverse 
elements and allowed for a selective approach to all those 



28

wishing to learn the basics of the teachings of the ancient 
thinker. Communication in ancient culture was strictly 
differentiated. Not all categories and classes could freely 
enter into polemics, conversation. One of the reasons for the 
confusion, contradiction and drama of Plato’s dialogues is 
that the thinker created his teaching not for the entire popu-
lation, but for the educated people of the ancient polis, most 
often represented by representatives of the aristocratic strata 
of society. Without knowing the structure of Plato’s dialogue, 
it is impossible to understand the meaning of the work.
Keywords: philosophical dialogue, mythological story, artistic 
packaging, simultaneous unity, architectonics of the One

Каримов Виталий Владиславович; Институт 
философии и права СО РАН (Новосибирск, 
Россия), младший научный сотрудник

Драматический подход  
в платоноведении как основа  

для множественных интерпретаций 
В докладе делается акцент на соотношении двух 
методологических установок — доктриналистского 
и драматического подходов к интерпретации диалогов 
Платона, их актуальности и методологической значимо-
сти в современных историко-философских исследова-
ниях. В качестве современного драматического подхода 
рассматриваются идеи в трудах Дж. Пресса, как автора, 
указавшего на дихотомию между доктринализмом и но-
вым направлением драматизма, и И. А. Протопоповой, 
представившей в своей статье «Прыгающий лебедь. 
О драматическом подходе к диалогам Платона» концеп-
цию «четырёхступенчатой структуры» диалогов корпуса. 
Высказывается предположение о методологической 
значимости драматического подхода в качестве основы 
для обоснования возможности множественных интер-
претаций в рамках одного диалога. Ключевые понятия 
подхода используются также для ограничения вольной 
интерпретации, противоречащей замыслу автора. В ка-



29

честве поддержки тезиса о непротиворечивости несколь-
ких параллельных интерпретаций приводится концеп-
ция Т. И. Ойзермана, высказанная в работе «Проблемы 
историко-философской науки».

Ключевые слова: драматический подход, корпус диалогов 
Платона, интерпретация, доктринализм, методология 
историко-философского исследования

Драматический поворот в исследованиях Платона за-
ключается в отказе ряда исследователей от убеждённости 
в незначительности и вторичности литературной формы ди-
алогов в качестве достоверного источника информации о фи-
лософских взглядах Платона. Его предпосылки прослежива-
ются в идеях Шлейермахера, его отношении к форме текста 
как к возможному источнику философских идей. В более со-
временном виде драматический поворот начинает возникать 
в 50-е г. XX века, как пишет в своей статье “The state of the 
question in the study of Plato” Дж. Пресс.1* Он утверждает, что 
предыдущая традиция платоноведения основывалась на тех 
или иных формах доктринализма, подразумевающего наличие 
одной единственной философской доктрины у Платона, кото-
рая либо изначально подразумевалась автором перед написа-
нием диалогов (доктринальный подход), либо развивалась от 
одного к другому с течением времени (девелопменталистский 
подход). Согласно Прессу, дискуссия начала разворачиваться 
вокруг сложившейся традиции, в рамках которой для изучения 
корпуса диалогов использовались те же интерпретационные 
практики, что и для других философских трактатов. Многими 
платоноведами, в т. ч. такими влиятельными, как Эд. Целлер 
в зарубежной литературе, и А. Ф. Лосев в отечественной, от-
стаивалась позиция о незначительности литературной формы 
диалогов и всех составляющих её элементов в качестве источ-
ника информации о заключенных в тексте идеях. 

Особый статус платоновского текста подчёркивает в сво-
ей статье «Прыгающий лебедь. О драматическом подходе к диа-

1 Press G. A. The State of the Question in the Study of Plato // 
The Southern Journal of Philosophy. 1996. Vol. XXXIV. P. 507–532.



30

логам Платона» И. А. Протопопова, утверждая, что диалоговая 
форма — специальный приём, используемый Платоном для 
того, чтобы не высказывать мысль прямо. Кроме того, автор 
статьи характеризует структуру диалогов как «четырёхступен-
чатую».2

* С её точки зрения, Сократ в рамках диалога, начиная 
с вещей и их отражений, постепенно переходит к обсуждению 
идей, как бы «прыгая» из одной четвиричной части диалога 
в другую, выражая соответствующие им образы мышления 
и восприятия. Таким образом, Платон помещает в диалог 
три или четыре последовательные способа рассуждения, ко-
торые развиваются в процессе от простых к более сложным, 
позволяя читателю проследовать за ним вместе с участника-
ми диалога и, возможно, прийти к пониманию подлежащей 
рассмотрению идеи.

Мы полагаем, что драматчиеский подход может слу-
жить основой для возможности множественных интерпре-
таций, под которыми подразумевается определённый спектр 
методологических условий, при соблюдении коих возможно 
непротиворечивое сосуществование нескольких вариантов 
историко-философской интерпретации подлежащего иссле-
дованию текста, которые в то же время не противоречат изна-
чальному замыслу автора и не ставят исследователя в позицию 
полной свободы истолкования. Драматический подход, рас-
сматриваемый с методологической точки зрения, предостав-
ляет обозначенные выше условия при обращении к корпусу 
диалогов Платона. Утверждение данного взгляда на методо-
логию подразумевает с одной стороны дискуссию с позицией 
доктриналистов, утверждающих единственно верный вариант 
прочтения текста, с другой — устранение вольного прочтения 
текста с пренебрежением к авторскому замыслу. Возможность 
существования множественных интерпретаций также пред-
ставлена в работе Т. И. Ойзермана «Проблемы историко-фи-
лософской науки».**

3

2 Протопопова И. А. Прыгающий лебедь: о драматическом 
подходе к диалогам Платона // Логос. 2012. №6. С. 85–100.

3 Ойзерман Т. И. Проблемы историко-философской науки // 
Т. И. Ойзерман. 2-е изд. М.: Мысль, 1982.



31

Vitaliy Karimov; Institute of Philosophy and Law of 
Siberian Branch of Russian Academy of Sciences 
(Novosibirsk, Russia), Research Assistant

Dramatic turn in Plato studies as a base 
for multiple interpretations

The report emphasizes the correlation of two methodological 
settings — doctrinalist and dramatist approaches to the in-
terpretation of Plato’s dialogues, their relevance and method-
ological significance in contemporary historical-philosophical 
research. The ideas in the works of G. Press, as the author who 
pointed out the dichotomy between doctrinalism and the new 
direction of dramatism, and I. A. Protopopova, who presented 
in her article “The Leaping Swan. On the Dramatic Approach 
to Plato’s Dialogues” the concept of the ‘four-stage structure’ 
of the dialogues of the corpus, are considered as a modern 
dramatic approach. The methodological significance of the 
dramatic approach is suggested as a basis for justifying the 
possibility of multiple interpretations within a single dialog. 
The key concepts of the approach are also used to limit free 
interpretation that contradicts the author’s intent. As support 
for the thesis about the consistency of several parallel inter-
pretations, we cite T. I. Oizerman’s concept expressed in his 
work “Problems of Historical-Philosophical Science.”
Keywords: dramatic approach, Platonic Corpus, interpretation, 
doctrinalism, methodology of historical-philosophical research

Рычков Александр Леонидович; Союз философов 
«Вольная Философская Ассоциация» (Сатка, 
Россия), директор по научной работе

Μαγνῆτις λίθος: странствия метафоры Платона
Платон упоминает магнит в «Ионе» (533d, 535e) и «Ти-
мее» (80c), называя его гераклейским камнем, или кам-
нем, который Еврипид назвал магнесийским (Plat. Ion. 
533d). Однако до наших дней исследователи Платона не 
определились с местом, от которого получил название 
Μαγνῆτις λίθος. Называются как сама македонская/фес
салийская область Магнезия, так и города колонистов 
из Магнезии (Магнисии) в Малой Азии: Магнезия у Си-



32

пила в Лидии и Магнезия на Меандре в Ионии. Чтобы 
устранить путаницу, недавно даже было предложено 
отказаться от географических названий и читать λίθος 
Ἡράκλεια и Μαγνῆτις λίθος от личных имен, т. е. «камень 
Магнеса» и «камень Геракла» (или «камень, подобный 
Гераклу»). В докладе рассматриваются первоисточники 
наших сведений о магнезийском камне: его происхож-
дении и символизме. Доказывается гипотеза, что эта 
путаница вызвана тем фактом, что разные первоисточ-
ники свидетельствуют о разных «камнях из Магнезии». 
Об этом свидетельствует несохранившееся сочинение 
«О камнях» (Περὶ λίθων) Сотака (Sotacus, кон. IV в. до н. э.), 
пересказанное Плинием в XXXVI книге «Естественной 
истории» (XXV. 128.1–10.). Сотак делит магнит на 5 пород, 
а также два пола. Эти магниты разного географического 
происхождения и символических свойств. В заключение 
доклада кратко прослежена история метафор мужско-
го и женского камня из Магнезии. Предложен и рас-
смотрен перевод главы Плиния о магните, отсутству-
ющий на русском языке. Для истолкования фрагмента 
о магните у Плиния и отмеченных выше противоречий 
предпринята попытка привлечь гностико-герметиче-
ские и византийские источники о камне из Магнезии, 
опиравшиеся на утраченные ныне классические и алек-
сандрийские алхимические свидетельства. Показа-
но развитие сократовой метафоры о намагниченных 
кольцах из «Иона» в «Герметическом корпусе» и у алек-
сандрийских гностиков. Герменевтически важными 
признаны свидетельства Стефана Александрийского.
Ключевые слова: Платон, Плиний Старший, естественная 
история, магнит, метафора

Alexander Rychkov; Union of Philosophers “Volfila” 
(Satka, Russia), Director of Research

Μαγνῆτις λίθος: the Wanderings 
of Plato’s Metaphor

Plato mentions the magnet in the Ion (533D, 535E) and the 
Timaeus (80C), referring to it as the “Heraclean stone,” or 
the stone which Euripides called the Magnesian (Plat. Ion 
533d). However, to this day, scholars of Plato have not reached 



33

a consensus regarding the geographical origin from which the 
name Μαγνῆτις λίθος derives. Both the Macedonian region 
of Magnesia and cities in Asia Minor—Magnesia ad Sipylum 
in Lydia and Magnesia on the Maeander in Ionia—have been 
proposed. In order to dispel this confusion, it has even recently 
been suggested that we abandon geographical interpretations 
altogether and instead interpret λίθος Ἡράκλεια and Μαγνῆτις 
λίθος as deriving from personal names, i. e., “the stone of 
Magnes” and “the stone of Heracles.” This report examines 
the primary sources of our knowledge about the Magnesian 
stone—its origin and symbolism. It argues the hypothesis that 
this confusion stems from the fact that various sources speak 
of different “stones from Magnesia.” Evidence for this can be 
found in the now-lost treatise On Stones by Sotacus (late 4th 
century BCE), which is summarized by Pliny the Elder in Book 
XXXVI of the Natural History (XXV.128.1–10). According 
to Pliny, Sotacus distinguishes five kinds of magnes and two 
genders: ‘male’ and ‘female’. These magnets differ in both their 
geographical origins and symbolic properties. The conclusion 
of the paper briefly traces the history of the metaphors of 
the male and female stones from Magnesia. A translation of 
Pliny’s chapter on the magnet is proposed. 

Keywords: Plato, Pliny the Elder, natural history, magnet, 
metaphor

Васильева Ольга Олеговна; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), магистр

Мистериальная и «магическая» 
лексика в философии Платона 

Несмотря на то, что в некоторых своих произведениях 
(«Государство», «Законы») Платон активно критикует за-
нятие магией, Corpus Platonicum, тем не менее, является 
одним из важнейших источников информации о греческой 
религии, мистериальных обычаев и магической практики 
классического периода. Во многих своих диалогах Платон 
изображает Сократа магом и заклинателем, способным 
силой слова менять чужие убеждения. Платон также ис-



34

пользует специфическую «магическую» лексику, к при-
меру, pharmakon (зелье) и epode (песнь, заклинание) для 
определения некоторых философских практик Сократа. 
Помимо этого, Платон активно использует в диалогах ми-
стериальные образы («Пир», «Государство», «Федр»), более 
того, буквально технические мистериальные термины — 
это было понятно еще античным комментаторам. Предпо-
лагается, что Платон намеренно использует мистериаль-
ную терминологию (epopteia, aleitheia, anamnesis и тд) для 
объяснения философских концепций и истин, находящих-
ся за пределами рационального познания (мир идей). Че-
рез призму этой специфической лексики и предполагается 
рассмотреть связь философии Платона с Элевсинскими 
мистериями, а также с мистическим учением орфиков. 

Ключевые слова: Платон, Платоновский корпус, магия, 
мистерии, Элевсинские мистерии, орфизм, мистериаль-
ная лексика, магические практики, философия Платона

Общеизвестно, что Платон достаточно активно критико-
вал занятия магией в своих произведениях, представляя магов 
софистами и смутьянами, а значит, потенциально опасными 
элементами для общества и государства. В связи с этим мно-
гие исследователи предполагали, что Платон либо вообще не 
имел ни малейшего отношения к мистериальным и магическим 
практикам, либо скептически относился к данным занятиям. 
Тем не менее, уже античные комментаторы отмечали обильное 
использование Платоном, к примеру, «магической» лексики, 
которая была связана с народными культами и занятием кол-
довством (например, pharmakon — так назывался и любовный 
колдовской напиток, и яд, сваренный Медеей). Помимо этого, 
в диалогах Платона встречается и мистериальная терминология 
(можно сказать даже, что «технические термины» — epopteia, 
pompe, deimata, myesis и т. д.), мистериальные образы и мета-
форы, в которые он облекает свои философские концепции.  
Особо известными образами, которые напрямую, как предпо-
лагается, связаны с мистериями, считаются Лестница Эроса 
(«Пир»), знаменитая Платоновская Пещера («Государство») 
и миф о Душе («Федр»). 



35

В своем докладе я хочу рассмотреть вышеупомянутые 
образы, напрямую связанные с Элевсинскими мистериями. 
Лестница Эроса — как метафора восхождения души — явно 
является образом мистерии с ее ритуальными стадиями: риту-
алы очищения, подготовки, восхождения, а также инициация 
и эпоптейя — лицезрения и сопричастия Божественному. 

Особое внимание нужно уделить и орфическим моти-
вам в философии Платона. Орфизм — мистико-эзотерическое 
учение, связанное с именем мифического певца и поэта Ор-
фея. Изначально орфизм воспринимался исключительно как 
маргинальный народный культ, и философские школы тоже 
считали его таковым. Надо сказать, что и Платон относился 
к фигуре Орфея негативно, считая его поэтом-обманщиком, 
однако же все равно заимствует орфические образы и лексику, 
придавая им новые смыслы и контекстуализируя в пределах 
своих философских идей. В частности, платоновское учение 
о душе явно несет в себе элементы орфического влияния (в том 
числе, и известная пара σῶμα — σῆμα). 

Также необходимо рассмотреть и особую мистериаль-
ную и магичскую лексику, используемую Платоном в «Пире» 
и в «Федоне», где и происходит перенос магической лексики 
в поле философии.

Исходя из всего выше рассмотренного, можно сказать, 
что Платон в своей философии достаточно серьезно опирался 
на мистико-эзотерические учения своего времени, был знаком 
с элитарными и народными мистериальными культами и мно-
гими магическими практиками, а также — что самое важное — 
считал основной задачей философии возможность постижения 
божественных форм точно так же, как и благодаря мистерии.

Olga Vassiljeva; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), MA

Mysteriological and “magical” 
lexicon in Plato’s philosophy

While Plato famously criticized magic in works such as Re-
public and Laws, the Corpus Platonicum remains one of 
the primary and most significant sources for understanding 



36

Greek magic, mystical practices, and witchcraft during the 
Classical period. For instance, Socrates is portrayed as a ma-
gus or enchanter whose dialectical methods harness the power 
of speech to transform others’ convictions. Plato’s dialogues 
further employ a distinct magical lexicon—including terms 
such as pharmakon (potion/drug) and epode (spell/incanta-
tion)—to describe and define Socratic philosophy. Beyond 
this, Plato integrates mysteriological imagery (e. g., in Sym-
posium, Republic, and Phaedrus) and adopts precise “tech-
nical” terminology associated with mystery cults—a practice 
noted even by ancient commentators. Scholars argue that 
Plato deliberately employs this mysteriological language 
(epopteia, aletheia, anamnesis, etc.) to articulate philosoph-
ical truths that transcend rational cognition, situating them 
within the transcendent realm of Ideas. Through an analysis 
of this unique lexicon, this study investigates the relationship 
between Platonic philosophy and the influence of Eleusinian 
Mysteries and Orphic traditions, shedding light on how mys-
tical frameworks underpin his metaphysical epistemology.

Keywords: Plato, Corpus Platonicum, magic, magical prac-
tices, Eleusinian mysteries, mysteries, orphics, orphism, 
mysteriological lexicon 

Рохмистров Владимир Геннадьевич; Русская христиан-
ская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

Давал ли Платон определение человека?
Всем известна сохраненная Диогеном Лаэртским забав-
ная шутка о том, что Платон в Академии определил че-
ловека как двуногое существо без перьев. Однако когда 
мы пытаемся на основании сочинений самого главы 
Академии воспроизвести его понимание того, что та-
кое человек, у нас получается весьма противоречивая 
картина. Во-первых, человек у Платона представляется 
существом как минимум двойственным — это, прежде 
всего, душа и тело, связанные друг с другом то как ан-
тагонисты, то как союзники. Во-вторых, человек пред-
ставляется понимаемым в трех различных планах — 



37

мифологическом, природном и мистическом. В статье 
предпринимается попытка понять, предлагал ли Платон 
некое единое представление о таком многоплановом 
и двойственном существе как человек.

Ключевые слова: человек, определение, Платон, Аристо-
тель, антропология

Vladimir Rokhmistrov; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), graduate student

Did Plato give a definition of man?

Everybody knows the funny joke preserved by Diogenes Laërti-
us about Plato determined man in the Academy as a featherless 
biped. However, when we try to reconstruct his understanding 
of what man is based on the works of the head of the Academy 
himself, we get a very contradictory picture. Firstly, man in 
Plato is presented as at least a dual being — this is, first of all, 
the soul and the body, connected to each other sometimes as 
antagonists, sometimes as allies. Secondly, man is understood 
in three different planes — mythological, natural and mysti-
cal. The article attempts to understand whether Plato offered 
a single idea of such a multifaceted and dual being as man.

Keywords: man, definition, Plato, Aristotle, anthropology

Дмитров Игорь Игоревич; Военно-морская академия имени 
Адмирала Флота Советского Союза Н. Г. Кузнецова (Санкт-
Петербург, Россия), преподаватель; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского (Санкт-
Петербург, Россия), аспирант, научный сотрудник

Платон о различии мифа и логоса 
в платоновских диалогах 

С характером платоновских произведений связано 
серьезное затруднение, которое препятствует 
пониманию его философии. А именно — прекрасная 
форма его диалогов, которые одновременно являются 
и выдающимися литературными произведениями — не 



38

только философскими, но и принадлежат к художест
венной литературе античности. В этой прекрасной ху-
дожественной форме диалогов перемешаны подлинная 
философия с различными представлениями и даже ми-
фами древних. Известно, что Платон не удовлетворялся 
существующими мифами у греков, а еще вдобавок тво-
рил и свои для разработки того содержания, которое уже 
созрело в представлениях его современников. Сочетание 
разнородных форм — философской и нефилософской, 
художественной и религиозной формы — препятствует 
прежде всего усвоению содержания платоновского уче-
ния. Это некоторая неизбежная плата, которую Платону 
приходится платить за то, что он вынужден через пре-
красную форму привлекать внимание к своей филосо-
фии неподготовленного собеседника.

Ключевые слова: диалоги Платона, форма, содержание, 
диалектика, идея, разум, логос

Стремление быть интересным для сознания, — а что бо-
лее интересного было для греческого сознания, чем мифы? — 
не прошло бесследно для усвоения платоновского учения. Поэ-
тому очень часто его художественные образы принимают за его 
мысли, что как раз и служит всяческой путанице. Популярную 
форму изложения содержания, специально разработанную для 
тех, кто только приступает к знакомству с философией Плато-
на, путают с самим содержанием его учения. И хотя Платон 
всегда предупреждает, что, поскольку излагать мысль долго 
и трудно, он расскажет взамен миф (то есть во всех необходи-
мых местах он сразу говорит: это не мысль, а миф), мало кто 
обращает внимание на эти предупреждения и различает между 
мыслью Платона и теми образами, которые он этой мысли даёт 
для выражения. В связи с этой трудностью возникают ошибки 
в понимании платоновского учения. Во-первых, потому что 
вина лежит на самом Платоне за эти ошибки. Ясно, что он 
хотел быть не только популярным и поэтому сочинял мифы 
и всяческие образы, но еще требует обязательного внимания 
тот пункт, что философия еще не достигла у Платона такой 
зрелости, чтобы он мог без этих мифов и образов обойтись. Не 



39

только для популярности он их применял, но еще и потому, 
что это еще была не вполне зрелая теоретическая форма его 
философского учения. И во-вторых, необходимо осознать, 
что для того, чтобы понять Платона, надо все-таки научиться 
мыслить, а это не происходит «вдруг». Ведь для того, чтобы 
дойти до сути платоновской мысли, нужно научиться мыслить 
не только у Платона, но и у Аристотеля, и у всех тех, кто был 
после них, — и только в результате этой учебы и можно по-на-
стоящему Платона понять, но не раньше. Любого настоящего 
философа, а в особенности такого выдающегося, как Платон, 
нельзя понять без всей истории философии, не поняв всю исто-
рию философии. И к Платону это к первому относится по-на-
стоящему. Потому что перед нами есть все его произведения, 
и никаких догадок и реконструкций уже делать не нужно. Что 
Платон говорил об идеях, становится возможным понимать все 
больше и больше, идя по истории философии после Платона. 
Ведь он оказывал влияние на всех философов, выступивших 
после него, и тем самым они дают ключ к пониманию того, 
какой вклад внес Платон в своем учении в философское по-
знание философского предмета. Именно потому, что сам он 
еще зрелой формы своей мысли дать не мог в связи со своим 
необходимым местом в истории философии. 

Igor Dmitrov; Naval Academy named after Admiral 
of the Fleet of the Soviet Union N. G. Kuznetsov 
(Saint-Petersburg, Russia), University Teacher; Russian 
Christian Academy for the Humanities (Saint Petersburg, 
Russia), Postgraduate, Research Assistant

Plato on the distinction between myth 
and logos in Plato’s dialogues

There is a serious difficulty connected with the character of 
Plato’s writings which hinders the understanding of his phi-
losophy. Namely, the beautiful form of his dialogues, which 
are at the same time outstanding literary works — not only 
philosophical, but belonging to the fiction of antiquity. This 
beautiful artistic form of the dialogues mixes genuine phi-
losophy with various representations and even myths of the 



ancients. It is known that Plato was not satisfied with the 
existing myths of the Greeks, but in addition created his own 
to develop the content that had already matured in the ideas 
of his contemporaries. The combination of heterogeneous 
forms — philosophical and non-philosophical, artistic and 
religious forms — prevents, above all, the assimilation of 
the content of Plato’s teaching. This is a certain inevitable 
price that Plato has to pay for having to draw the attention 
of an unprepared interlocutor to his philosophy through 
a beautiful form.
Keywords: Plato’s dialogues, form, content, dialectic, idea, 
reason, logos



41

Секция 2 «Платонизм  
и аристотелевская традиция»

Маковецкий Евгений Анатольевич, доктор философских 
наук, доцент; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), профессор

Решён ли вопрос о предмете 
аристотелевских «Категорий»?

Определение предмета, или цели, (σκοπός) изучаемой 
книги является необходимым этапом её освоения и неу-
коснительно требуется правилами экзегетики. Предмет 
«Категорий» определялся в комментаторской литературе 
по-разному, однако весь спектр возможных определений 
сводится к четырём: предметом «Категорий» является 
1) звучащее, или глас, (φωνή), 2) вещь (πρᾶγμα), 3) мысль 
(νόημα), 4) всё это в неразрывном единстве (т. е. φωνή-
πρᾶγμα-νόημα). Большинство комментаторов, включая 
и Порфирия (но не в Исагоге, а в его комментарии на 
«Категории»), видели предмет «Категорий» трёхчастным 
(φωνή-πρᾶγμα-νόημα). В Исагоге же Порфирий ограни-
чивается техническим, неполным, определением пред-
мета Категорий, в частности, отказываясь для простоты 
определять отношение десяти категорий к бытию. Для 
читателей же Исагоги посредством такого техническо-
го определения предмета «Категорий», а, в сущности, 
неопределённости предмета «Категорий», открывается 
возможность понимать десять категорий всего лишь 
в качестве имён (ὄνομα). Историко-философский курьёз 
состоит в том, что это техническое Порфириево опре-
деление предмета «Категорий» (которое собственно, 
и определением не является, поскольку не соответствует 
ни одной из четырёх возможностей определения пред-
мета «Категорий»), во-первых, стало основой для интер-
претации десяти категорий в качестве имён. Во-вторых 
же, стало основой для своеобразного понимания са-



42

мих «Категорий» большинством философов, начиная 
если и не с Боэция, то уже наверняка со времён схола-
стики вплоть до настоящего времени.На наш взгляд, 
разрешение этой парадоксальной ситуации состоит 
в возврате к александрийской традиции толкования 
предмета «Категорий» (начиная, по меньшей мере, со 
школы Аммония, сына Гермия), отслеживании традиции 
понимания предмета «Категорий» в византийской 
философии (от Фемистия до Феодора Метохита), и на 
этом основании — в ревизии нашего собственного по-
нимания как предмета «Категорий», так и онтологиче-
ского статуса десяти категорий.
Ключевые слова: «Категории» Аристотеля, комментарии 
на «Категории», «Исагога» Порфирия, предмет (σκοπός) 
«Категорий»

Eugene Makovetsky, DSc in Philosophy, Associate 
Professor; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Professor

Has the question of the subject of 
Aristotle’s Categories been resolved?

The definition of the subject, or purpose, (σκοπός) of any book 
is necessary for its understanding and is strictly required by 
the rules of exegesis. In the commentary literature there are 
four definitions of the purpose of the Categories: the subject of 
the “Categories” is 1) the sound, or voice, (φωνή), 2) the thing 
(πρᾶγμα), 3) the thought (νόημα), 4) all this in an inseparable 
unity (i. e. φωνή-πρᾶγμα-νόημα). Most commentators, in-
cluding Porphyry (in his commentary on the “Categories”), 
saw the subject as three-part (φωνή-πρᾶγμα-νόημα). In the 
Isagoge, Porphyry limits himself to a technical, incomplete, 
definition of the subject of the Categories, in particular, refus-
ing for the sake of simplicity to define the relation of the ten 
categories to being. For readers of the Isagoge, through such 
a technical definition of the subject of the “Categories” the 
possibility opens up to understand the ten categories merely 
as names (ὄνομα). The historical-philosophical curiosity is 
that this technical Porphyry’s definition, firstly, became the 



43

basis for interpreting the ten categories as names. Secondly, it 
became the basis for a peculiar understanding of “Categories” 
by most philosophers up to the present time. The resolution 
of this paradoxical situation consists in returning to the Al-
exandrian tradition of interpreting the subject of “Catego-
ries,” tracing the tradition of understanding the subject in 
Byzantine philosophy, and on this basis — in revising our 
own understanding of both the subject of “Categories” and 
the ontological status of the ten categories.

Keywords: Aristotle’s Categories, comments on the Categories, 
Isagoge by Porphyry, subject of the Categories

Мельников Сергей Анатольевич, кандидат философских 
наук, доцент; Институт философии РАН (Москва, 
Россия), старший научный сотрудник

Перипатетик Кратипп из Пергама  
и его наследие

В данном докладе предоставлены результаты анализа 
всей имеющейся информации о философе-перипатетике 
I в. до н. э. Марке Туллии Кратиппе, родившемся в Пер-
гаме (Малая Азия) на рубеже II-I вв. до н. э., сохранив-
шейся благодаря показаниям оригинальных античных 
литературных источников и данных эпиграфики (всего 
21 свидетельство по изданию Dorandi-Verde, 2019). У Кра-
типпа учились философской премудрости как Цицерон, 
так и Марк Юний Брут. Не позднее 44 г. до н. э. Кратипп 
преподавал свою философию в Афинах, где в 44/43 гг. 
до н. э. у него проходил курс обучения сын Цицерона — 
Марк, позднее составивший Кратиппу компанию во 
время поездки последнего в Азию. Цицерон утверждал, 
что Кратипп был убеждён в достоверности данных, 
предоставляемых сновидениями и сверхъестественным 
вдохновением (лат. furor), но отвергал все прочие 
разновидности дивинации, т. е. техники предсказа-
ния будущих случайных событий (поздн. лат. futura 
contingentia). Кратипп, по-видимому, полагал, что 
чувственные порывы души и естественные желания не 



44

могут существовать отдельно от тела и связанных с ним 
обстоятельств, однако мысль достигает своей наиболь-
шей выразительной силы только тогда, когда она мак-
симально свободна от телесного взаимодействия, и по 
этой причине удачливость предсказаний напрямую за-
висит от воздействия сверхъестественных сил на ту часть 
души, которая не обусловлена природной телесностью. 
Основные источники наших знаний о Кратиппе — Ци-
церон, Плутарх, Тертуллиан и Клавдий Элиан: Cicero, 
Brutus, 250; Epistulae ad familiares, XII, 16 [328], 2; XVI, 
21 [337], 3 et 5; De divinatione I, 5; 70–71; 113; II, 100–101; 
107–109; De officiis I, 1–2; II, 7–8; III, 5–6; 33; 121; Plutarchus, 
Pompeius, 75, 3–5; Brutus, 24, 1; Cicero, 24, 7–8; Tertullianus, 
De anima 46, 10; Claudius Aelianus, Varia historia, VII, 21.

Ключевые слова: Кратипп, Цицерон, дивинация, проблема 
душа-тело, поздняя перипатетическая традиция

Sergey Melnikov, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; RAS Institute of Philosophy (Moscow, 
Russia), Senior Researcher

The Peripatetic Cratippus of 
Pergamon and His Legacy

This report presents the results of the analysis of all avail-
able information about the 1st century BC Peripatetic phi-
losopher Marcus Tullius Cratippus, born in Pergamon (Asia 
Minor) at the turn of the 2nd and 1st centuries BC, preserved 
thanks to the testimony of original ancient literary sourc-
es and epigraphic data (a total of 21 testimonies according 
to the Dorandi-Verde publication, 2019). Cratippus taught 
philosophical wisdom to both Cicero and Marcus Junius 
Brutus. No later than 44 BC, Cratippus taught his philos-
ophy in Athens, where in 44/43 BC Cicero’s son Marcus 
studied under him, and later accompanied Cratippus during 
the latter’s trip to Asia. Cicero claimed that Cratippus was 
convinced of the reliability of data provided by dreams and 
supernatural inspiration (furor), but rejected all other forms 
of divination, i. e. techniques for predicting future random 
events. Cratippus apparently believed that the sensual im-



45

pulses of the soul and natural desires cannot exist separate-
ly from the body and the circumstances associated with it, 
but that thought achieves its greatest expressive power only 
when it is maximally free from bodily interaction, and for 
this reason the success of predictions directly depends on 
the influence of supernatural forces on that part of the soul 
that is not conditioned by natural corporeality. The main 
sources for our knowledge of Cratippus are Cicero, Plutarch, 
Tertullian, and Claudius Aelian: Cicero, Brutus, 250; Epis-
tulae ad familiares, XII, 16 [328], 2; XVI, 21 [337], 3 et 5; De 
divinatione I, 5; 70–71; 113; II, 100–101; 107–109; De officiis, 
I, 1–2; II, 7–8; III, 5–6; 33; 121; Plutarchus, Pompeius, 75, 3–5; 
Brutus, 24, 1; Cicero, 24, 7–8; Tertullianus, De anima 46, 10; 
Claudius Aelianus, Varia historia, VII, 21.

Keywords: Cratippus, Cicero, divination, soul-body problem, 
late Peripatetic tradition

Катречко Сергей Леонидович, кандидат философских наук, 
доцент; Государственный академический университет 
гуманитарных наук (Москва, Россия), доцент; Фонд 
«Центр гуманитарных исследований» (Москва, Россия), 
главный редактор «Трансцендентального журнала»

Платон и Аристотель: говорил ли 
Платон о сущности [вещей]?

Говорил ли Платон о сущности [вещей]? С одной сторо-
ны, конечно, «да», когда Платон вводит свой термин усия 
(диалог «Софист»). Но, с другой стороны, платоновская 
сущность — это не аристотелевская [первая] сущность из 
его «Категорий». При этом можно показать, что в опреде-
ленном смысле у Платона не было и понятия (категории) 
вещи (см. его диалог «Федон», где Платон описывает мир 
как взаимопереход противоположностей (Анаксимандр)). 
В своей «Никомаховой этике» (обсуждая идею Блага) 
Аристотель позиционирует два [несовместимых друг 
с другом] подхода: «что же касается Блага, то определя-
ется [в категориях] сути, качества и отношения, а между 
тем [существующее] само по себе, т. е. сущность (oysia) по 



46

природе первичнее отношения — последнее походит на 
отросток, на вторичное свойство сущего, а значит общая 
идея для всего этого [для этих двух (противоположных) 
подходов. — К. С] невозможна» (1096a 17–23). Тем самым 
Аристотель задает два возможных рассмотрения Бытия 
(resp. два типа онтологии): через «сущность», и через 
«качества и отношения» (предикаты). Первый из них 
может быть соотнесен с аристотелевской метафизикой 
вещей (вещь определяется своей сущностью) а второй — 
с платоновской метафизикой свойств / предикатов 
(вещь определяется своими предикатами) или теорией 
тропов (замечу, что теория тропов — недавнее 
изобретение метафизики (см.: Williams D. C. (1986). 
Universals and existents), но, как мы показали в своем 
прошлом докладе «Трансцендентальная метафизика 
Платона. Платоновский мир идей и онтология свойств» 
на предыдущей конференции, платоновская метафи-
зика предикатов выступает одним из первых вари-
антов теории тропов). Наш тезис состоит в том, что 
платоновская метафизика может обойтись без по-
нятия сущности (в аристотелевском смысле), а вещь 
может задаваться своими свойствами-предикатами, 
что собственно и происходит при восприятии вещей.
Ключевые слова: Платон, Аристотель, сущность, вещь, 
противоположность, теория тропов

Sergey Katrechko, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; State Academic University for the Humanities 
(Moscow, Russia), Associate Professor; Foundation 
for Humanities (Moscow, Russia), Head of Chair 
“Studies in Transcendental Philosophy”

Plato and Aristotle: did Plato talk 
about the essence [of things]?

Did Plato speak about the essence [of things]? On the one 
hand, of course, “yes,” when Plato introduces his term ‘ousia’ 
(dialogue “Sophist”). But, on the other hand, Plato’s essence 
is not Aristotle’s [first] essence from his “Categories.” At the 
same time, it can be shown that in a certain sense Plato did 
not even have a concept (category) of a thing (see his dialogue 



47

“Phaedo,” where Plato describes the world as a mutual tran-
sition of opposites).In his “Nicomachean Ethics” Aristotle 
positions two approaches: “as for the Good, it is determined 
[in the categories] of essence, quality and relationship, and 
meanwhile [the existing] in itself, i. e. essence (oysia) is by 
nature more primary than relation — the latter resembles an 
offshoot, a secondary property of being, and therefore a com-
mon idea for all of this [for these two (opposite) approach-
es. — K. S.] is impossible” (1096a17–23).Thus, Aristotle sets 
two possible views of Being (resp. two ontology): through “es-
sence” and through “qualities and relations” (predicates). The 
first of them can be related to Aristotle’s metaphysics of things 
(a thing is defined by its essence) and the second — to Pla-
to’s metaphysics of predicates (a thing is defined by its predi-
cates) or the theory of tropes (I note that the theory of tropes 
is a recent invention of metaphysics, but, as we showed in my 
previous talk at the previous conference, Plato’s metaphysics 
of predicates is one of the first versions of the theory of tropes).
Keywords: Plato, Aristotle, essence, thing, opposite, theory 
of tropes

Санженаков Александр Афанасьевич, кандидат фило-
софских наук; Институт философии и права СО РАН 
(Новосибирск, Россия), старший научный сотрудник

Платон и Аристотель об 
инструментальном разуме*

В докладе представлены модели инструментального 
разума согласно Платону и Аристотелю. Сам термин 
приобретает популярность в связи с критической работой 
Адорно и Хоркхаймера «Диалектика просвещения». Счи-
тается, что впервые эта модель была артикулирована 
Аристотелем. Однако рефлексия античных философов 
по поводу человеческой рациональности была разноо-
бразной, и споры по поводу роли разума в стремлении 
человека достичь блага не прекращались. Поэтому огра-
ничиваться аристотелевским (еще и в усеченном виде) 
ответом неправильно. В связи с этим нам бы хотелось об-

* Исследование выполнено за счет гранта Российского на-
учного фонда № 25-28-01064, https://rscf.ru/project/25-28-01064/



48

ратиться к Платону, и ответить на вопрос, была ли у него 
концепция инструментального разума и в каком виде. Из-
вестно, что Платон и Аристотель солидарны относитель-
но разделения души на разумную и неразумную части 
(Resp. 439c3-d8). Цель практического разума заключается 
в ограничении неразумных стремлений и вожделений. 
При этом благо считается обоими философами самым 
универсальным предметом целеполагания, и оно отли-
чается от средств, с помощью которых мы его достигаем 
(Gorg. 468a-d). Гипотеза, которую мы будем доказывать 
в нашем докладе: именно разделение души на разумную 
и неразумную части порождает инструментальную мо-
дель практического разума у Платона и Аристотеля. 
Ключевые слова: практический разум, благо, Платон, 
Аристотель, цель, действие

В 1947 году вышла в свет работа Т. Адорно и М. Хорк
хаймера «Диалектика просвещения», где исследовался и кри
тиковался проект Просвещения. Критика инструментального 
разума у Хоркхаймера и Адорно сводится к следующим тези-
сам: практическая рациональность в эпоху Просвещения при-
обрела вид инструментального разума, который специфичен 
тем, что ограничивает свои оценки средствами, и полностью 
игнорирует цели человеческой деятельности. Такая модель 
рациональности породила технократическую цивилизацию, 
в которой любые цели находят оправдание. Суть инструмен-
тального разума состоит в том, что он не способен избирать 
цели, в его компетенции входит поиск наиболее адекватных 
инструментов для достижения уже имеющихся целей. Счита-
ется, что впервые эта модель была артикулирована Аристоте-
лем, который полагал, что мы не выбираем цели («если жела-
ние (βούλησις) [направлено], скорее, на цель, то сознательный 
выбор (προαίρεσις) имеет дело со средствами к цели, например 
мы желаем быть здоровыми и мы желаем быть счастливыми 
и так и говорим: [«желаю быть здоровым или счастливым»], 
но выражение «мы избираем быть здоровыми или счастли-
выми» нескладно» — EN 1111b26–30). Адорно и Хоркхаймер 
выступают с критикой инструментального разума, показывая, 



49

что его порочность скрывается в невозможности регулиро-
вать целеполагание и как следствие в возможной аморально-
сти (поиск средств для достижения этически неприемлемых 
целей может быть вполне рациональным). 

Проблема с моделью инструментального разума заклю-
чается в том, что она не учитывает нюансы отельных истори-
ко-философских экземпляров. Даже Аристотель, на которого 
часто ссылаются как на первого инструменталиста, при более 
пристальном рассмотрении демонстрирует неоднозначность та-
кой классификации. Рефлексия античных философов по поводу 
человеческой рациональности была разнообразной, и споры по 
поводу роли разума в стремлении человека достичь блага не 
прекращались. Поэтому ограничиваться аристотелевским (еще 
и в усеченном виде) ответом неправильно. В связи с этим нам бы 
хотелось обратиться к Платону, и ответить на вопрос, была ли 
у него концепция инструментального разума и в каком виде. 

Известно, что Платон и Аристотель солидарны отно-
сительно разделения души на разумную и неразумную ча-
сти (Resp. 439c3–d8). Цель практического разума заключается 
в ограничении неразумных стремлений и вожделений. При 
этом благо считается обоими философами самым универсаль-
ным предметом целеполагания, и оно отличается от средств, 
с помощью которых мы его достигаем (Gorg. 468ad). И для 
Платона, и для Аристотеля мнимое благо, к которому стре-
мятся порочные люди, было теоретической проблемой. Необ-
ходимо было либо отказаться от тезиса «всякая цель есть бла-
го», либо поступиться понятийным единством блага. Сейчас 
мы не будем подробно останавливаться на этом моменте, нас 
интересует лишь тот факт, что для обоих классиков античной 
философии целеполагание не является предметом выбора, 
поскольку благо, согласно их философским интуициям, 
обязывает нас влечься к себе. В связи с этим практической 
рациональности остается только прокладывать пути дости-
жения блага и счастья. Гипотеза, которую мы будем доказы-
вать в нашем докладе: именно разделение души на разумную 
и неразумную части порождает инструментальную модель 
практического разума у Платона и Аристотеля. 



50

Alexander Sanzhenakov, CSc in Philosophy; Institute of 
Philosophy and Law of Siberian Branch of Russian Academy 
of Sciences (Novosibirsk, Russia), Research Fellow

Plato and Aristotle on Instrumental Reason*
The report presents models of instrumental reason accord-
ing to Plato and Aristotle. The term itself gains popularity in 
connection with the critical work of Adorno and Horkheimer 
“Dialectic of Enlightenment.” It is believed that this mod-
el was first articulated by Aristotle. However, the reflection 
of ancient philosophers on human rationality was diverse, 
and disputes about the role of reason in the desire of man 
to achieve good did not cease. Therefore, it is wrong to limit 
ourselves to Aristotle’s answer (even in a truncated form). In 
this regard, we would like to turn to Plato and answer the 
question of whether he had a concept of instrumental reason 
and in what form. It is known that Plato and Aristotle are in 
solidarity regarding the division of the soul into rational and 
irrational parts (Resp. 439c3-d8). The goal of practical rea-
son is to limit irrational aspirations and desires. At the same 
time, the good is considered by both philosophers to be the 
most universal object of goal-setting, and it differs from the 
means by which we achieve it (Gorg. 468a-d). The hypothesis 
that we will prove in our report: it is precisely the division of 
the soul into rational and irrational parts that gives rise to the 
instrumental model of practical reason in Plato and Aristotle.
Keywords: practical reason, good, Plato, Aristotle, goal, action

Артемьев Тимур Мурманович, кандидат философских 
наук, доцент; Северо-Западный государственный 
медицинский университет им. И. И. Мечникова 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

Роль красоты в процессе катарсиса 
у Платона и Аристотеля

Согласно Платону, красота — одна из важнейших ме-
тафизических идей, отблески которой мы находим 
в окружающих нас вещах и людях. Она соответству-

* The study was supported by the grant of the Russian Science 
Foundation No 25-28-01064, https://rscf.ru/en/project/25-28-01064/



51

ет принципам порядка и гармонии. Катарсис связан 
с нашей чувственностью, однако не в полной мере. 
Очищение приходит от воздействий искусства или 
педагогических приемов. Оба явления безусловно 
связаны с постижением идей. По Платону перед тем, 
как познать красоту, нужно испытать катарсис. Иначе 
говоря, катарсис это необходимое условие для воспри-
ятия красоты как таковой. В философии Аристотеля 
катарсис и красота связаны противоположным обра-
зом. То есть целью Аристотеля становится катарсис, а не 
красота, как у Платона. Главная эстетическая категория 
у Аристотеля выступает в роли необходимого компо-
нента катарсического процесса. Красивое искусство 
приводит к позитивным эмоциональным изменениям, 
которые помогают человеку достичь очищения души.
Ключевые слова: красота, катарсис, Платон, Аристотель, 
литература

Timur Artemev, CSc in Philosophy, Associate Professor; North-
Western State Medical University named after I. I. Mechnikov 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

The role of beauty in the process  
of catharsis in Plato and Aristotle

According to Plato, beauty is one of the most important meta-
physical ideas, reflections of which we find in the things and 
people around us. It corresponds to the principles of order and 
harmony. Catharsis is associated with our sensuality, but not 
fully. Purification comes from the effects of art or pedagogical 
techniques. Both phenomena are definitely associated with 
comprehension of ideas. According to Plato, before knowing 
beauty, you need to experience catharsis. In other words, ca-
tharsis is a necessary condition for the perception of beauty 
as such. In Aristotle’s philosophy, catharsis and beauty are 
connected in the opposite way. That is, Aristotle’s goal is 
catharsis, not beauty, like Plato’s. Aristotle’s main aesthetic 
category acts as a necessary component of the cathartic pro-
cess. Beautiful art leads to positive emotional changes that 
help a person achieve soul cleansing.
Keywords: beauty, catharsis, Plato, Aristotle, literature



52

Лихтер Павел Леонидович, кандидат юридических 
наук, доцент; Пензенский государственный 
университет (Пенза, Россия), доцент

Лингвистические аргументы Аристотеля 
против теории эйдосов Платона: 

значение для теории права
Суть разногласий по вопросу теории эйдосов между 
Платоном и Аристотелем можно интерпретировать в ге-
гелевском духе: в терминах борьбы и единства противо-
положностей. На одном полюсе находится дедуктивная 
оптика Платона, которая предполагает, что мир идей 
буквально просвечивает мир реальных вещей. На другом 
полюсе располагается индуктивный подход Стагирита, 
согласно которому мир реальных вещей постоянно 
стремится к самореализации. Это стремление можно на-
звать идеей, но не в трансцендентальном смысле, поэто-
му «аристотелевская идея» отличается от «платоновской 
идеи» тем, что носит имманентный характер (то есть ре-
ализуется в конкретной вещи реального мира). Критика 
теории эйдосов Аристотеля во многом эта критика носит 
технический характер, но также он делает ставку на то, 
что теперь принято называть философией языка. В том 
числе, для опровержения аргументов платоников Ари-
стотель применяет интересную пару технических тер-
минов: унивокальность (синонимия) — мультивокаль-
ность (омонимия). Главный «лингвистический аргумент» 
у Стагирита сводится к тому, что последователи Платона 
предпочитают видеть унивокальность там, где на самом 
деле активирована мультивокальность. Указанный ар-
гумент и сама дихотомия имеют значение не только для 
лингвистического анализа, но и для исследования ряда 
центральных понятий в юриспруденции.
Ключевые слова: Платон, Аристотель, теория эйдосов, уни-
вокальность, мультивокальность, критика теории эйдо-
сов, фундаментальная юриспруденция, онтология права

Структура «Метафизики» Аристотеля демонстрирует 
его взгляд на развитие философской мысли: учение Плато-
на (рассмотренное в шестой главе) представлено как логи-



53

ческое продолжение идей пифагорейцев (пятая глава), что 
подчеркивает их интеллектуальную преемственность. Ари-
стотель особо отмечает фундаментальный редукционизм 
пифагорейской школы — углубившись в математические 
исследования и достигнув в них совершенства, они стали 
рассматривать математические начала как универсальные 
основания бытия.*

1

В «Метафизике» критика Аристотелем платоновского 
учения представлена фрагментарно в различных частях текста, 
тогда как шестая глава содержит лишь сжатое изложение его 
основных положений. При этом сохранились свидетельства 
о существовании отдельного аристотелевского труда, целиком 
посвящённого анализу платоновской теории идей. «Об идеях» 
(греч. Περὶ Ἰδεῶν) — это небольшое эссе Аристотеля, которое 
сохранилось фрагментарно благодаря цитированию в ком-
ментариях к «Метафизике» Александра Афродисийского.**

2

Характерно, что в «Об идеях» он неизменно начинает 
рассмотрение вопроса с нейтрального (что в его системе явля-
ется методологической предпосылкой) представления доводов 
противной стороны для их последующей рациональной крити-
ки. Аргументы Платона (и последующих сколархов Академии) 
«от знания» Стагирит представляет следующим образом: 

Если каждая наука исследует один и тот же предмет, 
а не какие-то чувственные частности, тогда этот предмет ве-
чен, и он есть парадигма для вещей, которые входят в сферу 
данной науки (это эйдос данной науки). Так если медицинская 
наука есть наука не об этом (частном) здоровье, то должно су-
ществовать здоровье как таковое.

Затем Аристотель последовательно подвергает крити-
ке приведённые доводы, демонстрируя их несостоятельность 
в обосновании заявленных положений. При этом он отмеча-
ет, что хотя данные аргументы действительно указывают на 

1 Аристотель. Метафизика // Сочинения: в 4 томах / ред. 
В.Ф. Асмус, З.Н. Микеладзе, И.Д. Рожанский, А.И. Доватур. М.: 
Мысль, 1976–1983. Т. 1. С. 75.

2 Fine G. On Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms. 
Oxford: Clarendon Press, 2004. P. 7.



54

существование неких сущностей за пределами единичных 
чувственно воспринимаемых вещей, это отнюдь не означает, 
что таковыми необходимо должны быть эйдосы в понимании 
платоников. «Ведь помимо частностей существуют общие 
вещи, и мы говорим, что науки имеют в виду как раз их».*

3

Указанный отрывок как раз демонстрирует ту двойствен-
ность позиции Аристотеля, которую В. Йегер обозначил как 
«платонизм Аристотеля»: парадоксальное сочетание критики 
учения Платона с сохранением фундаментальных принципов 
его философии. Именно поэтому сложно отличить «общие 
вещи» Аристотеля от эйдосов Платона. Даже если предполо-
жить, что «общие вещи» Аристотеля буквально погружены 
в конкретные вещи реального мира, то и в этой аристотелев-
ской конструкции трудно увидеть принципиальную разницу 
с платоновской теорией сопричастности индивидуальных ве-
щей соответствующим эйдосам. 

Вся разница будет во встречной направленности миро-
воззренческих подходов Платона и Аристотеля. Для Платона 
в принципе дефектные вещи нашего мира сопричастны миру 
эйдосов. Чем более они ему сопричастны, тем менее они несо-
вершенны. Для Аристотеля точкой отсчета является посюсто-
ронний — изначально аксиологически нейтральный — мир. 
Только в нем и может реализоваться разнообразие этого мира. 
Реализуется это разнообразие через «частности», то есть через 
особенное (видовое различие). Родовое же, по Аристотелю, име-
ет значение больше для науки, но не для реальной жизни. 

Аристотелевская критика теории эйдосов во многом 
носит технический характер. При этом в своей аргументации 
Стагирит опирается на подходы, предвосхищающие современ-
ную философию языка, используя для опровержения особую 
терминологическую пару: синонимия — омонимия.

Сразу следует заметить, что аристотелевское понимание 
терминов «синонимы» и «омонимы» значительно отличает-
ся от их понимания их современными лингвистами. Чтобы 

3 Fine G. On Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms. 
Oxford: Clarendon Press, 2004. P. 13.



55

избежать путаницы, переводчики предпочитают передавать 
аристотелевские значения этой пары понятий специальными 
терминами: «синонимия» переводится как одноименность, 
или унивокальность, а «омонимия» — как соименность, или 
мультивокальность.

Для Аристотеля синонимы — это не разные слова, име-
ющие одно и то же значение, но слово, которое имеет один 
и тот же смысл в разных контекстах (или один предикат, 
применяемый к разным субъектам). Напротив, при мульти-
вокальности, одно и то же слово в разных контекстах может 
иметь разный смысл.

Главный «лингвистический аргумент» Аристотеля про-
тив теории эйдосов сводится к тому, что платоники предпочи-
тают видеть унивокальность там, где на самом деле акти-
вирована мультивокальность. Следовательно, для Аристотеля 
даже идея блага лишена унивокальности. В зависимости от 
конкретного контекста применения она приобретает различ-
ные смысловые модуляции, демонстрируя свой принципиаль-
но мультивокальный характер. 

Лингвистическая дихотомия Аристотеля «унивокаль-
ность — мультивокальность» — это методологический ин-
струмент для систематического анализа объектов правовой 
реальности, а особенно — базовых категорий теории права. 
Так, некоторые понятия, даже правоведами воспринимае-
мые как унивокальные, в разных контекстах могут оказаться 
мультивокальными. Даже если удается доказать унивокаль-
ность ключевых правовых терминов «преступление», «выбо-
ры», «справедливость» и т. п. для всех участников правового 
дискурса, то за скобками все равно остается вопрос о соот-
ношении синхронического и диахронического аспектов этой 
унивокальности. Так из факта консенсуса об однозначности 
термина «преступление» здесь и сейчас (в синхроническом 
аспекте) еще не следует, что эта унивокальность вырастает 
из правовой традиции и не будет отвергнута «там и потом» 
(в диахроническом аспекте). 

Соответственно, для юридической науки бинарная оп-
позиция Аристотеля «унивокальность — мультивокальность» 



56

может иметь инструментальное значение в двойном отноше-
нии: она поднимает проблему ложной унивокальности кате-
горий права в качестве логических субъектов, или грамма-
тических подлежащих и проблему ложной унивокальности 
правовых терминов в качестве логических предикатов или 
грамматических сказуемых.

Pavel Likhter, CSc in Law, Associate Professor; Penza State 
University (Penza, Russia), Associate Professor

Aristotle’s Linguistic Arguments 
against Plato’s Eidos Theory: 

Implications for Legal Theory
The essence of the disagreements on the theory of forms be-
tween Plato and Aristotle can be interpreted in the Hegelian 
spirit: in terms of the struggle and unity of opposites. At one 
pole is Plato’s deductive optics, which suggests that the world 
of ideas literally shines through the world of real things. 
At the other pole is the inductive approach of the Stagirite, 
according to which the world of real things constantly strives 
for self-realization. This desire can be called an idea, but 
not in the transcendental sense, therefore the “Aristotelian 
idea” differs from the “Platonic idea” in that it is immanent 
in nature, that is, it is realized only in a specific thing in the 
real world. Aristotle criticizes the theory of forms with the 
help of arguments: “from knowledge,” “one over many,” 
“object of thought,” “from the relative,” “the third man.” In 
many ways, this criticism is technical in nature. But he also 
relies on what is now called the philosophy of language. In 
particular, to refute the arguments of the Platonists, Aristotle 
uses an interesting pair of technical terms: univocality 
(synonymy) — multivocality (homonymy). The main “lin-
guistic argument” of the Stagirite comes down to the fact that 
Plato’s followers prefer to see univocality where multivocality 
is actually activated. This argument and the dichotomy itself 
are important not only for linguistic analysis, but also for 
the study of a number of central concepts in jurisprudence.
Keywords: Plato, Aristotle, theory of forms, univocality, mul-
tivocality, ontology of law



57

Якименко Артем Владимирович, кандидат теологии; 
Санкт-Петербургский политехнический университет 
Петра Великого (Санкт-Петербург, Россия), аспирант; 
МРО Приход храма прп. Алексия Человека Божия 
в Горелово (Санкт-Петербург, Россия), священник

Реальное в античной метафизике 
и современной физике

Интерпретации реальности в современной научной кар-
тине мира, представленной квантовой физикой, имеют 
глубокую историческую основу: они уходят своими кор-
нями в античную философскую традицию. Платонов-
ский «подлинный мир эйдосов», метафизика материи 
Аристотеля и гносеология Протагора, в их отношениях 
к «видимому» — отражают современную проблематику 
реальности. Трансцендентальная интерпретация теории 
декогеренции, призванная решить проблему отношения 
микро и макро уровней реальности в квантово-механи-
стической картине мира, предлагает средний путь между 
реалистической и эмпирической интерпретациями: ни 
формальные универсалии, ни факты, взятые в отдель-
ности, не считаются реальными. Фундаментален сам 
процесс взаимного определения формальных универса-
лий и фактов друг другом. Настоящий доклад посвящен 
рассмотрению интерпретации реальности в современ-
ной физике в контексте идеализма Платона, концепции 
материи как возможности, восходящей к Аристотелю, 
а также гносеологического учения Протагора.

Ключевые слова: реальность, сознание, материя, мета-
физика, физика, декогеренция

Фундаментальная проблема философии есть онтоло-
гическо-гносеологическая проблема: проблема отношения 
реальности и ее познания. Решение этой проблемы в клас-
сической науке основывается на корреспондентской теории 
истины: истина есть правильная связь мысли с реальностью. 
Т. е. объективный метод классической науки основывается 
на противопоставлении психической и физической реально-
сти как независимых самостоятельных начал, и уверенности 



58

в возможности познания объективной реальности через со-
ответствие образа реальности в сознании человека и ее объ-
ективного первообраза.

Но в связи с проникновением в структуру микромира 
обнаруживается, что на фундаментальном уровне природы 
«картезианское различение res cogitans и res extensa уже не может 
служить отправной точкой в понимании современной науки» [1, 
с. 233]. Математический аппарат квантовой механики свидетель-
ствует в пользу того, что онтологическая реальность микромира 
приписывается амплитуде вероятности, не имеющей своего 
представления в действительности. [2, с. 71–72]. Решение про-
блемы отношения микро и макро уровней реальности призвана 
решить теория декогеренции (объяснение классических явлений 
из микроскопической реальности, представленное квантовым 
формализмом), которая имеет различные интерпретации, ухо-
дящие своими корнями в античную философскую традицию.

1.	Решение онтологическо-гносеологической 
проблемы в античной философии

1.1.	Платон: мир идей онтологически 
первичен миру вещей

В основе философских концепций Платона лежит его 
теория идей, которая имела связь с Кратилом. Еще до того, 
как Платон открыл для себя Сократа, он изучал философию 
у этого знаменитого последователя Гераклита, от которого 
он перенял мысль о всеобщей изменчивости бытия — «всё 
течёт, всё меняется» (греч. πάντα ῥεῖ καὶ οὐδὲν μένει). Переход от 
усвоенного им тезиса о всеобщей изменчивости к сократовским 
поискам неизменных моральных ценностей завел Платона 
в тупик, выход из которого он нашел только благодаря пред-
ставлению о различии между чувственным миром и миром 
умопостигаемым, придя к учению об идеях. [3, с. 55–56].

Знаменитый миф о пещере наглядно представляет это 
учение Платона об онтологической градации бытия: двух 
типах реальности — чувственном и сверхчувственном, или 
умозрительном. Таким образом, определение общих понятий, 



59

которые Сократ прилагал к сфере нравственного бытия, Пла-
тон перенес в окружающую действительность, разделив ее на 
предметно-чувственный и умозрительный мир.

1.2.	Аристотель: мир вещей онтологически 
первичен миру идей

Критика учения Платона со стороны Аристотеля была на-
правлена против признания самостоятельного существования 
идей. Фреска Рафаэля Санти «Афинская школа», центральными 
фигурами которой выступают Платон, указующий на небо, и Ари-
стотель, указывающий на землю, наглядно показывает централь-
ное расхождение двух великих философов Античности.

Однако, Аристотель не отрицал самих идей как таковых, 
а только восставал против их отрыва от действительности со 
всем бесконечным разнообразием вещей. [4, с. 160]. Конкрет-
ный единичный предмет, по Аристотелю, есть единство ма-
терии как возможности, и формы как понятия того, что есть 
данная вещь, которые могут быть выделены только абстрак-
тно. Другими словами, материя как чистая возможность бы-
тия реализует/актуализирует его в конкретных единичных 
чувственно воспринимаемых вещах. Поэтому отправным 
пунктом познания единичных форм бытия для Аристотеля 
являются ощущения, получаемые в результате воздействия 
внешнего мира единичных вещей на органы чувств. Он объ-
ясняет процесс получения знания о реальности как оформ-
ление чувственных восприятий в представления, из которых 
умственно извлекаются (абстрагируются) общие признаки, 
составляющие понятия. Для Аристотеля объективная реаль-
ность мира вещей первична по отношению к понятиям-идеям, 
посредством которых она познается: «чтобы не существовали 
те предметы, которые вызывают чувственное восприятие, 
хотя бы самого восприятия и не было, — это невозможно. 
Ведь чувственное восприятие, конечно же, не воспринимает 
самого себя» (Метафизика IV, 5). [5, с. 139].

В вопросе познания реальности через органы внешних 
чувств Аристотелю наследует гносеология стоиков, главным 



60

вопросом которой было устройство нашего знания о мире. 
Стоики также, как и Аристотель, полагали в основании всего 
сущего бесформенную недоступную чувствам материю, ко-
торая актуализирует свое бытие, гипостазируясь (ὑφίσταμαι) 
в конкретных чувственно воспринимаемых вещах. Поэтому 
для них также источником знания о мире является чувствен-
ное восприятие, благодаря которому впечатление о внешнем 
предмете сохраняется как представление, несущее информа-
ционное содержание познаваемого предмета. [6].

Стоики, как и Аристотель, подчеркивали объективный 
характер познаваемой реальности: все производящее ощу-
щение находится вовне, для того чтобы ощущать, должно 
существовать ощущаемое. Поэтому для перипатетической 
традиции и стоицизма мир вещей онтологически первичен 
по отношению к формам или идеям, посредством которых мы 
его воспринимаем и познаем: идеи есть инструменты позна-
вательной деятельности человека. [7, с. 50–51].

В представлении неоплатоников в основе предметно-
чувственного мира также лежит материя, являющаяся 
в действительности ὄντως μή ὄν (подлинно не сущее). Материя 
не есть что-то актуальное, просто потенциал. [8, p. 107]. Она 
лежит в основании всего, но как возможность. (Эннеады II.5.4 
и II.5.5.27). Её существование предполагает отсутствие всех 
форм, но, как полагается идейным последователям Платона, 
формы имеют самостоятельное сверх небесное бытие: «Даю-
щий ей формы даст их, но эти формы <…> он привносит из 
сферы сущего (ἐκ τῶν ὄντων)» (Эннеады II.4.8–13). [9, c. 194].

Таким образом, концепция материи, восходящая к Ари-
стотелю и наследовавшего ему учения стоиков и неоплатони-
ков, не есть что-то актуальное, а чистая возможность, актуа-
лизирующая бытие в конкретных единичных, феноменально 
воспринимаемых вещах. Но неоплатоники сохраняют плато-
ническое представление об идеях не просто как инструментах 
познавательной деятельности, но имеющих самостоятельное, 
онтологически первичное бытие по отношению к вещам, ос-
нованным на материи, стремящейся к небытию.



61

1.3.	Протагор: ничто никогда не есть, но 
всегда становится (Теэтет 152 de)

Знаменитый тезис Протагора, что «человек есть мера 
всех вещей» (Теэтет 152a), в интерпретации Платона был эк-
вивалентен сведению истины к чувственному восприятию: 
«знание — это не что иное, как ощущение» (Теэтет 151 e). [10, 
с. 203]. Но в «Теэтете» Платон предлагает два вида релятивиз-
ма Протагора: для внешних (наивных реалистов) и то учение, 
которое он противопоставляет Пармениду [11, p. 291]: «ничто 
одно не существует как что-то или как какое-то, но из порыва, 
движения и смешения одного с другим возникают все те вещи, 
про которые мы говорим, что они существуют, хотя и говорим 
неверно, ибо ничто никогда не есть, но всегда становится. 
И в этом по очереди сходились все мудрецы, кроме Пармени-
да» (Теэтет152de). [10, с. 204].

В такой гносеологической парадигме реальность 
формируется в соотношении с воспринимающим её субъектом, 
и любые сущие всегда становятся и никогда не есть, что, 
конечно же, неприемлемо для Платоновской теории Идей, 
которые при таком подходе становятся напрямую зависимыми 
от восприятий. [12].

2.	Решение проблемы отношения микро и макро 
уровней реальности в современной философии 
физики — теория декогеренции

Онтологическо-гносеологическая проблема, являюща-
яся фундаментальной в философском дискурсе, в современ-
ной научной картине мира, представленной квантовой фи-
зикой, приобретает новую актуальность. Решение проблемы 
соотношения микро и макро уровней реальности в кванто-
во-механистической картине мира призвана решить теория 
декогерненции, которая, в свою очередь, как и сама кванто-
вая механика, имеет различные интерпретации. Обычно это 
смесь как минимум двух интерпретаций: реализма формаль-
ных сущностей и некоторой доли эмпиризма. Рассмотрим по 
отдельности каждую из них. [13, p. 348].



62

2.1. Реализм формальных сущностей

Реалистическая составляющая интерпретации кван-
товой механики наделяет одно из её основных понятий, век-
тор состояния, онтологическим статусом. Вектор состояния 
трактуется как отражение некоторого внутреннего свойства 
физических систем, называемого их «состоянием». Цель де-
когеренции — показать, что структура квантовых микросо-
стояний влечет за собой структуру макросостояний, которые 
можно наблюдать в лаборатории и в обычной жизни. Кванто-
вые состояния представляют собой суперпозиции, линейные 
комбинации доступных состояний. В макроскопическом мас-
штабе за один раз может быть получено только одно из этих 
доступных состояний. В суперпозициях различные доступные 
состояния интерферируют, тогда как состояния, наблюдаемые 
в макроскопическом масштабе, являются взаимоисключаю-
щими. Решение проблемы разрыва между квантовой областью 
и макроскопической областью, которое дает декогеренция, 
называется «супервыбор, индуцированный средой».

С точки зрения реалистической интерпретации 
квантовой механики, линейные суперпозиции векторов 
в гильбертовом пространстве достоверно отображают физиче-
скую реальность. Классическое поведение макроскопических 
объектов, является лишь поверхностной видимостью. Таким 
образом, теории декогеренции в реалистической интерпрета-
ции призваны объяснить разделение мира на классическую 
и квантовую области: явления (дым) отображаются измери-
тельными приборами, тогда как Бытие (огонь) раскрывается 
нашей теоретической мыслью. [13, p. 348–351].

2.2. Эмпирическое прочтение декогеренции

В рамках эмпиризма стандарт реальности (эксперимен
тальный факт, выраженный в описательных предложениях) 
диаметрально противоположен стандарту реализма формаль-
ных сущностей. Физические законы только предвосхищают 
с помощью структурных рамок корреляции между факта-
ми. Бас ван Фраассен, создатель теории «конструктивного 



63

эмпиризма», говорит о том, что векторы состояния не являются 
отражением реальности, более глубокой, чем факты, которые 
они позволяют нам предсказать. По сути, они являются ин-
струментами оценки вероятности событий [14, p. 257].

То есть, согласно эмпирической интерпретации кванто-
вой механики, декогеренция не может быть принята за объяс-
нение возникновения классических явлений из более глубокой 
реальности представленной символами квантовой механики. 
В эмпирических рамках мышления реальностью являются 
сами «классические явления». Если и можно говорить о воз-
никновении чего-либо в результате процесса декогеренции, 
то это чисто формальное, символическое, абстрактное воз-
никновение. [13, p. 351].

3.	Трансцендентальная интерпретация 
декогеренции

В трансцендентальном подходе ни формальные 
универсалии, ни фактические частности, взятые в отдельности, 
не считаются реальными. Фундаментален сам процесс 
взаимного определения формальных универсалий 
и фактических частностей.

В отличие от философов-эмпириков, трансценденталисты 
не склонны наделять классический способ организации 
непосредственно наблюдаемых событий основополагающим 
статусом. Отдельные реальные факты приобретают свое зна-
чение только благодаря определенному формализму, который 
связывает их с другими фактами посредством логических 
утверждений. Простая последовательность фактов — это еще 
не опыт. Факты организовываются в опыт в строгом смысле 
этого слова благодаря тому, что они встроены в общеприня-
тую формальную структуру. [13, p. 353–354].

Трансцендентальная философия так же мало тяготеет 
и к реализму формальных сущностей: форма не может быть 
полностью независима от содержания, также и содержание 
не может быть выведено из чистой формы. Форма и факты 
взаимозависимы, и ни одна из них не должна иметь ника-
кого приоритета, не говоря уже о какой-либо автономии по 



64

отношению к другой. В той же мере, в какой факты нуждаются 
в формальных рамках, чтобы обрести свое объективное значе-
ние, формализм нуждается в фактах, чтобы быть заполненным 
ими. С позиции трансцендентализма факты не более реальны, 
чем формы, а формы не более реальны, чем фактические яв-
ления. Факты и формы взаимно определяются в квантовой 
парадигме. Сам процесс декогеренции является конститутив-
ным: декогеренция действует как элемент процесса конститу-
ирования объективности. [13, p. 354–355].

Выводы
Из рассмотренных решений онтолгическо-гносеоло-

гической проблемы соотношения реальности и знания о ре-
альности в античной философской традиции и современных 
интерпретациях теории декогеренции можно провести сле-
дующие параллели:

1) Платоническая концепция «подлинного мира эйдосов», 
являющегося онтологически первичным по отношению 
к чувственно воспринимаемому миру вещей, существование 
которого обусловлено сверхчувственным идеальным миром, 
коррелирует с реализмом формальных сущностей, наделяю-
щий вектор состояния, не имеющий своего представления 
в действительности и отражающий внутренние свойства физи-
ческих систем, онтологическим статусом. Структура квантовых 
микросостояний, описываемых формалистским математиче-
ским языком, является причиной структуры макросостоя-
ний окружающего нас физического мира. Как в Платонизме, 
так и в реалистической интерпретации декогеренции, мир 
чувственно воспринимаемых вещей является отражением 
и следствием подлинного умозрительного мира. Органы чувств 
показывают нам вещи такими, какими они кажутся, тогда как 
разум представляет вещи такими, какие они есть.

2) В рамках эмпирического мышления, представленного 
как в современных интерпретациях декогеренции, так 
и в перипатетической и стоической системах мышления, ре-
альностью являются сами «классические явления», или мир 
чувственно воспринимаемых вещей. Физический мир диаме-



65

трально противоположен, и стандарту реализма формальных 
сущностей, и понятиям-идеям, которые являются не более чем 
инструментами познавательной деятельности человека.

3) Трансцендентальная интерпретация декогеренции 
заимствует кое-что от прежних интерпретаций в духе 
трансцендентализма Канта: ни формальные универсалии, ни 
фактические частности, взятые в отдельности, не считаются 
реальными. Фундаментален сам процесс взаимного опреде-
ления универсалий квантового формализма и фактических 
частностей, который находит свою корреляцию с аристоте-
левским пониманием актуализации бытия в единстве материи 
и формы в конкретно-чувственных единичных вещей.

Также переход открытой/ вероятностной природы кванто-
вой реальности от потенциальности к конкретной и локальной 
актуальности единичных чувственно воспринимаемых вещей, 
с одной стороны, соотносится с гносеологическим учением 
Протагора, в котором реальность формируется в соотношении 
с воспринимающим её субъектом; а с другой стороны, с концеп-
цией материи как чистой возможности, реализующей свое бытие 
в конкретных феноменально воспринимаемых сущностях.

Таким образом, на примере представленного краткого 
сопоставления решений онтологическо-гносеологической 
проблемы в античности и в современной философии физики 
элементарных частиц, мы снова обнаруживаем прогностиче-
ский потенциал философского дискурса.

Список литературы
1. Гейзенберг В. Картина природы в современной физике // 

Гейенберг В. Избранные философские работы: Шаги за горизонт. 
Часть и целое (Беседы вокруг атомной физики). СПб.: Наука, 
2006. С. 221–234.

2. Копейкин К. Что есть реальность? Размышления над 
произведениями Эрвина Шрёдингера. СПб.: Изд-во С.-Петерб. 
ун-та, 2014.

3. Йегер В. Пайдейя: Воспитание античного грека — эпоха 
великих воспитателей и воспитательных систем. Т. 2. М.: Греко-
Латинский Кабинет, 1997.



66

4. Лосев А., Тахо-Годи А. Платон. Аристотель. М.: Молодая 
гвардия, 2005.

5. Аристотель. Сочинения в четырех томах. Т. 1. М.: 
Мысль, 1976.

6. Месяц С. Значение слова «ипостась» в античной литера
туре // Православная Энциклопедия под редакцией Патриарха 
Московского и всея Руси Кирилла. URL: http://www.pravenc.ru/
text/673779.html

7. Степанова А. С. Философия Древней Стои. СПб.: Алетейя, 
1995.

8. Corrigan K. Essence and existence in the Enneads // The 
Cambridge Companion to Plotinus. Cambridge University Press, 
2006. P. 105–109.

9. Плотин. Вторая эннеада. СПб.: Издательство Олега 
Абышко, 2005.

10. Платон. Собрание сочинений в 4 т. Т. 2. М.: Мысль, 
1993.

11. Woodruff P. Rhetoric and relativism: Protagoras and Gorgias // 
The Cambridge Companion to Early Greek Philosophy. Cambridge 
University Press, 2006. P. 290–310.

12. Вольф М. Софистический релятивизм: миф или 
реальность // ΣΧΟΛΗ Vol. 11. 2, 2017. С.493–504.

13. Bitbol, M. Decoherence and the Constitution of Objectivi
ty // Constituting Objectivity. 2009. Vol. 74. P. 347–357.

14. Bas C. van Fraassen. Quantum mechanics: an empiricist 
view. New York: Oxford University Press, 1991. P. xvi, 541.

Artem Iakimenko, CSc in Theology; Peter the Great St 
Petersburg Polytechnic University (Saint Petersburg, Russia), 
Postgraduate; LRO Parish Church of St. Alexy the Man of 
God in Gorelovo (Saint-Petersburg, Russia), priest

The Real in Ancient metaphysics 
and contemporary physics

Interpretations of reality in the modern scientific picture of the 
world, represented by quantum physics, have a deep historical 
basis: they are rooted in the ancient philosophical tradition. 
Plato’s “true world of eidos,” Aristotle’s metaphysics of matter 
and Protagoras’s epistemology in their relations to the “visible” 



67

reflect the modern problems of reality. The transcendental 
interpretation of decoherence theory, designed to solve the 
problem of the relationship between the micro and macro lev-
els of reality in the quantum-mechanical picture of the world, 
offers a middle way between realistic and empirical interpreta-
tions: neither formal universals nor facts taken separately are 
considered real. The very process of mutual determination of 
formal universals and facts by each other is fundamental. This 
report is devoted to the consideration of the interpretation of 
reality in modern physics in the context of Plato’s idealism, 
the concept of matter as a possibility, dating back to Aris-
totle, as well as the epistemological teachings of Protagoras.
Keywords: reality, consciousness, matter, metaphysics, phys-
ics, decoherence

Шапошников Владислав Алексеевич, кандидат 
философских наук, доцент; Московский госу-
дарственный университет им. М. В. Ломоносова 
(Москва, Россия), заведующий кафедрой

Истоки концепции чистой математики: 
Платон или Аристотель?

Даже лучшие историки древнегреческой математики ча-
сто употребляют в отношении предмета своего изучения 
оппозицию «чистой» и «прикладной» (или «смешанной») 
математики как само собой разумеющуюся. См., 
например, книгу Reviel Netz, A New History of Greek 
Mathematics (Cambridge University Press, 2022). Многие 
убеждены, что это различие восходит, по крайней мере, 
к Платону и его современникам. Настоящий доклад 
призван внести большую ясность в этот вопрос. Глав-
ный его вывод состоит в том, что хотя язык противо-
поставления «чистого» и «смешанного» принадлежит 
Платону, он не делил математические дисциплины на 
соответствующие группы, но применял этот язык для 
описания двух способов заниматься математикой, при-
менимых в каждой из дисциплин. Один способ ведет 
в сторону ума и «очищения» от телесного, другой — 
в сторону «смешения» мышления и манипулирования 
с чувственно-воспринимаемыми объектами. С другой 



68

стороны, Аристотель не употребляет соответствующего 
языка, но именно он разбивает математические дисци-
плины на две основные группы, которые позднее будут 
проинтерпретированы как отвечающие оппозиции умо-
постигаемого и чувственно воспринимаемого, а в Сред-
ние века и эпоху Возрождения получат наименование 
«чистой» и «смешанной» математики.
Ключевые слова: математика, квадривиум, чистый, сме-
шанный, Платон, Аристотель, Фома Аквинский

Термин «чистая математика» современное свое значе-
ние приобрел только в XIX веке. Именно тогда он становит-
ся противоположностью математики «прикладной». Однако 
к тому времени интересующий меня термин уже имел дли-
тельную историю употребления, восходя, по крайней мере, 
к Фоме Аквинскому (Expositio super librum Boethii de Trinitate, 
Quaestio V, Articulus 3). Правда, оппозиция у Фомы выглядела 
по-другому: «чистая математика» (scientiae pure mathematicae) 
противопоставляется «чистой физике» (scientiae pure naturales), 
а между ними располагаются «промежуточные науки» (scientiae 
mediae), которые «прилагают начала математики к физическим 
вещам» (principia mathematica ad res naturales applicant). Эти 
промежуточные науки в чем-то совпадают с физикой, а в чем-
то — с математикой, физика и математика в этой картине 
могут оказываться смешанными (immixta). Чистая математика 
у Фомы — это геометрия и арифметика. Перечень промежу-
точных наук Фома заимствовал у Аристотеля (это астрономия, 
музыка, оптика) и, вслед за ним, признавал частями математи-
ки. Позднейшие термины, которые вытеснили термин «проме-
жуточные науки», — а именно, сначала «смешанная математи-
ка» (стандартный в XVII и XVIII веках), а затем и «прикладная 
математика», — будут построены на основе слов (miscere — 
смешивать, applicare — прилагать, прикладывать, применять), 
которые уже Фома употребляет в этом контексте.

Можно ли обнаружить оппозицию «чистой» и «смешан-
ной» математики у самого Аристотеля? Может быть она имеет-
ся уже у Платона и/или в древнем пифагореизме? Обсуждению 
этих вопросов и посвящен мой доклад.



69

Основные тезисы:
1. Ранние описания квадривиума математических 

дисциплин представляют его состав как нечто гомогенное. 
Свидетельства Архита, Андрокида, Платона и «Послезакония» 
говорят о том, что какой-либо постоянный порядок дисциплин 
изначально отсутствовал, а разделение на части (в том числе, 
«чистую» и «смешанную») не предполагалось. 

2. Попытки явным образом прописать логику, согласно 
которой дисциплины квадривиума должны располагаться 
во вполне определенном порядке, находим в среднем пла-
тонизме. Характерный пример дает Плутарх (Platonicae 
quaestiones, 1001ef), предлагающий обоснование того 
порядка дисциплин, который использован в Respublica VII. 
Однако на части квадривиум Плутарх не делит. Другой 
вариант порядка дисциплин квадривиума (в дальнейшем 
ставший стандартным), и с соответствующим обоснова-
нием, предлагает Никомах (Introd. Arithm., I 3, 1–2). Здесь 
четыре математических дисциплины разделены на группы 
по две. Однако группы эти вряд ли корректно интерпре-
тировать как оппозицию «чистого» и «смешанного».

3. Самим Платоном оппозиция «чистое» — «смешанное» 
используется весьма широко, в том числе и при разговоре 
об искусствах и науках. Тем не менее, эта оппозиция не 
дисциплины разделяет, но создает поляризацию внутри 
каждой из дисциплин квадривиума в отдельности.

4. Разделение математических дисциплин на группы 
вводит Аристотель. Он противопоставляет группу оптика, 
гармоника и астрономия — как «наиболее физические из 
математических» дисциплин (τὰ φυσικώτερα τῶν μαθημάτων, 
194a7–8) — паре арифметика и геометрия. Однако язык «чи-
стого» — «смешанного» Аристотель к разделению математи-
ческих дисциплин не применяет.

5. Подход Аристотеля наследует и одновременно 
упрощает классификация Гемина, которая использует 
оппозицию «умопостигаемого» и «чувственно воспринима-
емого» как принцип разделения математических дисциплин 
на две группы.



70

6. В античности имеется два конкурирующих взгляда на 
математику в целом: «аристотелевская» традиция, сближающая 
математику с физикой (или с теологией) и «платоническая» 
традиция или традиция свободных искусств, сближающая 
математику с логикой. Первая создавала предпосылки для 
разделения математических дисциплин на две части, «чистую» 
и «смешанную», вторая — нет.

Vladislav Shaposhnikov, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; Lomonosov Moscow State University 
(Moscow, Russia), Head of Department

Who was the originator of pure mathematics 
as a concept: Plato or Aristotle?

Even the best historians of Greek mathematics often use 
a pure–applied (or pure–mixed) opposition when talking 
about their subject-matter for they take it for granted. 
A recent book by Reviel Netz (A New History of Greek 
Mathematics, Cambridge University Press, 2022) may serve 
as an example. Many people belief the opposition in ques-
tion can be traced back at least to Plato and his contempo-
raries. The present paper pretends to clarify the issue. The 
main conclusion is that though the language confronting 
“pure” and “mixed” is indeed the one used by Plato, he nev-
er divided mathematical disciplines into two corresponding 
groups. Plato used this language to oppose two different ways 
of pursuing mathematics that work for each of its disciplines 
taken separately. The first way leads our soul towards nous 
and “purification,” while the second one “mixes” reasoning 
with operation on the objects of sense-perception. On the 
other hand, Aristotle never used such a language, but it was 
he who split mathematical disciplines into two principal 
parts that later on were associated with the intelligibles and 
the perceptibles correspondingly. In the Medieval and Re-
naissance Periods these very parts were finally termed “pure” 
and “mixed” mathematics.
Keywords: mathematics, quadrivium, pure, mixed, Plato, 
Aristotle, Thomas Aquinas



71

Current usage of “pure mathematics” as a set expression 
dates back no far than the 19th century when it came to be opposed 
to “applied mathematics.” Nevertheless, by that time it had been 
already in use for more than half a millennium, starting at least 
with Thomas Aquinas (Expositio super librum Boethii de Trinitate, 
Quaestio V, Articulus 3). Certainly, in Aquinas the connotations 
were a bit different: he opposes “pure mathematics” (scientiae pure 
mathematicae) to “pure physics” (scientiae pure naturales) while 
putting “the intermediate sciences” (scientiae mediae) between them. 
The latter are those that “apply mathematical principles to natural 
things” (principia mathematica ad res naturales applicant). The 
intermediate sciences have something in common with both sides of 
the opposition; physics and mathematics, according to this picture, 
can turn out to be “mixed” (immixta). Pure mathematics in Aquinas 
consists of geometry and arithmetic. The list of intermediate sciences 
Aquinas borrowed from Aristotle—it included astronomy, music 
and optics—and treated them as parts of mathematics, exactly as 
Aristotle did. The terms that eventually replaced Aquinas’ “inter-
mediate sciences”—viz., firstly, “mixed mathematics” (standard for 
the 17th and 18th centuries), secondly, “applied mathematics”—
were built from the linguistic material already at work in that very 
context in Aquinas: miscere, “to mix” and applicare, “to apply.”

Is it possible to trace the pure–mixed opposition back to Ar-
istotle? Or perhaps even to Plato or early Pythagoreans? My paper 
makes an attempt to answer these questions.

My key points:
1. The early versions of the quadrivium (the four mathematical 

disciplines) represent it as something homogeneous. Evidence 
from Archytas, Androcydes, Plato and Epinomis demonstrates 
that initially there were no stable order of the disciplines and no 
separation of them into some parts, including “pure” and “mixed” 
parts.

2. Attempts to construct explicit arguments for some 
particular order within the quadrivium one finds in the middle 
Platonists. For instance, Plutarch (Platonicae quaestiones, 1001ef) 
justifies Plato’s order of the disciplines in Respublica VII, but 
introduces no separation into parts. Another type of order (later on 



it became a standard one) and line of argument are given in Nico-
machus (Introd. Arithm., I 3, 1–2). In that variant, mathematical 
disciplines are split in two equal parts, but those parts can hardly 
be interpreted as “pure” and “mixed” ones.

3. Plato himself widely used the language of “pure” vs. 
“mixed,” and talking about arts and sciences as well. Nevertheless, 
it was used not to oppose the two groups of mathematical disci-
plines, but rather to introduce specific polarization into each of 
the disciplines.

4. It was Aristotle who ushered in the grouping of mathematical 
disciplines. He singled out the group consisting of optics, harmonics 
and astronomy as “the more physical of the branches of mathemat-
ics” (τὰ φυσικώτερα τῶν μαθημάτων, 194a7–8) and opposed it to 
geometry plus arithmetic. Alas, Aristotle never used the language 
of “pure” vs. “mixed” when talking about mathematics.

5. Aristotelean approach to the grouping of mathematical 
disciplines was both inherited and oversimplified by Geminus, 
who opposed mathematics of the intelligibles (νοητά) to that of the 
perceptibles (αἴσθητα).

6. There were two rival approaches to mathematics in toto: the 
“Aristotelian” tradition that associated mathematics with physics 
(and theology) and the “Platonist” tradition (or the tradition of 
the liberal arts) that associated mathematics primarily with logic. 
The first one gave rise to the split of mathematical disciplines into 
“pure” and “mixed” parts, the second one not.



73

Секция 3 «Рецепции платонизма 
в философии Средних веков и эпохи 

Возрождения»

Щукин Тимур Аркадьевич, кандидат философ-
ских наук; Институт мировой литературы 
им. А. М. Горького Российской академии наук 
(Москва, Россия), научный сотрудник

Что такое ἐξωτερικοί λόγοι? Толкование 
одного места из трактата Иоанна 
Филопона «О сотворении мира»*

Во введении к трактату «О сотворении мира» Иоанн 
Филопон упоминает некие ἐξωτερικοί λόγοι, с которыми 
он полемизировал до написания данного экзегетиче-
ского трактата. Можно трактовать это словосочетание 
как синоним «внешних учений». Однако у термина дол-
гая история — он восходит к Аристотелю и в алексан-
дрийской неоплатонической традиции комментариев 
на Аристотеля, к которой принадлежит и сам Иоанн 
Филопон, ἐξωτερικοί λόγοι трактовались совершенно 
определенным образом — как сочинения, созданные 
внутри школы, но для внешних слушателей, причем, как 
правило, такие тексты должны были иметь диалогиче-
скую форму. Истории термина — его интерпретации 
самим Аристотелем и комментаторами Аристотеля из 

* Исследование выполнено за счет гранта в форме субсидии 
Министерства науки и высшего образования РФ (проект «Русская 
и европейская классика в XXI веке: подготовка цифровых научных 
комментированных изданий», соглашение № 075-15-2024–549 от 
23.04.2024 г.).



74

школы Аммония — и посвящен данный доклад. Будут 
также предложены некоторые кандидатуры на роль оп-
понентов Иоанна Филопона, авторов ἐξωτερικοί λόγοι.
Ключевые слова: Иоанн Филопон, Аристотель, терми-
нология, школа Аммония, эксотерические и акроама-
тические сочинения

Timur Shchukin, CSc in Philosophy; A. M. Gorky 
Institute of World Literature of the Russian Academy 
of Sciences (Moscow, Russia), Researcher

What is ἐξωτερικοί λόγοι? The interpretation 
of a passage from John Philoponus’ 

treatise ’De opificio mundi’*
In the Proemium to his treatise ‘De opificio mundi’, John 
Philoponus mentions certain ἐξωτερικοί λόγοι, with whom 
he polemicized before writing this exegetical treatise. This 
term can be interpreted as a synonym for ‘external teach-
ings’. However, the it has a long history — it dates back to 
Aristotle, and in the Alexandrian Neoplatonic tradition of 
commentaries on Aristotle, to which John Philoponus him-
self belongs, it was interpreted in a very specific way — as 
writings created within the school, but for external listeners, 
and, as a rule, such texts had to have a dialogical form. This 
report is devoted to the history of the term — its interpre-
tation by Aristotle himself and commentators on Aristotle 
from the school of Ammonius. Some candidates for the role 
of opponents of John Philoponus, the authors of ἐξωτερικοί 
λόγοι, will also be proposed. 
Keywords: John Philoponus, Aristotle, terminology, the school 
of Ammonius, exoteric and acroamatic writings

* The work was financially supported by the grant from the 
Ministry of Science and Higher Education of the Russian Federation 
(agreement no. 075-15-2024–549 by April 23, 2024) “Russian and 
European Classical Texts in the 21st Century: Preparing Digital 
Academic Editions with Commentaries.”



75

Черноглазов Дмитрий Александрович, доктор фи-
лологических наук; Санкт-Петербургский государ-
ственный университет (Санкт-Петербург, Россия), 
профессор; Социологический институт РАН 
Федерального научно-исследовательского социоло-
гического центра Российской академии наук (Санкт-
Петербург, Россия), ведущий научный сотрудник

Божий промысл, судьба и ἀνάγκη 
в «Истории» Иоанна VI Кантакузина*

Иоанн VI Кантакузин (ок. 1292 — 1383) — византий-
ский император, интеллектуал, богослов и историо-
граф. Его «История» охватывает события 1320 — 1362 
годов и носит автобиографический характер. В докладе 
рассматривается историческая концепция Иоанна 
Кантакузина. Внимание концентрируется на том, ка-
кая роль в «Истории» отводится трансцендентным 
факторам — Божьему промыслу, судьбе (τύχη) и необ-
ходимости (ἀνάγκη). Историко-философские взгляды 
Кантакузина анализируются в контексте византийской 
исторической мысли XIV в. Для сравнения привлека-
ются, главным образом, сочинения Георгия Пахимера 
и Никифора Григоры, но также и более ранняя визан-
тийская историография — «Алексиада» Анны Комни-
ны, «Летописная повесть» Никиты Хониата и т. д. Учи-
тывается также и то, какую позицию Никифор Григора 
приписывает Иоанну Кантакузину и его сыну Матфею, 
с которыми Никифор полемизирует.
Ключевые слова: византийская историография, Иоанн 
VI Кантакузин, Никифор Григора, Промысл, судьба, 
философия истории 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского на-
учного фонда № 23-18-00251 «Византийский Ренессанс: инсти-
туциональные основания и теолого-метафизические истоки ре-
лигиозно-политического дискурса второй половины XI-XV вв». 
(Федеральный научно-исследовательский социологический центр 
Российской академии наук), https://rscf.ru/project/23-18-00251/ 



76

Dmitri Chernoglazov, DSc in Philology; Saint 
Petersburg State University (Saint Petersburg, 
Russia), Professor; Sociological Institute, 
Federal Center of Theoretical and Applied 
Sociology, Russian Academy of Sciences (Saint 
Petersburg, Russia), Chief Researcher

God’s Providence, Fate,  
and ἀνάγκη in the “History”  
of John VI Kantakouzenos*

John VI Kantakouzenos (ca. 1292 — 1383) was a Byzantine 
emperor, intellectual, theologian and historiographer. 
His “History” covers the events of 1320 — 1362 and is 
autobiographical in nature. The paper examines the historical 
concept of John Kantakouzenos. The attention is focused on 
the role given to transcendental factors — God’s Providence, 
fate (τύχη) and necessity (ἀνάγκη). Kantakouzenos’ 
historical and philosophical views are analyzed in the 
context of Byzantine historical thought of the 14th century. 
For comparison, mainly the works of George Pachymeres 
and Nikephoros Gregoras are involved, but also earlier 
Byzantine historiography — “Alexiad” of Anna Komnena, 
“History” of Niketas Choniates, etc. It is also taken into 
account what position Nikephoros Gregoras attributes to 
John Kantakouzenos and his son Matthew, with whom 
Nicephorus polemizes. 

Keywords: Byzantine historiography, John VI Kantakou
zenos, Nikephoros Gregoras, Providence, fate, philosophy 
of history

* The study was funded by the grant of the Russian Science Foundation 
No. 23-18-00251 “The Byzantine Renaissance: The Institutional Foundations 
and Theological and Metaphysical Origins of Religious and Political 
Discourse, Second Half of the 11th-15th Centuries” (Federal Center of 
Theoretical and Applied Sociology of the Russian Academy of Sciences), 
https://rscf.ru/en/project/23-18-00251/ 



77

Ноговицин Олег Николаевич, кандидат 
философских наук, доцент; Социологический 
институт РАН Федерального научно-ис-
следовательского социологического 
центра РАН (Санкт-Петербург, Россия), 
старший научный сотрудник

Источники школьной философской  
теории языка в византийской 

традиции образования*
Византийская философская теория языка сформиро-
валась и непрерывно в течении всего тысячелетнего 
периода истории Византии транслировалась в рамках 
школьной формы образовательной традиции, возник-
шей как минимум в V–VI вв. в афинской и александрий-
ской неоплатонических философских школах, где она 
была представлена в базовом курсе логики, с которого 
начиналось обучение философии, а точнее, в практике 
комментария на трактат Аристотеля «Об истолковании». 
В докладе обсуждаются сохранившиеся позднеантичные 
и византийский комментарии на «Об истолковании», на 
их материале анализируется жанровая специфика ви-
зантийских комментариев — классический коммента-
рий, парафраз, схолии, учебник, и сфера их применения 
в образовании. Доступные источники свидетельствуют 
о том, что эталоном научного качества выступал коммен-
тарий Аммония на «Об истолковании», самый полный 
и сложный. Все другие тексты, написанные в Византии, 
были призваны только облегчить процедуры усвоения 
учениками знаний и запоминания учебного материала, 
в то время как комментарий Аммония мог использовать-
ся для уточнения тех или иных мест и смыслов учите-
лями и продвинутыми учениками. Отдельно в докладе 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского на-
учного фонда № 23-18-00251 «Византийский Ренессанс: инсти-
туциональные основания и теолого-метафизические истоки ре-
лигиозно-политического дискурса второй половины XI–XV вв». 
(Федеральный научно-исследовательский социологический центр 
РАН), https://rscf.ru/project/23-18-00251/



78

освещается вопрос о связи школьной философской те-
ории языка и византийской традицией преподавания 
грамматики. 

Ключевые слова: позднеантичная и византийская фи-
лософия и грамматика, теория языка, византийское 
образование, комментарий, парафраз, схолии 

Византийская философская теория языка сформиро-
валась и непрерывно в течении всего тысячелетнего периода 
истории Византии транслировалась в рамках школьной формы 
образовательной традиции, возникшей как минимум в V–VI 
вв. в афинской и александрийской неоплатонических фило-
софских школах, где она была представлена в базовом курсе 
логики, с которого начиналось обучение философии, а точнее, 
в практике комментария на трактат Аристотеля «Об истолко-
вании». Насколько можно судить по имеющимся источникам, 
базовый для всей византийской традиции большой, опублико-
ванный в отличии от других в авторской редакции, коммента-
рий схоларха александрийской философской школы Аммония 
Александрийского (между 435/445 — между 517/526). Помимо 
комментария Аммония из комментариев александрийской 
школы сохранились два кратких, почти в три раза уступающих 
по объему тексту Аммония, принадлежащие Стефану Алексан-
дрийскому (вторая половина VI — начало VII в.) и анонимному 
автору, который его издатель Леонардо Таран датирует кон-
цом VI-го или VII-м веком. Оба они зависят от Аммония. 

Помимо позднеантичных комментариев на «Об истолко-
вании» сохранилось несколько собственно византийских ком-
ментариев, парафразов и схолий. Прежде всего, это парафраз 
Михаила Пселла (1018 — ок. 1078 или 90-е гг. XI в.) и коммента-
рий Льва Магентина (вероятно, вторая половина XII — начало 
XIII в.), крайне неудачно изданные Альдом Мануцием в Вене-
ции в 1503 г. вместе с комментарием Аммония. Оба текста в три 
раза меньше комментария Аммония и в основном следуют его 
изложению материала. Кроме этих византийских текстов так-
же имеется сборник схолий на «Об истолковании», сохранив-
шийся в кодексе Vaticanus graecus 244 и приписываемый опять 



79

же Льву Магентину. Этот сборник, как и другие его собрания 
схолий к «Органону», в отличие от упомянутого комментария 
на «Об истолковании», состоит из общего введения, постро-
енного по модели александрийских комментариев на Аристо-
теля, и собрания кратких схолий к отдельным местам текста 
Аристотеля, причем он не ориентирован напрямую на Аммо-
ния, но предположительно представляет собой переработку 
более древних схолий различного происхождения. Кроме 
этого собрания, сохранилось также собрание схолий в кодексе 
Parisinus graecus 1917, приписанное на полях Михаилу Эфесско-
му (известен в первой половине XII в.), которые представляют 
собой фрагменты парафраза Пселла. И те, и другие схолии не 
изданы, как еще не издан и комментарий на «Об истолкова-
нии» Георгия Пахимера (1242 — ок. 1310), представляющий 
собой часть его большого комментария ко всему Органону. 

Помимо этого, можно упомянуть очень сжатое воспро-
изведение некоторых основных концептов, представленных 
в «Об истолковании», в знаменитом «Кратком изложении ло-
гики» Никифора Влеммида (1197–1269). Описанную традицию 
подбора учебных текстов в 1430-е гг. решился прервать Ген-
надий Схоларий. В преподавании философии Аристотеля он 
ориентировался преимущественно на переведенные им самим 
латинские комментарии, что вызвало активное неприятие в ин-
теллектуальном сообществе Константинополя. В связи с этим 
в послании императору Константину XI Палеологу, Схоларий 
просил защитить его от несправедливых нападок, и подроб-
но объяснял причины своего предпочтения латинских ком-
ментариев греческим и арабским, полагая их более полными 
и завершенными. В докладе на материале комментариев на «Об 
истолковании» анализируется жанровая специфика византий-
ских комментариев — классический комментарий, парафраз, 
схолии, учебник, и сфера их применения в образовании. 

Доступные источники свидетельствуют о том, что эта-
лоном научного качества выступал комментарий Аммония 
на «Об истолковании», самый полный и сложный. Все другие 
тексты, написанные в Византии, были призваны только об-
легчить процедуры усвоения учениками знаний и запомина-



80

ния учебного материала, и именно этими целями фактически 
оправдывал попытку своей реформы на латинский лад даже 
Геннадий Схоларий. В тоже время комментарий Аммония мог 
использоваться для уточнения тех или иных мест и смыслов 
учителями и продвинутыми учениками. Отдельно в докладе 
освещается вопрос о связи школьной философской теории язы-
ка и византийской традиции преподавания грамматики. 

Oleg Nogovitsin, CSc in Philosophy, Associate Professor; 
Sociological Institute, Federal Center of Theoretical 
and Applied Sociology, Russian Academy of Sciences 
(Saint Petersburg, Russia), Senior Researcher

Sources of the School Philosophical 
Theory of Language in the Byzantine 

Tradition of Education*

The Byzantine philosophical theory of language was formed 
and continuously transmitted throughout the entire thou-
sand-year period of Byzantine history within the frame-
work of the school form of the educational tradition that 
arose at least in the 5th–6th centuries in the Athenian and 
Alexandrian Neoplatonic philosophical schools, where it was 
presented in the basic course of logic, with which the teaching 
of philosophy began, or more precisely, in the practice of 
commentary on Aristotle’s treatise “On Interpretation.” The 
report discusses the surviving late antique and Byzantine 
commentaries on “On Interpretation,” using their material 
to analyze the genre specificity of Byzantine commentar-
ies — classical commentary, paraphrase, scholia, textbook, 
and the scope of their application in education. Available 
sources indicate that the standard of scientific quality was 
Ammonius’ commentary on “On Interpretation,” the most 

* The study was funded by the grant of the Russian Science 
Foundation No. 23-18-00251 “The Byzantine Renaissance: The 
Institutional Foundations and Theological and Metaphysical Origins 
of Religious and Political Discourse, Second Half of the 11th–15th 
Centuries” (Federal Center of Theoretical and Applied Sociology of the 
Russian Academy of Sciences), https://rscf.ru/en/project/23-18-00251/ 



81

complete and complex. All other texts written in Byzantium 
were intended only to facilitate the procedures of assimila-
tion of knowledge and memorization of educational mate-
rial by students, while Ammonius’ commentary could be 
used to clarify certain places and meanings by teachers and 
advanced students. The report separately covers the issue of 
the connection between the school philosophical theory of 
language and the Byzantine tradition of teaching grammar.
Keywords: late Antique and Byzantine philosophy and gram-
mar, theory of language, Byzantine education, commentary, 
paraphrase, scholia

Курбанов Андрей Викторович, кандидат исторических 
наук; Социологический институт РАН Федерального 
научно-исследовательского социологического 
центра Российской академии наук (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник; Институт 
мировой литературы им. А. М. Горького РАН (Москва, 
Россия), старший научный сотрудник

Спиридонова Лидия Валентиновна, кандидат 
исторических наук; Социологический институт 
РАН Федерального научно-исследовательского 
социологического центра Российской академии наук 
(Санкт-Петербург, Россия), старший научный сотрудник; 
Институт мировой литературы им. А. М. Горького РАН 
(Москва, Россия), старший научный сотрудник

Эпистолярная теория братьев Лихудов 
между греческой и латинской риторикой: 

послание как ораторская речь*
Исследование посвящено анализу эпистолярной тео-
рии братьев Лихудов, изложенной в их учебном посо-
бии «Περὶ τῆς τῶν ἐπιστολικῶν χαρακτήρων μεθόδου», 
созданном для московской школы. Работа сосредоточена 

* Исследование выполнено при поддержке РНФ (проект №24-
28-01075 «Курс по эпистолографии братьев Лихудов в Славяно-
греко-латинской академии: издание неопубликованного памят-
ника и изучение методики преподавания»)



82

на предложенной Лихудами четырехчастной структуре 
письма (вступление, повествование, подтверждение, 
заключение) и их классификации писем по трем ари-
стотелевским родам риторики (эпидейктическому, со-
вещательному, судебному). Эти аспекты иллюстрируют 
синтез античных, византийских и западноевропейских 
традиций, а также адаптацию риторических моделей 
к образовательным реалиям XVII века. В отличие от 
античной практики, где письмо и речь четко разграни-
чивались, Лихуды, под влиянием латинской традиции 
и средневекового ars dictaminis, рассматривают письмо 
как разновидность ораторского искусства. Их подход 
проявляется в гибкости структуры письма, зависящей 
от темы и эмоционального контекста, а типология писем 
отражает влияние итальянских гуманистов.

Ключевые слова: братья Лихуды, Славяно-греко-латин-
ская академия, греческая эпистолография, эпистолярная 
теория, греческий письмовник

Эпистолярная теория, изложенная братьями Лихудами 
в их учебном пособии «Περὶ τῆς τῶν ἐπιστολικῶν χαρακτήρων 
μεθόδου» (О методе изучения эпистолярных стилей), создан-
ном для Славяно-греко-латинской академии в Москве, пред-
ставляет собой уникальный пример синтеза античных, визан-
тийских и западноевропейских традиций. В центре внимания 
данного доклада — анализ предложенной Лихудами четырех-
частной структуры письма и классификации писем по трем 
аристотелевским родам риторики. Эти аспекты иллюстриру-
ют, как античные риторические модели были переосмыслены 
и адаптированы к образовательным и культурным реалиям 
XVII века, отражая влияние как греческой, так и латинской 
традиций.

Лихуды описывают структуру письма, выделяя четыре 
части: вступление (προοίμιον), повествование (διήγησις), под-
тверждение (βεβαίωσις) и заключение (ἐπίλογος). Эта модель 
формально восходит к классической греческой традиции 
ораторской речи, изложенной в «Риторике к Александру» 
(традиционно приписывавшейся Аристотелю), и отличается 



83

от латинской традиции, представленной в «Риторике для Ге-
ренния» и развитой в средневековом ars dictaminis. Латинская 
модель адаптировала ораторскую структуру к письму, выделяя 
пять частей: приветствие (salutatio), завоевание расположения 
(captatio benevolentiae), изложение обстоятельств (narratio), 
просьбу (petitio) и заключение (conclusio).

Однако само применение ораторской структуры к эпи-
столярному жанру не является ни собственно греческой, 
ни античной практикой. В классической традиции письмо 
и речь рассматривались как принципиально различные жан-
ры: античная и византийская эпистолярная теория понима-
ла письмо как инструмент поддержания социальных связей, 
где убеждение основывалось на неформальных отношениях, 
а не на строгой аргументации, характерной для ораторского 
искусства.

Сближение риторики и эпистолографии началось в позд-
неантичный период в латинской традиции. Важным эта-
пом стало включение Юлием Виктором (IV в.) главы “De 
Epistolis” в его риторический трактат, где он разделил письма 
на деловые (negotiales) и дружеские (familiares), указав, что 
первые должны следовать смягченным ораторским правилам. 
Уже у Цицерона заметно различие между частными (familiares) 
и официальными (publicae) письмами, причем последние 
тяготеют к использованию риторических приемов, включая 
структурирование и возвышенный стиль. Окончательная инте-
грация произошла в средневековой традиции ars dictaminis, где 
письмо формально уподобилось речи. Это было обусловлено 
изменением социальной функции письма: доминировани-
ем официальной корреспонденции и приобретением даже 
дружескими посланиями публичного характера, связанного 
с практикой чтения вслух. Гуманисты эпохи Возрождения, 
несмотря на критику формализма ars dictaminis, в целом со-
хранили концепцию письма как разновидности ораторского 
искусства, особенно в контексте профессиональной переписки 
государственных секретарей.

Лихуды демонстрируют прагматичный подход, адапти-
руя строгую риторическую модель к практическим нуждам. 



84

Они подчеркивают, что четырехчастная структура обяза-
тельна лишь для писем, посвященных значительным темам, 
таким как «война, мир, вера, дела государства или бессмертие 
души». В повседневной же корреспонденции, по их мнению, 
достаточно трех элементов после приветствия — вступления, 
краткого повествования и заключения, — а при выражении 
сильных эмоций (гнева, скорби, удивления) допускается даже 
опущение вступления. Такой подход свидетельствует о психо-
логическом понимании жанра, учитывающем эмоциональное 
состояние автора и адресата, и отличает руководство Лихудов 
от более формалистичных западноевропейских пособий, где 
структура письма оставалась неизменной вне зависимости 
от контекста.

Ключевой особенностью теоретической части руковод-
ства, проистекающей из сближения послания с ораторской 
речью, является систематическая классификация эписто-
лярных стилей по трем аристотелевским родам риторики: 
эпидейктическому (хвала или порицание), совещательному 
(побуждение или отговаривание) и судебному (обвинение 
или защита). Лихуды поясняют, что цель такой типологии — 
показать универсальность риторических принципов, приме-
нимых как к ораторской речи, так и к письму. Эта классифи-
кация не имеет аналогов в античной эпистолярной теории, 
где типология писем строилась на основе функциональных 
признаков, а не риторических родов. Появление подобной 
системы связано с влиянием западноевропейских традиций, 
в частности с работами итальянских гуманистов. Первым 
такую классификацию предложил Джованни Сульпицио да 
Вероли в трактате “De componendis et ornandis epistolis” (1489), 
попытавшись синтезировать античную теорию дружеского 
письма с риторическими принципами, применимыми к офи-
циальной переписке. Эта модель получила распространение 
в греческих учебниках XVII века, созданных авторами, свя-
занными с греческими школами в Италии, что объясняет ее 
присутствие в руководстве Лихудов.

Эпистолярная теория братьев Лихудов представляет 
собой оригинальный синтез византийской образовательной 



85

традиции с латинскими риторическими концепциями. Сохра-
няя формально греческую структуру письма, они наполняют 
ее особенностями, отражающими западноевропейское пони-
мание письма как разновидности ораторского искусства. Их 
классификация писем по трем родам риторики демонстрирует 
не простое заимствование, а творческую адаптацию ренессанс-
ных теорий к византийско-славянскому культурному контексту.

Andrey Kurbanov, CSc in History; Sociological Institute, 
Federal Center of Theoretical and Applied Sociology, Russian 
Academy of Sciences (Saint Petersburg, Russia), Researcher; 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian 
Academy of Sciences (Moscow, Russia), Researcher

Lydia Spyridonova, CSc in History; Sociological Institute, 
Federal Center of Theoretical and Applied Sociology, Russian 
Academy of Sciences (Saint Petersburg, Russia), Research Fellow; 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian 
Academy of Sciences (Moscow, Russia), Research Fellow

Epistolary Theory of the Leichoudes 
Brothers between Greek and Latin 

Rhetoric: The Letter as an Oration*
The study focuses on analyzing the epistolary theory of the 
Leichoudes brothers, outlined in their teaching manual “Περὶ 
τῆς τῶν ἐπιστολικῶν χαρακτήρων μεθόδου,” created for the 
Moscow school. The work concentrates on the four-part letter 
structure proposed by the Leichoudes (introduction, narra-
tion, confirmation, conclusion) and their classification of 
letters according to Aristotle’s three rhetorical genres (epide-
ictic, deliberative, judicial). These aspects illustrate a synthe-
sis of ancient, Byzantine, and Western European traditions, 
as well as the adaptation of rhetorical models to the educa-
tional realities of the 17th century. Unlike ancient practice, 
where letters and speeches were clearly distinguished, the 

* The study was funded by the grant of the Russian Science 
Foundation No. 24-28-01075 “A Course in Epistolography by the 
Leichoudes Brothers at the Slavic Greek Latin Academy: Edition of an 
Unpublished Text and Study of the Teaching Methodology.”



86

Leichoudes, influenced by Latin tradition and medieval ars 
dictaminis, view letters as a variety of oratory. Their approach 
is manifested in the flexibility of letter structure, dependent 
on topic and emotional context, while their typology of let-
ters reflects the influence of Italian humanists.
Keywords: brothers Leichoudes, Slavic-Greek-Latin Academy, 
Greek epistolography, epistolary theory, Greek letter-writing 
manual

Спиридонова Лидия Валентиновна, кандидат 
исторических наук; Социологический институт 
РАН Федерального научно-исследовательского 
социологического центра Российской академии наук 
(Санкт-Петербург, Россия), старший научный сотрудник; 
Институт мировой литературы им. А. М. Горького РАН 
(Москва, Россия), старший научный сотрудник

Курбанов Андрей Викторович, кандидат исторических 
наук; Социологический институт РАН Федерального 
научно-исследовательского социологического 
центра Российской академии наук (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник; Институт 
мировой литературы им. А. М. Горького РАН (Москва, 
Россия), старший научный сотрудник

Древний афинский календарь в христианском 
контексте: датировка писем в эпистолярном 

пособии братьев Лихудов*
Исследование посвящено анализу использования древ-
него языческого аттического лунного календаря в учеб-
ном пособии по эпистолографии братьев Лихудов, 
созданном в конце XVII века для московской школы. 
Греческие диаскалы рекомендуют своим русским уче-
никам датировать письма с использованием аттических 
месяцев, подробно описывая их связь с языческими 

* Исследование выполнено при поддержке РНФ (проект №24-
28-01075 «Курс по эпистолографии братьев Лихудов в Славяно-
греко-латинской академии: издание неопубликованного памят-
ника и изучение методики преподавания»)



87

празднествами, что парадоксально для христианской 
образовательной среды. Особое внимание уделено по-
пытке синхронизации лунного аттического календаря 
с солнечными системами, что приводит к заметным 
расхождениям, например, отождествлению «месяца 
цветов» Анфестериона с ноябрем. Исследование по-
зволяет предположить, что основой для календарных 
сопоставлений Лихудов послужила работа знаменито-
го картографа и хронолога XVI века Герарда Меркатора 
“Chronologia” (1569), а также выявляет оригинальные 
разработки Лихудов, включая обозначения для 31-го 
дня месяца. Практика использования аттического ка-
лендаря выявляется в пособиях ранненовогреческих 
авторов и реальной переписки христианских интел-
лектуалов, таких как Мелетий Пигас. Особое внимание 
уделяется происхождению данной практики — ее связи 
с ренессансным движением и параллелям с работами 
итальянских гуманистов.
Ключевые слова: братья Лихуды, Славяно-греко-латин-
ская академия, греческая эпистолография, аттический 
календарь, эпистолярная теория, греческий письмовник

В конце XVII века братья Лихуды разработали для 
учеников своей московской школы учебное пособие по 
эпистолографии под названием «Περὶ τῆς τῶν ἐπιστολικῶν χα-
ρακτήρων μεθόδου» (О методе изучения эпистолярных стилей). 
Одной из интригующих особенностей этого руководства 
является рекомендация своим русским ученикам использо-
вать для датировки писем древний языческий аттический лун-
ный календарь вместо общепринятых в то время европейских 
календарных систем, таких как юлианский или григорианский 
календари.

Этот феномен заслуживает особого внимания, поскольку 
представляет собой парадоксальное соединение христианской 
культуры и языческой традиции. Лихуды не только советуют 
указывать аттические месяцы, но и подробно разъясняют их 
связь с языческими афинскими празднествами, фактически 
реконструируя для своих учеников-христиан годовой цикл 
языческой религиозной жизни. 



88

Особый интерес представляет попытка Лихудов синхро-
низировать лунный аттический календарь с современными им 
солнечными календарными системами. Аттический календарь 
состоял из 12 месяцев, начинавшихся с новолуния, и их назва-
ния были тесно связаны с языческими религиозными праздни-
ками (в честь Геры, Артемиды, Аполлона, Афины и др.). Его на-
чало (месяц Гекатомбеон) примерно соответствовало летнему 
солнцестоянию (июнь–июль). Однако, поскольку аттический 
календарь был лунным (месяцы длились 29–30 дней), а в Евро-
пе XVII века использовались солнечные календари с фиксиро-
ванной длиной месяцев (30–31 день, за исключением февраля), 
при попытке их совместить возникали неизбежные расхожде-
ния. Анализ текста выявляет примечательные несоответствия: 
например, месяц Элафеболион (Ἐλαφηβολιών), традиционно 
приходившийся на март–апрель, у Лихудов соотносится с фев-
ралем. Наиболее курьезным является отождествление «месяца 
цветов» Анфестериона (Ἀνθεστηριών), традиционно прихо-
дившегося на февраль–март, с ноябрем — периодом увядания 
растительности, когда массовое цветение отсутствует.

В руководстве детально прописывается и адаптация 
трехчастной структуры аттического месяца. Месяц делится 
на три декады: первая называется «ἱσταμένου» (восходящая), 
вторая — «μεσοῦντος» или «ἐπὶ δεκάδι» (средняя), третья — 
«φθίνοντος» (убывающая). Для каждого дня месяца Лихуды 
предлагают точную формулировку: от «νουμηνίᾳ» (новолуние) 
для первого дня до «ἕνη καὶ νέα» или «τριακὰς» для тридцатого. 
В качестве примера приводится дата: «αχ͞πζῳ μεταγειτνιῶνος δῃ 
ἱσταμένου» (1687 года, месяца метагитниона, четвертого дня 
первой декады). 

Исследование позволяет предположить, что основой для 
календарных сопоставлений Лихудов послужила работа зна-
менитого картографа и хронолога XVI века Герарда Меркато-
ра “Chronologia” (1569), в которой была предпринята попытка 
систематизации различных древних календарей. Однако Ли-
худы не ограничились простым заимствованием: некоторые 
элементы их системы датировки, в частности, обозначения для 
31-го дня месяца, такие как «ἑνδεκάτῃ φθίνοντος», являются, по-



89

видимому, их оригинальной разработкой, так как отсутствуют 
у Меркатора и не встречаются в других известных ранненово-
греческих пособиях. 

Примечательно, что подобные разделы, посвященные 
описанию аттических месяцев и способам датировки, встре-
чаются и в других эпистолярных руководствах той эпохи, на-
пример, у Андреаса Пердзивалиса (БАН, РАИК, 179, л. 25r–26v) 
и Феофила Коридаллевса. Более того, использование языческо-
го календаря зафиксировано в реальной практике переписки 
видных христианских деятелей: так датировал свои письма па-
триарх Мелетий Пигас (1549–1601), а также другие представите-
ли интеллектуальной элиты раннего Нового времени. Этот факт 
особенно интересен, поскольку подобная практика, на первый 
взгляд, противоречила христианской культурной парадигме.

Остается открытым вопрос: является ли использование 
аттического календаря продолжением древней традиции или 
новацией, возникшей под влиянием ренессансного движе-
ния? Сохранившиеся эпистолярные собрания византийских 
интеллектуалов, к сожалению, не содержат даты написания, 
что затрудняет определение степени преемственности между 
античной и ранненовогреческой традициями датировки. Тем 
не менее, рекомендуемая Лихудами практика резко контрасти-
ровала с традициями византийских и поствизантийских кан-
целярий, которые адаптировали римский календарь, легший 
в основу юлианской системы, и использовали его в официаль-
ной переписке. Наиболее вероятной представляется вторая 
версия, связанная с культом античности, характерным для 
эпохи Возрождения. Показательна параллель с итальянским 
гуманистом Никколо Перотти, который в своих руководствах 
по эпистолографии предписывал использовать античный рим-
ский календарь вместо средневекового канцелярского стиля 
датировки, основанного на юлианской системе. В отличие от 
итальянских гуманистов, таких как Перотти, Лихуды дей-
ствовали в более строгом контексте христианской культуры 
и использование языческого календаря могло восприниматься 
как интеллектуальная игра и как способ подчеркнуть преем-
ственность греческой культурной традиции.



90

Lydia Spyridonova, CSc in History; Sociological Institute, 
Federal Center of Theoretical and Applied Sociology, Russian 
Academy of Sciences (Saint Petersburg, Russia), Research Fellow; 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian 
Academy of Sciences (Moscow, Russia), Research Fellow

Andrey Kurbanov, CSc in History; Sociological Institute, 
Federal Center of Theoretical and Applied Sociology, Russian 
Academy of Sciences (Saint Petersburg, Russia), Researcher; 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian 
Academy of Sciences (Moscow, Russia), Researcher

The Ancient Athenian Calendar in a Christian 
Context: Dating Letters in the Epistolary 

Manual of the Leichoudes Brothers*
The research examines the use of the ancient pagan Attic 
lunar calendar in the epistolary manual by the Leichoudes 
brothers, developed in the late seventeenth century for the 
Slavo-Greco-Latin Academy. The Leichoudes advocate dating 
letters using Attic months, detailing their ties to pagan festi-
vals, which is paradoxical within a Christian educational con-
text. Special attention is given to the attempt to synchronize 
the lunar Attic calendar with contemporary solar systems, 
leading to significant discrepancies, such as identifying the 
“month of flowers,” Anthesterion, with November. The study 
identifies the use of Gerard Mercator’s work, as well as the 
Leichoudes’ original contributions, including designations 
for the thirty-first day of a month. The practice is compared 
to traditions in other early modern Greek manuals and the 
actual correspondence of Christian intellectuals like Mele-
tios Pigas. The thesis explores Renaissance influences and 
the continuity of ancient traditions, highlighting cultural 
synthesis and educational innovation of the era.
Keywords: brothers Leichoudes, Slavic-Greek-Latin Academy, 
Greek epistolography, epistolary theory, Greek letter-writing 
manual

* The study was funded by the grant of the Russian Science 
Foundation No. 24-28-01075 “A Course in Epistolography by the 
Leichoudes Brothers at the Slavic Greek Latin Academy: Edition of an 
Unpublished Text and Study of the Teaching Methodology.”



91

Быков Евгений Валерьевич; Новосибирский государствен-
ный университет (Новосибирск, Россия), аспирант; 
Институт философии и права СО РАН (Новосибирск, 
Россия), младший научный сотрудник

Разум и чувства в проповедях Мейстера Экхарта
В данном исследовании мы показываем, как доминикан
ский проповедник и мистик Мейстер Экхарт стремился 
философски осмыслить религиозные переживания. Этот 
процесс был непосредственно связан с борьбой доми-
никанского ордена против мистических течений, полу-
чивших распространение в Рейнской области в период 
позднего Средневековья. В своём учении Экхарт обра-
тился к платоническому наследию, в частности к идее 
возвышения разумного познания над чувственным вос-
приятием, что привело его к различению двух способов 
мистического познания: чувственного и разумного. Он 
призывал отрешиться от внешних образов вещей и даже 
от божественной любви, включая экстатическое видение 
запредельного бытия, и обратить взор в разумные глуби-
ны собственной души, тем самым познав божественное 
в его чистоте. Таким образом, Экхарт находит в само-
познании более устойчивый путь непосредственного 
познания Бога, что, в свою очередь, порождает его вы-
дающиеся мистические проповеди на немецком языке.
Ключевые слова: Мейстер Экхарт, Средние века, мистика, 
разум, чувства

В XIII–XIV веках деятельность Доминиканского ор
дена была направлена на борьбу с ересями, получившими 
распространение в Рейнской области. Многие простолюдины 
обратились к созерцанию божественного в чувственных образах 
своими собственными усилиями, то есть вне церковной иерар-
хии. Участие доминиканского проповедника Мейстера Экхар-
та в этом процессе остается весьма неоднозначным.*

1 С одной 
стороны его деятельность была направленна на искоренение 
данных еретических представлений через проповеди, но с дру-

1 McGinn B. The Mystical Thought of Meister Eckhart: The 
Man from Whom God Hid Nothing. New York: The Crossroad 
Publishing Company, 2003.



92

гой стороны он подверг мистическое мировосприятие рейнских 
сект философскому осмыслению для того, чтобы включить 
их в католическую ортодоксию. Для этого Экхарт обратился 
не только к широко известным в Средние века философским 
традициям (томизм, арабский перипатетизм), но и к платони-
ческому различению между чувственным и разумным. В уче-
нии Экхарта мы можем обнаружить два противоположенных 
пути мистического познания: чувственное и разумное. 

Чувственное мистическое познание предполагает созер-
цание Бога, в котором душа пассивно воспринимает троич-
ное божественное бытие. Это восприятие выражается в виде 
эмоционально насыщенных видений, переполненных ощу-
щением любовного влечения и духовным трепетом перед за-
предельным. Особенно важным является понимание любви 
как динамичных отношений внутри Троицы, когда человек 
вовлекается в поток божественный любви между ипостасями 
и становится причастен божественному бытию. Однако Экхарт 
предостерегает своих слушателей от следования чувственному 
восприятию Бога в мистических видениях. Можно предполо-
жить, что это связано с переменчивостью данного способа по-
знания. Душа визионера лишь кратковременно растворяется 
в Троице, переживая экстаз, но затем возвращается из этого 
состояния слияния и переживает «темную ночь».

Экхарт писал в трактате «Об отрешенности» о боже-
ственной любви и отрешенности: «Учителя восхваляют любовь, 
подобно святому Павлу, который говорит: «Какой бы подвиг 
я ни взвалил на себя, если я не имею любви, я — ничто». Но 
я ставлю отрешенность выше всякой любви. Во-первых, потому, 
что лучшее, что есть в любви, это то, что она вынуждает меня 
полюбить Бога, а отрешенность вынуждает Бога меня полюбить. 
Гораздо ценней, что я влеку Бога к себе, чем сам влекусь к Богу».*

2

Разумное мистическое познание предполагает отрешен-
ность от всего внешнего и чувственного. Человеку необходимо 
обрести духовную нищету, а для этого нужно преодолеть боже-

2 Майстер Экхарт. Трактаты. Проповеди / Изд. подгото-
вил М. Ю. Реутин. М.: Наука, 2010. С. 74.



93

ственную любовь. Для Экхарта отрешенность превыше любви, 
поскольку именно отрешение позволяет человеку погрузиться 
в глубины своей души. При этом в своей основе душа разумна. По-
этому преодолевая чувственные образы внешних вещей и образы 
запредельного мира, душа вместе с тем постигает свое разумное 
основание, которое позволяет ей познать все формы вещей и даже 
глубинную природу Бога. Это возможно, поскольку глубинная 
природа души тожественна глубинной природе Бога. Поэтому 
человек всегда пребывает укорененным в разумной божественной 
природе. Отрешившись от всего чувственного и самого Бога, душа 
познает непосредственно все творения в их неразличимости и по-
стигает Бога более глубоким способом. Тем самым, самопознание 
позволяет человеку обрести более устойчивое непеременчивое 
мистическое познание всего сущего и божественной сущности.

Экхарт говорил в проповеди 7 «Ты сжалишься над наро-
дом, сущим в Тебе» о превосходстве разумного познания над 
чувственностью: Лучшие учителя уверяют, что разум очищает 
от всего внешнего и воспринимает Бога нагим, как пребываю-
щее в самом себе чисто бытие … Любовь воспринимает Бога 
под покровом, под одеянием. А разум поступает не так; разум 
берет Бога таким, как Он в нем познается. Но и он ни за что не 
постигнет Его в море Ему присущей бездонности.*

3

Таким образом, в мистике Экхарта мы можем обнару-
жить философское различение между чувственным и разум-
ным, что необходимо для обоснования религиозного опыта. 
Он преодолевает мистическое мировосприятие рейнских ере-
тических течений, для которых были свойственны переменчи-
вые визионерские образы. Но также он отступает от томисткой 
теологии, для которой было свойственно перипатетическое 
созерцание, то есть он отказывается от познания Бога через 
творение. Экхарт обращается к платонической традиции в том 
виде, в котором она была доступна в Средние века. Прежде все-
го, через труды Августина и Прокла он перенимает стремление 
к познанию Бога посредством самопознания, предполагающего 
освобождение души от всего чувственного и материального.

3 Майстер Экхарт. Трактаты. Проповеди. С. 111.



94

Evgeniy Bykov; Novosibirsk State University (Novosibirsk, 
Russia), Postgraduate; Institute of Philosophy and Law 
of Siberian Branch of Russian Academy of Sciences 
(Novosibirsk, Russia), Associate Research Fellow

Reason and Sensibility in the 
Sermons of Meister Eckhart

In this study, we demonstrate how the Dominican preacher and 
mystic Meister Eckhart sought to philosophically comprehend 
religious experience. This process was directly connected to the 
Dominican Order’s struggle against mystical movements that 
had spread throughout the Rhineland during the Late Middle 
Ages. In his teachings, Eckhart turned to the Platonic tradition, 
particularly the idea of elevating rational knowledge above 
sensory perception, which led him to distinguish between two 
modes of mystical knowledge: sensory and rational. He called 
for detachment from external images of things and even from 
divine love, including ecstatic visions of transcendent being, 
urging instead a turn inward toward the rational depths of 
one’s own soul, thereby attaining knowledge of the divine in 
its purity. Thus, Eckhart finds in self-knowledge a more stable 
and immutable path to the direct knowledge of God, which, 
in turn, gives rise to his remarkable mystical sermons in the 
German language.

Keywords: Meister Eckhart, Middle Ages, mysticism, reason, 
sense

Собольникова Елена Николаевна, кандидат философских наук, 
доцент; Санкт-Петербургский Государственный химико-фар-
мацевтический университет, доцент; Северо-Западный госу-
дарственный медицинский университет им. И. И. Мечникова 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

Традиции неоплатонизма в духовной 
лирике Ричарда Ролла

Данное исследование посвящено осмыслению традиции 
неоплатонизма в духовной лирике Ричарда Ролла Хэм-
польского (ок. 1300–1349), стоявшего у истоков развития 
«блистательной плеяды» английского мистицизма XIV 



95

века. Особое внимание уделено интерпретации одного 
из писем Ричарда Ролла, известного под названием «Ego 
Dormio», в котором дано описание трех степеней любви 
и восприятие трех мистических феноменов: Calor (духовного 
огня или жара), Dulcor (сладости), Canor (песни), а также 
трех уровней небесной награды, которыми можно насла-
ждаться в обществе трех иерархий ангелов. Концептуали-
зация мистического опыта на основе триадической схемы 
возникает в «Ego Dormio” под влиянием концепции любви 
Ричарда Сен-Викторского, восходящей к Псевдо-Дионисию 
Ареопагиту, что позволяет более глубоко исследовать исто-
ки английского мистицизма XIV века, обнаруживая в нем 
опосредованное влияние неоплатонической традиции.

Ключевые слова: английский мистицизм, Ego Dormio, Псев-
до-Дионисий Ареопагит, Ричард Сен-Викторский, Ричард 
Ролл

Возрождение духовной традиции неоплатонизма, нача-
тое в XIII веке немецкими доминиканцами, оказало огромное 
влияние на духовную лирику Ричарда Ролла Хэмпольско-
го (ок. 1300–1349) — одного из первых, кто стоял у истоков 
развития «блистательной плеяды» английского мистицизма 
XIV века. Особое значение для творчества Ричарда Ролла 
имело наследие Ансельма Кентерберийского, чьи Orationes 
sive Meditationes сделались ранним выражением пылкого не-
литургического типа благочестия, известного как «аффек-
тивная духовность». Одним из примеров духовной лирики, 
воплотившей образы аффективной духовности можно счи-
тать «Ego Dormio» — это англоязычное письмо Ричарда Ролла, 
предположительно написанное в 1340-х годах, в котором дано 
описание трех степеней любви и восприятие трех мистических 
феноменов: Calor (духовного огня или жара), Dulcor (сладо-
сти), Canor (песни), а также трех уровней небесной награды, 
которыми можно наслаждаться в обществе трех иерархий 
ангелов, которые, в свою очередь, разделены на три подкате-
гории. В рукописи отсутствовало название, поэтому принято 
именовать ее по первым двум словам, которые сами по себе яв-
ляются частью цитаты из перевода Вульгаты Песни Песней 5.2: 



96

“Ego dormio et cor meum vigilat” («Я сплю, но сердце моё бодр-
ствует»). Основная часть письма написана прозой, а за описани-
ем каждой из трёх степеней любви следует стихотворение. Ра-
бота сохранилась в тринадцати рукописях, а также в латинском 
переводе в рукописи XV века, хранящейся в Кембридже. 

Концептуализация мистического опыта в такой тща-
тельной триадической организации возникает в «Ego Dormio” 
под влиянием концепции «Четырех ступеней страстной люб-
ви» Ричарда Сен-Викторского, восходящей к Псевдо-Диони-
сию Ареопагиту и Бонавентуре. С. C. Аверинцев отмечал, что 
«философия Бонавентуры есть августиновский платонизм, 
вобравший опыт Сен-Викторской школы XII века и обнов-
ленный в соответствии с запросами эпохи».*

1

Первая степень любви (insuperbabel), согласно Роллу, 
возникает, когда «человек соблюдает Десять заповедей, 
воздерживается от семи смертных грехов, твёрдо верит в свя-
тую церковь и отказывается гневить Бога ради каких-либо зем-
ных благ, предпочитая преданно служить ему и упорствовать 
в этом до конца своих дней».**

2 Вторая степень духовной любви 
(inseparabel) достигается, когда «…вы оставите весь мир, своих 
отца и мать, и всех своих родственников, и последуете за Хри-
стом в бедности. На этой ступени вы должны приложить все 
усилия, чтобы быть чистыми сердцем и целомудренными телом 
и посвятить себя простоте, стойкости и послушанию, и увиди-
те, как прекрасно вы можете наполнить свою душу доброде-
телью и возненавидеть всякую нравственную слабость, чтобы 
ваша жизнь стала духовной…».***

3 Третья степень (singuler) — это 
состояние, когда «…благодаря возвышенности вашего сердца, 
[ваши] молитвы превращаются в радостную песнь, а ваши мыс-
ли — в сладостные звуки. Тогда Иисус становится вашим жела-

1 Аверинцев С. С. Бонавентура. Собрание сочинений: София-
Логос. Словарь / Под ред. Н. П. Аверинцевой и К. Б. Сигова. 
К.: Дух и Литера, 2006.

2 Richard Rolle, the English Writings. Ed. R. S. Allen. Paulist 
Press. 1989. P. 135.

3 Ibid., p. 136.



97

нием, вашей радостью, вашим утешением, вашей силой, [так что] 
ваша песнь всегда будет о нём, и в нём — весь ваш покой».*4

В данной иерархии отсутствует четвертая степень любви — 
это степень ненасытности, которая, согласно Ричарду Сен-
Викторскому является вершиной духовного единения с Богом. 
Хотя Ролл не выделяет данную ступень любви отдельно, но «сами 
сочинения Ролла являются проявлениями той самой «ненасытной 
любви» о которой пишет мистик.**

5 Кроме того, Ролл не связывает 
Calor, Dulcor, Canor с тройственным мистическим путешествием 
очищения, просветления и единения и классификацией духовной 
любви на три степени, полагая, что существует различие между 
единичной идентичностью мистического опыта и его многооб-
разной релевантностью для различных людей. Удивительная 
красота его духовной лирики указывает на большую глуби-
ну мистического опыта, чем та, которую приписывают Роллу. 
Мистик «переводит» небесный канон в земные слова и ритмы 
в своих текстах, чтобы и другие могли найти свое «пристанище» 
рядом с Богом. Таким образом, постижение смысла духовной 
лирики Р. Ролла, дает возможность, подобно современникам 
самих мистиков, прикоснуться к исследованию текстового 
пространства английского мистицизма XIV века, обнаруживая 
в нем опосредованное влияние неоплатонической традиции.

Elena Sobolnikova, CSc in Philosophy, Associate Professor; 
Saint Petersburg State Chemical Pharmaceutical University 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor; North-Western 
State Medical University named after I. I. Mechnikov 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

The Traditions of Neoplatonism in 
Richard Rolle’s Spiritual Lyrics

This study is devoted to understanding the tradition of 
Neoplatonism in the spiritual lyrics of Richard Rolle the 
Hampol (c. 1300–1349), who stood at the origins of the de-
4 Richard Rolle, the English Writings. P. 140.
5 Pollard W. F., Boenig R. Richard Rolle and the “Eye of the 

Heart” // Mysticism and Spirituality in Medieval England. Wood
bridge: D. S. Brewer, 1997. P. 91.



98

velopment of the of English mysticism of the XIV century. 
Special attention is paid to the interpretation of one of Rich-
ard Rolle’s letters, known as Ego Dormio, which describes 
three degrees of love and the perception of three mystical 
phenomena: Calor (spiritual fire or heat), Dulcor (sweet-
ness), Canor (song), as well as three levels of spiritual love 
that can be enjoyed in the company of the three hierarchies 
of angels. The conceptualization of mystical experience based 
on the triadic scheme arises in “Ego Dormio” under the 
influence of Richard Saint Victor’s concept of love, dating 
back to Pseudo-Dionysius the Areopagite, which allows for 
a deeper exploration of the origins of 14th-century English 
mysticism, revealing the indirect influence of the Neopla-
tonic tradition in it.
Keywords: English mysticism, Ego Dormio, Pseudo-Dionysius 
the Areopagite, Richard St. Victor, Richard Rolle

Вахрушев Михаил Артёмович;  
Санкт-Петербургский государственный универ-
ситет (Санкт-Петербург, Россия), студент

Флорентийский неоплатонизм: 
диалог в жизни и истории

Эпохи Ренессанса и гуманизма, будучи переломными 
эпохами в истории западной мысли и-культуры, пода-
рили миру как уникальные произведения искусства, 
так и уникальных мыслителей и уникальные способы 
философствования и ведения интеллектуальной дискус-
сии. Флорентийская Академия, являющаяся неотьемле-
мой частью интеллектуальной истории Возрождения, 
также представляет собой уникальный этап развития 
платонической мысли.Рассматривая флорентийских 
неоплатоников, часто опускается факт их причастности 
к культуре итальянского гуманизма, и сами философы 
остаются не до конца понятыми ввиду их неверной клас-
сификации как личностей либо прото-нововременной 
культуры, либо как пост-средневековой. На это куль-
турное непонимание также часто наслаивается непо-
нимание и религиозное, так как Ренессанс часто грубо 



99

ограничивают около вульгарному подражанию антич-
ности, но только на христианской основе.Ввиду выше-
перечисленных особенностей дискурса и понимания 
деятелей флорентийской академии в моем исследова-
нии проводится попытка осмысления флорентийских 
неоплатоников через «внутреннюю» призму эпохи гу-
манизма и культуры Ренессанса, основой которой яв-
ляется ведение-диалога.
Ключевые слова: Флорентийская академия, Ренессанс, 
гуманизм, диалог

Michael Vakhrushev; Saint Petersburg State 
University (Saint Petersburg, Russia), Student 

Florentine neoplatonism: 
a dialogue in life and history

The Renaissance and humanist eras, being crucial epochs in 
the history of Western thought and culture, gave the world 
both unique works of art, as well as unique thinkers and 
unique ways of philosophizing and conducting intellectual 
discussion. The Florentine Academy, which is an integral 
part of the intellectual history of the Renaissance, also 
represents a unique stage in the development of Platonic 
thought. When considering the Florentine Neoplatonists, 
the fact of their involvement in the culture of Italian hu-
manism is often omitted, and the philosophers themselves 
remain misunderstood due to their misclassification as in-
dividuals of either proto-modern or post-medieval culture. 
This cultural misunderstanding is also often overlaid with 
religious misunderstanding, since the Renaissance is often 
roughly limited to a vulgar imitation of antiquity, but only 
on a Christian basis. In view of the above-mentioned fea-
tures of the discourse and understanding of the figures of the 
Florentine Academy, my research attempts to understand the 
Florentine Neoplatonists through the “inner” prism of the 
era of humanism and Renaissance culture, which is based 
on dialogue.
Keywords: Florence Academy, Renaissance, humanism, di-
alogue



100

Трушина Мария Александровна; Северо-Западный 
институт управления Российская академия народного 
хозяйства и государственной службы при Президенте РФ 
(Санкт-Петербург, Россия), старший преподаватель

Диалоги с Сократом и диалоги 
с Микеланджело: от εἶδος к disegno

В докладе предпринимается попытка проследить 
взаимосвязь между постановкой вопроса о статусе 
художественного творчества в платоновских диалогах 
и в диалогах португальского художника и теоретика 
искусства Франсишку де Оланда, который в 1548 году 
опубликовал свои «Diálogos em Roma», одним из участ-
ников которых является Микеланджело Буонарроти. 
Как взгляды автора «Римских диалогов», так и взгля-
ды боготворимого им итальянского гения, безусловно, 
находились под сильным влиянием платонизма вообще 
и ренессансного неоплатонизма в частности. Несмотря 
пролегающую между Платоном и де Оланда разницу 
во времени, языке и общественной парадигме, нель-
зя не увидеть корни основного итальянского терми-
на disegno(порт. desenho), используемого португальским 
автором, в платоновском εἶδος. Однако разница в пони-
мании этих терминов приводит к принципиально раз-
личным трактовкам статуса художника в мире. 

Ключевые слова: Платон, εἶδος, disegno, Франсишку де 
Оланда, Микеланджело, ренессансный неоплатонизм, 
художественное творчество 

Maria Trushina; RANEPA St. Petersburg (Saint 
Petersburg, Russia), Senior Lecturer

Dialogues with Socrates and dialogues 
with Michelangelo: from εἶδος to disegno

The report focuses on the interconnection between the ways 
artistic creation is being problematised in Plato’s dialogues 
and those by a Portuguese artist and theoretician of art 
Francisco de Holanda, who in 1548 published his Diálogos 



101

em Roma, with one of the interlocutors being Michelangelo 
Buonarroti. Both the author of the Dialogues in Rome and 
the Italian genius idolised by him were, undoubtedly, deeply 
influenced by Platonism as a whole and Renaissance Neopla-
tonism in particular. Despite the difference in time, language 
and social paradigm that separates Plato and de Holanda, one 
cannot help but trace the roots of the main Italian term diseg-
no (Port. desenho), utilised by the Portuguese author, to the 
Platonic εἶδος. However, the difference in understanding of 
these two terms leads to the fundamentally different inter-
pretations of the place artists occupy in the world.

Keywords: Plato, εἶδος, disegno, Francisco de Holanda, Mi-
chelangelo, Renaissance Neoplatonism, artistic creation

Савинов Родион Валентинович, кандидат философских 
наук; Русская христианская гуманитарная академия 
им. Ф. М. Достоевского (Санкт-Петербург, Россия), 
доцент; Российский государственный гидрометеоро-
логический университет (Гидромет) (Санкт-Петербург, 
Россия), доцент; Российский государственный 
педагогический университет им. А. И. Герцена (Санкт-
Петербург, Россия), научный сотрудник

Душа и число:  
Субъективная арифметика М. Фичино*

В докладе рассматривается концепция, изложенная 
флорентийским гуманистом Марсилио Фичино 
в трактате «Платоновская теология в восемнадцати 
книгах». В данном трактате Фичино, с одной стороны, 
выстраивает объективную трактовку чисел как форм 
или структур, через отношение к категории «един-
ства» и «множества» определяющих положение души 
в мироустройстве, с другой стороны, числа выступают 
высшим уровнем знания, которое открывает людям 
божественную сущность, и через которые в рефлексии 

* Исследование выполнено в РГПУ им. А. И. Герцена за счет 
гранта Российского Научного Фонда № 25-28-00702, https://rscf.
ru/project/25-28-00702/



102

открываются важнейшие качества самой души. Таким 
образом, в учении Марсилио Фичино имеет место как 
онтологическое, так и эпистемическое понимание чис-
ла, и если в первом случае число служит маркером ме-
тафизической общности, второе выступает в роли того 
маркера, что отражает единичность и субъективность 
души как нумерически отдельной сущности. 
Ключевые слова: Фичино, неоплатонизм, неопифагоре-
изм, Ренессанс, душа, математика, число, символ

Rodion Savinov, CSc in Philosophy; Russian Christian 
Academy for the Humanities (Saint Petersburg, Russia), 
Associate Professor; Russian State Hydrometeorological 
University (Saint-Petersburg, Russia), Associate 
Professor; Herzen State Pedagogical University of Russia 
(Saint Petersburg, Russia), Research Fellow

Number and Spirit: Subject of 
Arithmetics by Marsilio Ficino*

The report examines the concept outlined by the Florentine 
humanist Marsilio Ficino in his treatise “Platonic Theology 
on immortality of souls.” Оn the one hand, Ficino constructs 
an objective interpretation of numbers as forms or structures, 
through the relationship to the category of “unity” and “multi-
tude” determining the position of the soul in the world order, 
on the other hand, numbers act as the highest level of knowl-
edge that reveals to people the spiritual essence of God, and 
through which the most important qualities of the soul itself 
are revealed in reflection. Thus, in the teaching of Marsilio Fi-
cino, there is both an ontological and epistemic understanding 
of number, and the number serves as a marker of metaphys-
ical community, and as a marker that reflects the singularity 
and subjectivity of the soul as a numerically separate entity.
Keywords: Ficino, Neoplatonism, Neopythagoreanism, Re-
naissance, mathematics, spirit, number, symbol

* The research was carried out at the Herzen State Pedagogical Uni
versity of Russia with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-28-00702, https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/

https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/


103

Секция 4 «Платонизм  
в философии Нового времени»

Протопопов Иван Алексеевич, кандидат философских 
наук, доцент; Санкт-Петербургский государственный 
университет аэрокосмического приборостроения 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент; Российская 
академия народного хозяйства и государственной 
службы при Президенте РФ (Москва, Россия), доцент; 
Социологический институт РАН Федерального 
научно-исследовательского социологического 
центра Российской академии наук (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

Простота и самотождество  
идеи души у Платона и понятие 
трансцендентального субъекта 

в философии Канта*
Доклад посвящён анализу и интерпретации основных 
положений платоновского учения о душе, играющих 
ключевую роль в познании в соотнесении с кантовской 
теорией трансцендентального субъекта, который высту-
пает основанием для определения всего сущего в форми-
руемых им понятиях. Если согласно Платону, для того 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 24-28-00883 «Социально-философская рецепция 
христианства в контексте постсекулярной культуры второй по-
ловины ХХ — начала ХХI веков» (Федеральный научно-исследо-
вательский социологический центр Российской академии наук), 
https://rscf.ru/project/24-28-00883/ 



104

чтобы познавать какое-либо чувственно воспринимае-
мое сущее в его сущности, оно должно уже существовать 
как мыслимое для нашего разума в самом бытии т. е. быть 
идеей или такой умопостигаемой формой, которую мы 
должны изначально знать в её независимом от чувств 
бытии, то в соответствии с основными принципами 
кантовского критического проекта, именно человек как 
трансцендентальный мыслящий субъект образует син-
тетические априорные понятия, в которых он мыслит 
всё возможное сущее и полагает в соответствии с этими 
понятиями вещи как объекты существующие для чув-
ственного восприятия. Таким образом, платоновское 
понятие о душе как о собственном тождественном са-
мому себе бытии, в котором человек как субъект познаёт 
всё сущее на основании мышления идей, преобразуется 
у Канта в понятие абсолютной субъективности неза-
висящей от умопостигаемого бытия и выступающей 
основанием существования всего чувственно воспри-
нимаемого сущего.

Ключевые слова: душа, простота и самотождество, идеи, 
умопостигаемое бытие, трансцендентальный субъект, 
априорные понятия

Рассматривая проблему вечного бытия души в диалоге 
«Федон», Платон обращается к вопросу возможности познания 
сущего, которое подлинным образом существует. Он выделя-
ет в связи с этим два основных рода бытия, одно — телесное, 
относящееся ко всему воспринимаемому с помощью чувств, 
другое — относящееся к умопостигаемым сущностям или иде-
ям, к которым принадлежит и душа в своём бытии. Душа как 
постигаемое разумом бытие — это собственное бытие человека, 
в котором он как субъект воспринимает и мыслит самого 
себя, познавая с помощью мышления всё, что существует как 
умопостигаемое и как чувственно воспринимаемое сущее. 
Исходя из общего парменидовского принципа тождества 
мышления и бытия, Платон считал, что только в мышлении 
какое-либо сущее даётся нам как существующее, в то же время 
никакое чувственно воспринимаемое сущее как постоянно 



105

изменяющееся, несмотря на то, что оно дано для нашего вос-
приятия, не обладает само по себе бытием.

Таким образом, согласно Платону, познаваемое нами су-
щее должно изначально существовать для нашего мышления 
именно потому, что оно имеет отношение к самому бытию. Для 
того чтобы познавать какое-либо чувственно воспринимае-
мое сущее в его сущности, независимо от того каким образом 
оно даётся нам в восприятии, оно должно уже существовать 
в самом бытии для нашего разума т. е. выступать идеей или 
такой умопостигаемой формой, которую мы должны изначаль-
но априорно знать независимо от какого-либо опыта (знание 
как припоминание идей, которые мы должны были знать ещё 
до воплощения в теле в «Федоне»). Характеризуя платоновскую 
идею следует, однако, сказать, что — это не просто априор-
ное понятие мыслимое и формируемое в нашем мышлении, 
как это обстояло у Канта, но постигаемое разумом, независи-
мое от него бытие сущего, на основании которого это сущее 
существует для чувственного восприятия и мыслится нами 
в его сущности. 

Знание в этом отношении не основывается для Платона 
на чувственном восприятии и правильном мнении, связан-
ном с объяснением (отличительным признаком) («Теэтет»), 
оно становится возможным для нас, согласно Платону, только 
на основании того, что мы мыслим его идею, выражающую 
умопостигаемое бытие в соответствии с которым, вещи как 
чувственно воспринимаемые предметы подобные идеям су-
ществуют для нас и мыслятся нами. При этом человек может 
познавать всё изменяющееся чувственно воспринимаемое су-
щее на основании неизменного умопостигаемого бытия идей 
лишь при том условии, что он сам как познающий субъект 
обладает одним и тем же простым бытием, по отношению 
к которому он мыслит и воспринимает всё многообразное 
и изменяющееся сущее, оставаясь единым с самим собой 
(простота и самотождество души). В конечном итоге, только 
познавая идею блага, благодаря которой всё остальное суще-
ствует и мыслится по Платону, человек познаёт себя в своём 
собственном умопостигаемом бытии полностью отличном от 



106

бытия всего того, что существует в чувственно воспринима-
емом мире.

В противоположность Платону у Канта бытие всего 
познаваемого сущего даётся вовсе не в мышлении, но 
именно в чувственном восприятии, несмотря на то, что оно 
объективно определяется в своей сущности и полагается 
как существующее для восприятия на основании мышления 
в понятиях сформированных сознающим себя всеобщим 
трансцендентальным субъектом. Трансцендентальный субъ-
ект понимается у Канта исходя из положения «я мыслю», как 
такое абсолютное мыслящее себя тождество с самим собой, 
в котором человек выступает в виде изначального основания 
для определения всего возможного многообразного содержа-
ния сущего в том, что оно есть в его объективном существе, 
независимо от какого-либо чувственного восприятия этого 
сущего. 

Поэтому единство самосознания трансцендентального 
субъекта в кантовской философии есть изначальное, не соот-
носящееся ни с чем иным, исходящее только из себя самосо-
знание абсолютного субъекта, который в своей самостоятель-
ности и единстве с собой выступает всегда одним и тем же 
относительно какого-либо сознания и определения в понятии 
любого воспринимаемого сущего. Если у Платона человек по-
знаёт себя самого как тождественного с собой в своём бытии 
на основании мышления неизменных вечных идей как пости-
гаемого разумом бытия сущего независимо от чувственно-
го восприятия вещей, то у Канта человек выступает мыслящим 
самого себя субъектом, создающим в абсолютном единстве 
своего самосознания понятия всех возможных вещей, в ко-
торых он определяет, формирует это сущее и полагает его как 
существующее для чувственного восприятия в соответствии 
с этими понятиями. 

В своем практическом разуме человек, согласно Канту, 
устанавливает в виде нравственного закона высший закон 
бытия всего умопостигаемого мира и полагает себя самого 
через свою свободную волю, как абсолютную цель которую 
он реализует в чувственном мире. Становясь абсолютным 



107

субъектом человек выступает в этом отношении мнимым ос-
нованием как своего собственного бытия, так и бытия всего 
познаваемого сущего, сущность которого он полагает в фор-
мируемых им понятиях.

Ivan Protopopov, CSc in Philosophy, Associate Professor; Saint-
Petersburg State University of Aerospace Instrumentation 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor; Russian 
Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration (Moscow, Russia), Associate Professor; 
Sociological Institute, Federal Center of Theoretical and 
Applied Sociology, Russian Academy of Sciences (Saint 
Petersburg, Russia), Major Research Fellow

Simplicity and self-identity of the idea of 
the soul in Plato and the concept of the 

transcendental subject in Kant’s philosophy
The report is devoted to the analysis and interpretation of 
the main provisions of Plato’s doctrine of the soul, which 
play a key role in cognition in relation to the Kantian the-
ory of the transcendental subject, which serves as the basis 
for defining all beings in the concepts it forms. If, according 
to Plato, in order to know any sensually perceived being in 
its essence, it must already exist as thinkable for our mind 
in Being itself, i. e. it is as an idea or an intelligible form 
which we must initially know in its existence independent 
of the senses, then, in accordance with the basic principles 
of the Kantian critical project, it is man as a transcendental 
thinking subject who forms synthetic a priori concepts in 
which he thinks of everything possible and posits things in 
accordance with these concepts as objects existing for the 
sensory perceptions. Thus, the Platonic concept of the soul 
as a being identical to itself, in which a person as a subject 
learns everything that exists on the basis of thinking of 
ideas, is transformed by Kant into the concept of absolute 
subjectivity, independent of intelligible being and acting as 
the basis for the existence of all sensually perceived beings.
Keywords: soul, simplicity and self-identity, ideas, speculative 
being, transcendental subject, a priori concepts



108

Дорофеев Даниил Юрьевич, доктор философских наук, 
профессор; Санкт-Петербургский горный университет 
императрицы Екатерины II (Санкт-Петербург, Россия), 
профессор, заведующий кафедрой философиии

Иконичность смысла в поэтико-
метафизических высказываниях: 

Платон, Гете, Флоренский*
Доклад посвящен рассмотрению особенностей поэ-
тико-метафизических высказываний в философских 
сочинениях. Автор постарается обосновать позицию, 
что обращение к поэтической составляющей языка 
некоторыми (поскольку возможны и иные установки 
в этом вопросе) философами является не средством 
украшения текста, риторическими тропами или ди-
дактическими иллюстрациями, а необходимостью, 
позволяющей выразить в такой и только такой форме 
новые прозрения и смыслы. Это хорошо показывает 
опыт Платона, Гете и о. Павла Флоренского, выбран-
ных по причине внутренней взаимосвязи и смыс-
ловой целесообразности, которая и будет подробно 
раскрыта. Прежде всего будет подчеркнуто онто-
логическое значение созерцания в их концепциях, 
которые признавали за образом возможность 
воплощения смысла и/или представления его как 
символа Первообраза. Так, Флоренский смог раскрыть 
идеи Платона как православные «лики» (человека 
и природы), объединяя такой подход с принципами 
Гете о созерцании идей в чувственно воспринима-
емом опыте. Речь идет не о замещении, а о допол-
нении понятийного, диалектического, феномено-
логического анализа возможностями поэтического 
языка, который в ряде случаев обращения к предель-
но фундаментальным метафизическим проблемам 
является наиболее точным, а подчас и единственно 
возможным способом выражения. Это отлично видно 

* Доклад подготовлен в Русской христианской гуманитарной 
академии им. Ф. М. Достоевского в рамках гранта Российского на-
учного фонда № 25-28-00841, https://rscf.ru/project/25-28-00841/



109

при обращении к семантическому, онтологическому 
и иконологическому анализу метафоры (важнейшей 
составляющей поэтического языка), который будет 
представлен с учетом и развитием теории Поля Рикера. 
Еще Кант показал, что продуктивное воображение 
является необходимым не только в искусстве, но 
и в философии, создавая синтетический образ как 
априорную визуализацию схемы. Метафорическое 
образ-ование смысла (иконичность смысла), позволяет 
в новой перспективе поставить вопрос о соотношении 
вербального и невербального в метафизике и прояс-
нить, реабилитировать и легитимировать значение 
визуального образа как полноценной и в некоторых 
случаях необходимой формы философских (и рели-
гиозно-мистагогических) высказываний. 
Ключевые слова: особенность метафизических выска-
зываний, философия и поэзия, образ, смысл, метафора, 
визуальное и языковое, Платон, Гете, Флоренский

Daniil Dorofeev, DSc in Philosophy, Professor; Empress Catherine 
II Saint Petersburg Mining University (Saint Petersburg, 
Russia), Head of the Department of Philosophy, Professor

The iconicity of meaning in poetic-metaphysical 
statements: Plato, Goethe, Florensky*

The report is devoted to the consideration of the features 
of poetic-metaphysical statements in philosophical works. 
The author will try to substantiate the position that the 
appeal to the poetic component of language by some phi-
losophers is not a means of decorating the text, rhetorical 
tropes or didactic illustrations, but a necessity that allows 
expressing new insights and meanings in this and only 
this form. This is well demonstrated by the experience 
of Plato, Goethe, Florensky. The ontological significance 

* The study was supported by a grant from the Russian Science 
Foundation № 25-28-00841, https://rscf.ru/en/project/25-28-00841/ 
(Russian Christian Academy for Humanities named after Fyodor 
Dostoevsky)



110

of contemplation in their concepts will be emphasized, 
which recognized the possibility of embodying meaning 
and presenting image as a symbol of the Prototype. It is 
not a question of substitution, but of supplementing con-
ceptual analysis with the possibilities of poetic language, 
which in a number of cases of addressing extremely fun-
damental metaphysical problems is the most accurate, 
and sometimes the only possible way of expression. This 
is clearly seen when addressing the semantic, ontologi-
cal and iconological analysis of metaphor, which will be 
presented taking into account and developing the theory 
of Ricoeur. Kant showed that productive imagination is 
necessary not only in art, but also in philosophy, creating 
a synthetic image as an a priori visualization of the scheme. 
Metaphorical iconicity of meaning allows us to pose the 
question of the relationship between the verbal and the 
non-verbal in metaphysics in a new perspective and to 
clarify, rehabilitate and legitimize the meaning of the 
visual image as a full-fledged and, sometimes, necessary 
form of philosophical statements.

Keywords: peculiarities of metaphysical statements, phi-
losophy, poetry, image, meaning, metaphor, visual and 
linguistic, Plato, Goethe, Florensky

Диланян Каринэ Александровна; Институт фило-
софии РАН (Москва, Россия), соискатель

«Гармония мира» Иоганна Кеплера 
как философский текст

Иоганн Кеплер занимает выдающееся место среди 
учёных западной цивилизации. Открытие им трёх за-
конов движения планет, по оценке Томаса Куна, стало 
«астрономическим апогеем коперниканской револю-
ции». В то же время, философские взгляды Кеплера 
продолжают вызывать дискуссии и неоднозначные 
интерпретации. В докладе обсуждается философское 
содержание главного труда Иоганна Кеплера «Гармо-
ния мира», в ее всеобъемлющем синтезе геометрии, 



111

музыки, астрологии, астрономии и эпистемологии, 
как первая попытка такого рода, предпринятая со вре-
мен Платона, и остающаяся таковой до наших дней. 
Будут рассмотрены различные жанры этого научного 
текста, как сочетание формы философского трактата 
с системой диалогов in absentia, где протагонистами 
и оппонентами автора выступают такие собеседники 
как Пифагор, Платон, Прокл, Эвклид, Аристотель, 
Пико делла Мирандола, Жан Боден, Роберт Фладд 
и другие. 
Ключевые слова: Кеплер, Гармония мира, Платон, фи-
лософский диалог

Karine Dilanian; RAS Institute of Philosophy 
(Moscow, Russia), aspirant

Johannes Kepler’s  
“Harmony of the World”  

as a philosophical text
Johannes Kepler occupies a prominent place among the 
scientists of Western civilization. His discovery of the three 
laws of planetary motion, according to Thomas Kuhn, 
became “the astronomical apogee of the Copernican rev-
olution.” At the same time, Kepler’s philosophical views 
continue to cause controversy and contradictory interpre-
tations. The report discusses the philosophical content of 
Johannes Kepler’s main work “Harmony of the World,” in 
its comprehensive synthesis of geometry, music, astrology, 
astronomy and epistemology, as the first attempt of this 
kind undetaken since Plato, and remains so to this day. 
Various genres of this scientific text will be considered, 
as a combination of the form of a philosophical treatise 
with a system of dialogues in absentia, where the main 
characters and opponents of the author are such interloc-
utors as Pythagoras, Plato, Proclus, Euclid, Aristotle, Pico 
della Mirandola, Jean Bodin, Robert Fludd and others. 
Keywords: Kepler, Harmony of the World, Plato, philo-
sophical dialogue



112

Малышкин Евгений Витальевич, доктор философских наук, 
доцент; Санкт-Петербургский государственный универси-
тет (Санкт-Петербург, Россия), профессор; Национальный 
исследовательский университет «Высшая школа 
экономики» (Москва, Россия), научный сотрудник

Bounty: Шекспир, толкующий Платона*
Шекспир в трагедии «Ромео и Джульетте» использует раз-
личие между бесконечным и беспредельным. Бесконечное 
остается, по обыкновению для философской традиции, для 
философской традиции, без определения, а под беспре-
дельным он понимает самовозрастающее богатство (чем 
больше отдаю, тем больше остается). В докладе демонстри-
руется, что так же, как самовозрастающее богатство, мы 
можем понимать и платоновскую причастность (meteimi). 
Самовозрастание устроено не как простая отдача, но как 
задаток, который возрастает не с возвратом, а в разделении. 
Разделяемое может убывать, а может и прибывать. Bounty, 
щедрость, которой Джульетта делится с Ромео, относится 
как раз к вещам второго типа. Так понятое богатство есть 
хорошо разделяемая вещь, и с такими мы сегодня все чаще 
встречаемся, но не умеем управляться, поскольку господ-
ствующая форма экономики является дефицитарной. Пла-
тон и Шекспир оказываются актуальны, когда мы думаем 
не об идеализме, а о файлах, вирусах, правилах дорожного 
движения и других сокровищах той же природы.
Ключевые слова: беспредельное, Шекспир, богатство, при-
частность, щедрость

Познавательные акты имеют смысл только в присут-
ствии вещей хорошо разделяемых, которые, если ими поде-
литься, то от них не убывает. Таковы, к примеру, аффекты: 
радость или печаль, страх или страсть — их мы легко разделя-
ем, даже часто против свой воли, но их мы хорошо научились 
описывать, как в риторической традиции, так и в науке Нового 
времени, в которой и политология Гоббса, и этика Спинозы — 

* Работа выполнена при финансовой поддержке РНФ, в рам-
ках проекта 25-18-00208, «Экзистенциальный опыт в цифровой 
среде: «бытие к цифре», онтология виртуального и человече-
ское Я» в НИУ ВШЭ, https://rscf.ru/project/25-18-00208/



113

не что иное, как экономика аффектов. Последняя зиждется на 
неисчерпаемости какого-то аффекта: страха, в случае Гоббса, 
и любви в «Этике» Спинозы. Нормирование неисчерпаемо-
го есть цель новоевропейских политэкономических проек-
тов. Однако файлы, ядерное оружие, равно как и правила, 
претендующие на универсальность, или вирусы — это тоже 
хорошо разделяемые вещи: когда мы ими делимся, от нас не 
убывает. С их положительной разделяемостью мы не только 
не умеем адекватно обращаться, у нас, берусь я утверждать, 
даже нет сколько-нибудь внятного языка, чтобы описывать 
их, поскольку обращаемся мы с ними как раз на языке дефи-
цитарной экономики, т. е. экономики не богатства, а нехватки. 
В своем докладе я попытаюсь показать, как метафора щедро-
сти, bounty, используемая Шекспиром, способна продвинуть 
нас в понимании природы хорошо разделяемых вещей.

В «Ромео и Джульетте» Джульетта хочет сначала забрать 
свою любовную клятву, чтобы снова ее отдать. Но потом 
замечает: “And yet I wish but for the thing I have. / My bounty is 
as boundless as the sea, / My love as deep; the more I give to thee, / 
The more I have, for both are infinite.” То есть в приобщении 
к любовному чувству она открывает некоторую экономику 
приобщения к хорошо разделяемым вещам: при некоторых 
условиях чем больше мы отдаем, тем больше остается. В случае 
любви — это просто возможность наслаждаться чувством, 
но таковы же и эйдосы: чем больше вещей вовлекается в круг 
созерцаемого, тем лучше видно самое само. Когда вещи нечто 
разделяют с идеями, они становятся различимыми, это трюизм. 
Однако отчетливость различения появляется не от идей, а от 
смешивания, сопричастности, разделенности — в этом и состоит 
открытие Джульетты: чем больше отдаю, тем больше остается, 
но и тем лучше видно то, что отдаю. Bounty Джульетты делает 
Ромео причастным клятве и любви, задаток-премия показыва-
ет себя как безграничное (boundless), и эту безграничность мы 
уже должны понимать не как обычную для Шекспира метафору 
моря, но как открытие способа смотреть: условием для того, 
чтобы что-то увидеть, является: видеть одно и другое. В этом 
«и», случившейся в любви сопричастности, открываться то, чему 



114

надлежит быть различимым, то есть узнаваемым образом, так, 
что нечто выходит тебе навстречу, делая тем, что ты есть. Так 
безымянный палец становится большим рядом с мизинцем, 
а Джульетта обретает безграничную нежность подле Ромео.

Одно и другое есть только благодаря этой конъюнкции, 
причем так, что конъюнкция не является оператором-связкой, 
а самым самим. Платон в «Государстве» поясняет начало фи-
лософии на пальцах: безымянный рядом с мизинцем велик, 
а рядом со средним — мал. И дальше спрашивает об auto to 
auto. Но если это вопрос о великом и малом, как они есть сами 
по себе, мы тут же запутываемся, ведь нет никакого великого 
самого по себе. Вопрос о самом самом — это вопрос об этой 
самой причастности, которая, конечно, не есть одно и само по 
себе. И эту-то невозможность указать на него в терминах еди-
ничности и отделенности Аристотель в «Никомаховой этике» 
и обозначает как нечто вторичное, зависимое: «Существующее 
само по себе, т. е. сущность, по природе первичнее отношения — 
последнее походит на отросток, на вторичное свойство сущего, 
а значит, общая идея для всего этого невозможна». Единого 
блага нет, оно — только рядом, в разделении с другим. Потому 
собственно «одного» в смысле блага нет, единое мыслится не как 
повторение и не во времени: оно, как сущность, есть разделен-
ность, «было тем, что есть». В спецификации, таким образом, 
нуждается не общее, а само это с-, т. е. хорошо разделяемая вещь.

Eugene Malyshkin, DSc in Philosophy, Associate Professor; 
Saint Petersburg State University (Saint Petersburg, Russia), 
Professor; National Research University Higher School 
of Economics (Moscow, Russia), Research Fellow

Bounty: Shakespeare Interpreting Plato*
Shakespeare in his tragedy Romeo and Juliet uses the distinction 
between the infinite and the boundless. The infinite remains 

* The work was carried out with the financial support of the 
Russian Science Foundation, within the framework of project 25-18-
00208, “Existential experience in the digital environment: “being to 
the digital,” the ontology of the virtual and the human self” at the HSE 
University, https://rscf.ru/project/25-18-00208/



115

without definition, and by the boundless he understands self-in-
creasing wealth (the more I give to Thee, the more I have). The 
report demonstrates that in the same manner we can grasp Pla-
to’s meteimi, as self-increasing wealth. Self-increasing increases 
in sharing. The shared can decrease, but can also increase. 
Bounty, the generosity that Juliet shares with Romeo, refers 
precisely to things of the second type. Wealth is a well-divid-
ed thing, and we encounter such things more and more often 
today, but we do not know how to manage them, since the 
dominant form of economy is deficit. Plato and Shakespeare 
are relevant when we think not about idealism, but about files, 
viruses, traffic rules and other treasures of the same nature.
Keywords: boundless, Shakespeare, wealth, meteimi, bounty

Голубев Виктор Викторович; Национальный 
исследовательский университет «Высшая школа 
экономики» (Москва, Россия), студент

Диалоговая форма как способ преподнести 
философский подарок: 3-й граф Шафтсбери 

о ценности античной поэзии
В докладе анализируются представления британского 
философа Энтони Эшли Купера, 3-го графа Шафтсбери 
(1671–1713), о ценности поэтической формы изложения, 
в частности диалоговой, с точки зрения влияния формы 
произведения на его способность изменять нравы чита-
телей. На основе произведений «Sensus Communis: опыт 
о свободе остроумия и чувстве юмора», «Солилоквия, или 
совет автору» и «Моралисты, философская рапсодия» 
выделяется ряд преимуществ диалога перед «сухими» 
трактатами и «дробными» опытами как жанрами фило-
софских произведений. Предлагается аналогия между 
диалоговой формой и философским подарком, то есть 
способом безвозмездно принести наибольшую пользу ха-
рактеру человека. Показывается, что такой философский 
подарок в результате работы с диалогом получает не 
только читатель, но и автор, и в некотором смысле — эпоха.

Ключевые слова: Шафтсбери (Шефтсбери), диалог, поэзия, 
моральная философия, свобода мысли



116

Британский мыслитель XVII-XVIII вв. Энтони Эшли 
Купер, 3-й граф Шафтсбери, полагал, что целью философии 
должно быть исправление нравов людей, чтобы те, приобре-
тая добродетель, становились счастливыми. В этой связи, пра-
вильная моральная философия, по его мнению, должна спо-
собствовать развитию в человеке разума, потому что именно 
разум позволяет критически оценивать собственные и чужие 
страсти и стремления.

При этом перед моралистом стоит сложная зада-
ча: ему нужно не просто сообщить слушателю или чита-
телю некое знание, но и сделать так, чтобы тот был готов 
его воспринять. По этой причине Шафтсбери критиковал 
современную ему академическую философию, пронизанную 
духом схоластики. Превратив моральную филосо-
фию в проповедь и спрятав слабость аргументов за стро-
гостью их формы, университетские учёные лишили лю-
дей всякого желания разбираться в вопросах этики.

Однако чтобы научиться пользоваться разумом, необхо-
димо регулярно практиковаться, чему способствует получение 
удовольствия от свободных бесед и размышлений. Ограниче-
ния же, которые накладывают преподаватели университет-
ских кафедр, мешают взаимопониманию сторон и активности 
мысли, из-за чего дух легкой шутливости, характерный для 
свободных бесед, перерастает в дух злой иронии.

На помощь философской дискуссии приходит диалог, 
который, предполагая вопросно-ответную форму, позволяет 
всем его участникам чувствовать себя на равных, ведь все полу-
чают возможность высказаться. Разум в условиях постоянного 
испытания себя обретает естественную активность, гибкость 
и грацию, а человек приучается созерцательно мыслить, как 
бы получая карманное зеркальце, к которому всегда можно 
обратиться, чтобы оценить свои нравы.

Именно такое положение дел мы, согласно Шафтсбери, 
находим в древности, где в поэмах, пьесах и диалогах обнару-
живается важное отличие человека античности от человека 
Нового времени. В то время как второй, будучи изнеженным 
и трусливым, желает властвовать над природой, из-за чего 



117

его главным страхом становится признание собственного 
незнания, первый, проявляя мужество исследователя, 
обращается к собственному интеллекту. Поэтому в древно-
сти вместо опытов и трактатов в их строгой форме писали 
произведения, где суждение предлагалось вынести читателю. 
В диалоге, как и в поэме или пьесе, автор и читатель превраща-
ются в ничто: автор не являет себя читателю, да и к последнему 
никто не обращается. Перед читателем как бы невзначай пред-
стает сцена, где автору достаточно лишь проронить несколько 
слов из уст своего героя, чтобы тот обрел объёмный характер. 
И этот характер, связанный с некоторыми рассуждениями 
героя, оказывает основное воздействие на читателя.

Таким образом, диалог представляет собой способ пре-
поднести ценный подарок или, точнее, ценные подарки. Ведь 
не только читатель получает возможность спорить с нарисо-
ванными автором персонажами, практикуясь в использовании 
разума и действительно получая некоторое знание, но и автор, 
через необходимость изучить собственные нравы, чтобы луч-
ше понимать другие, призывается к солилоквии, то есть своего 
рода внутреннему диалогу. В некотором смысле, благодаря воз-
можности быть подверженной анализу и критике, подарок так-
же получает эпоха, потому что автор, рисуя своих героев, обра-
щается к собственному опыту, чем, по сути, даёт ему оценку.

Viktor Golubev; National Research University Higher 
School of Economics (Moscow, Russia), Student 

Dialogical Form as a Way to Present 
a Philosophical Gift: The 3rd Earl of 

Shaftesbury on the Value of Ancient Poetry
The presentation analyzes the views of the British moral 
philosopher Anthony Ashley Cooper, 3rd Earl of Shaftes-
bury (1671–1713), on the value of poetic forms, particularly 
the dialogical one, from the perspective of how the form of 
a work influences its ability to change readers’ morals. Based 
on the works ‘Sensus Communis: An Essay on the Freedom 
of Wit and Humour’, ‘Soliloquy, or Advice to an Author’, 
and ‘The Moralists, a Philosophical Rhapsody’, a number 



118

of advantages of the dialogue over ‘dry’ treatises and ‘frag-
mentary’ essays as genres of philosophical works are iden-
tified. An analogy is proposed between the dialogical form 
and a philosophical gift, that is, a way to bring the greatest 
benefit to a person’s character gratuitously. It is shown that 
such a philosophical gift, as a result of working with the 
dialogue, is received not only by the reader but also by the 
author and, in a sense, the era.

Keywords: Shaftesbury, dialogue, poetry, moral philosophy, 
freedom of thought

Экрогульская Александра Олеговна; 
независимый исследователь

Литературно-философский стиль Сёрена 
Киркегора: влияние Платона и романтизма

В многообразном творчестве датского философа Сёрена 
Киргегора особое место занимают работы, жанр которых 
можно определить как «литературно-философский». 
Это такие произведения, форма которых приближена 
к литературной, а содержание — скорее философское. 
Такими произведениями являются «Повторение», 
«Или-Или» и «Стадии жизненного пути». Характерны-
ми свойствами этих произведений являются ирония 
и диалогичность — свойства, источником которых 
в рамках европейской письменной традиции являются 
тексты Платона. Майевтика и ирония Сократа вопло-
щаются у Киркегора в методе «косвенного сообщения». 
А форма диалога либо воспроизводится — так первая 
часть «Стадий», In vino veritas, является аллюзией на 
«Пир» Платона, — либо преобразуется в своеобразную 
диалогичность, представляющую собой столкновение 
двух противоположных позиций, двух мировоззрений, 
внутри одного произведения. Однако не следует спешить 
с утверждением о том, что на иронию и диалогичность 
Киркегора повлияли исключительно и непосредственно 
тексты Платона. Датский философ воспринял эти 
«формы» через их романтическую интерпретацию — 



119

через концепцию иронии Фридриха Шлегеля и через 
идею романтиков о синтезе философии и поэзии.

Ключевые слова: Сёрен Киркегор, косвенное сообщение, 
романтизм, ирония, диалог, диалогичность, Платон, 
«Пир», Сократ, майевтика

В 1841 году выходит первая крупная работа Сёрена Кир
кегора — его магистерская диссертация «О понятии иронии». 
Работа имеет подзаголовок «С постоянным вниманием к Со-
крату», то есть с постоянным обращением внимания на Со-
крата (или постоянным приниманием во внимание Сократа).

«Выбор этой темы был продиктован интересом Киркегора 
к философско-эстетической концепции немецкого романтизма, 
разработавшего в лице Фридриха Шлегеля понятие иро-
нии как одну из центральных эстетических категорий».*

1

Киркегор рассматривает иронию в двух основных её 
«измерениях»: его интересует, во-первых, её источник, кото-
рым по убеждению Киркегора был Сократ («Понятие иронии 
вступает в мир именно вместе с Сократом»**

2), а во-вторых, её 
современное проявление, а именно — эстетическая концепция, 
разработанная романтиками.

Интерес Киркегора к иронии был не только теорети-
ческим и научным, это был жизненный, практический ин-
терес. Его волновала ирония не только как эстетическая 
концепция, но и как жизненная установка, поскольку он 
заметил, что ирония становится для романтической личности 
мировоззрением, принципом согласно которому он строит 
свою жизнь.

Ироническую жизненную установку Киркегор кри-
тикует как «бесконечную абсолютную отрицательность».***

3 
Однако иронию как эстетический принцип, как специфически 
понятый художественно-философский приём, он использует 

1 Гайденко П. П. Трагедия эстетизма. О миросозерцании 
Сёрена Киркегора. 4-е изд. М., 2018. С. 51.

2 Kierkegaard S. Om Begrebet Ironi. // Søren Kierkegaards Skrifter, 
Bd. 1. Søren Kierkegaard Forskningscenteret, 1997. S. 71.

3 Ibid., s. 87.



120

в своих произведениях, причём возводит его на качественно 
новый уровень.

Метод своего изложения Киркегор называл «косвенным 
сообщением». И чтобы понять, в чём специфика этого мето-
да, нужно «постоянно принимать во внимание» как Сократа, 
так и романтизм.

Ирония Киркегора, воплощённая в методе косвенного 
сообщения, особенно ярко проявляется в тех произведениях 
Киркегора, которые можно назвать литературно-философ-
скими (или романтическими, если учесть, что сочетание фи-
лософии и поэзии было частью романтической концепции). 
Эти произведения — «Повторение», «Или-Или» и «Стадии 
жизненного пути». Рассмотрев их, можно выделить основные 
характеристики иронического метода Киркегора.

Важную роль в методе Киркегора играет диалогическая 
форма, заимствованная им у Платона и переосмысленная 
в романтическом ключе. Как Платон раскрывал философские 
истины через диалоги, так и Киркегор выстраивает свои про-
изведения как разговор, как встречу различных точек зрения, 
жизненных установок. Так, первая часть «Стадий жизненного 
пути» — In vino veritas — является аллюзией на платоновский 
«Пир». А в двух других произведениях — «Или–Или» и «По-
вторение» — мы наблюдаем своеобразную диалогичность: 
Киркегор противопоставляет героев с разными мировоззрени-
ями, создавая таким образом «философский конфликт». Такая 
структура позволяет ему не проповедовать истину напрямую, 
а создавать пространство для размышления, в котором чита-
тель сам должен приблизиться к смыслу. Такой диалогический 
приём с одной стороны отсылает к методу Сократа, цель кото-
рого помочь собеседнику самому «родить» истину, а с другой 
стороны отражает и романтическую концепцию иронии, цель 
которой — «эстетически-жизненная игра противоречиями».*

4

Сталкивая противоречивые жизненные позиции, Кир-
кегор создаёт «литературные шедевры романтической поэ

4 Лосев А. Ф., Шестаков В. П. История эстетических категорий. 
М., 1965. С. 349.



121

зии»,5 поскольку воплощает в жизнь романтическую идею 
о соединение поэзии и философии. «Поэзия и философия», 
писал Шлегель, «совершенно едины и слиты»,6 несмотря на то, 
что на протяжении всей истории они столь редко находились 
рядом. Диалог представляется одной из тех форм, которые 
подходят для реализации этой задачи, ведь в диалоге фило-
софская мысль выражается в художественной форме. Потому 
у Киркегора, так же как и в диалогах Платона и у романтиков, 
мы находим большое количество художественных приёмов, 
например, метафор и сравнений.

Подобно Сократу, Киркегор притворяется незнающим, 
он избегает окончательных выводов и строгих определений, 
ровно как и не предлагает готовых истин. Диалогическая 
форма предполагает вопрошание и поиск. Поэтому литера-
турно-философские произведения Киркегора характеризу-
ются незавершённостью (эти произведения не заканчиваются 
однозначным выводом), фрагментарностью. Под последней 
имеется в виду специфическое явление романтической ли-
тературы, истоком которого является жанр фрагмента, соз-
данный Ф. Шлегелем и Новалисом. Феномен фрагментарно-
сти, однако, выходит за рамки жанра фрагмента, он присущ 
и другим произведениям романтиков, которые составляли из 
фрагментов целые романы. Примером может служить «Генрих 
фон Офтердинген» Новалиса, роман Ф. Шлегеля «Люцинда». 
Такими фрагментарными произведениями являются также 
«Или-Или», «Повторение» и «Стадии жизненного пути» 
Киркегора. Сам Киркегор выразил эту особенность, дав сво-
ему «Или-Или» подзаголовок «Фрагмент из жизни». Важно 
отметить, что фрагментарность — это не раздробленность, 
а наоборот — соединение. Произведение как бы состоит 
из многих маленьких фрагментов, которые, как мозаика, 
складываются в единую картину.

5 Гайденко П. П. Трагедия эстетизма. О миросозерцании 
Сёрена Киркегора. С. 76.

6 Шлегель Ф. Эстетика, философия, критика в 2-х томах. Т. 1. 
М., 1983. С. 348.



Alexandra Ekrogulskaya; independent scholar

Søren Kierkegaard’s Literary-Philosophical 
Style: Traces of Plato and Romanticism

In the varied writings of the Danish philosopher Søren Kierke-
gaard, a special place is occupied by works whose genre can 
be described as literary-philosophical. These are texts whose 
form resembles literature, while their content is primarily 
philosophical. Such works include Repetition, Either/Or, 
and Stages on Life’s Way. These works are characterized 
by irony and dialogicity — features that in the European 
written tradition have roots in the writings of Plato. Socra-
tic maieutics and irony are reflected in Kierkegaard’s meth-
od of indirect communication. The dialogue form is either 
explicitly reproduced — as in In Vino Veritas, the first part 
of Stages on Life’s Way, which alludes to Plato’s Symposium —
or transformed into a kind of dialogicity, presenting a clash 
between opposing viewpoints or worldviews within a single 
work. However, one should not rush to assert that Kierkeg-
aard’s irony and dialogicity were influenced exclusively and 
directly by Plato’s texts. The Danish philosopher perceived 
these “forms” through their romantic interpretation — par-
ticularly through Friedrich Schlegel’s notion of irony and 
the Romantic idea of synthesizing philosophy and poetry.
Keywords: Søren Kierkegaard, indirect communication, ro-
manticism, irony, dialogue, dialogicity, Plato, Symposium, 
Socrates, maieutics



123

Секция 5 «Новые подходы 
в платоноведении»

Земцова Екатерина Евгеньевна; Санкт-
Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

Авторский миф Платона: между 
философией и дидактикой. 

Доклад посвящен использованию мифа в диалогах Пла-
тона. Как известно, великий философ негативно отно-
сился к изображению богов и героев в классических 
мифах Гомера и Гесиода. Платон приписывал мифу осо-
бую силу дидактического воздействия на человека. По 
этой причине он выступает против тех традиционных 
мифов, что воплощают чуждые философу ценности, 
одновременно Платон использует мифы собственного 
сочинения для иллюстрации тех или иных своих 
положений, создавая своего рода авторскую мифологию. 
Хотя Платон противопоставляет понятия «миф» (μῦθος) 
и «логос» (λόγος), он охотно прибегает и к обоим этим 
приемам для пояснения своих построений. Миф 
и философия у него оказываются тесно сплетенными 
вместе. В докладе анализируется понятие «мифа» у Пла-
тона, контексты его использования. Автор выделяет две 
группы мифологем в диалогах. Первая представляет 
собой переработанные традиционные мифы, преобра-
женные философом на свой лад, такие как: сказание об 
Островах Блаженных, описание «золотого века», миф об 
андрогинах и их борьбе за власть и пр. Вторая группа — 
собственно авторское мифотворчество: это история 
о рождении Эрота, о происхождении цикад, сказание 



124

об Эре и пр. Особенно грандиозным представляется 
сказание об Атлантиде и Древних Афинах, поскольку 
оно иллюстрирует две магистральные темы в творчестве 
философа — идеальное государство и космологическую 
модель вселенной.
Ключевые слова: Платон, мифология, авторский миф, 
дидактика, космология

Ekaterina Zemtsova; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

Plato’s аuthor myth: between 
philosophy and didactics.

The report focuses on the use of myth in Plato’s dialogues. 
The great philosopher negatively treated the image of gods 
and heroes in the classical myths of Homer and Hesiod. The 
reason is that Plato himself considers the myth as a unique 
didactic instrument of influence on person. He opposes 
those traditional myths that embody alien values​​​​​​​​​​​​​​​​ for the 
philosopher. However, he actively uses his own-created 
myths to illustrate one or another of his positions, creat-
ing his own author’s mythology. Although Plato contrasts 
the concepts of “myth” and “logos,” he willingly resorts to 
both of these methods to explain his constructions. Myth 
and philosophy are closely intertwined together. The report 
analyzes the concept of the myth in Plato, the contexts of its 
use. The author identifies two groups of mythologemes in 
Platonic dialogues. The first is the revised traditional myths 
transformed by the philosopher into their own way, such as: 
the legend of the Isles of the Blessed, the description of the 
“golden age,” the myth of androgynies and their struggle for 
power, etc. The second group is actually author’s mythology: 
this is the story of the birth of Eros, the origin of the cicadas, 
the legend of Er the son of Armenius, etc. The legend about 
Atlantis and Ancient Athens seems especially grandiose, since 
it illustrates two main themes in the philosopher’s work — 
the ideal state and the cosmological model of the universe.
Keywords: Plato, mythology, author’s myth, didactics, cos-
mology



125

Савина Ксения Игоревна; Ленинградский государ-
ственный университет им. А. С. Пушкина (Санкт-
Петербург, Россия), стажёр-исследователь

Христианская апология в контексте 
жанра античной философии

Христианская апология как жанр раннехристианской 
литературы формировалась в среде философской куль-
туры Римской империи II-го века, в которой доминиру-
ющими были платоническая и стоическая традиции. 
Христианская апология имела своей целью воздействие 
на образованную часть общества и власть, а потому 
апологеты старались говорить на языке адресатов и ис-
пользовать известные им понятия. Самые известные 
апологеты получили раньше философское образование 
(преимущественное платоническое), чем стали христи-
анами, однако же степень влияния античной мудрости 
или степень творческих освоения и преобразования её 
христианами остаётся вопросом открытым, несмотря 
на многочисленные исследования последних столетий. 
Широко известны апологии Сократа сочетающие фи-
лософию, риторику и элементы биографии, каково их 
соотношение с раннехристианскими текстами в защиту 
новой религии? 

Ключевые слова: апология, раннее христианство, плато-
низм, жанры философского текста

Kseniya Savina; Leningrad State University named after 
A. S. Pushkin (Saint Petersburg, Russia), Research Assistant

Christian Apology in the Context of 
the Genre of Ancient Philosophy

Christian apology as a genre of early Christian literature was 
formed in the environment of the philosophical culture of the 
Roman Empire of the second century, in which Platonic and 
Stoic traditions were dominant. Christian apology aimed to 
influence the educated part of society and the government, 
and therefore the apologists tried to speak the language of 



126

the addressees and use the concepts they knew. The most 
famous apologists received philosophical education earlier 
(primarily Platonic) than they became Christians, however, 
the degree of influence of ancient wisdom or the degree of 
creative development and transformation of it by Christians 
remains an open question, despite numerous studies of re-
cent centuries. Socrates’ apologies are widely known, com-
bining philosophy, rhetoric and elements of biography, what 
is their relationship with early Christian texts in defense of 
the new religion?
Keywords: apology, early Christianity, Platonism, genres of 
philosophical text

Григорьева Марина Петровна; Московский госу-
дарственный университет им. М. В. Ломоносова 
(Москва, Россия), аспирант

О возможности философствования 
в границах трагического повествования на 

примере трагедии Софокла «Царь Эдип»
Излишне говорить о том, что традиция философство-
вания на протяжении веков не могла осуществляться 
в одной-единственной форме догматического повество-
вания, и уже в античности движение интеллектуальной 
мысли находило свое выражение в различных литера-
турных жанрах. Древнегреческая литература, в отличие, 
например, от ближневосточной «словесности», впервые 
утвердила себя в правах именно литературы как таковой, 
то есть особой реальности, отличной от реальности быта 
или культовой практики [С. С. Аверинцев], образовав-
шейся в результате перенаправленности мышления — 
в сторону обращении мысли на себя самое. Историче-
ский поворот, произошедший в античном мышлении, 
повлек за собой рождение поэтических жанров, искус-
ства риторики и способствовал возникновению фило-
софской традиции. Впервые философская мысль нашла 
свое воплощение в поэтическом наследии Парменида, 
затем Эмпедокла, а позднее Лукреция. Трагедия также 
принадлежит к поэтическому стихосложению, и Ари-



127

стотель в трактате «Поэтика», исследуя этот жанр, 
формулирует правила, по которым должно создаваться 
трагическое повествование. В основе трагедии всегда 
находится миф. Вместе с тем, по убеждению Аристотеля, 
любой человек, любящий мифы, является потенциаль-
ным философом [Aristot. Met.]. Мифология и философия 
объединяются неким общим для них побуждающим 
чувством, а именно — удивлением. Размышляя 
о трагическом жанре, Аристотель концентрирует свое 
внимание на тонкостях и деталях сюжетосложения дра-
мы Софокла «Царь Эдип», как наиболее показательной 
и характерной для понимания жанровых особенностей 
трагического повествования. На основе учения 
Аристотеля о трагедии как особом роде словесности 
в докладе предлагается ряд аргументов в пользу воз-
можности интерпретировать жанр античной траге-
дии как разновидности философского повествования.
Ключевые слова: Софокл, трагедия «Царь Эдип», Ари-
стотель, миф, философия

Marina Grigoreva; Lomonosov Moscow State 
University (Moscow, Russia), Postgraduate

On the possibility of philosophizing within 
the boundaries of tragic narrative using the 

example of Sophocles’ tragedy Oedipus Rex
Needless to say, the tradition of philosophizing for centuries 
could not be carried out in a single form of dogmatic narra-
tive, and already in antiquity the movement of intellectual 
thought found its expression in various literary genres. An-
cientGreek literature, unlike, for example, Middle Eastern 
“literature,” for the first time established itself in the rights 
of literature as such, that is, a special reality different from 
the reality of everyday life or cult practice, formed as a re-
sult of the redirection of thinking — towards the turning of 
thought towards oneself. The historical turn that took place 
in ancient thinking led to the birth of poetic genres, the art of 
rhetoric, and contributed to the emergence of a philosophical 
tradition. For the first time, philosophical thought found its 



128

embodiment in the poetic legacy of Parmenides. Tragedy also 
belongs to poetic versification, and Aristotle formulates the 
rules by which a tragic narrative should be created. There is 
always a myth at the heart of tragedy. According to Aristotle, 
anyone who loves myths is a potential philosopher. Mythology 
and philosophy are united by a common motivating feeling, 
namely — surprise. Reflecting on the tragic genre, Aristotle 
focuses on the subtleties and details of the plot structure of 
Sophocles’ drama “Oedipus Rex,” as the most characteristic for 
understanding the genre features of tragic narrative. Based on 
Aristotle’s teaching about tragedy, the report offers a number 
of arguments in favor of the possibility of interpreting the 
genre of ancient tragedy as a kind of philosophical narrative.

Keywords: Sophocles, tragedy Oedipus Rex, Aristotle, myth, 
philosophy

Шкляр Евгений Леонидович; Европейский 
Университет в Санкт-Петербурге (Санкт-
Петербург, Россия), магистр

Парресия как тактика сопротивления
Парресия и тактики повседневности, описан-
ные Мишелем де Серто, представляют собой фор-
мы действия, не вступающие с властью в прямой 
конфликт, но воздействующие на её основания — 
границы дозволенного, режимы истины и механизмы 
исключения. Это действия субъекта, исключённого из 
нормативного порядка, но способного заявить о себе, 
интерпретировать и вмешиваться в символическое 
поле.Парресия, как показывает Мишель Фуко, — это не 
трансцендентная истина, а высказывание субъективной 
правды, озвученной несмотря на риск. Её сила — в уяз-
вимости говорящего, в искренности и личной ответ-
ственности за произнесённое. В античности парресия 
была важнейшей практикой демократического участия, 
а в греческой трагедии — формой сопротивления и ра-
зоблачения. В «Ионе» Еврипида герои, не обладая вла-
стью, тем не менее говорят правду, изменяя ход событий.
Тактика у де Серто — это действие «со слабой позиции», 



129

маневр внутри чужой территории. В отличие от стра-
тегии, она ситуативна, незаметна, но изобретательна. 
Исключённые из власти действуют через повседневные 
жесты, не разрушая систему, а временно перенастраивая 
её изнутри. Обе практики — парресия и тактика — 
демонстрируют, что сопротивление возможно без 
контроля и ресурса. Оно рождается из слабости, но 
способно трансформировать социальное поле, утверж-
дая право на участие, речь и субъективацию.

Ключевые слова: тактика, парресия, трагедия, исключе-
ние, Мишель Де Серто 

Evgenii Shkliar; European University at St. Petersburg 
(Saint-Petersburg, Russia), MA or MSc

Parresia as a Tactic of Resistance
Parrhesia and the everyday tactics described by Michel de 
Certeau represent forms of action that do not confront power 
directly, but rather affect its foundations—challenging the 
boundaries of the permissible, regimes of truth, and mecha-
nisms of exclusion. These are the actions of a subject exclud-
ed from the normative order, yet still capable of asserting 
themselves, interpreting their condition, and intervening 
in the symbolic field. As Michel Foucault shows, parrhesia 
is not the declaration of a transcendental or universal truth, 
but the expression of a subjective truth spoken in spite of 
the risk involved. Its force lies in the speaker’s vulnerabili-
ty, sincerity, and personal responsibility for what is said. In 
antiquity, parrhesia was a key practice of democratic partic-
ipation; in Greek tragedy, it became a form of resistance and 
revelation. In Euripides’ Ion, characters who lack institutional 
power nevertheless speak the truth, altering the course 
of events. For de Certeau, tactics are actions taken “from 
a weak position,” maneuvers within someone else’s territo-
ry. Unlike strategies, tactics are situational, often invisible, 
but inventive. Those excluded from structures of power act 
through everyday gestures, not by dismantling the system, 
but by subtly reconfiguring it from within. Both practices—
parrhesia and tactic—demonstrate that resistance is possible 



130

without authority or resources. Emerging from weakness, 
they assert the right to participate, to speak, and to become 
a subject capable of transformation.
Keywords: tactic, parrhesia, tragedy, exception, Michel De 
Certeau 

Новиков Кирилл Михайлович, магистр

«Недостаточный» человек у Платона: 
выражение антропологической неполноты 

через литературную форму диалога
В докладе исследуется, как Платон раскрывает антро
пологическую неполноту человека через литературные 
особенности диалогов. Анализируются ключевые мифы 
таких диалогов как «Пир» (андрогинат), «Федр» (падение 
души, неспособной сопутствовать богам) и «Государ-
ство» (пещера как образ неведения, свойственного боль-
шинству людей), демонстрирующие промежуточную 
природу человека между идеей и материей. Показано, 
что диалогическая форма с её незавершённостью, ирони-
ей и апоретичностью неслучайна — в отличии от трак-
тата или поэзии она отражает саму суть платоновской 
антропологии: человек — «промежуточное» существо, 
которое обречено на философский поиск, а не на обла-
дание фиксированной истиной. Делается вывод, что для 
Платона диалог — не просто жанр, а единственно адек-
ватная форма выражения человеческой недостаточности, 
объединяющая философский логос и поэтический миф.
Ключевые слова: Платон, философская антропология, 
антропологическая недостаточность, платоновский 
диалог, миф и логос, античная поэтика, сократическая 
ирония, апоретика

Cyrill Novikov, MA

Plato’s “Insufficient” Man: an Expression 
of Anthropological Incompleteness 

through the Literary Form of Dialogue
The article explores how Plato reveals the anthropologi-
cal incompleteness of man through the literary features of 



131

dialogues. The key myths of such dialogues as “The Feast” 
(androgynous), “Phaedrus” (the fall of the soul, unable to ac-
company the gods) and “The State” (the cave as an image of 
ignorance peculiar to most people), demonstrating the inter-
mediate nature of man between idea and matter, are analyzed. 
It is shown that the dialogical form with its incompleteness, 
irony and aporeticism is not accidental — unlike a treatise or 
poetry, it reflects the very essence of Platonic anthropology: 
man is an “intermediate” being who is doomed to philosoph-
ical search, and not to possess a fixed truth. It is concluded 
that for Plato, dialogue is not just a genre, but the only ade-
quate form of expression of human insufficiency, combining 
philosophical logos and poetic myth.

Keywords: Plato, philosophical anthropology, anthropologi-
cal insufficiency, Platonic dialogue, myth and logos, ancient 
poetics, socratic irony, aporetics

Закрошвили Нино Вахтанговна; Санкт-
Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

Миф о веке Кроноса у Платона
В данном докладе анализируется роль мифа о веке 
Кроноса для космологии Платона в диалоге «Политик». 
Миф о времени Кроноса рассматривается через введение 
темы красиса — смешанного устройства души — и темы 
хюбриса, которая становится следствием такого сме-
шанного устройства. Большинство исследований мифа 
о времени Кроноса у Платона говорит лишь об архети-
пическом представлении «золотого века», однако дан-
ная статья показывает, что для Платона миф о времени 
Кроноса играет роль не просто олицетворения блажен-
ного времени, а скорее некоего «метафорического кода» 
беззаботности, который напрямую связан с проблемой 
забвения. Это можно проследить по многочисленным 
отрывкам из диалогов Платона, таких как «Политик», 
«Тимей», «Пир», «Государство». Также рассматривается 
отличие между автохтонным (акрасичным) рождением 
и рождением посредством эроса в связи с проблемой па-



132

мяти и беспамятства. Выявляется прямая взаимосвязь, 
с одной стороны, между наличием эроса и способностью 
к логосу, а с другой стороны, между отсутствием эроса 
и отсутствием памяти. Делается вывод, что состояние 
божественной акрасии, присутствующее в эпоху Кроно-
са, никак не может побуждать к философии

Ключевые слова: Платон, космология Платона, время 
Кроноса, «Политик», красис, хюбрис, epimeleia heautou

Роль мифа о времени Кроноса в космологии Платона 
необходимо рассматривать через раскрытие темы красиса — 
смешанного устройства души — и темы хюбриса, которая 
становится следствием такого смешанного устройства. 

Κρᾶσις — это не только принцип организации вселенной 
и души, но и два основных способа бытия сущего: «само по 
себе» (αὐτὸ κατ’ αὐτό) и «по отношению к иному» (πρὸς τὰ ἄλλα). 
Эти способы бытия связаны и проявляются в двух ключевых 
процессах: «возведении к единому» (συναγωγή) и «разделе-
нии на многое» (διαίρεσις). Эта конструкция лежит в основе 
многих важных диалогов Платона, таких как «Пир», «Федр» 
и «Государство».

Ввиду смешения сущностей иного и тождественного че-
ловеческая сущность по природе гибристична, как и сущность 
космоса, поэтому движения души и сам космос постепенно 
деградируют, все большему забвению предается «приказ отца». 
Но благодаря тому что в космос как в существо разумное 
вложено «движение вспять» (ἐναντία τροπή, Polit. 269d), оно 
должно устремиться обратно к Демиургу, чтобы тот снова 
направил движение в правильном вращении.

Тему автохтонного (акрасичного) рождения и рождения 
посредством эроса необходимо также анализировать в связи 
с проблемой памяти и беспамятства, поскольку существует 
прямая взаимосвязь, с одной стороны, между наличием эро-
са и способностью к логосу, а с другой стороны, между отсут-
ствием эроса и отсутствием памяти. Состояние божественной 
акрасии, присутствующее в эпоху Кроноса, никак не может 
побуждать к философии. Боги пребывают в беззаботности, 



133

потому что уже обладают знанием. Человек же именно ввиду 
устройства гибристичного, или смешанного, вынужден жить 
в постоянной «заботе о себе», находя срединный путь между 
возвышенным и низменным в своей природе.

Философ, или же истинный царь по Платону, может 
быть царем потому, что способен властвовать над собой в лю-
бые периоды мирового порядка. Царь, политик есть тот, кто, 
в первую очередь, помнит свою главную задачу — заботу 
о своей душе (ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ) — и искусство властвования 
над самим собой. Истинный царь, следовательно, должен не 
предавать забвению идею меры и порядка, а быть способным 
переживать космические перипетии удерживая ее через при-
поминание и заботу о своей душе, даже в моменты великих 
перемен. Так, истинный царь должен снова и снова припо-
минать наставления отца, или иначе говоря наставления, по-
лученные при помощи само-майевтического анамнезиса об 
изначальном порядке, который вечен, даже если неочевиден 
эмпирическому глазу. 

Nino Zakroshvili; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

The Myth of Cronus in Plato
This article analyzes the role of the myth of Cronus’ epoch 
for Plato’s cosmology in the dialogue Statesman. The myth of 
Cronus’ time is considered through the introduction of the 
themes of crasis, the mixed structure of the soul, and hybris 
which results from such a mixed structure. Most studies of 
the myth only mention the archetypical representation of 
the golden age. However, this article shows that for Plato, the 
myth serves not merely as an embodiment of blissful time 
but rather as a metaphorical code of carelessness linked to 
forgetfulness. This connection can be traced through nu-
merous passages from Plato’s dialogues, such as Statesman, 
Timaeus, Symposium, and Republic. The article also discusses 
the distinction between autochthonous (acrasic) birth and 
birth through eros concerning memory and forgetfulness. 
A direct relationship is identified between the presence of 



134

eros and the capacity for logos, and conversely, between the 
absence of Eros and the lack of memory. It concludes that 
the state of divine acrasia, which exists in the era of Cronus, 
cannot inspire a pursuit of philosophy.
Keywords: Plato, Plato’s  cosmology, Cronus’ Time, the 
Statesman, krasis, hybris, epimeleia heautou

Варфоломеева Марьяна Дмитриевна;  
факультет свободных искусств и наук Санкт-
Петербургского государственного университета 
(Санкт-Петербург, Россия), студент

Эпистемологический статус риторики: 
полемика Платона и Аристотеля

В диалоге «Горгий» Платон резко противопоставляет 
риторику философии, уподобляя её «поварскому 
искусству для души». Для него риторика — это искусство 
поверхностного убеждения, манипулирующего 
видимостью истины. Подобно софистике, она способна 
превращать худшие аргументы в лучшие, а несправед-
ливые — в справедливые, оставаясь при этом равнодуш-
ной к подлинному знанию.Аристотель переосмысливает 
риторику, выводя её за рамки платоновской критики. 
Вопреки Горгию, утверждавшему нейтральность рито-
рики, и Сократу, видевшему в ней склонность ко лжи, 
Аристотель настаивает: риторика неравнодушна к ис-
тине. Её суть — не в украшении речи (прологах, нарра-
тивах, фигурах), а в аргументации, основанной на энти-
меме — риторическом аналоге силлогизма.Энтимема, 
которую Аристотель называет «телом убеждения» (σῶμα 
τῆς πίστεως), работает через эндоксию — общепринятые 
мнения, разделяемые аудиторией. Опуская очевидные 
для слушателей посылки, оратор не упрощает аргумент, 
а вовлекает аудиторию в совместное построение вывода. 
Таким образом, риторика становится методом движе-
ния к истине, аналогичным диалектике: как диалектик 
требует посылок для исследования, так ритор строит 
аргумент на эндоксии. В условиях, где строгие доказа-
тельства невозможны (суд, политика), риторика остается 
единственным инструментом обоснованного решения. 



135

Аристотель видит в ней не спекуляцию, а практическую 
мудрость (φρόνησις), способную направлять действие 
через убеждение. Доклад раскроет противостояние 
платоновской и аристотелевской концепций риторики, 
покажет роль энтимемы как носителя эндоксии и обо-
снует место риторики как метода в поиске истины.
Ключевые слова: риторика, энтимема, эндоксия, диалек-
тика, Платон, Аристотель

Платон ставит риторику в один ряд с софистикой, угод-
ничеством и изворотливостью. Она также справедлива и по-
лезна словно повар в роли врача — «это как бы поварское дело 
для души» утверждает философ. Риторика определяет лишь 
несущественные аспекты коммуникации, то, что является 
просто декоративным или, что еще хуже, намеренно вводит 
в заблуждение, для Платона — это искусство обмана, превраще-
ния несправедливых аргументов в справедливые, а лучших — 
в худшие. В то время как платонический Горгий утверждает, что 
риторика нейтральна по отношению к истине и лжи, Сократ, 
что она неравнодушна ко лжи, Аристотель делает менее оче-
видное утверждение — риторика неравнодушна к истине. 

То, что обычно подразумевается под риторикой, а имен-
но организация речи в виде пролога, повествования и эпилога, 
классификация риторических фигур, то, как говорить в раз-
личных эмоциональных регистрах, является, по мнению Ари-
стотеля, второстепенным. Риторика, как искусство убеждения, 
это умение составлять аргументы. Движение к истине, как 
идея риторики, открывается при рассмотрении энтимемы — 
дедуктивного аргумента из знака. Сам Аристотель называл 
ее «сутью риторического убеждения». Энтимема часто имеет 
опущенную в устной речи часть, которую можно восполнить 
в уме до силлогизма. Краткость формы объясняется ограни-
ченным временем выступления, боязнью перегрузить речь или 
попыткой вовлечь слушателей, посредством их восполнения 
посылки до полного аргумента в уме. Однако, главная функция 
такого усечения — применение эндоксии. Чтобы прийти к ис-
тине в умозаключении, нужно начинать с посылок, которые 
также истинны. Такова эндоксия — общественное или автори-



136

тетное мнение, проверенное временем и поколениями. Граж-
дане полиса, будучи в одном политическом, общественном 
и культурном контексте, разделяли одни и те же эндоксии. Ора-
тору нет надобности упоминать то, в чем итак уверены его слу-
шатели. Аргумент берет свое начало от эндоксии слушателей, 
демонстрируя как умозаключение выводится из положений, 
разделяемых аудиторией. Далее, эти же умозаключения могут 
стать эндоксией, если будут правильно выведены, а значит 
и основой для более поздних речей. Так замыкается круг ис-
тинности в риторике. Здесь же открывается смысл слов о со-
ответствии риторики и диалектики — как диалектик требует 
от отвечающего посылок, чтобы начать исследование, так 
и ритор требует посылок, чтобы составить аргумент. Так, ри-
торика становится не только искусством, но и методом. 

Убеждение не всегда спекуляция, чаще это способ спод-
вигнуть к действию. Риторика традиционно существует в про-
странстве, где нет строгой необходимости того или иного, но, при 
этом, нужно выносить суждения и поступать соответственно им, 
будь то судебный вердикт или вопрос безопасности государства. 
Находясь в таком положении, риторике сложно удерживать 
статус дисциплины порождающей истины, однако именно та-
кой ее видел Аристотель в оппозицию Платону. В докладе будут 
представлены мнения Платона и Аристотеля на риторику, ее 
статус, а также связь риторики и диалектики через призму эн-
тимематического аргумента, как содержащего в себе эндоксию.

Mariana Varfolomeeva; Faculty of liberal arts 
and sciences, Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Student 

The Epistemological Status of Rhetoric: 
The Plato-Aristotle Debate

In Gorgias, Plato sharply contrasts rhetoric with philoso-
phy, comparing it to “cookery for the soul.”. For him, rheto-
ric is the art of superficial persuasion. Like sophistry, it can 
turn weak arguments into strong ones and unjust claims 
into seemingly just ones, all while remaining indifferent to 



137

genuine knowledge. Aristotle redefines rhetoric, moving 
beyond Plato’s critique. Contrary to Gorgias, who claimed 
rhetoric was neutral toward truth, and Socrates, who saw it 
as inclined toward deception, Aristotle insists that rhetoric 
is not indifferent to truth. Its essence lies not in ornamental 
speech but in argumentation, grounded in the enthymeme—
rhetoric’s counterpart to the syllogism.The enthymeme, which 
Aristotle calls “the body of persuasion” (σῶμα τῆς πίστεως), 
operates through endoxa—commonly held beliefs shared 
by the audience. By omitting premises obvious to listeners, 
the speaker does not simplify the argument but engages the 
audience in co-constructing the conclusion. Thus, rhetoric 
becomes a method of approaching truth, analogous to dia-
lectic: just as the dialectician demands premises for inqui-
ry, the rhetorician builds arguments on endoxa. In contexts 
where strict proof is impossible (e. g., law, politics), rhetoric 
remains the sole instrument for justified decision-making. 
Aristotle sees it not as manipulation but as practical wisdom 
(φρόνησις), capable of guiding action through persuasion.
This paper will explore the conflict between Platonic and Ar-
istotelian conceptions of rhetoric, demonstrate the role of the 
enthymeme as a vehicle for endoxa, and justify rhetoric’s place 
as a method in the pursuit of truth.

Keywords: rhetoric, enthymeme, endoxia, dialectic, Plato, 
Aristotle

Поликарпова Людмила Павловна;  
независимый исследователь

Эффективность диалектики Платона 
в познании Истинного Бытия.  

Авторство Платона как Диалектика 
и как Мастера Слова в диалогах «Тимей», 

«Теэтет», «Кратил» и «Федон»
Цель исследования: Показать эффективность приёмов 
Платона в постижении Истинного Бытия и в высокоху-
дожественной передаче мыслей, представив Платона как 
Диалектика (в том значении, которое придавал этому 



138

понятию Платон) и как Мастера Слова. Автор исследо-
вания, резюмируя мысли Платона и продолжая логику 
его мышления, приходит к выводам: 1) Платоновская 
модель Универсума, в которой причиной физического 
мира является метафизическая Триада, соответствует 
Истинному Бытию. Триада иерархична. Иерархия бы-
тийных уровней начинается с Божества Высшего уровня, 
которое Платон называет Единство. Далее следуют Ум 
(Νους) и Душа Универсума. Материальный космос на-
ходится на нижнем бытийном уровне и зависит от пред-
шествующих уровней. Соответствие модели Универсу-
ма Истинному Бытию подтверждается убедительными 
доводами диалектики (διαλεκτική) Платона, которая 
включает логику, использующую приёмы современной 
логики, и аналогию. Платоновская модель соответствует 
Истинной Реальности и в свете современных знаний. 
2) Материалистическое мировоззрение случайной эво-
люции снизу ошибочно (это следует из пункта 1). 3) Душа 
человека является метафизическим сущностным субъ-
ектом, наделённым разумом, обладающим априорными 
возможностями познающего мышления для адекват-
ного познания реальности. Человеческие души созда-
ны Творцом по единому образцу (однако качественное 
наполнение души предоставлено каждому субъекту). 
Это подтверждается тем, что мысли по своей структуре 
одинаковы у всех людей, и процесс познания протекает 
у всех людей одинаково. Да и форма вербального выра-
жения аналогична в разных языках. 4) Эпистемология 
Платона основана на том, что процесс познания челове-
ком реальности соответствует процессу Божественного 
творения, но происходит в обратном направлении. По-
знание — это восхождение к общей идее вещей опреде-
ленного вида, путем синтеза их существенных свойств. 
Общая идея соответствует идее-эйдосу (ἰδέα, εἶδος) Кос-
мического Ума, посредством которой создаются и суще-
ствуют вещи этого вида. 5) Доказательства бессмертия 
души человека в диалоге «Федон» убедительны. 

Ключевые слова: бытие, ум (νοῦς), душа, онтология, эпи-
стемология, диалектика, логика, аналогия, когнитивное 
мышление, знание (ἐπιστήμη)



139

Сократ: «Я не имею права усту-
пать лжи и скрывать истину».

Платон, «Теэтет»

Цели исследования:
1) Представить Платона как Диалектика (в том значении, 

которое придавал этому понятию Платон) и как Мастера 
Слова; 

2) Показать эффективность приёмов Платона 
в постижении Истинного Бытия и в высокохудожественной 
передаче мыслей;

3) Идя следом за Платоном, представить его модель 
Универсума соответствующей Истинному Бытию. Иерархия 
бытийных уровней начинается с Божества Высшего уровня, 
которое Платон называет «Единство». Далее следуют Косми-
ческий Ум (Νους) и Космическая Душа. Материальный космос 
находится на нижнем уровне и зависит от предшествующих 
уровней. Следовательно материалистическое мировоззрение 
случайной эволюции снизу ошибочно;

4) Обратить внимание на ряд важных мыслей, которые 
вытекают из диалогов Платона, при внимательном их 
прочтении. Человеческие души созданы Творцом по едино-
му образцу и наделены разумом, обладающим априорными 
возможностями познающего мышления для адекватного по-
знания реальности. Это подтверждается тем, что мысли по 
своей структуре одинаковы у всех людей, и процесс познания 
протекает у всех людей одинаково. Да и форма вербального 
выражения — грамматика — аналогична в разных языках. 
Процесс познания реальности человеком соответствует про-
цессу Божественного творения, но происходит в обратном 
направлении.

5) Показать убедительность доказательств бессмертия 
души человека в диалоге «Федон».

Платон — Мастер Слова (λόγος) — логоса и в смысле 
логики, и в смысле филологии (высокой художественности) 
и в смысле Высокой Поэзии как вдохновения Свыше. Каждый 



140

диалог Платона — это целостное философское и литературное 
произведение.

Для достижения истинного знания Платон использует 
диалектику (διαλεκτική), которая включает логику и аналогию. 
Платон задействует почти весь инструментарий современной 
логики. Есть все основания считать Платона предшествен-
ником Аристотеля по эффективности использования логи-
ки как метода познания. К аналогии Платон обращается для 
пояснения философских мыслей с помощью образов, взятых 
из мира явлений, или абстрактных.

«Тимей». В основе модели Универсума Платона лежит 
идея его предшественников (Пифагора, Парменида и Анакса
гора): для существования чувственно воспринимаемого мира, 
где всё подвержено изменениям и разрушению, необходимо 
существование умопостигаемого метафизического интелли-
гибельного мира, не подверженного разрушению. 

Видимый космос прекрасен, потому что он разумно 
организован. Следовательно, существует Творец, у которого 
есть План — разумная метафизическая основа, которая про-
низывает и организует материальный мир. Платон называет 
её Ум (Νους). Если исчезнет Ум, исчезнет и видимый космос. 
Для доказательства истинности своего суждения Платон 
использует простой категорический силлогизм.

Существует два уровня бытия и соответственно два 
уровня познания: рассудочный — когда мнение о мире яв-
лений формируется с помощью телесных способностей; раз-
умный — когда душа (разум) самостоятельно познаёт умопо-
стигаемое бытие.

Причиной возникновения Ума (Νους) является Верхов-
ное Божество (Платон называет Его Единство, Благо), которое 
находится на Высочайшем уровне Бытия.

«Теэтет». В этом диалоге Платон опровергает 
определение знания (ἐπιστήμη) как ощущения и утверждение 
Протагора, что мера всех вещей — человек. Протагору при-
дется признать «истинным и то мнение, которое полагает его 
собственное мнение ложным».



141

Более того, Протагор утверждает, что ничто само по себе 
не может быть определено однозначно, «поскольку ничто не су-
ществует как одно и то же, ибо ничто никогда не есть, но всегда 
становится». Следовательно, ввиду постоянного изменения 
всех вещей устойчивое знание чего-либо невозможно.

Платон уверен, что знание возможно, т. к. за изменчи-
востью вещей материально мира стоит стабильность идей 
метафизического мира.

Сократ говорит, что ощущает ощутимое не тело, а душа, 
пользуясь органами чувств как инструментами. К тому же нет 
никакого органа для суждения о бытии и небытии, о тожде-
стве и различии… Об этих понятиях душа судит сама по себе. 
«Значит, не в ощущениях заключается знание, а в умозаключе-
ниях, именно здесь можно схватить сущность и истину». 

Схваченные сущность и истина сохраняются в памяти 
души. Знание человек получает благодаря душе.

Для познания вещей определённого вида Платон пред-
лагает метод возведения к общей идее в предположении, что 
эта идея первична и необходима для существования всех 
вещей этого вида. Без идеи Лошадь не существовала бы ни 
одна конкретная лошадь. 

Согласно Платону, процесс познания реальности чело-
веком соответствует процессу Божественного творения, но 
происходит в обратном направлении.

В диалоге «Кратил» Платон исходит из того, что для 
познания вещи человеку необходимо определить её сущность 
(сущностные свойства) и зафиксировать в имени (понятии). 
Познающее мышление происходит одинаково у всех людей не-
зависимо от национальности и языка. Мышление первично по 
отношению к языку. Структура языка в общих чертах воспроиз-
водит структуру мысли: речь служит для передачи мыслей. 

Следовательно «имена следует давать таким образом, 
чтобы они соответствовали природе (сущности) вещей… а не 
так, как нам хочется». «Сущность (ουσία) вещей составляет 
некую прочную основу самих вещей». 



142

Познание вещи возможно, только если её сущность и по-
нятие (значение имени), определяющее её сущность, остаются 
самотождественными.

Понятия, данные Платоном, до сих пор используются 
разными народами в разных областях знания.

Платон полагает, что сущность неизменна, т. к. опре-
деляется идеей Ума. Здесь опять можно уловить мысль: про-
цесс познания реальности человеком соответствует про-
цессу Божественного творения, но происходит в обратном 
направлении.

«Федон». Многие негативные проявления человека 
связаны с заботой о теле. Философ полагает, что, избавившись 
от забот о теле, он «обретет мудрость во всей её чистоте.… 
И если это так, то… было бы крайне неразумно бояться 
смерти».

Для доказательства бессмертия души С приводит 4 ар-
гумента, используя многие приёмы современной логики и все 
четыре закона логики.

Ludmila Polikarpova;  
Independent scholar

Creativeness of Plato as a dialectician and as 
a Master of Words in the dialogues “Timaeus,” 

“Theaetetus,” “Cratylus,” and “Phaedo.”  
The Effectiveness of Plato’s Dialectic 

in Knowledge of True Being

Plato’s dialectic includes logic and analogy. Plato uses almost 
all the tools of modern logic. He uses analogy to explain 
philosophical thoughts in figurative language. In the “Ti-
maeus,” Plato proves his worldview paradigm, using a simple 
categorical syllogism. The essence of this paradigm: for the 
existence of a world of phenomena, it is necessary to have 
a stable metaphysical Mind. “Theaetetus.” Knowledge does 
not consist in sensations, but in conclusions. There are dif-
ferent levels of thinking: rational — when an opinion about 
the world of phenomena is formed with the help of bodily 



143

abilities; reasonable — when the soul independently cognizes 
intelligible reality, ascending to the essence of things, which 
is set by the idea of the Mind. The process of human cogni-
tion of reality corresponds to the process of Divine creation, 
but it occurs in the opposite direction. “Cratylus.”Thinking 
is primary in relation to language: speech serves to convey 
thoughts. Cognition of a thing is possible only if its essence 
and the concept that defines its essence remain unchanged. 
“Phaedo.” Plato justifies the immortality of the soul using 
many techniques (including all four laws) of modern log-
ic. Continuing the logic Plato’s thoughts: Human souls are 
created according to a single pattern and are endowed with 
the capability of cognitive thinking. This is confirmed by 
the fact that the process of cognition proceeds in the same 
way for all people. All this (starting with Plato’s worldview 
paradigm) refutes the erroneous materialistic paradigm of 
random evolution from below. 
Keywords: being, mind (νοῦς), soul, epistemology, ontolo-
gy, dialectics, logic, analogy, cognitive thinking, knowledge 
(ἐπιστήμη)

Сандаков Данил Михайлович; Институт философии 
Санкт-Петербургского государственного универ-
ситета  (Санкт-Петербург, Россия), студент

Ретрофутуризм как стратегия 
трактовки современности

Предложены размышления на тему того как стандарт-
ные практики культурогенеза преодолевают понятие 
времени, как, понимая его (времени) течение, люди 
пытаются создать такие языки и способы говорить 
о мире, которые помогали бы мыслить происходящее 
сейчас, адекватно тому, что есть в данном мире, не впа-
дая в метафизические положения об эссенциалистской 
структуре языка, или, уходя в излишний историзм, видя 
в прошедших достижениях действительную аналогию 
дням сегодняшним. Представлены размышления о духе 
современной научной фантастики, связи ее с пост-ме-
тафизической(анти-метафизической) традицией в лице 
Гераклита, Парменида, Ницше, Хайдеггера, Делёза 



144

и Гадамера; представлены размышления о связи науч-
но-фантастического дискурса с представлении о поли-
тическом (идеологическом) существовании человека, 
представлены вопросы о связи культурного с обще-
ственным, историософским и политическим дискурсом.
Ключевые слова: ретрофутуризм, научная фантастика, 
современность, время, культура 

Критика положений формальной логики вытекает из 
онтологии первым предвосхитителем которой являлся Ге-
раклит; многие метафизические философы, не ставя вопрос 
о времени вовсе, либо трактуя его вслед за Платоном, как по-
рядок, дают пространство для мировоззрения согласно кото-
рому мир можно истолковать в соотвествии с определенным 
аппаратом мышления, заключенным в нас; в данный момент 
не принципиально важно то, как именно: в форме схоластики, 
в форме генерализации достижений естественных наук(клас-
сический позитивизм) или логической семантики всех воз-
можных утверждений о явленном нам сущем(логический по-
зитивизм)—примечательным является лишь то, что понимая 
порядок времени(или скорее время как порядок), мы можем 
с уверенностью утверждать о том, какой объект нам дан, ведь 
время, как некий замысел, не меняет статус рассматриваемого 
объекта относительно самого же себя, ведь если идея стола яв-
ляется потенцией существования стола, то все размышления 
об этом столе будут верны даже по истечении времени, ведь 
дело касается лишь о его потенции к существованию: онто-
логический статус объекта дан нам лишь в том случае, если 
время как порядок не может внести хаос в этот объект или 
этот самый объект суть сам порядок, проекция данная нам 
в сознании, такие размышления ведут к метафизике. 

Интересным является соображение Фридриха Ницше 
о том, что базовое утверждение формальной логики, что А=А су-
ществует лишь в нашем сознании и, что, на деле, в каждой вещи 
каждое мгновение кроется ее противоречие, ее отрицание 
и изменение этой самой вещи; согласно Гераклиту войти в одну 
реку нельзя дважды, ведь всякое вхождение меня в реку будет 
говорить о том, что в реку вошел не-я, да и вошел не-я в не-ре-



145

ку. Мир, где будущего не существует, настоящее неуловимо(со-
гласно Гераклиту и Ницше), а прошлое недостоверно(Ницше, 
о пользе и вреде истории для жизни) попросту не существует, 
это мир вечно обменивающейся энергии и не более, ничего 
нельзя сказать о природе, феноменах, явлениях Мысля о собы-
тии, мы уже переносим событие в категории прошлого(которое 
недостоверно); как тогда мыслить то, что есть? 

Ницше видел это предназначение в искусстве, искусство 
вне-временно, искусство исключено из процесса метафизи-
ческой рефлексии, вспоминается цитата философа-позити-
виста Рудольфа Карнапа о том, что философ суть не удав-
шийся музыкант. Реабилитацией философии перед ликом 
искусства занимается Жиль Делез, считая, что философия 
это выдумывание концептов; игривый характер формиро-
вания концептов роднит философию с искусством, мышле-
ние о описание мира через новые концепты заставляет обра-
щаться к новым языкам какие были для Делеза язык безумия 
и язык кино. 

Исходя из схожей с Ницше логики, немецкий философ 
Мартин Хайдеггер схожим образом замечает, что бытие≠су-
щему, что всякое мышление о бытии неразрывно ведет к пре-
вращению этого бытия в сущее; подобно тому, как сторонники 
апофатического богословия предостерегали о определении Бога 
как его частности, что покуда бытие Бога есть нечто большее 
чем то, что мы можем определить, то и определение его будет 
неисчерпывающим и даже оскорбляющем его. 

Однако покуда говоря о бытии, мы выражаем сущее этого 
бытия в языке, то и язык отсылает на существование бытия, 
подобно тому как существование мира, в представлении тео-
логов свидетельствовало о существовании Бога, так и наличие 
сущего, сказанного о бытии говорит частично о бытии. Язык 
несет в себе отпечаток бытия и покуда мы говорим им, мы 
можем соприкоснутся с бытием; чем же тогда не угодил язык 
формальной логики Хайдеггеру? Своей искусственностью, люди 
не говорят формулами, а язык формул не обладает традицией 
употребления. Философию, говорящую языком искусственно-
го, он противопоставляет философии говорящую традицией, 



146

называемую им поэзией; схожим образом Хайдеггер замечает, 
что философия скорее ближе поэзии, чем науке. 

Отсылка на поэзию, где воображение и творческий по-
тенциал противопоставляется строгой системе формул также 
вписывается в анти-метафизическую традицию, проистекаю-
щую из онтологии Гераклита. Покуда понимание бытия есть 
удел искусства и естественного языка (поэзии), то поэтиче-
ское истолкование языка может вести к пониманию бытия; 
наш язык нам не принадлежит покуда мы разделяем его с тем 
сообществом, на языке которого мы говорим, а также истори-
ей формирования этого языка преходящего многообразием 
употребления тех слов, которыми мы говорим — понимание 
бытия укоренено в традиции совместного проживания людей 
и историей языка; говоря на языке (просвете бытия) о искус-
стве (истине бытия) мы вплетаем его в историю совместного 
существования людей (область политического), также данная 
практика ведет к слиянию исторического (которое уже не 
надо критиковать, как это делал Ницше) с настоящим в лице 
использования языка как универсальной стратегии пред-по-
нимания бытия. 

Следуя ницшеанской парадигме игры как форме фило-
софствования, пытаясь изобрести современность как что-то, 
что с первых точек зрения отличное от исторического, мы вы-
нуждены будем изобрести новый язык понимания современ-
ности, язык будущего; литературной формой языка будущего 
является научная фантастика, однако, не для кого не секрет, 
что всякая научная фантастика скорее говорит о чаяниях на-
стоящего, детерминированного нашим прошлым, укоренен-
ности нашей современности в языке прошлого; как рисовали 
2010-ые года в фильме «Назад в будущее?», о чем писали со-
ветские фантасты? 

О своих чаяниях, о достижениях настоящего давших 
плоды в будущем и ушедшем из мрака прошлого; в эклектичных 
образах ретрофутуристичной эстетики мы видим един-
ство с историей естественного языка и делезианский пафос 
философии/культуры. 



Danil Sandakov; Saint Petersburg State University, 
Institute of philosophy (Saint-Petersburg, Russia), student 

Retrofuturism as a strategy for 
interpreting modernity

Reflections are offered on how standard practices of cultur-
al genesis overcome the concept of time, how, understand-
ing its (time’s) flow, people try to create such languages and 
ways of talking about the world that would help them think 
about what is happening now, adequately to what is in this 
world, without falling into metaphysical propositions about 
the essentialist structure of language, or going into excessive 
historicism, seeing in past achievements a real analogy to to-
day’s days. Reflections on the spirit of modern science fiction, 
its connection with the post-metaphysical (anti-metaphysical) 
tradition represented by Heraclitus, Parmenides, Nietzsche, 
Heidegger, Deleuze and Gadamer are presented; reflections 
on the connection of science fiction discourse with the idea 
of political (ideological) human existence are presented, 
questions about the connection of cultural with social, his-
toriosophical and political discourse.
Keywords: retrofuturism, science fantastic, modern, time, 
culture 



148

Секция 6 «Платоническая традиция 
в культуре XX века»

Тихеев Юрий Борисович, кандидат философ-
ских наук; Московский физико-технический 
институт (национальный исследовательский 
университет) (Москва, Россия), доцент

От «науки» к «метафизике». Содержательные 
и стилистические особенности немецкой 

литературы о Платоне начала ХХ в.

В немецкой литературе о Платоне, появившейся на 
смене девятнадцатого и двадцатого веков произошли 
существенные изменения, коснувшиеся не только базо-
вого философского содержания, но и стилистики иссле-
довательских работ. Появилась «метафизика» в новом 
ее понимании, которая противопоставлялась «научной» 
метафизике девятнадцатого века. Старая целлеровская 
история древней философии была подвергнута беспо-
щадной критике со стороны исследователей, которые 
в начале двадцатого века заняли лидирующие позиции 
в немецкой науке о Платоне. Наконец, превалирующая 
в немецкой философской литературе девятнадцатого 
века тяжелая, «научная», стилистика была заменена 
на новую, более легкую, беллетризированную. Эти из-
менения нашли отражение в работах таких авторов, 
как К. Хильдебрандт, П. Вуст, Ю. Штенцель, В. Йегер 
и М. Хайдеггер.

Ключевые слова: стилистика немецкой литературы о Пла-
тоне, новая метафизика, «научная» метафизика, целле-
ровская история древней философии



149

Yuriy Tikheev, CSc in Philosophy; Moscow Institute of Physics 
and Technology (Moscow, Russia), Associate Professor

From “science” to “metaphysics.”  
Substantive and Stylistic Features of 

German Literature on Plato at the 
Beginning of the Twentieth Century

In the German literature on Plato, at the turn of the 19th and 
20th centuries, took place changes, concerning both the phil-
osophical content and the stylistics of research works. New 
“metaphysics” appeared, which was opposed to the “scientific” 
metaphysics of the nineteenth century. The old Zeller’s history 
of ancient philosophy was attacked by scholars who at the 
beginning of the 20th century took a leading position in the 
German science of Plato. Finally, the heavy “scientific” style 
prevailing in German philosophical literature of the 19th 
century was replaced by a new, easier to comprehend, belle-
trisized style. These changes were reflected in the works of 
such authors as K. Hildebrandt, P. Wust, J. Stenzel, W. Jae-
ger, M. Heidegger.
Keywords: stylistics of German literature on Plato, new meta-
physics, “scientific” metaphysics, Zellers history of ancient 
philosophy

Наровецкий Максим Алексеевич; Кафедра философии 
ДВО РАН (Владивосток, Россия), аспирант

Роль мифа в философии:  
мифотворчество Платона  

и взгляд на миф Клайва Льюиса
Изучение мифа открывает уникальный взгляд на спосо-
бы познания. Миф представляет собой символическое 
повествование, апеллирующее к разуму и чувствам 
одновременно. Миф позволяет осмыслить сложные 
философские концепции, которые трудно выразить 
в строго логической форме, и, что особенно важно, пе-
редать духовные аспекты действительности. В контексте 
данной темы особый интерес представляет мифотвор-



150

чество Платона и Клайва С. Льюиса. С помощью мифа 
Платон стремился не только проиллюстрировать свои 
философские теории, но и вовлечь читателя в активный 
процесс познания, обращаясь к его воображению и чув-
ствам. Льюис, с другой стороны, не только создает свои 
собственные мифологические сюжеты, но и являлся те-
оретиком мифа. Миф Платона «О пещере» является ше-
девром и одним из примеров использования мифа как 
средства передачи значения. Подход к мифотворчеству 
Льюиса показывает, что миф позволяет выражать аспек-
ты реальности, которые ускользают от рационального 
анализа. К таким аспектам Льюис относит нормы и цен-
ности, а также божественные ценностно-нормативные 
атрибуты. Анализ «Мифа о пещере» Платона позволит 
раскрыть специфику мифа как средства передачи смыс-
ла. Изучение подхода к мифотворчеству Льюиса покажет 
значимость мифа для философии.

Ключевые слова: миф, Платон, Льюис, миф о пещере, 
ценности, значение мифа

Миф выражает смысл, невыразимый с помощью дискур-
сивных способов познания (понятийного анализа, логической 
реконструкции). Дискурсивный язык ограничен, с помощью 
его средств невозможно исчерпывающим образом выразить 
значение всех аспектов действительности. В особенности, миф 
незаменим в выражении ценностных и нормативных аспектов 
действительности. Язык мифа является редуцированной 
формой представления этих аспектов. Миф выполняет две 
основные задачи. 

Миф выполняет две основные задачи. 
1. Миф является средством передачи значения 

(смысла): позволяет донести смысл, затрагивая эмоциональную 
сферу и интуитивное понимание. Абстрактные идеи и сущно-
сти в мифе облекаются в конкретные образы.

2. Миф является средством вовлечения. Миф не только 
передает значение, но и побуждает к поиску смысла. Благодаря 
своей нарративной структуре и образам миф пробуждает во-
ображение, вызывает эмоциональный отклик и побуждает 



151

к размышлению. Они заставляют человека соотнести себя 
с героями и событиями мифа, задаться вопросами о своей 
собственной жизни и месте в мире. 

Миф схож с аллегорией. Аллегория является формой 
передачи значения с помощью образа. В отличие от мифа ал-
легория используется для конкретной цели — сообщить о зна-
чении по иному. Миф многослоен, он также и аллегория сооб-
щает о значении по иному и при этом имеет самостоятельное 
значение, как рассказ. Повествование в мифе ведется на двух 
уровнях: на сюжетном (реальном) и на символическом. На 
сюжетном уровне миф повествует о персонажах и событиях, 
которые символизируют определенные значения.

Платон — выдающийся миротворец. Миф для Платоня 
является средством передачи значения, обращенным одновре-
менно к разуму и чувствам. Платон искусно использует мифы 
для раскрытия своей теории познания и онтологии. Философ 
прибегает к традиционным мифам и создает свои собствен-
ные. Мифотворчество Платона — это создание образов, выра-
жающих ценностные аспекты абстрактных сущностей, которые 
невозможно передать понятийно. «Миф о пещере» является 
одним из ярких шедевров мифотворчества Платона.

Клайв С. Льюис также как и Платон уделяет особое 
внимание роли мифа в познании. Философ создает свои соб-
ственные мифы и предлагает свою концепцию мифа. Льюис 
полагает, что, воздействуя на воображение, миф подготавли-
вает ум к принятию рациональных аргументов и открывают 
путь к более глубокому пониманию реальности. Он также 
считает, что мифы, даже языческие, содержат «семена истины» 
и предвосхищают понимание христианской доктрины. Льюис 
полагает, что если смотреть на миф дискурсивно, — глазами 
разума, то рассказ будет пониматься как фантастическая, вы-
мышленная история. Другое дело — смотреть на миф глазами 
чувств, переживая историю, пребывая внутри мифа. В этом 
случае, выражаясь словами Льюиса, мы будем иметь дело 
с конкретной реальностью. К такой реальности, по мнению, 
Льюиса относятся нормы и ценности. 



152

Maksim Narovetskii; Department of Philosophy, FEB 
RAS (Vladivostok, Russia), Researcher

Myth in Philosophy: Plato’s Mythmaking 
and thoughts on the myth of Clive Lewis

The study of myth opens up a unique perspective on the ways of 
cognition. Myth is a symbolic narrative that appeals to reason 
and feelings at the same time. Myth allows us to comprehend 
complex philosophical concepts that are difficult to express 
in a strictly logical form, and, most importantly, to convey 
the spiritual aspects of reality. In the context of this topic, the 
myth-making of Plato and Clive S. Lewis is of particular inter-
est. With the help of myth, Plato sought not only to illustrate his 
philosophical theories, but also to involve the reader in the active 
process of cognition, appealing to his imagination and feelings. 
Lewis, on the other hand, not only creates his own mythological 
plots, but was also a myth theorist. Plato’s myth of the Cave is 
a masterpiece and one of the examples of using myth as a means 
of conveying meaning. Lewis’s approach to myth-making shows 
that myth allows us to express aspects of reality that escape ra-
tional analysis. Lewis refers to such aspects as norms and values, 
as well as divine value-normative attributes. The analysis of Pla-
to’s “Myth of the Cave” will reveal the specifics of the myth as 
a means of conveying meaning. A study of Lewis’s approach to 
mythmaking will show the importance of myth for philosophy.
Keywords: myth, Plato, Lewis, myth of the cave, values, meaning 
of the myth

Косинская Александра Сергеевна, кандидат филологиче-
ских наук, доцент; Балтийский федеральный университет 
им. Иммануила Канта (Калининград, Россия), доцент

Иванова Алла Генриховна; Балтийский феде-
ральный университет им. Иммануила Канта 
(Калининград, Россия), магистрант

Платоновская традиция в легенде 
о Нуменоре Дж.Р. Р. Толкина

Рассматривается миф об Атлантиде, содержащийся в ди-
алогах «Тимей» и «Критий» Платона и его интерпретация 
в главе «Падение Нуменора» «Сильмариллиона» и нуме-



153

норских главах «Неоконченных сказаний» Толкина. Ком-
паративный анализ позволяет выявить общую мифоло-
гическую составляющую текстов двух авторов, с одной 
стороны, и индивидуальную модальность толкиновского 
текста, с другой. Делается вывод о том, что Толкин, доверяя 
эльфийскому народу повествование об истории мифологи-
ческого топоса, воспроизводит многие реалии Атлантиды 
Платона, существенно усложняет сюжет, психологизиру-
ет героев и предлагает при этом новую интерпретацию 
причин падения Атлантиды. Предполагается, что легенда 
о падении Нуменора представляет собой оригинальную 
интерпретацию мифа об Атлантиде, позволяющую отве-
тить на острые философские вопросы и вызовы ХХ века 
на мифопоэтическом языке толкиновского фэнтези.

Ключевые слова: Платон, Тимей, Критий, Атлантида, миф, 
Дж. Р. Р. Толкин, Сильмариллион, Нуменор

Миф об Атлантиде содержится в параграфах 20d–26e 
диалога «Тимей» и в параграфах 108d–121c диалога «Критий». 
Платон создаёт образ идеального земного острова с благосло-
венным климатом и прекрасной природой, изобилующего все-
ми вообразимыми ресурсами. Остров был населён детьми По-
сейдона, рождёнными смертной женщиной по имени Клейто. 
Царями Атлантиды были сыновья Посейдона, власть передава-
лась по старшинству. «Пользуясь дарами земли, цари устроили 
святилища, дворцы, гавани и верфи и привели в порядок всю 
страну» [Платон, 1994, с. 7]. Цари Атлантиды мудро правили 
страной, жители упражнялись в искусстве и спорте. Страна 
располагалась на множестве кольцевидных островов, соеди-
нённых мостами и отличалась несравненной архитектурой: 
«Прежде всего они перебросили мосты через водные кольца, 
окружавшие древнюю метрополию, построив путь из столицы 
и обратно в нее. Дворец они с самого начала выстроили там, 
где стояло обиталище бога и их предков, и затем, принимая его 
в наследство, один за другим все более его украшали, всякий 
раз силясь превзойти предшественника, пока в конце концов 
не создали поразительное по величине и красоте сооружение» 
[Платон, 1994, с. 8]. В «Критии» Платон отмечает, что в прави-



154

телях Атлантиды преобладала божественная природа, которой 
соответствовали «великий строй мыслей» и в высшей степе-
ни этические поступки. Оскудением божественной природы 
и постепенным преобладанием в Атлантах смертной природы 
человека Платон объясняет смену этической парадигмы ца-
рей. Со временем их всё больше интересует личное богатство 
в ущерб добродетели и общественному служению. «Для того, 
кто умеет видеть, они являли собой постыдное зрелище, ибо 
промотали самую прекрасную из своих ценностей; но неспо-
собным усмотреть, в чем состоит истинно счастливая жизнь, 
они казались прекраснее и счастливее всего как раз тогда, 
когда в них кипела безудержная жадность и сила» [Платон, 
1994, с. 11]. Именно такой народ напал на Афины и в резуль-
тате вмешательства богов в Атлантиде произошло сильнейшее 
землетрясение и весь остров ушёл под воду. 

Сюжет уходящей под воду Атлантиды вдохновил 
Дж.Р. Р. Толкина на написание новой версии этого мифа. Как 
отмечает Хамфри Карпентер, одним из источников вдохнове-
ния стал ночной кошмар, который преследовал Толкина с ран-
него детства. Позже он назовёт его «синдромом Атлантиды»: 
«огромная волна вздымается к небу и неотвратимо надвига-
ется, накрывая собой деревья и зелёные поля, стремясь погло-
тить его и все, что вокруг» [Карпентер, Х. «Джон Р. Р. Толкин. 
Биография» Изд-во ЭКСМО-Пресс, 2002]. Автор изображает 
историю гибели острова-звезды под названием Нуменор как 
новый миф на тему легендарной Атлантиды.

История падения Нуменора была задумана Толкином как 
часть книги о путешествии во времени («Нуменор, Земля За-
пада»): «Я начал несостоявшуюся книгу о путешествии сквозь 
время, в финале которой моему герою предстояло присут-
ствовать при затоплении Атлантиды» [Толкин, 2021, с.7].

Некоторое время история падения Нуменора служила 
заключением «Сильмариллиона» и была «последней истори-
ей» о незапамятных временах. После написания «Властелина 
колец», миф о Нуменоре стал рассматриваться как связующее 
звено между двумя произведениями и приобрёл значение ос-
новополагающей части легендариума. 



155

Подобно Атлантиде, Нуменор подарен людям бога-
ми (валарами) в память об Эарендиле, герое, вернувшем им 
сильмарилл. В центре острова также находится гора и храм. 
Если в Атлантиде этот храм посвящён Клейто и Посейдону, 
то в Нуменоре храм посвящён единому боге Эру. Подобно 
атлантам, нуменорцы высоки, хороши собой, щедро одарены 
талантами и нередко воспринимаются жителями других зе-
мель как боги, сошедшие на Землю. Как и Атлантида, остров 
Нуменор обладает замечательным климатом, великолепной 
природой, чрезвычайно богат ресурсами. Как и атланты, ну-
менорцы возводят на своём острове архитектурные шедевры. 
Кроме того, нуменорцы опытнейшие мореплаватели, и если 
Платон в «Критии» мельком упоминает подданные народы, 
привозившие дань атлантам, то нуменорцы щедро делятся 
знаниями и умениями с другими народами, а дары получают 
от эльфийского народа (например, белое дерево, ставшее жи-
вым символом Нуменора). 

Пожалуй, основная идея, привнесённая Толкином в миф 
об Атлантиде, это причина гибели самой развитой цивилиза-
ции. Если у Платона этой причиной является жадность, жела-
ние обладать всё большим количеством сокровищ, то у Толкина 
нуменорцев губит страх смерти и отчаянное желание вечной 
жизни и процветания на Земле. «Всех равно обуревало же-
лание долгой жизни на земле, и мысль о смерти тяготила их; 
и направляли они стопы свои на восток, но сердца их влекло 
к западу. И возводили они чертоги более величественные для 
своих мертвецов, чем для живых, и наделяли погребенных 
королей бесполезным богатством. Ибо мудрецы их неизмен-
но надеялись раскрыть тайну продления жизни, а может, и её 
возвращения» [Толкин, 2021, с. 16]. Такую жизнь нуменорцам 
обещает Саурон и, став главным советником короля, ведёт их 
на битву против валар, с целью отныть у последних валинор, 
край вечной жизни. Посоветовавшись (подобно Зевсу и дру-
гим богам), валары решают потопить Нуменор точно также, 
как некогда Атлантиду.

Таким образом, оба мифа о процветающем острове могут 
рассматриваться как мифы о сверхразвитых цивилизациях, 



156

но и как предупреждения. Если миф Платона предостерегает 
от жадности и напоминает читателю о добродетели, которая 
является главным человеческим сокровищем, то миф 
Толкина ставит весьма актуальный для ХХ века вопрос 
о бесконечно долгой жизни и решает его в пользу воспри-
ятия смерти как особого таинственного «дара Илуватара» 
человеку, в отличие от валар, майя и эльфов. Дар, смысл ко-
торого не может разгадать ни один из существующих наро-
дов, в контексте легендариума призван осуществить благую 
и таинственную цель.

Alexandra Kosinskaya, CSc in Philology, 
Associate Professor; Immanuel Kant 
Baltic Federal University (Kaliningrad, 
Russia), Associate Professor

Alla Ivanova; Immanuel Kant Baltic Federal University 
(Kaliningrad, Russia), Student 

Plato’s tradition in 
J. R. R. Tolkien’s Legend of Numenor

The myth of Atlantis, contained in the dialogues “Timaeus” 
and “Critias” by Plato and its interpretation in the chapter 
“The Fall of Numenor” in J. R. R. Tolkien’s “Silmarillion” 
and his “Unfinished tales of Numenor and Middle-earth,” is 
considered. Comparative analysis makes it possible to iden-
tify the common mythological component of the texts of the 
two authors, on the one hand, and the individual modality of 
Tolkien’s text, on the other. It is concluded that Tolkien, trust-
ing the narration of the myth to the Elves, reproduces many 
of the realities of Plato’s Atlantis, significantly complicates 
the plot, psychologizes the characters and offers a new inter-
pretation of the reasons for the fall of Atlantis. It is assumed 
that the legend of the fall of Numenor is an original interpre-
tation of the myth of Atlantis, which allows answering the 
acute philosophical questions and challenges of the twentieth 
century via the mythopoeic language of Tolkien’s fantasy.

Keywords: Plato, Timaeus, Critias, Atlantis, a  myth, 
J. R. R. Tolkien, Silmarillion, Numenor



157

Исмиева Валерия Мамедовна, кандидат фило-
софских наук, доцент; Унверситет Мировых 
цивилизаций (Москва, Россия), доцент

Отражения концептов и метафор Платона  
в романе-эпопее Дж. Р. Р. Толкина 

«Властелин колец»

Эпос-фэнтези Толкина — это многослойный метафори-
ческий текст, предоставляющий богатые возможности 
для различных аллюзий и интерпретаций, в результате 
чего он неоднократно подвергался анализу с позиций 
различных гуманитарных дисциплин (психологии, ре-
лигиоведения, филологии, философии). Особенно при-
мечательна интерпретация Толкином платоновской ме-
тафоры пещеры. В романе образ пещеры сквозной, его 
основной смысл — обозначение и символизация этапов 
преодоления собственных заблуждений главными геро-
ями (Фродо, его друзьями, Гэндальфом и др.), что свя-
зано с повышением осознанности выбора и этического 
энтузиазма. Темы пещеры и магического артефакта Ги-
геса в Толкиновском дискурсе тесно переплетены, что 
усложняет проблему отказа от соблазна нелегитимно-
го господства и акцентирует невозможность самопо-
знания и принятия истины без следования этическим 
принципам; отсутствие понимания и поддержания 
этой связи неизбежно приводит к тирании, безумию 
и смерти, что иллюстрирует текст Толкина. Противо-
поставление добра и зла приобретает в романе оттенок 
бинарной оппозиции живого — неживого, аутентич-
ного-неаутентичного в связи с интерпретацией Сауро-
на и созданных им орков как своего рода симулякров. 
Прослеживаются также некоторые параллели с текстами 
Платона: композиционным построением «Государства» 
(начало и конец рассказа о путешествии Фродо), элемен-
тами видения Эра (в связи с исчезновением и преобра-
жением Гэндальфа), рассуждениями Гэндальфа в духе 
сократического диалога и некоторые другие. Отмечена 
инверсия метафоры философского путешествия: ради 
восстановления справедливости и спасения жизней оби-



158

тателей Средиземья Фродо и хранители Кольца совер-
шают не восхождение, но нисхождение в инфернальные 
слои бытия, однако это сопровождается их этическим 
подъёмом.

Ключевые слова: платоновская метафора пещеры, Вла-
стелин колец, симулякр, тирания, этика

Среди наиболее знаменитых и наиболее значимых идей, 
которые обыграны в Толкиновском тексте — так называемая 
метафора Пещеры из седьмой книги «Государства». В некото-
рых аспектах весь роман «Властелин колец» можно было бы 
рассматривать как своего рода развёрнутую метафору или 
метаметафору платоновской пещеры, точнее, интерпретацию 
Толкиным некоторых её аспектов, связанную, как и в рассказе 
Сократа, с процессом познания и самопознания и решением 
этических вопросов. Отметим также, что смешение литератур-
ных жанров (мифологии, поэзии, эпоса, риторики, философии 
и некоторых других) в тексте Толкина напоминает о жанровом 
полиморфизме диалогов Платона.

С точки зрения композиции «зачин» «Властелина 
Колец» и финал имеют прямые параллели с диалогом Платона 
«Государство». Например, в начале диалога «Государство» Со-
крат говорит о том, что вместе с Главконом посетил Пирей, 
дабы посмотреть, как будут справлять праздник в честь бо-
гини и отметив некоторые подробности, после же праздника 
они помолились, насмотрелись и пошли обратно в город; своё 
повествованье о странствии хоббита Фродо Толкин начинает 
с праздника (по случаю дня рождения Бильбо и его племян-
ника, обе даты объединены), именно это событие знаменует 
начало истории странствия главного героя. 

Семантическая параллель с диалогом «Государство» 
и метафорой Пещеры, к которой я буду обращаться, не пря-
молинейна. Во-первых, Фродо отправляется точно не за фи-
лософским знанием; по крайней мере, он так думает. Во-вто-
рых, последовательность проходимых героями романа стадий 
познания в сравнении с платоновой метафорой инвертирова-
на. Путешествие Фродо — это не анабасис, а катабасис. Даже 



159

в каком-то смысле НЕКИЯ: Хранители отправляются в Мордор, 
царство Тьмы и Смерти (название, придуманное Толкиным, 
семантически связано и с латинским корнем, и с французским, 
означающим смерть), из которого над Средиземьем простёр-
лась ТЕНЬ, с целью уничтожить кольцо (решающее условие 
победы над Сауроном).

Как для платоновского Сократа знание невозможно 
без добродетели (лукавый невежественный ум, пренебрегая 
истиной, исказит знание ради узко понимаемой «пользы», 
однако добродетели можно научаться), так и в каждом испы-
тании персонажей Толкина выходят на новый уровень само-
познания, что происходит при очередном моральном выборе 
и следовании этому выбору до очередной реперной точки.

При соотнесении «Властелина колец» с предысторией, 
изложенной в «Сильмариллионе», возникает вопрос о связи 
другой идеей Платона — не является ли Мелькор для Саурона 
своего рода прототипом-эйдосом злого носителя воли к вла-
сти, по отношению к которому он всего лишь копия, о чём 
говорит в романе и Гэндальф? Вернее будет сказать, что Мель-
кор — предельное искажение эйдоса Творца (мира), его тень 
и антипод. В таком варианте Саурон в своей претензии на гла-
венство над миром является симулякром, и в Платоновском 
смысле, и в Бодрийяровском, поскольку он копирует то, что 
не существует. будучи сам копией копии, Саурон-симулякр 
не может создать подлинного живого и, продуцируя несмет-
ные полчища зла, штампует своего рода тени прежде живого, 
орды зомби или автоматов. В таком контексте традиционное 
истолкование магистрального сюжета романа: борьба между 
добром и злом — принимает иной оттенок: это борьба живого 
с мёртвым, пытающимся подменить / заместить собой жизнь 
(атрибуты смерти появляются всякий раз, как перед Храни-
телями возникает необходимость выбора).

Перенесём взгляд на картографию, связанную с путе
шествием отряда Хранителей и перечислим наиболее значимые 
из них.

ХОББИТСКАЯ НОРА — это своего рода игрушечная пещера, 
и таков же «игрушечный» взгляд на мир у обитателей Шира, 



160

не желающих выбираться за пределы своего уютного края. 
По дороге к пограничному городу Фродо и его компания едва 
не погибают сначала в расселине ствола старого вяза, а затем 
в подземной ПЕЩЕРЕ под курганом, где обитает призрачная 
нежить. Следующая встреча с ПЕЩЕРОЙ ждёт пополнившийся 
отряд путешественников-хранителей, составивших «братство 
Кольца» и покинувших уютный эльфийский Ривенделл, в Мо-
рии. Стоит учесть, что μωρια — по-древнегречески глупость, 
нелепость, безумие. Следующий вариант ПЕЩЕРЫ — тоннель на 
перевале Кирит-Унгол, через который Фродо и Сэм пытаются 
пробраться в Мордор под предводительством Голлума. Фи-
нальный аккорд метафорического катабасиса Сэма и Фродо, 
но шире — и всех Хранителей, совершивших свой вариант 
гносеологического путешествия, — развязка отношений ди-
хотомичной пары Фродо-Голлум в ПЕЩЕРЕ Ородруина. 

Подчеркнём — образ пещеры очевидно сквозной 
для всего романа, и основной его философский смысл — 
маркирование этапов преодоления собственных заблуждений 
главными героями, возрастания их осознанности и этического 
энтузиазма. При этом темы пещеры и истории Гига в Толки-
новской интерпретации тесно переплетаются, усиливая по-
нимание трудности отказа от претензий на господство и не-
возможность получения доступа к знанию/ самопознанию без 
следования этическим императивам; согласно тексту Толкина, 
отсутствие понимания этой связи неизбежно приводит к ти-
рании и гибели. Причём бинарная оппозиция добро-зло при-
обретает в романе новый оттенок живое-неживое, подлинно-
е-неподлинное в связи с трактовкой Саурона и его созданий 
как симулякров. Мы отметили некоторые ассоциации с ком-
позиционным построением «Государства» Платона (начало 
и конец истории путешествия Фродо), инверсию метафоры 
философского познания как восхождения (ради установления 
справедливости и спасения жизней обитателей Средиземья 
Фродо и Хранители Кольца совершают нисхождение в ин-
фернальные слои бытия, однако это сопровождается их эти-
ческим ростом), аллюзию на видение Эра, которая возникает 
в связи с исчезновением и преображением Гэндальфа и фи-



161

налом эпопеи; обратили внимание (не занимаясь подробным 
раскрытием этой интересной особенности) на стилистическое 
сходство рассуждений Гэндальфа с сократическим диалогом 
и на некоторые другие детали. 

Valeriya Ismiyeva, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; University of World Civilizations 
(Moscow, Russia), Associate Professor

Reflections of Plato’s Concepts and metaphors in 
J. R. R. Tolkien’s epic novel The Lord of the Rings

Tolkien’s epic fantasy is a multi-layered metaphorical text 
that provides rich opportunities for various allusions and 
interpretations. Tolkien’s interpretation of Plato’s cave met-
aphor is particularly noteworthy. In the novel, the image of 
the cave is end–to-end, its main meaning is the designation 
and symbolization of the stages of overcoming their own 
delusions by the main characters (Frodo, his friends, Gan-
dalf, etc.), which is associated with increased awareness of 
choice and ethical enthusiasm. The themes of the cave and 
the magical artifact of Gyges in Tolkien’s discourse are close-
ly intertwined, which complicates the problem of rejecting 
the temptation of illegitimate domination and emphasizes 
the impossibility of self-knowledge and acceptance of truth 
without following ethical principles.; Failure to understand 
and maintain this connection inevitably leads to tyranny, 
madness, and death, as illustrated by Tolkien’s text. In the 
novel, the opposition of good and evil acquires a tinge of the 
binary opposition of the living — inanimate, authentic-in-
authentic in connection with the interpretation of Sauron 
and the orcs created by him as a kind of simulacra. There 
are also some parallels with Plato’s texts: the compositional 
structure of the “State” (the beginning and end of the story 
of Frodo’s journey), elements of the vision of Er (in connec-
tion with the disappearance and transformation of Gandalf), 
Gandalf ’s reasoning in the spirit of Socratic dialogue, and 
some others. 

Keywords: Platonic metaphor of the cave, the Lord of the 
Rings, simulacrum, tyranny, ethics



162

Ретюнских Лариса Тимофеевна, доктор философских 
наук, профессор; Университет МГУ-ППИ в Шэньчжэне 
(Шэньчжэнь, Китай), профессор; МГУ имени 
М. В. ЛОмоносова (Москва, Россия), профессор

Концептуальные сюжеты детской 
литературы: от Сократа к Страшиле

Взаимодействие философии и литературы рассматри-
вается в двух аспектах: формальном и концептуальном. 
Формальный предполагает возможность написания фи-
лософских текстов в форме литературных произведений 
(сказки, диалоги, эссе, притчи т. п.), т. е. существование 
философии в форме литературы. Концептуальный на-
целен на поиск философских смыслов в литературных 
произведениях, т. е. констатирует присутствие фило-
софии в литературе. Автор предлагает использовать 
концептуализацию детской литературы для организа-
ции философских практики с детьми. Анализирует две 
стратегии, существующие в этой деятельности. В рамках 
формального похода создаются специальные философ-
ские тексты в литературной форме, где зашифрованы 
философские концепты (программа проф.М. Липмана). 
В рамках концептуального подхода используются тексты 
известных и признанных культурой литературных про-
изведений для детей, содержащие в себе философские 
концепты (программ проф. Ретюнских Л. Т.).
Ключевые слова: философия, литература, концепт, кон-
цептуализация, форма, содержание, смысл, философия 
для детей

Существование философии в форме литературы при-
знается большинством философов как неоспоримый факт. 
Выделим два аспетка формальный и концептуальный.

Формальный. Исследователи, как правило, говорят 
о литературных формах философских сочинений, приводя 
в пример диалоги Платона, притчи Ф. Ницше и др. Обращают 
внимание на метафоричность философских текстов, присутствие 
в них авторского стиля, использование иррациональных 
методов, как то: аллегорическое повествование, образность, ин-



163

туитивность, символизм и т. п. На этом основании делают вывод 
о потенциальной «литертурности» философии. Это направление 
можно связать с поиском литературы в философии.

Концептуальный .  Обратившись к смысловой 
наполненности текста, мы переходим к поиску философии 
в литературе. 

Под концептуализацией я буду понимать способность 
литературы к созданию концептов, т. е. выполнению ею роли 
философии в ее традиционном значении «любви к мудрости». 
Определение философии как способа создания концептов, 
получившее сегодня широкое распространение, принадле-
жит Жилю Делезу и Феликсу Гварттари.*

1 В широком смысле 
слово «концепт» может означать идею, понятие, тезис. Авторы 
идеи связывают творчество концептов с субъектностью и ав-
торским стилем философских систем, которое выражается 
в обязательном присутствии концептуального персонажа (му-
дреца). Концепт является своеобразной визитной карточкой 
философа: декартовское «мыслю, следовательно существую», 
сократовское «я знаю только то, что ничего не знаю» и т. п. 

Расширяя границы концептуальности, замечу, что под 
это понятие подпадают также авторские интерпретации из-
вестных концептов, представляющие собой новое прочтение 
«старых истин». Концептуализация рождается из смысловой 
трансформации философских идей, среди которых и Любовь, 
Истина, Справедливость, Счастье, Гармония и т. п. 

Литературное произведение, рассказывая, конкретную 
историю, предлагает нам «примерить» на себя роли, идеи 
и страсти героев. И здесь уровень таланта и масштаб писателя 
становится критерием его способности концептуализировать 
свои представления о мире, выведя их на уровень всеобщности. 
Хрестоматийное «Если Бога нет, то все дозволено», которое свя-
зывают обычно с романом Достоевского «Братья Карамазовы» 
(хотя ни в самом романе, ни в других произведениях Достоев-

1 Делёз, Ж. Что такое философия? / Жиль Делёз, Феликс 
Гваттари; [пер. с фр. и послесл. С. Зенкина]. Москва: Академический 
проект, 2009.



164

ского, как известно, в такой формулировке фраза не звучит), 
Ж. П. Сартр берет за исходную точку экзистенциализма в ста-
тье «Экзистенциализм — это гуманизм».*

2 Универсальность 
предлагаемых литературой смыслов выводят ее в сферу 
философии. Детская литература — не исключение.

И рассуждать об этом я буду в контексте значимого на 
сегодняшний день направления исследований «Философия 
для детей». Оно берет свое начало в 70-е годы ХХ столетия 
с работ американского философа и логика, Мэтью Лимпа-
на.**

3 В России первые исследования в этой области начались 
в 90-е годы ХХ столетия.

Основным инструментом является беседа в соответствии 
с Сократовскими принципами поиска истины в диалоге. 

Каким образом философские концепты вводятся в про-
странство разговора? Часто при помощи текста в литературной 
форме, начиная от традиционных сказок, как авторских, так 
и народных, заканчивая специально для этой цели создан-
ными нарративами. Есть два подхода. Первый лежит в русле 
формального, он предполагает, что создаются специальные, 
«философски нагруженные тексты», в которых представлен 
известный философский концепт (М. Липман). Программа 
Лимана состоит из нескольких книг в литературной форме 
для разных возрастов. Героями этих «произведений» являются 
дети, как правило, ровесники целевой аудитории. Например. 
в книге «Элфи» детям 7–8 лет предлагается следующий сюжет. 

2 Экзистенциализм — это гуманизм / Жан-Поль Сартр; 
пер. с фр. М. Грецкого. Москва: Изд-во иностранной литера-
туры, 1953.

3 Lipman, M. Harry Stottlemeier’s Discovery. Upper Montclair, 
NJ: Institute for the Advancement of Philosophy for Children, 1974; 
Lipman, M. Lisa. Upper Montclair, NJ: Institute for the Advancement 
of Philosophy for Children (Montclair State College), 1976; Lipman, M. 
Philosophy Goes to School. Philadelphia: Temple University Press, 1988; 
Lipman, M. Thinking in Education, New York: Cambridge University 
Press; 1991, 2nd edition, 2003; Lipman, M. A Life Teaching Thinking, 
Montclair State University, NJ: Institute for the Advancement of 
Philosophy for Children, 2008.



165

Девочки Элфи, новенькая в классе, сообщает о себе «жуткую 
тайну», что она знает только то, что ничего не знает.*

4

Второй подход предполагает использование оригиналь-
ных текстов детской литературы и цитат из философских 
произведений без умалчивания подлинных имен авторов 
концептов. Именно его я использую в своих работах, т. к. он 
представляется мне более взвешенным и продуктивным.**

5 
Во- первых, дети встречаются с известными им персонажами 
литературных произведений, а во-вторых «вступают в диа-
лог» с выдающими философами — создателями концептов. 
В-третьих, имеют дело с подлинной литературой. В частности 
в моей книге детям предлагается знакомство с Сократом и его 
афоризмом вместе с интересными сюжетами из произведений 
А. Волкова «Волшебник Изумрудного города» и Н. Носова 
«Приключения Незнайки и его друзей». В этом единстве рас-
крывается диалектика знания и незнания, которую ребенку 
предлагается промыслить и прочувствовать, «примерить на 
себя». «Меня сделали вчера, и я ничего не знаю», — сообщает 
Страшила девочке Элли, которая сразу замечает противоречие 
в словах собеседника в лучших традициях сократического ме-
тода: «Откуда же ты узнал, что у тебя в голове солома, а у лю-
дей мозги?». Герои Волкова уже начали диалог, который легко 
и с интересом может быть продолжен в детской группе. 

Larisa Retiunskikh, DSc in Philosophy, Professor; MSU-BIT 
University Shenzhen (Shenzhen, China), Professor; MSU 
named after Lomonosov (Moscow, Russia), Professor

Conceptual plots of children’s literature: 
from Socrates to the Scarecrow

Abstract: The interaction of philosophy and literature is con-
sidered in two aspects: formal and conceptual. The formal 
approach presupposes the possibility of writing philosophical 
texts in the form of literary works (fairy tales, dialogues, 
4 Философия для детей. «Элфи»: пер. М.Дудиной. Екатеринбург, 

1996.
5 Ретюнских Л.Т. Путешествие в Лабиринтах мудрости. Фи

лософия для младших школьников. М.: Вита-Пресс, 2020



166

essays, parables, etc.), i. e. the existence of philosophy in 
the form of literature. The conceptual approach is aimed at 
finding philosophical meanings in literary texts, i. e. it states 
the presence of philosophy in literature. The author suggests 
using the conceptualization of children’s literature to orga-
nize philosophical practices with children and analyzes two 
strategies. As part of the formal campaign, special philosoph-
ical texts are created in literary form, where philosophical 
concepts are encoded (the program of Professor M. Lipman). 
Within the framework of the conceptual approach, texts of 
well-known and culturally recognized literary texts for chil-
dren containing philosophical concepts are used (programs 
of Prof. Larisa Retyunskikh).
Keywords: philosophy, literature, concept, conceptualization, 
form, content, meaning, philosophy for children 

Резюк Вадим Иванович; Университет «Дубна» (филиал 
«Лыткарино») (Дубна, Россия), преподаватель; 
Российский государственный педагогический 
университет им. А. И. Герцена (Санкт-Петербург, 
Россия), соискатель; Российский национальный 
исследовательский медицинский университет 
им. Н. И. Пирогова (Москва, Россия), доцент

Парадокс жертвы преступления в массовой 
культуре в контексте платонизма

В статье рассматривается парадокс жертвы преступления 
в массовой культуре в контексте платонизма. Автор 
статьи отмечает распространения виктимной состав-
ляющей в творческом продукте, близком абсолютному 
большинству (в кинематографе, литературе, социальной 
рекламе) и обращает внимание на идеи Платона и кон-
цепции платонизма о космосе, “technë,” философии, го-
сударстве. На основе выделенного констатируется нали-
чие отдельных парадоксальных формально-логических 
выводов, но неустойчивых даже в контексте других по-
добных формально-логических выводов (о наличии ис-
кусства и «безыскусной природы», «привычной» созна-
тельной и целесообразной деятельности, о соответствии 



167

принципам морали, философской целесообразности, 
государственной политики). В итоге отмечается необхо-
димость и возможность последующего изучения жертвы 
преступления в массовой культуре, его философской, 
эстетической, виктимологической и иной проблематики. 

Ключевые слова: Платон; платонизм; искусство; массовая 
культура; государство; жертва преступление; насилие; 
хищение общественных средств; мошенничество; вик-
тимология

Массовая культура как феномен является продуктом 
ХХ в. Не превалирующим по количественному признаку ре-
левантности, но существенной спецификой, остротой фор-
мы и частым резонансом оценок характеризуется отражение 
в массовой культуре жертвы криминального события. 

Сегодня жертва преступления выделяется в самых раз-
нообразных произведениях массовой культуры (в кинема-
тографе, в литературе, в (прежде всего) социальной рекламе 
и др.). Многие их произведений являются хаотично создавае-
мыми, многие — организованно и централизовано.

Переосмысление с позиций платонизма способно дать 
многое в понимании его сущности, интенции, потенциала.

В античной философии Платон стал в числе первых, 
выделивших и изучающих искусство, основополагающую 
составляющую культуры. В платонизме как отдельном учении 
этот вектор внимания стал постоянным. Были выделены 
не только духовная ценность, но и эстетическая сторона, 
«идеальные принципы». Все существующее является подра-
жанием космосу — он является источником. 

“Technē” (или «искусство») у Платона имеет несколько 
значений, нередко «далеких от эстетических ценностей». Исходя 
из этого, искусством является прежде всего не что-либо художе-
ственно и творчески созданное, а прежде всего сделанное есте-
ственным образом, «по привычке», основанное на имеющихся 
навыках. Последователен и вывод о наличии искусства и его ан-
типода «безыскусной природы», о наличии «привычной» и в иной 
стороне — сознательной и целесообразной деятельности.



168

С такой точки зрения жертва преступления может 
рассматриваться как часть естественных процессов, поэтому 
логично ее отражение в массовой культуре. Не сталкивается 
ли подобное умозаключение с иными концептами?

Вряд ли возможны подобные логически выстроенные 
конструкты-выводы, если обратить внимание на смысл и цели 
государства, самой философии. Также нельзя не учесть про-
вокационные со многих точек зрения произведения, особенно 
не отражающие реальность, а являющиеся плодом творче-
ской деятельности, фантазий, но так близко стоящих в одном 
пространстве с основополагающими механизмами массовой 
культуры как таковой, а также шокирующие изображения, 
сюжеты, связанные с виктимизацией конкретных жертв ре-
альных происшествий.

С такой точки зрения, отражение жертвы заставляет 
перманентно обращать внимание на соответствие принципам 
морали, философской целесообразности, государственной по-
литики. Показателен пример произведения Гете «Страдания 
юного Вертера», не только заставляющего фактически в тече-
ние столетий задумываться о генерирующей силе искусства 
и, позже, произведений массовой культуры, но и изменившего 
всю систему трансляции информации о криминальных со-
бытиях, отражения их жертв (от абсолютной объективности 
и открытости к обоснованной ограниченности, управляемо-
сти). В свою очередь, внимание к морали, философской целе-
сообразности, государственной политике, вызывает вопрос: 
не сталкивается ли подобный вывод с иными концептами 
платонизма, первыми из приведенных?

И вновь следует вернуться к привычкам, сделанному 
естественным образом и др. Вряд ли устойчивы и убедительны 
вторые из приведенных, логически выстроенные конструк-
ты-выводы, если обратить внимание на основы первых.

Следующей особенностью, заслуживающим внима-
ния, является фрагментарность, избирательность, огра-
ниченность в отражении жертв конкретных криминаль-
ных событий, их видов. В части криминальных деяний, 
посягающих на жизнь или связанных с физическим наси-



169

лием, жертва в генезисе продукта отражена многоаспек-
тно (в том числе как центральное звено транслируемого 
события), иных (хищений общественных (бюджетных) 
средств, мошенничеств и др.) — ограниченно (как правило, 
в качестве важного, но не центрального элемента сюжета). 

Какой механизм трансляции в данной случае отражает 
сущность созидающего в поле массового интереса типичного 
решения, идеи платонизма? Можно сделать вывод о фрагментар-
ном как соответствии природному и естественному развитию 
событий, стремлении к философской, государственной целесо-
образности, так и отклонении от него, несоответствии ему.

Таким образом, в контексте платонизма, соответству-
ющих его догм следует резюмировать парадокс жертвы пре-
ступления в массовой культуре. Констатировать его нали-
чие и особенности можно на основе идей о космосе, “technë” 
и государстве и с учетом распространении виктимной со-
ставляющей в творческом продукте, близком абсолютному 
большинству. На основе указанного, необходимо и возмож-
но последующее изучение жертвы преступления в массовой 
культуре, его философской, эстетической, виктимологической 
и иной проблематики.

Vadim Rezyuk; University “Dubna” (branch “Lytkarino”) 
(Dubna, Russia), Lecturer; Herzen State Pedagogical 
University of Russia (Saint Petersburg, Russia), Applicant; 
Pirogov Russian National Research Medical University 
(Moscow, Russia), Associate Professor

The paradox of the crime victim in mass 
culture in the context of Platonism

The article examines the paradox of the crime victim in mass 
(popular) culture in the context of Platonism. The author of 
the article notes the spread of the victim component in the 
creative product close to the absolute majority (in cinema, 
literature, social advertising) and draws attention to the ideas 
of Plato and the concepts of Platonism about space, “technë,” 
philosophy, the state. Based on the selected, the presence of 
individual paradoxical formal-logical conclusions is stated, 



but unstable even in the context of other similar formal-log-
ical conclusions (about the presence of art and “artless na-
ture,” “habitual” conscious and expedient activity, about 
compliance with the principles of morality, philosophical 
expediency, state policy). As a result, the need and possibility 
of further study of the crime victim in mass (popular) cul-
ture, its philosophical, aesthetic, victimological and other 
problems is noted.
Keywords: Plato; Platonism; art; mass(popular) culture; state; 
victim; crime; violence; embezzlement of budget; fraud; vic-
timology



171

Круглый стол  
«Субъект в античной философии»

Мочалова Ирина Николаевна, кандидат философских 
наук, доцент; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), доцент; 
Российский государственный гуманитарный университет 
(Москва, Россия), старший научный сотрудник

Философия и медицина в контексте 
древнегреческой пайдейи: 

философ / врач, учитель / ученик*
Доклад посвящен исследованию взаимовлияния фило-
софии и медицины в контексте развернувшейся в начале 
IV в. до н. э. в Афинах дискуссии об образовании и вос-
питании. Каждая из трех конкурирующих в это время 
пайдейтических стратегий (софистическая, сократиче-
ская и аристократическая) обращалась к медицине как 
одной из наиболее влиятельных полисных практик, 
занимавшей особое место в сфере τέχναι. Анализ ряда 
текстов Гиппократовского корпуса позволяет выдвинуть 
тезис о том, что в рамках медицинской образовательной 
(подготовка врача) и воспитательной (отношения между 
учителем и учеником, врачом и пациентом) практики 
была предложена оригинальная пайдейтическая страте-
гия. Использование философами многочисленных меди-
цинских аналогий свидетельствует не только об интересе 
к медицине и ее знании, но и показывает влияние меди-
цинской методологии на формирование педагогической 
теории и практики. Обращение к «Горгию», «Федру» 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 23-18-00971, Российский государственный гумани-
тарный университет (Москва), https://rscf.ru/project/23-18-00971/



172

и др. диалогам Платона позволяет увидеть связь между 
искусством врачевания и философией как особом обра-
зе жизни, единством эпистемы и духовной практики.
Ключевые слова: греческая пайдейя, медицина, фило-
софия, Гиппократовский корпус, субъект воспитания, 
Платон 

Irina Mochalova, CSc in Philosophy, Associate Professor; 
Saint Petersburg State University (Saint Petersburg, 
Russia), Associate Professor; Russian State University for 
Humanities (Moscow, Russia), Senior Research Fellow

Philosophy and Medicine  
in the Context of Greek Paideia:  

Philosopher/Doctor, Teacher/Student*
The report is devoted to the study of the mutual influence 
of philosophy and medicine in the context of the debate on 
education and upbringing that unfolded in Athens at the 
beginning of the IV century BC. Each of the three compet-
ing paideic strategies at that time (sophistic, socratic, and 
aristocratic) turned to medicine as one of the most influential 
policy practices, which occupied a special place in the field 
of medicine. An analysis of a number of texts from the 
Hippocratic Corpus allows us to put forward the thesis that an 
original paidetic strategy was proposed within the framework 
of medical educational (doctor’s training) and educational 
(teacher-student, doctor-patient relations) practice. The use 
of numerous medical analogies by philosophers indicates 
not only an interest in medicine and its knowledge, but also 
shows the influence of medical methodology on the formation 
of pedagogical theory and practice. An appeal to Gorgias, 
Phaedrus and other dialogues of Plato allow us to see the con-
nection between the art of healing and philosophy as a spe-
cial way of life, the unity of episteme and spiritual practice.
Keywords: Greek paideia, medicine, philosophy, Hippocratic 
corpus, subject of education, Plato

* The research is funded by Russian Science Foundation № 23-
18-00971, Russian State University for Humanities (Moscow), https://
rscf.ru/en/project/23-18-00971/



173

Галанин Рустам Баевич, кандидат философских наук; 
Русская христианская гуманитарная академия 
им. Ф. М. Достоевского (Санкт-Петербург, Россия), 
научный сотрудник; Институт теологии СПбГУ (Санкт-
Петербург, Россия), старший научный сотрудник

Стоический платонизм Посидония: 
учение о бессмертии души*

О бессмертии души стоики говорили разное — то ли 
его вовсе нет, то ли все души существуют после смерти 
до ближайшей экпирозы, то ли только души мудрецов. 
Посидоний, принимая во внимание воззрения Плато-
на, считал, что как мировая душа, так, возможно, и ин-
дивидуальные души бессмертны, при этом душа не 
появляется в момент рождения, но существует еще до 
вхождения в тело. После смерти тела душа продолжает 
жить в подлунной сфере и созерцать вселенную чистым 
мышлением — т. е. мышлением, не замутненным орга-
нами чувственного восприятия. Несмотря на то что со-
временная научная критика пытается вычеркнуть Поси-
дония из числа «платоников», мы попытаемся показать 
истинность точки зрения ученых сер. 20 в., а именно, что 
Посидоний был «стоическим платоником» и что именно 
Посидоний и никто иной, осуществив помимо прочего 
синтез аристотелевской и платоновской психологии, 
передал последнюю дальше — средним платониками 
и неоплатоникам. Посидоний, помимо комментария 
на «Тимей», вероятно, написал комментарий на «Федр», 
в реальность которого верил, в частности, Целлер, и из 
которого он и почерпнул трехчастную дискриптивную 
модель души, и именно остатки этого комментария мы 
можем видеть в комментарии на «Федр» неоплатоника 5 
в. Гермия. Также будут рассмотрены другие фрагменты, 
которые позволяют утверждать, что в некоторых аспек-
тах физики и связанной с ней психологии Посидоний 
твердо стоял на вполне платонических позициях в от-

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 23-18-00971, Российский государственный гумани-
тарный университет (Москва), https://rscf.ru/project/23-18-00971/



174

ношении структуры и бессмертия души. Таким образом, 
тезис о том, что Посидоний, будучи «стоическим плато-
ником», является в то же время и «еретиком» в традиции 
Стои, — совершенно правдоподобен.
Ключевые слова: Посидоний, стоицизм, субъект в Ан-
тичности, душа, бессмертие

Rustam Galanin, CSc in Philosophy; Russian Christian Academy 
for the Humanities (Saint Petersburg, Russia), Research 
Fellow; Saint Petersburg State University, Institute of Theology 
(Saint Petersburg, Russia), Major Research Fellow

Stoic Platonism of Posidonius: the doctrine 
of the immortality of the soul*

Posidonius, taking into account Plato’s views, believed that 
both the universal soul and, possibly, individual souls are 
immortal. The soul does not appear at the moment of birth, 
but exists even before entering the body. After the death of 
the body, the soul continues to live in the sublunar sphere 
and contemplate the universe with pure thinking — that is, 
thinking that is not clouded by sensory perception. Despite 
the fact that modern scholarship criticism tries to exclude 
Posidonius from the list of “Platonists,” we will try to show 
that scholarship of the 20th century, was completely right 
calling Posidonius a “Stoic Platonist.” It was Posidonius 
and no one else who, among other things, synthesized 
Aristotelian and Platonic psychology and passed the lat-
ter on to the Middle Platonists and Neoplatonists. In ad-
dition to the commentary on the Timaeus, Posidonius 
probably wrote a commentary on the Phaedrus, which 
Zeller, in particular, believed to be real, and from which 
he drew a three-part discriptive model of the soul, and it 
is the remnants of this commentary that we can see in the 
commentary on the Phaedrus by the 5th AD Neoplatonist 
Hermias. Other fragments will also be considered, which 
allow us to assert that in some aspects of physics and related 

* The research was carried out at the expense of the grant of the 
Russian Science Foundation No. 23-18-00971, https://rscf.ru/en/proj-
ect/23-18-00971, Russian State University for the Humanities



175

psychology, Posidonius firmly held quite platonic posi-
tions regarding the structure and immortality of the soul. 
Keywords: Posidonius, stoicism, the subject in Antiquity, the 
soul, immortality

Гараджа Алексей Викторович; Российский государ-
ственный гуманитарный университет (Москва, 
Россия), старший научный сотрудник

Четыре неистовства от Платона до Фичино*
Изложенная в платоновском «Федре» теория четырех 
«неистовств» (пророческого, мистериального, поэти-
ческого и любовного), вновь открытая на латиноязыч-
ном Западе, вместе с самим диалогом, только в 15 веке, 
оказала и продолжает оказывать заметное влияние на 
гуманитарные науки от эстетики (вопрос поэтическо-
го вдохновения) до психологии (проблематика изме-
ненных состояний сознания). «Федр» сразу же привлек 
к себе повышенное внимание в ренессансной Италии. 
Леонардо Бруни осуществил первый, неполный (до 
257c) и в известной мере искалеченный самоцензурой, 
перевод «Федра» в 1424. Середина 15 века ознаменована 
острой полемикой между византийскими экспатами — 
сторонниками и противниками Платона — в том числе 
с оглядкой на «Федр» и отталкиваясь от интерпретации 
изображаемого в диалоге любовного неистовства. Мар-
силио Фичино начал писать свой комментарий к «Фе-
дру» (закончен ок. 1493) еще до того, как осуществил 
собственный перевод этого диалога (впервые напечатан 
во флорентийском издании Platonis operum 1484 года), 
пользуясь поначалу «увечным» переводом Бруни. Осо-
бое внимание Фичино уделяет поэтическому и любов-
ному неистовствам — в комментариях, соответственно, 
к платоновским «Иону» (1466) и «Пиру» (1469). О «бо-
жественном неистовстве» вообще он пишет в раннем 
тексте — письме к Перегрино Альи (1457). Наконец, 
в книге 13 зрелого и, возможно, главного своего сочи-

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 23-18-00971, Российский государственный гумани-
тарный университет (Москва), https://rscf.ru/project/23-18-00971/ 



176

нения «Платоновская теология» (1482) он разбирается 
с пророческим неистовством и выходит к самобытному 
переосмыслению платоновской теории. Для исследовате-
лей заманчиво истолковать неистовство как своего рода 
измененное состояние сознания. Это представляется 
возможным применительно к μανία Платона в культур-
ном контексте его эпохи, но Фичинов furor, по-видимому, 
уместней истолковать как явление скорее структурное 
(известное нарушение восходящей к Платону же схемы 
способностей человеческой «души», то есть субъекта), 
чем психофизиологическое отклонение от нормы.
Ключевые слова: Платон, «Федр», Марсилио Фичино, 
божественное неистовство, субъект

Изложенная в платоновском «Федре» теория четырех 
«неистовств» (пророческого, мистериального, поэтическо-
го и любовного), вновь открытая на латиноязычном Западе, 
вместе с самим диалогом, только в 15 веке, оказала и продол-
жает оказывать заметное влияние на гуманитарные науки от 
эстетики (вопрос поэтического вдохновения) до психологии 
(проблематика измененных состояний сознания). «Федр» сра-
зу же, как только Джованни Ауриспа и Амброджо Траверсари 
доставили в Венецию коллекцию греческих рукописей, в том 
числе полное собрание сочинений Платона (1423), привлек 
к себе повышенное внимание. Почти сразу же вслед за этим 
Леонардо Бруни (ок. 1370 — 1444) осуществил неполный (до 
Стефановой страницы 257c) перевод «Федра» (1424). Середина 
15 века ознаменована острой полемикой между византийскими 
экспатами — сторонниками и противниками Платона — в том 
числе с оглядкой на «Федр» и отталкиваясь от интерпретации 
изображаемого в диалоге любовного неистовства: чисто ли 
сексуальную и конкретно гомоэротическую силу подразуме-
вал платоновский Эрос в «Федре» (как уверял Георгий Тра-
пезундский) или его следует толковать символически, исходя 
из «лестницы Диотимы» в «Пире» (как возражал кардинал 
Виссарион)? Этот же вопрос беспокоил Бруни, чей неполный 
перевод «Федра» в известной мере искалечен самоцензурой 
(см. Hankins 1990: 2.396–399). По оценке Джеймса Хэнкинса 



177

(Hankins 1990: 1.66), Бруни принадлежал к людям, которым, 
подобно толкиеновским хоббитам, «надо, чтобы в книгах 
было то, что они и так уже знают, и чтобы изложено это было 
просто и ясно, без всякой путаницы», так что у Аретинца «не 
было ни мотива, ни экзегетических техник, необходимых для 
осмысления сочинений Платона». Совсем другое дело Марси-
лио Фичино (1433–1499), который начал писать свой коммента-
рий к «Федру» (закончен ок. 1493) еще до того, как осуществил 
собственный перевод этого диалога (впервые напечатан во 
флорентийском издании Platonis operum 1484 года), пользуясь 
поначалу «увечным» переводом Бруни. Особое внимание Фи-
чино уделяет поэтическому и любовному неистовствам — 
в комментариях, соответственно, к платоновским «Иону» 
(1466) и «Пиру» (1469). О «божественное неистовстве» вообще 
он пишет в раннем тексте — письме к Перегрино Альи (1457). 
Наконец, в книге 13 зрелого и, возможно, главного своего 
сочинения «Платоновская теология» (1482) он разбирается 
с пророческим неистовством и выходит к самобытному пе-
реосмыслению платоновской теории. Для исследователей за-
манчиво истолковать неистовство как измененное состояние 
сознания. Это представляется возможным применительно 
к μανία Платона в культурном контексте его эпохи, но Фичинов 
furor, по-видимому, уместней истолковать как явление скорее 
структурное (известное нарушение восходящей к Платону же 
схемы способностей человеческой «души», то есть субъекта), 
чем психофизиологическое отклонение от нормы.

Alexei Garadja; Russian State University for Humanities 
(Moscow, Russia), Major Research Fellow

Four Frenzies from Plato to Ficino*
The theory of four frenzies (the mantic, mysterial, poetic, and 
erotic ones), expounded in Plato’s Phaedrus, which has been 
rediscovered in the Latin West, along with the dialogue itself, 

*The research was carried out at the expense of the grant of the 
Russian Science Foundation No. 23-18-00971, https://rscf.ru/en/proj-
ect/23-18-00971, Russian State University for the Humanities



178

only in the 15th century, had and still has a noticeable impact 
on humanities, from aesthetics (the question of poetical 
inspiration) to psychology (the problematics of altered states 
of consciousness). The Phaedrus had attracted much atten-
tion in Renaissance Italy. Leonardo Bruni had made the 
first, incomplete (up to 257c) and somewhat “crippled” by 
his self-censorship, translation of the dialogue in 1424. The 
middle of the 15th century witnessed the acute controversy 
between Byzantine expatriates, adherents and critics of Pla-
to, having to do, among other issues, with the Phaedrus and 
possible interpretation of the amorous frenzy depicted in 
the dialogue. Marsilio Ficino’s subsequent translation of the 
Phaedrus was first printed in 1484. Special attention to poetic 
and erotic frenzies (furores) are paid in his commentaries 
on Plato’s Ion (1466) and Symposium (1469). In book 13 of 
his Platonic Theology (1482), Ficino looks into prophetic 
frenzy as well, and attains an original reconsideration of 
the Platonic theory. It is tempting to explain frenzy as an 
altered state of consciousness. This seems plausible for Pla-
to’s μανία in his cultural context, but Ficino’s furor might be 
more appropriately interpreted as a structural phenomenon 
(a breach in the Platonic scheme of the faculties of the human 
soul, i. e. human subject) rather than a psycho-physiological 
deviation viz. aberration.

Keywords: Plato, the Phaedrus, Marsilio Ficino, furor divinus, 
subjectivity

The theory of four frenzies (the mantic, mysterial, poetic, 
and erotic ones), expounded in Plato’s Phaedrus, which has been 
rediscovered in the Latin West, along with the dialogue itself, 
only in the 15th century, had and still has a noticeable impact on 
humanities, from aesthetics (the question of poetical inspiration) to 
psychology (the problematics of altered states of consciousness). As 
soon as Giovanni Aurispa and Ambrogio Traversari had brought to 
Venice a rich collection of Greek manuscripts, including the com-
plete works of Plato (1423), the Phaedrus had immediately attracted 
much attention in Renaissance Italy. 

Almost right away, Leonardo Bruni (c. 1370 — 1444) had 
made an incomplete (up to Stephanus’ page 257c) translation of 



179

the dialogue (1424). The middle of the 15th century was also the 
time of the acute controversy between Byzantine expatriates, 
adherents and critics of Plato, having to do, among other issues, 
with the Phaedrus and possible interpretation of the amorous 
frenzy depicted in the dialogue: does Plato’s Eros in the Phaedrus 
represent a purely sexual, specifically homoerotic, force (as George 
of Trebizond claimed), or is it rather to be interpreted symbolically, 
in the light of “Diotima’s ladder” from the Symposium (as Cardinal 
Bessarion advocated)? 

That same question was disturbing Bruni as well, whose in-
complete translation of the Phaedrus had been somewhat crippled 
by his self-censorship (cf. Hankins 1990: 2.396–399). As James 
Hankins puts it, “Bruni, like Tolkien’s hobbits, evidently preferred 
‘books filled with things he already knew, set out fair and square 
with no contradictions’. He possessed neither the motive nor the 
exegetical techniques needed to make sense of Plato’s writings” 
(Hankins 1990: 1.66). 

Marsilio Ficino (1433–1499) was another kind of person alto-
gether. Ficino had embarked upon his commentary on the Phaedrus 
(the final version c. 1493) even before he completed his own transla-
tion of the dialogue (first printed in the Florentine edition of Platonis 
operum published in 1484), using the “crippled” Bruni’s translation 
at first. Ficino pays special attention to poetic and erotic frenzies 
(furores) in his commentaries on Plato’s Ion (1466) and Symposium 
(1469) respectively. On the “divine frenzy” in general, he writes in 
his letter to Peregrino Agli, an early text (1457). 

Finally, in book 13 of his mature and probably most im-
portant writing, the Platonic Theology (1482), Ficino looks into 
prophetic frenzy as well, and attains an original reconsideration 
of the Platonic theory. It is tempting for some scholars to explain 
frenzy as an altered state of consciousness. This seems plausible for 
Plato’s μανία in the cultural context of his time, but Ficino’s furor 
might be more appropriately interpreted as a structural phenome-
non (a peculiar breach in the Platonic scheme of the faculties of the 
human soul, i. e. human subject) rather than a psycho-physiological 
deviation viz. aberration.



180

Минак Вячеслав Сергеевич; Российский государственный гу-
манитарный университет (Москва, Россия), аналитик

Учение Аристотеля о душе и государстве 
в связи с понятием субъекта*

В рамках выступления планируется вкратце очертить ситуацию 
(проблемное поле) современной философии, а также методоло-
гии истории философии. Основной тезис: отсутствие единого 
и единственного («правильного») концептуального подхода, 
существование разных вариаций интерпретации исторических 
философских учений. Далее будет подчеркнуто значение понятия 
субъекта для современной мысли, указаны следы его реабили-
тации после эпохи постмодернизма. В результате на основании 
сформулированного понятия субъекта будет представлена апро-
приационистская интерпретация учения Аристотеля о человеке 
и государстве. Утверждается, что это возможно сделать как ми-
нимум двумя способами: либо исходя из самого понятия в его 
классическом (картезианском) значении, и тогда необходимо 
рассмотреть положение подобного субъекта в учении о душе 
государстве по Аристотелю; либо исходя из ключевых атрибу-
тов, которыми это понятие обычно наделяется (самосознание, 
способность к действию, суверенность, транспарентность). В за-
висимости от выбора одного из указанных способов субъект 
понимается или как индивидуальный, или как коллективный.
Ключевые слова: Аристотель, душа, государство, субъект, 
психология, политика

Vyacheslav Minak; Russian State University for 
Humanities (Moscow, Russia), analyst

Aristotle’s Theory of Soul and State in 
Connection with Concept of Subject**

As part of the report, it is planned to briefly outline the situation 
(problem field) of modern philosophy, as well as methodology 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 23-18-00971, Российский государственный гумани-
тарный университет (Москва), https://rscf.ru/project/23-18-00971/ 

**The research was carried out at the expense of the grant of the 
Russian Science Foundation No. 23-18-00971, https://rscf.ru/en/proj-
ect/23-18-00971, Russian State University for the Humanities



181

of history of philosophy. The main thesis is absence of a single 
and unique (“correct”) conceptual approach, existence of differ-
ent variations in the interpretation of historical philosophical 
doctrines. Next, importance of concept of subject for modern 
thought will be emphasized, and traces of its rehabilitation af-
ter the postmodern era will be indicated. As a result, an ap-
propriationist interpretation of Aristotle’s theory of man and 
state will be presented on the basis of the formulated concept 
of the subject. It is argued that this can be done in at least two 
ways: either based on the concept itself in its classical (Carte-
sian) meaning, and in this case it is necessary to consider the 
position of such a subject in the state according to Aristotle; or 
based on the key attributes that this concept is usually endowed 
with (self-awareness, ability to act, sovereignty, transparency). 
Depending on the choice of one of these methods, the subject 
is understood either as an individual or as a collective.
Keywords: Aristotle, Soul, State, Subject, Psychology, Politics

Курбатов Анатолий Григорьевич; Санкт-Петербургская ду-
ховная академия (Санкт-Петербург, Россия), аспирант

«Разворот к себе» Плотина  
на примере Enn. VI.5*

В рамках настоящего доклада предпринята попытка 
поразмышлять над знаменитым местом из платоновского 
«Алкивиада I» (129b) об «αὐτὸ ταὐτό» на примере Enn. VI.5 
Плотина. Устоявшаяся в исследовательской литературе 
точка зрения, согласно которой это начало («αὐτὸ ταὐτό») 
в античности не мыслилось субстанционально, что прин-
ципиально отличает древнегреческую гносеологию от кон-
цепции новоевропейского трансцендентального субъекта, 
применительно к философской мысли Плотина обнару-
живает ряд проблем. Размышляя над эйдосом индивиду-
альной души Плотин, смеем предположить, предлагает 
несколько параллельных смысловых линий. Например, 
в Enn. V.7 Плотин допускает наличие разумного начала 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 23-18-00971, Российский государственный гумани-
тарный университет (Москва), https://rscf.ru/project/23-18-00971/ 



182

в каждом конкретном человеке, что встраивается в пове-
ствовательную линию о причастности индивидуальной 
души Уму. Напротив, в Enn. VI.5 Плотин не допускает на-
личие отдельного эйдоса у каждого конкретного человека: 
много лиц, но одна голова, единство идеи во множестве 
частных вещей. Плотин иллюстрирует свою мысль через 
образ огня. Антиномичность мысли Плотина, которая 
становится очевидной при описании принципа индивиду-
ации, не раз отмечалась исследователями. Это обстоятель-
ство позволяет поставить вопрос о возможности согласо-
вания противоречащих друг другу утверждений Плотина. 
Ключевые слова: Плотин, душа, субъект, эйдос, Ум

Anatoly Kurbatov; Saint Petersburg Theological Academy 
(Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

”Turn to oneself” Plotinus on 
the example of Enn. VI.5*

The report presents reflections on the famous passage from Pla-
to’s Alcibiades I (129b) about “αὐτὸ ταὐτό” using the example of 
Enn. VI.5 of Plotinus. In the research literature, there is a point 
of view according to which “αὐτὸ ταὐτό” in antiquity was not 
thought of as a substance, which fundamentally distinguishes 
ancient Greek epistemology from the concept of the modern 
European transcendental subject. But if we apply this point of 
view to Plotinus’s philosophical thought, a number of problems 
are revealed. Reflecting on the Eidos of the individual soul, Ploti-
nus, we dare to assume, offers several explanations (meaningful 
lines). For example, in Enn. V.7 Plotinus admits the presence of 
a rational principle in each individual person, which is consistent 
with the participation of the individual soul in the Mind. On the 
contrary, in Enn. VI.5 Plotinus does not admit the presence of 
a separate Eidos in each individual person: many persons, but 
one head, the unity of the idea — in a multitude of particular 
things. Plotinus illustrates his thought through the image of fire. 
The antinomy of Plotinus’s thought, evident in the description 

* The research was carried out at Russian State University for the 
Humanities and was funded by Russian Scientific Foundation project 
No 23-18-00971, https://rscf.ru/en/project/23-18-00971/



183

of the principle of individuation, has been noted by researchers 
more than once. This circumstance allows us to consider the 
possibility of reconciling Plotinus’s contradictory statements. 
Keywords: Plotinus, Ancient philosophy, individual soul, eidos, 
mind

Гурьянов Илья Геннадьевич, кандидат философских 
наук; Российская академия народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте РФ 
(Москва, Россия), доцент; Российский государственный 
гуманитарный университет (Москва, Россия), старший 
научный сотрудник; Институт теологии СПбГУ (Санкт-
Петербург, Россия), старший научный сотрудник

Фигура Сократа в философии Фичино: 
между даймонической субъектностью 

и типологической экзегезой*
Доклад будет посвящен концептуализации фигуры Сокра-
та (в частности, платонических свидетельств о даймоне 
Сократа) в философии Фичино в связи с разработанной 
флорентийцем моделью субъектности. В моих недавних 
исследованиях была показана продуктивность исполь-
зования понятия «риторической персоны» Дени Робишо 
как ключа к ее описанию и именно в этом свете изложено 
натурфилософское учение Фичино, объясняющее воз-
можность «истинного» высказывания тем, что философом 
овладевает «дух» (spiritus) Платона. В эпитоме к своему 
переводу «Апологии Сократа» Фичино пишет, что мы мо-
жем назвать «сам ум Сократа» (ipsum Socratis intellectum) 
даймоном, отсылая при этом, по-видимому, к диалогу 
«Тимей»; далее же он прямо утверждает, что Платон и Со-
крат имели родственного даймона. Сходные слова Фичино 
говорит в предисловии к своему переводу «Эннеад», объ-
ясняя «духовное» (в натурфилософском смысле) согласие 
Платона и Плотина. Если говорить в самых общих чертах, 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда № 23-18-00971, Российский государственный гумани-
тарный университет (Москва), https://rscf.ru/project/23-18-00971/ 



184

(благие) даймоны в философии Фичино суть нематери-
альные силы мировой души, воздействующие на высшую 
часть конкретной души — ум (и только через него на тело). 
Они не обладают собственной волей или субъектностью, 
но мировая душа в целом в ее животворении космоса 
и действии «через нас» обладает. В отличие от чувственной 
перцепции восприятие даймона умом — это не пассивный, 
а активный процесс, поэтому благого даймона можно упо-
добить порталу: всегда локализованному принципу свя-
зи. Иначе говоря, именно через даймона человек наилуч-
шим и наиболее благотворным образом коммуницирует 
как с космосом, так и с другими людьми. В то же время 
существуют исследования, показывающие, как Фичино 
типологически соотносит Сократа с Христом (например, 
в Ep. VII.7). Очевидное напряжение, возникающее между 
натурфилософскими понятиями и христологической 
экзегезой в ренессансном дискурсе о Сократе, нуждается 
во всестороннем исследовании. 
Ключевые слова: Сократ, Фичино, даймон, риторическая 
персона, типологическая экзегеза

Ilya Guryanov, CSc in Philosophy; Russian Presidential Academy 
of National Economy and Public Administration (Moscow, 
Russia), Associate Professor; Russian State University for 
Humanities (Moscow, Russia), Senior Research Fellow; 
Saint Petersburg State University, Institute of Theology 
(Saint Petersburg, Russia), Senior Research Fellow

The figure of Socrates in Ficino’s philosophy: 
between daimonic subjectivity 

and typological exegesis*
This paper examines the conceptualization of Socrates—par-
ticularly the Platonic account of his daimon—within Marsilio 
Ficino’s philosophical legacy, focusing on his model of subjec-
tivity. Recent research has demonstrated the heuristic value of 
Denis Robichaud’s notion of the “rhetorical persona” as a key 

* The research was carried out at Russian State University for the 
Humanities and was funded by Russian Scientific Foundation project 
No 23-18-00971, https://rscf.ru/en/project/23-18-00971/



to describing this model. In this framework, Ficino’s natu-
ral philosophy explains the possibility of “true” discourse 
through the philosopher’s possession by Plato’s spiritus. In the 
epitome to his translation of the Apology of Socrates, Ficino 
identifies Socrates’ daimon with “Socrates’ very intellect” 
(ipsum Socratis intellectum), likely referencing the Timaeus; he 
further asserts that Plato and Socrates shared a kindred daimon. 
A similar claim appears in Ficino’s preface to his translation 
of the Enneads, where he explains the “spiritual” harmony 
between Plato and Plotinus. Broadly speaking, (benevolent) 
daimones in Ficino’s philosophy represent immaterial forces 
of the World Soul, acting upon the highest part of an individ-
ual soul. They lack independent will or subjectivity, whereas 
the World Soul as a whole, in its cosmic animation and action 
“through us,” possesses both. Unlike sensory perception, the 
intellect’s apprehension of the daimon is an active process; 
thus, a daimon functions as a portal—a localized principle 
of connection. Through the daimon, humans communicate 
optimally and beneficially with both the cosmos and others. 
Meanwhile, scholarship has shown Ficino’s typological 
alignment of Socrates with Christ. The evident tension between 
natural-philosophical concepts and Christological exegesis in 
Renaissance discourse on Socrates warrants further systematic 
investigation. 
Keywords: Socrates, Ficino, daimon, rhetorical persona, typo-
logical exegesis



186

Секция 7 «Язык  
и литературная форма в философии»

Никоненко Сергей Витальевич, доктор философ-
ских наук, профессор; Санкт-Петербургский 
государственный университет (Санкт-Петербург, 
Россия), профессор; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), профессор

К вопросу о языке, композиции 
и семантике платоновских диалогов 

с аналитической точки зрения*
В докладе предпринята попытка рассмотреть тексты 
платоновских диалогов с точки зрения методов, 
выработанных в аналитической философии. Автор 
делает попытку обосновать три положения:1. С точки 
зрения идей аналитической философии самым «идеаль-
ным» диалогом выступает «Кратил» (особенно фрагмен-
ты об этимологии божественных имен).2. Теоретические 
взгляды Платона коррелируют с теориями аналитиков 
о возможности создания строгого языка; прежде всего, 
в отношении возможности достижения терминологи-
ческой однозначности.3. Вместе с тем, тексты диалогов 
Платона тяготеют к композиционной и семантической 
целостности лишь в пределах текста одного диалога 
(иногда двух-трех диалогов, связанных по тематике 
и хронологии). Если же поставить вопрос: Существует 

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научно-
го фонда № 24-28-00295, Русская христианская гуманитарная ака-
демия им. Ф. М. Достоевского, https://rscf.ru/project/24-28-00295/



187

ли единый язык платоновских текстов?, то мы склонны 
дать на этот вопрос ответ отрицательный. Тем самым, 
мы пытаемся очертить аналитическую проблему: само 
выделение «языка» платоновских диалогов является 
изначально проблематичным и вряд ли осуществимым.

Ключевые слова: Платон, аналитическая философия, 
язык, текст, семантика

Sergey Nikonenko, DSc in Philosophy, Professor; 
Saint Petersburg State University (Saint Petersburg, 
Russia), Professor; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Professor

Language, Composition and Semantics of 
Plato’s Dialoges from Analytical Point of View*

The report attempts to examine the texts of Platonic dialogues 
from the point of view of methods developed in analytical 
philosophy. The author makes an attempt to substantiate 
three positions: 1. The most “ideal” dialogue is “Cratylus” 
(especially fragments about the etymology of divine names) 
from the point of view of the ideas of analytical philosophy 
2. Plato’s theoretical views correlate with the theories of an-
alysts on the possibility of creating a strict language; first of 
all, regarding the possibility of achieving terminological un-
ambiguity. 3. At the same time, the texts of Plato’s dialogues 
tend towards compositional and semantic integrity only 
within the text of one dialogue (sometimes two or three 
dialogues related by subject and chronology). If we ask the 
question: Is there a single language of Platonic texts?, then 
we are inclined to give a negative answer to this question. 
Thus, we are trying to outline an analytical problem: the 
very identification of the “language” of Platonic dialogues 
is inherently problematic and unlikely to be implemented.

Keywords: Plato, analytic philosophy, language, text, se-
mantics

* The study was supported by a grant from the Russian Science 
Foundation № 24-28-00295; Russian Christian Academy for Humanities 
named after Fyodor Dostoevsky, https://rscf.ru/en/project/24-28-00295/



188

Рассадин Сергей Валентинович, кандидат фило-
софских наук, доцент; Тверской государственный 
университет (Тверь, Россия), доцент

Эволюция дискурсивных стратегий истины 
в античной интеллектуальной традиции

Одной из важнейших методологических проблем фи-
лософии и науки во всех интеллектуальных традициях 
была и остается задача определения адекватного и ре-
левантного способа рассуждения, обеспечивающего 
наиболее убедительный, эвристичный и доказательный 
результат. Античная традиция рассуждений предложи-
ла ряд совершенно оригинальных способов изложения 
мыслей. Использование различных дискурсивных стра-
тегий поиска и изложения истины древнегреческими 
философами и учеными демонстрирует очевидную эво-
люцию как самой философии, так и ее методологической 
основы. Монологизм досократической мысли, полилог 
Платона и сменившая и дополнившая их аналитическая 
модель рассуждения Аристотеля отражают поэтапную 
трансформацию методологических принципов и дис-
курсивных практик античной интеллектуальной тра-
диции, получившей последующее развитии в европей-
ской науке и философии. Статья отражает результаты 
теоретико-методологического исследования эволюции 
основных дискурсивных стратегий истины в античной 
интеллектуальной традиции.
Ключевые слова: античная философия, дискурсивные 
стратегии, истина, модель рассуждения, Платон, Ари-
стотель

Sergey Rassadin, CSc in Philosophy, Associate Professor; Tver 
State University (Tver, Russia), Associate Professor

The evolution of discursive strategies of 
Truth in the Ancient Intellectual tradition
One of the most important methodological problems of 
philosophy and science in all intellectual traditions has 
been and remains the task of determining an adequate and 



189

relevant way of reasoning that provides the most convinc-
ing, heuristic and evidentiary result. The ancient tradi-
tion of reasoning offered a number of completely original 
ways of expressing thoughts. The use of various discur-
sive strategies for the search and presentation of truth by 
ancient Greek philosophers and scientists demonstrates 
the obvious evolution of both philosophy itself and its 
methodological basis. The monologism of pre-socratic 
thought, Plato’s polylogue, and the analytical model of 
Aristotle’s reasoning that replaced and supplemented them 
reflect the gradual transformation of the methodological 
principles and discursive practices of the ancient intellectu-
al tradition, which was subsequently developed in Europe-
an science and philosophy. The article reflects the results of 
a theoretical and methodological study of the evolution of the 
main discursive strategies of truth in ancient intellectualism.
Keywords: ancient philosophy, discursive strategies, truth, 
model of reasoning, Plato, Aristotle

Конончук Дмитрий Васильевич, кандидат фило-
софских наук; Дальневосточный федеральный 
университет (Владивосток, Россия), доцент

Традиция рефлексивного осмысления 
как критерий генезиса философии

Стоящая перед историком ранних философий про-
блема выработки критерия философского содержания 
древнего текста обусловлена тем фактом, что генезис 
философии в рамках той или культуры происходил 
в контексте уже существовавших в ней культурных 
практик (как правило, религиозных), будучи неотреф-
лексирован современниками. Автор, базируясь на фе-
номенологическом подходе (в его хайдеггерианской 
версии), предлагает в качестве такого критерия следу-
ющий принцип: текст отвечает понятию философского 
в той степени, в которой а) содержит акт рефлексивно-
го осмысления опыта, т. е. смещение фокуса внимания 
с предмета на субъекта опыта этого предмета, и б) при 
этом предназначен к пониманию в контексте опреде-



190

лённой традиции с предполагаемыми в ней практиками 
самоописания и самовоспроизведения (даже если сама 
эта традиция на раннем этапе и не осмысляет себя как 
философская). Приводятся примеры применения дан-
ного критерия при работе с историко-философскими 
источниками.

Ключевые слова: античная философия, китайская фи-
лософия, генезис философии, дельфийский принцип, 
определение философии

Dmitry Kononchuk, CSc in Philosophy; Far 
Eastern Federal University (Vladivostok, 
Russia), Associate Professor

The Tradition of Reflection as a Criterion 
of the Genesis of Philosophy

The problem of developing a criterion for the philosophi-
cal content of an ancient text facing the historian of early 
philosophies is conditioned by the fact that the genesis of 
philosophy within a culture took place in the context of cul-
tural practices (as a rule, religious ones) that already existed 
in that culture and were unreflected by contemporaries. The 
author, based on the phenomenological approach (in version 
of Heidegger), proposes the following principle as such a cri-
terion: a text meets the notion of philosophical to the extent 
that it (a) contains an act of reflexive comprehension of expe-
rience, i. e., a shift in the focus of attention from the subject 
to the subject. a) contains an act of reflexive comprehension 
of experience, i. e., a shift of the focus of attention from the 
subject to the subject of experience of this subject, and b) at 
the same time is intended to be understood in the context of 
a certain tradition with the practices of self-description and 
self-reproduction assumed in it (even if this tradition does 
not conceptualize itself as philosophical at an early stage). 
Examples of the application of this criterion when working 
with historical and philosophical sources are given.

Keywords: ancient philosophy, Chinese philosophy, genesis 
of philosophy, Delphic principle, definition of philosophy



191

Никонова Светлана Борисовна, доктор 
философских наук, профессор; Академия 
Русского балета имени А. Я. Вагановой 
(Санкт-Петербург, Россия), профессор; 
Русская христианская гуманитарная 
академия им. Ф. М. Достоевского (Санкт-
Петербург, Россия), профессор

Литературные начала философии 
в античности и экспансия литературоведения 

в философию в XX веке
Литературная форма Платоновских диалогов — их 
структурная сложность, образное богатство, стилисти-
ческие приемы, сюжет, метафорика, динамика — веками 
вызывает восхищение читателей, и возможно именно это 
восхищение часто является пробуждающим философ-
скую мысль. Если вдуматься, то большая часть философ-
ских текстов весьма художественна и поэтична, и как раз 
жанр сухой научной теории является редкостью, а точнее 
чем-то, развившимся особо явственно при становлении 
новоевропейской научной картины мира и сближении 
философии с наукой. В XX веке литературоведение как 
одна из гуманитарных наук начинает исследовать так-
же и философские тексты, наравне с художественными, 
с точки зрения их структуры и формальных особенно-
стей. И неожиданно таким образом именно литерату-
роведение забирает себе те функции, которые прежде 
исполняла философия в ее метафизическом смысле. 
То есть именно литературоведение в какой-то момент 
начинает размышлять не просто об анализе текста, но 
и о сущности мира. Так от зарождения метафизики до 
постмодернистской деконструкции философский текст 
проделывает путь от художественного к литературовед-
ческому, проходя также и через ступень научного. В ка-
кой-то момент в литературоведении возникает вопрос, 
существует ли подлинное структурное различие меж-
ду художественным и научным текстом. И этот вопрос 
выводит нас на метауровень уже по отношению к ли-
тературоведению, снова в пространство философии. 



192

Что же делает текст философским — не художествен-
ным, не научным — вот действительно философский 
вопрос…

Ключевые слова: философия, литература, литературо-
ведение, история философии, литературная теория, 
метафизика, деконструкция

Svetlana Nikonova, DSc in Philosophy, Professor; 
Vaganova Ballet Academy (St.Petersburg, Russia), 
Professor; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Professor

Literary origins of philosophy in antiquity 
and the expansion of literary criticism 

into philosophy in the 20th century

The literary form of Plato’s dialogues — structural complexity, 
richness of imagery, stylistic devices, metaphors, dynamics — 
has aroused the admiration of followers for centuries, and 
perhaps it is this admiration that often awakens philosophical 
thought. If you think about it, the majority of philosophical 
texts are artistic and poetic, and it is precisely the genre of 
pure scientific theory that is a rarity, or rather something that 
developed especially clearly during the formation of the new 
European scientific thought and the convergence of philos-
ophy with science. In the 20th century, literary criticism as 
one of the humanities begins to study philosophical texts, 
along with fiction, from the point of view of their structure 
and formal features. And unexpectedly, it is literary criticism 
that takes over the functions that philosophy previously per-
formed in its metaphysical sense. That is, it is literary criticism 
that at some point begins to reflect not just on the analysis 
of the text, but also on the essence of the world. Thus, from 
the birth of metaphysics to postmodern deconstruction, the 
philosophical text makes its way from artistic form to liter-
ary criticism, passing also through the stage of scientific. At 
some point in literary criticism, the question arises whether 
there is a genuine structural difference between artistic and 
scientific texts. And this question takes us to a meta-level in 



193

relation to literary criticism as well, into the space of phi-
losophy again. So, what makes a text philosophical that is 
a truly philosophical question…

Keywords: philosophy, literature, literary criticism, history 
of philosophy, literary theory, metaphysics, deconstruction

Ставцева Ольга Ивановна, кандидат философских наук, 
доцент; Ленинградский государственный университет 
им. А. С. Пушкина (Санкт-Петербург, Россия), доцент

Литературная форма философии 
и предназначение философского письма 

В докладе анализируется многообразие литературных 
форм философских текстов на фоне современного 
однообразия философских текстов, которые, в основ-
ном, представлены в виде научных статей и моногра-
фий. На основе обращения к литературной форме фи-
лософских текстов Платона, Кьеркегора, Хайдеггера 
описывается специфика философского письма, которое 
использует литературные формы выражения — мета-
форы, образы, сложную структуры устройства текстов, 
псевдонимы, персонажи. Отмеченная литературность 
связывается с основной задачей философии — про-
буждением мышления человека, майевтикой, подво-
дящей к событию мышления. Популярность и распро-
страненность аналитической философской традиции, 
связывающей задачу философского мышления с ме-
тодологией науки, выявляется как одна из причин со-
временного однообразия философских текстов. Сде-
лан вывод, что наукообразный язык недостаточен для 
постановки философского вопроса о бытии, о целом 
и для инициации философского мышления человека. 
Ключевые слова: многообразие жанров философского 
письма, Платон, Кьеркегор, Хайдеггер, мышление, май-
евтика, аналитическая философия 

Оглядываясь на философское наследие, обращаешь вни-
мание на многообразие философского письма, на богатство 
философской традиции. Это и поэмы, и эссе, диалоги, статьи, 



194

трактаты, афоризмы, драмы, романы, произведения с исполь-
зованием математических форм, мифов, метафор, аллегорий, 
образов. Сегодня в академической философии мы наблюдаем 
некоторое однообразие письма — доминирует статья и моно-
графия как расширенный вариант статьи. 

Если обратиться к философии Платона, С. Кьеркегора, 
то мы видим многообразие и форм выражения мысли. Свя-
зана ли особая форма письма или литературная форма фи-
лософского произведения с философским содержанием или 
даже предназначением философии? Иными словами, можно 
ли говорить о единстве философской теории и литературной 
формы, в которой философия выражается? 

На наш взгляд, на эти ответы надо утвердительный 
ответ. Обоснование этого ответа потребует от нас определе-
ния философского мышления и его предназначения, а также 
указания того, как понимается человек и язык. 

М. Хайдеггер определяет философию как вопрошание, 
которое спрашивает о бытии, о целом, в этом вопросе сам 
спрашивающий ставит себя под вопрос. Попытка поставить 
себя в ситуацию открытости миру, Реальному (Лакан), требу-
ет мужества отбросить привычные верования и иметь дело 
с незнанием. Сама эта позиция и то, что открывается или 
закрывается в этом вопрошании, не может быть однозначно, 
четко и ясно быть описано на языке. Согласно Л. Витгенштей-
ну, язык не может описать мир в целом, а только лишь фак-
ты, то, что случается, что имеет место. Согласно Ж. Лакану, 
язык — символическая структура, которая не может отраз-
ить Реальное. Дискурсивный язык всегда недостаточен, но на 
помощь приходят косвенные способы высказывания о мире, 
которые используют мифы, метафоры, образы, иронию, алле-
гории, особую структуру текста, персонажей, противоречия 
и т. п. Особым мастером таких текстов был Платон, ставший 
основателем европейской философской традиции. Философ-
скому стилю Платона подражает С. Кьеркегор, используя поч-
ти те же самые художественные приемы, развивая специально 
продуманную систему персонажей. Все эти художественные 
приемы, т. е. литературный стиль нацелен на то, чтобы выра-



195

зить то, что невозможно выразить с помощью научного спо-
соба и верифицируемого описания. 

Какой смысл это делать, т. е. иными словами, в чем пред-
назначение философских текстов? Можно предположить, что 
философия — особого рода практика, побуждающая человека 
мыслить самому, поэтому философские тексты инициируют 
мышление. Платон не просто описывает Сократа, а Кьеркегор 
не просто описывает Авраама, их тексты обращаются к чита-
телю — как сделаешь ты? Философские тексты не передают ин-
формацию, а подводят к началу мышления. Научить человека 
мышлению, подвести к нему — основная задача философии. 
Особое устройство текстов связано именно с выполнением 
этой задачи, которая носит майевтический характер, т. е. не 
предоставляет истину в готовом виде, а с помощью вопросов 
и высказываний помогает человеку придти к ней. С этим может 
быть связано возможное разочарование в философских тек-
стах, которое обычно выражается фразой «Ничего не понял», 
т. е. не стал мыслить сам, событие мышления не состоялось. 
В этой связи к упомянутым авторам, которые разрабатывали 
майевтику в философских текстах, — к Платону, Кьеркегору, 
можно отнести еще и Хайдеггера. По воспоминаниям его уче-
ницы Х. Арендт лекции Хайдеггера имели «магический» харак-
тер, ритм и повторение некоторых фраз превращали лекцию 
в перформанс, событие. Это очевидно в лекции «Что такое ме-
тафизика?», в которой Хайдеггер подводит слушателя к тому, 
чтобы почувствовать ужас Ничто. Не случайно фразы из этой 
лекции Р. Карнап приводил в пример в своей работе «Преодо-
ление метафизики логическим анализом языка». Очевидно, что 
Карнап, как и другие представители аналитической филосо-
фии, иначе понимают предназначение философского мышле-
ния, сводят философию только к учению о научном методе. 

Современный исследователь философии Кьеркегора 
Стюарт Дж. приводит три причины однообразия современного 
философского письма: 1) стремление философии стать мето-
дологией естественных наук и подражание философии есте-
ственным наукам; 2) рост профессионализации в философии; 
3) понимание языка и смысла в англо-американской традиции 



196

(Карнап, Айер).*

1 Мне думается, что выводы Стюарта в отношении 
объяснения доминирования в современном философском письме 
только двух форм — научной статьи и монографии — верные. 
Отмеченное Стюартом однообразие связано с популярностью 
в современном философском дискурсе аналитической филосо-
фии, так или иначе связывающей философию с наукой. Но этим 
философские задачи, безусловно, не исчерпываются, предна-
значение философии связано с научением человека мышлению, 
подведением человека к ситуации необходимости мыслить. 

Olga Stavtseva, CSc in Philosophy, Associate Professor; 
Leningrad State University named after A. S. Pushkin 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

Literary form of philosophy and the 
purpose of philosophical writing

The report analyzes the diversity of literary forms of phil-
osophical texts against the background of the modern mo-
notony of philosophical texts, which are mainly presented 
in the form of scientific articles and monographs. Based on 
the appeal to the literary form of philosophical texts of Plato, 
Kierkegaard, Heidegger, the specificity of philosophical writ-
ing is described, which uses literary forms of expression — 
metaphors, images, complex structures of the text device, 
pseudonyms, characters. The noted literariness is associated 
with the main task of philosophy — the awakening of human 
thinking, maieutics, leading to the event of thinking. The 
popularity and prevalence of the analytical philosophical 
tradition, linking the task of philosophical thinking with 
the methodology of science, is revealed as one of the rea-
sons for the modern monotony of philosophical texts. It is 
concluded that scientific language is insufficient for posing 
a philosophical question about being, about the whole and 
for initiating human philosophical thinking. 
Keywords: diversity of genres of philosophical writing, Pla-
to, Kierkegaard, Heidegger, thinking, maieutics, analytical 
philosophy
1 Stewart J. The Unity of Content and Form in Philosophical 

Writing. The Perils of Conformity. Bloomsbury, 2013, P.2.



197

Никулина Александра Сергеевна; Институт 
философии человека РГПУ им. А. И. Герцена 
(Санкт-Петербург, Россия), соискатель

Универсальность языка в философском 
диалоге: Платон и Хайдеггер

В докладе я сопоставляю понимание языка в диалогах 
Платона с трактовкой языка в диалоге М. Хайдеггера 
«Из диалога о языке», и обсуждаю, как эти два 
разных понимания природы и роли языка и речи 
определяют характер коммуникации между людьми 
и ее возможности. Поскольку философский диалог — 
не только текстовый жанр, но и вид человеческого 
взаимодействия, разные формы такого диалога 
выражают особые формы человеческого бытия. А значит, 
у авторов разных эпох философский диалог имеет раз-
ную глубинную структуру. Однако и у Платона, и у Хай-
деггера возникает представление о языке как о некоем 
универсальном начале: и хотя эта «универсальность» 
ими понимается по-разному, именно идея универсаль-
ности становится связующим звеном между разными 
формами диалога, которая позволяет проследить эво-
люцию философского диалога. 

Ключевые слова: диалог, язык, коммуникация, экзистен-
ция, истина

Aleksandra Nikulina; Institute of the philosophy of a human, 
Herzen University (Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

The Universality of Language in a Philosophical 
Dialogue: Plato and Heidegger

In the presentation, I compare the understanding of the 
language in the dialogues of Plato with the interpretation of 
the language in M. Heidegger’s dialogue “From the Dialogue 
about Language,” and discuss how these two different treat-
ments of the nature and the role of language and speech de-
termine the nature of communication between human beings 
and its capacities. Since a philosophical dialogue is not only 



198

a textual genre, but also a type of human interaction, differ-
ent forms of such a dialogue express particular forms of hu-
man existence. So, among authors of different eras, the deep 
structure of a philosophical dialogue may vary. However, 
both Plato and Heidegger understand language as a univer-
sal origin: and although this “universality” is understood in 
a different way, the idea of ​​​​universality becomes a common 
thread between different forms of dialogue, which allows us 
to trace the evolution of the philosophical dialogue itself.

Keywords: dialogue, language, communication, existence, 
truth

Закаблуковский Евгений Викторович, кандидат 
философских наук; Нижегородский государственный 
педагогический университет имени Козьмы Минина 
(Нижний Новгород, Россия), доцент

Наследие платоновского диалога: 
форма как метафилософская парадигма 

и критерий философского текста
Доклад посвящен исследованию платоновского диало-
га не просто как литературного жанра, но как осново-
полагающей формально-философской парадигмы, за-
давшей специфические критерии определения текста 
как философского (диалогичность, процессуальность, 
апоретичность, психагогическая направленность). Цен-
тральный тезис заключается в том, что история рецеп-
ции и трансформации диалогической формы в последу-
ющей философской традиции (от античности до Нового 
времени) является не просто историей стилистических 
предпочтений, а отражает имплицитные метафилософ-
ские установки авторов относительно природы, целей 
и методов философии. Выбор, адаптация (например, 
у Цицерона, Августина, Беркли) или сознательный от-
каз от диалогической формы в пользу монологических 
жанров (трактат, эссе) служат маркерами изменения 
самих критериев философского текста. Анализируют-
ся примеры того, как формальные решения отражают 
смещение акцентов с процесса поиска истины на изло-



199

жение готовой доктрины, с майевтического вовлечения 
читателя на авторитетное поучение, с апоретической 
открытости на системную завершенность.
Ключевые слова: диалог, форма, содержание, метафило-
софия, парадигма, диалектика, апория, мимесис, психа-
гогика, протрептика, рецепция

По каким критериям мы определяем текст как философ-
ский? Традиционные критерии (логическая строгость, систем-
ность, обращение к предельным вопросам, оригинальность 
и т. д.) неочевидны и дискуссионны. Платон не оставил трак-
татов, но его диалоги безусловно признаются философскими. 
Секрет видится нам в неразрывности формы и содержания. 
Наша задача — проследить, как история рецепции и транс-
формации формы платоновского диалога отражает эволю-
цию самих критериев определения философского текста.

Наша гипотеза состоит в том, что платоновский диалог — 
это не просто литературный жанр, а формальная парадигма, 
воплощающая определенные критерии философствования (ди-
алогичность, процессуальность, апоретичность, психагогику). 
Выбор, адаптация или отказ от этой формы в последующей тра-
диции является не стилистическим решением, а имплицитным 
метафилософским высказыванием о природе и целях филосо-
фии, а следовательно — о критериях философского текста.

Платоновский диалог можно представить себе как фор-
мально-философскую парадигму. Возможно выделить ключе-
вые формальные характеристики таковой (параллельно опре-
деляя их философское значение): это драматизм и мимесис 
(философия — это живое действие, а не только абстрактное 
рассуждение); это полифония и диалектика (истина рождается 
в столкновении мнений, акцентируется процесс поиска); это 
апория и ирония (указываются границы познания, стимули-
руется самостоятельное мышление читателя, майевтика); это 
непрямая коммуникация (через миф, аллегорию) как форма 
для выражения трансцендентных или трудно формализуе-
мых идей. Имплицитными критериями «философичности» 
у Платона выступают не только логическая когерентность 



200

или системность, но и протрептическая сила, диалектическая 
открытость, анагогическая направленность.

В истории философии наблюдается трансформация 
парадигмы (формы и критериев) философствования, причем 
маркером изменения критериев становится форма. В эллини-
стический и римский периоды (например, у Цицерона) в плане 
формы наблюдаем сохранение диалога (с акцентом на ритори-
ку), представление позиций школ, подчас философия приоб-
ретает более дидактический характер. Происходит изменение 
критериев: философией теперь считаются эрудиция, искусство 
убеждения, практическая мудрость. Снижается роль апории, 
делается акцент на изложении доктрин. Фактически, форма 
служит для целей презентации знания.

Средневековье и Возрождение в плане формы выдвигают 
внутренний диалог (у Августина), диалог как утешение (у Боэ-
ция), возрождение классического диалога (у гуманистов). Про-
исходит изменение критериев: интроспективный поиск Бога 
и истины (критерий — духовное восхождение) сменяется демон-
страцией гуманистической образованности и стилистического 
мастерства (критерий — элоквенция, подражание античности).

В Новое время диалог становится инструментом для яс-
ного изложения сложных аргументов (у Беркли), для крити-
ки метафизики и исследования оснований познания (у Юма), 
для герменевтического воссоздания духа Платона (у Шлей-
ермахера). Происходит очередное изменение критериев: 
акцент делается на эпистемологии, ясности аргументации 
(у Беркли), скептическом анализе (у Юма). У Шлейермахера 
наблюдаем возврат к пониманию формы как неотделимой от 
философского метода Платона.

В конечном итоге происходит отказ от диалога: растёт 
популярность трактата, эссе, афоризмов. Превалируют 
монологичность, стремление к системности, завершенности, 
объективности изложения. Теперь философия видится наукой, 
критерием выступают системность и претензия на достижение 
окончательной истины, а автор должен обладать авторитетно-
стью. На первый план выходят логическая строгость, полнота, 
доказательность в «научном» смысле.



201

Итак, форму можно определить как метафилософское вы-
сказывание. Выбор формы (диалог или трактат, апоретичность 
или системность, полифония или. монологичность) — не случаен. 
Он имплицитно отражает фундаментальные представления ав-
тора о том, что есть истина (готовый результат или динамический 
процесс); как достигается знание (через диалектику/диалог 
или через дедукцию/интуицию/авторитет автора); какова роль 
читателя (активный соучастник поиска или пассивный реципи-
ент готового знания) и, самое главное, какова цель философии 
(поиск мудрости, построение всеобъемлющей системы, крити-
ка оснований, терапия души, социальное преобразование).

Мы приходим к тому, что решение относительно вы-
бора формы — это не «внешняя» упаковка, а неотъемлемая 
часть философской позиции, демонстрирующая принятие или 
отвержение определенных критериев философского текста, 
восходящих (прямо или опосредованно, через принятие или 
отталкивание) к платоновской парадигме. История трансфор-
мации диалогической формы — это, по сути, история борь-
бы за легитимацию различных способов философствования 
и критериев их оценки.

В заключение, анализ истории рецепции платоновского 
диалога показывает, что форма философского текста 
неразрывно связана с его содержанием и, более того, с сами-
ми критериями, по которым мы относим текст к философии. 
Платоновская диалогическая форма задала парадигму, отно-
сительно которой (соглашаясь, полемизируя, трансформируя) 
выстраивались многие последующие философские практики 
письма. Понимание этой взаимосвязи формы и критериев обо-
гащает наше восприятие не только платоновского наследия, 
но и всей истории западной мысли, позволяя видеть за сти-
листическими различиями глубинные метафилософские рас-
хождения. Вопрос о соотношении формы и критериев фило-
софского текста остается актуальным и сегодня, в эпоху новых 
медиа и форм коммуникации. Наследие Платона продолжает 
провоцировать рефлексию о том, что значит философствовать 
и как облекать этот процесс в текстовую форму.



202

Evgeny Zakablukovskiy, CSc in Philosophy; Kozma Minin 
Nizhny Novgorod State Pedagogical University — Minin 
University (Nizhny Novgorod, Russia), Associate Professor

Platonic dialogue legacy: the form 
as a metaphilosophical paradigm and 

criterion of philosophical text
The paper is devoted to the study of the Platonic dialogue not 
just as a literary genre, but as a foundational formally-philo-
sophical paradigm that established specific criteria for defining 
a text as philosophical (dialogicality, processuality, aporeticity, 
psychagogic orientation). The central thesis is that the history 
of the reception and transformation of the dialogical form in 
subsequent philosophical traditions (from antiquity to modern 
times) is not just a history of stylistic preferences, but reflects the 
implicit metaphilosophical assumptions of authors regarding 
the nature, goals, and methods of philosophy. The choice, ad-
aptation (for example, by Cicero, Augustine, Berkeley), or con-
scious rejection of the dialogical form in favor of monological 
genres (treatise, essay) serve as markers of a change in the very 
criteria of the philosophical text. Examples are analyzed of how 
formal solutions reflect a shift in emphasis from the process of 
seeking truth to the exposition of a ready-made doctrine, from 
maieutic involvement of the reader to authoritative instruction, 
from aporetic openness to systematic completeness.
Keywords: dialogue, form, content, metaphilosophy, paradigm, 
dialectics, aporia, mimesis, psychagogy, protreptics, reception

Поликарпова Людмила Павловна;  
независимый исследователь

Творчество Платона — это не только 
Истинная Философия, но и Высокая Поэзия 

Платон-Поэт помогает Платону-философу
Цели моего доклада — представить Платона как диалекти-
ка и как Мастера Слова; показать эффективность приёмов 
Платона в постижении Истинного Бытия и в поэтичной 
и высокохудожественной передаче своих мыслей; обра-
тить внимание на то, что модель Универсума Платона со-
ответствует Истинному Бытию, что материалистическое 



203

мировоззрение случайной эволюции снизу ошибочно; что 
знаниями может обладать только живой человек (в этом 
замысел Творца, для которого душа человека важнее чело-
вечества). Платон против ложной словесности, даже если 
она обнаруживается в произведениях великих поэтов. Од-
нако Высокая Поэзия — неизменная спутница философии 
почти во всех диалогах Платона. Стремление к познанию 
Истинной Реальности у него есть стремление к Прекрас-
ному, Благому и Истинному. Платон-Поэт помогает Плато-
ну-философу выражать глубочайшие и трудные для пони-
мания мысли о Высших Истинах и Смыслах в отношении 
Универсума и человека. Для этого служат яркие литера-
турные образы и аналогии. «Государство». Для облегчения 
понимания Блага (Первопричины Универсума) Платон 
сравнивает Его с солнцем. Чтобы продемонстрировать 
отношение между различными уровнями бытия: мета-
физическим Умом (Νους) и материальным миром — Пла-
тон прибегает к символам «пещера» и «линия». «Филеб». 
Платон представляет свою мировоззренческую парадигму 
(о иерархии бытийных уровней и иерархии единств) Боже-
ственным даром людям, брошенным через Прометея вместе 
с ослепительным огнём. «Всё, о чём говорится, как о вечно 
сущем, состоит из единства и множества и заключает в себе 
сросшиеся воедино предел и беспредельность». Это пояс-
нено на примере звуков (букв). «Федр». Платон уподобляет 
душу крылатой колеснице. Благодаря тому, что творчество 
Платона — это не только Истинная Философия, но и Высо-
кая Поэзия, диалоги Платона уже третье тысячелетия нахо-
дятся в поле зрения не только философии, но и литературы.
Ключевые слова: единство, Благо, Ум, метафизика души, 
эпистемология, высокая поэзия, диалектика, аналогия, 
образ, символ

Ludmila Polikarpova; Independent scholar
Plato’s creative work is not only True 

Philosophy, but also High Poetry
Plato is against false literature, even if it is found in the works 
of great poets. However, High Poetry is the constant com-
panion of philosophy in almost all of Plato’s dialogues. His 
desire for knowledge of the True Reality is a desire for the 



Beautiful, the Good and the True. Plato-Poet helps Plato-phi-
losopher express the deepest thoughts about Higher Truths 
in relation to the Universe and man. Vivid literary images 
and analogies serve for this purpose. “The State.” To make 
it easier to understand the (the Root Cause of the Universe), 
Plato compares It to the sun. “Knowable things can be known 
only through the Good; it also gives them both being and 
existence, although the Good itself” is on a higher meta-
physical level of Being than the visible and even intelligible 
worlds. To demonstrate the relationship between the differ-
ent levels of being: the metaphysical Mind and the material 
world, Plato uses the symbols “cave” and “line.” “Philebus.” 
Plato presents his worldview paradigm (on the hierarchy of 
existential levels and the hierarchy of unities) as a divine gift 
to people thrown through Prometheus along with a blinding 
fire. This is explained by the example of sounds (letters). 
“Phaedrus.” Plato likens the soul to a winged chariot. Due 
to the fact that Plato’s work is not only True Philosophy, but 
also High Poetry, Plato’s dialogues have been in the field of 
view not only of philosophy, but also of literature for the 
third millennium. 
Keywords: unity, Good, mind, metaphysics of the soul, epis-
temology, high poetry, dialectic, analogy, image, symbol



205

Секция 8 «Платон и культура 
Античности»

Афонасина Анна Сергеевна, кандидат философских 
наук, доцент; Балтийский федеральный университет 
им. Иммануила Канта (Калининград, Россия), доцент

Поэтика физического эксперимента: 
Эмпедокл о дыхании*

Когда язык находится еще на стадии высказывания 
о мифе, а рациональная мысль движется вперед огром-
ными шагами, философ умело изобретает способ, кото-
рым он может выразить свои гениальные догадки. Этим 
способом становится аналогия. Так Эмпедокл, описывая 
свои новаторские представления о физиологии дыхания, 
сравнивает его с действием клепсидры —- особого при-
бора для подъема жидкостей со дня сосудов. В своем вы-
ступлении я предлагаю подробно рассмотреть большой 
фрагмент Эмпедокла о дыхании В 100 DK = D 201a LM 
и его различные интерпретации в контексте представ-
ления о физическом устройстве космоса и его компо-
нентов. Кроме того, особое внимание я хочу уделить 
самому языку поэмы Эмпедокла и продемонстрировать 
как на наших глазах рождается новый научно-философ-
ский дискурс. 

Ключевые слова: Эмпедокл, дыхание, клепсидра, физи-
ология, космос

* Исследование выполнено в Балтийском федеральном уни-
верситете им. Иммануила Канта за счет гранта РНФ № 25-18-00141 
«Античная физика», https://rscf.ru/project/25-18-00141



206

Anna Afonasina, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; Immanuel Kant Baltic Federal University 
(Kaliningrad, Russia), Assistant Professor

The Poetics of Physical Experiment: 
Empedocles on Breathing*

When language is still at the stage of making statements about 
myth, and rational thought is moving forward in great steps, 
the philosopher skilfully invents a way in which he can ex-
press his ingenious conjectures. This way becomes analogy. 
Thus Empedocles, describing his innovative ideas about the 
physiology of respiration, compares it to the action of a klep-
sydra —- a special device for lifting liquids from the bottom 
of vessels. In my presentation, I propose to examine in detail 
Empedocles’ large fragment on respiration B 100 DK = D 201a 
LM and its various interpretations in the context of a view of 
the physical structure of the cosmos and its components. In 
addition, I want to pay special attention to the very language 
of Empedocles’ poem and demonstrate how a new scientific 
and philosophical discourse is being born before our eyes.
Keywords: Empedocles, respiration, klepsydra physiology, 
cosmos

Богомолов Алексей Владимирович, кандидат фило-
софских наук; Нижегородский государственный 
педагогический университет имени Козьмы Минина 
(Нижний Новгород, Россия), доцент

Теология Парменида в контексте философской 
апофатики: W. Jaeger vs A. Drozdek

Вопрос о том, следует ли бытие Парменида считать 
богом, вызывает определенные разночтения. К приме-
ру, W. Jaeger в лекциях 1936 года указывал, что бытие 
богом не является. Противоположная позиция также 
обстоятельно представлена в специальной литературе. 
Здесь выделим исследование A. Drozdek’a “Greek 

* The research was carried out at Immanuel Kant Baltic Federal 
University with the financial support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-18-00141, https://rscf.ru/en/project/25-18-00141/



207

Philosophers as Theologians: The Divine Arche.” В рамках 
данного доклада вопрос о божественной природе бы-
тия рассматривается не сам по себе, а в контексте апо-
фатики Парменида, в частности, с учетом возможного 
различения философской апофатики и негативной те-
ологии. Если согласиться, что бытие является богом, то 
очевидно предположение о наличии негативной теоло-
гии в учении Парменида. Но апофатическими характе-
ристиками наделяется не только бытие, но и небытие. 
Небытие, возможно, становится предметом философ-
ской апофатики. 

Ключевые слова: небытие, апофатика, Парменид, теоло-
гия, негативная теология

Alexey Bogomolov, CSc in Philosophy; Kozma Minin Nizhny 
Novgorod State Pedagogical University — Minin University 
(Nizhny Novgorod, Russia), Associate Professor

Theology of Parmenides in the Context 
of Philosophical Apophaticism: 

W. Jaeger vs A. Drozdek
The question of whether the non-being of Parmenides should 
be considered God causes certain discrepancies. For example, 
W. Jaeger pointed out in his 1936 lectures that being is not 
God. The opposite position is also thoroughly presented in the 
specialized literature. Here we highlight A. Drozdek’s study 
“Greek Philosophers as Theologians: The Divine Arche.” 
Within the framework of this report, the question of the di-
vine nature of being is considered not by itself, but in the con-
text of the apophaticism of Parmenides, in particular, taking 
into account the possible distinction between philosophical 
apophaticism and negative theology. If we accept that being 
is God, then it is obvious that there is a negative theology in 
the teachings of Parmenides. But apophatic characteristics 
are given not only to being, but also to non-being. Non-being, 
perhaps, becomes the subject of philosophical apophatics.

Keywords: non-being, apophaticism, Parmenides, theology, 
negative theology



208

Хмелевской Даниил Олегович;  
Южный федеральный университет 
(Ростов-на-Дону, Россия), аспирант

Мифология и философия  
во вступлении к поэме  

Парменида «О природе»
В данном докладе предпринимается попытка рассмотреть 
проэмий «О природе» Парменида с философской точки 
зрения. В связи с этим рассматриваются мифологи-
ческий контекст проэмия к «О природе». В проэмии, 
согласно исследованиям авторитетных учёных, мож-
но вычитать реминисценции на эпическую традицию, 
а именно, на «Одиссея» Гомера или произведения Геси-
ода. Согласно, замечаниям А. Мурелатоса, античный 
мыслитель во вступлении к поэме переосмысляет мотив 
«путешествия», придавая этому мотиву философский 
оттенок, так как в должном путешествии ошибка не-
допустима. Помимо эпоса, в проэмии можно прочесть 
и влияние Орфического учения. Несмотря на очевидные 
«подсказки» на образы и фигуры во вступлении к по-
эме, путешествие в проэмии ими не ограничивается. 
Амбивалентность образов можно рассматривать как 
возможность вовлечения в путешествие юноши. Кроме 
того, мифологические образы уходят на второй план, 
а на первый план выходят строгие рассуждения о бы-
тии в «Пути Истины». Иными словами, проэмий — это 
описание опыта обращения ума к предмету изыскания: 
прыжок от неясных образов к сущему. 

Ключевые слова: проэмий, Парменид, бытие, мышление, 
априори

Несмотря на фрагментарную сохранность наследия ран-
них мыслителей Аттики, интерес к их философским учениям 
сохраняется. Примером актуальности выражается в современ-
ных отечественных исследованиях, например, современный 
перевод поэмы «О природе» Парменида Е. В. Афонасина и док-
торская диссертация «Аргументация Парменида против мно-
жественности сущего в свете древнегреческих и современных 



209

концептуализаций» И. В. Берестова, посвящённая аналитиче-
скому прочтению рассуждений о бытии в «Пути Истины».

Безусловно, основные философские идеи Парменида со-
средоточены в «Пути Истины» и «Пути Мнения», именно они 
успешно логической формализации, что продемонстрировано 
исследованиями И. В. Берестова. В то же время имеет смысл 
упомянуть и замечания авторитетных антиковедов как Барнс 
и Конфорд, что в проэмии отсутствует философское высказы-
вание. Слова авторитетных антиковедов, безусловно, справед-
ливы, однако отчасти.

Вероятно, если бы в проэмии отсутствовало важное 
содержание для античной философии, то мы бы не увидели 
рецепцию вступления к поэме в сочинениях Секста Эмпри-
рика. Стоит подчеркнуть и размер указанного проэмия, он 
соизмерим по объёмам с фрагментами «Путь Истины». С та-
кой точки зрения, больше трети всех фрагментов сочинения 
Парменида составляет художественное описание путешествия 
к вратам Дня и Ночи. Стоит ли упускать из внимания проэ-
мий поэмы Парменида?

Художественная амбивалентность образов в проэмии за-
трудняет проведение должной интерпретации. К этому следу-
ет добавить и реминисценций на эпос Гомера и произведения 
Гесиода. Кроме того, ряд исследователей проводят параллели 
мифологии из проэмия с сюжетами и фигурами эпоса Месо-
потамии. Однако всё же предпринимались попытки сопоста-
вить мифологический сюжет из проэмия с «философскими» 
частями произведения Парменида. 

Например, в авторитетном исследовании А. Мурела-
тоса «Путь Парменида», проэмий истолковывается с при-
менением междисциплинарного подхода в искусствоведе-
нии — иконографии. А. Мурелатос, путем описания мотива 
и формы вступления к поэме, заключает, что в указанной 
части поэмы Парменид переосмысляет концепт «путеше-
ствия» из Одиссеи, но с философской точки зрения. Однако, 
при таком взгляде, есть вероятность представить проэмий 
Парменида, как поэзию ограниченную культурным контек-
стом, т. е. тем же самым эпосом. Кроме того, в проэмии Пар-



210

менида можно усмотреть и эзотерические мотивы, например, 
влияние Орфизма.

Однако против подходов, упомянутых выше, существу-
ет ряд доводов, например, способствовала ли орфическая 
символика сохранению и рецепции проэмия, учитывая эзо-
терический характер их учения? Вместе с тем, как замечает, 
акцент на влияние мифологии и сюжетов из эпоса не поэму 
не превращает Парменида в искусного манипулятора культу-
ры ранней Аттики? Не стоит забывать, что поэма Пармени-
да, доверяя косвенным свидетельствам, могла быть презен-
тована публике на празднестве Панафинейских игр. В этом 
случае следует учитывать, что философские идеи Пармени-
да выражены в форме поэзии, а следовательно, и сама поэма 
могла вызвать у читателей или её слушателей определённый 
эмоциональный эффект. Следовательно, амбивалентность 
мифических фигур и мотива путешествия призвана к про-
буждению соучастия аудитории в их разгадывании. Антич-
ные слушатели, благодаря задумке Парменида, мог узнать 
в проэми те фигуры и мотивы, которые были им лично близки 
в ту эпоху.

В тоже время можно выделить и другое значение 
поэтической формы проэмия. Например, во вступлении 
к поэме отсутствует, в привычном понимании, образ муз, ко-
торых поэту принято призывать для сложения поэзии. Вместо 
богинь Муз могут выступать Гелиады, дочери бога Солнца, 
однако эти божественные фигуры не повествуют о феномене 
космогонии, наоборот, сопровождают юношу в колеснице. 
Безымянная богиня, под которой можно понимать множество 
божественных фигур, сообщает юношу априорное знание, 
лежащие за пределами восприятия «Муз». Кроме того, если 
сопоставить характер повествования проэмия и, например, 
«Пути Истины» мы заметим, как образность поэзии уходит 
на задний план, а главенствующую роль занимают строгие 
рассуждения о природе сущего. При таком взгляде можно 
усмотреть, как формируется интенциональность: от расплы-
вчатых образов к предмету изыскания.



211

Daniil Khmelevskoi; Southern Federal University 
(Rostov-on-Don, Russia), postgraduate student

Mythology and Philosophy in the Introduction 
to Parmenides’ poem “On Nature”

In this report, an attempt is made to consider the proem “On 
Nature” of Parmenides from a philosophical point of view. In 
this regard, the mythological context of the theme to “About 
Nature” is considered. In proem, according to the research 
of reputable scientists, one can read references to the epic 
tradition, namely Homer’s Odyssey or the works of Hesiod. 
According to A. Murelatos, in the introduction to the poem, 
the ancient thinker rethinks the motif of “route,” giving this 
motif a philosophical connotation, since error is unacceptable 
in a proper journey. In addition to the epic, the influence of 
Orphic teaching can also be read in the proemyah. Despite 
the obvious “hints” on the images and figures in the intro-
duction to the poem, the journey in proemias is not limited 
to them. The ambivalence of the images can be considered 
as an opportunity to involve a young man in the journey. In 
addition, mythological images fade into the background, and 
strict arguments about being in the “Path of Truth” come to 
the fore. In other words, a proemium is a description of the 
experience of turning the mind to the subject of research: 
a leap from vague images to reality.

Keywords: proem, Parmenides, being, thinking, apriori

Морозов Константин Евгеньевич; Институт фило-
софии РАН (Москва, Россия), младший научный 
сотрудник; Московский государственный университет 
им. М. В. Ломоносова (Москва, Россия), аспирант

Перстень Гигеса и центральная 
проблема моральной мотивации

В диалоге «Государство» Платон представляет историю 
о волшебном кольце Гигеса. Это кольцо делает его 
носителя невидимым, что позволяет ему творить зло, 
не опасаясь наказания или возмездия. Эта история яв-



212

ляется ранней презентацией центральной проблемы 
моральной мотивации. Она состоит в том, что три прав-
доподобных утверждения кажутся несовместимыми. 
Во-первых, у нас есть разумные основания поступать мо-
рально. Во-вторых, существуют абсолютные моральные 
запреты. В-третьих, разумные основания для действий 
имеют мотивирующую силу. Некоторые философы от-
вергают существование абсолютных запретов. Другие 
отвергают наличие разумных оснований для моральных 
действий. Третьи предполагают, что разумные основа-
ния не имеют мотивирующей силы. Однако существу-
ет решение центральной проблемы, которое избегает 
каждого из этих неправдоподобных ходов. Оно состоит 
в том, что разумные основания имеют мотивирующую 
силу только для подходящих агентов, например, прак-
тически рациональных, полностью информированных, 
добродетельных и т. д. Это так, потому что разумные ос-
нования для действий зависят от внутренней ценности 
чего-либо, на которую подходящие агенты реагируют 
правильным образом. Такой ответ позволяет объяснить, 
почему некоторые люди могут поддаться на соблазн пер-
стня Гигеса, несмотря на наличие разумных оснований 
избегать этого. Остаётся, однако, открытым вопросом, 
зависит ли такая теория моральной мотивации от че-
го-то подобного платонической концепции блага.

Ключевые слова: перстень Гигеса, мысленный экспери-
мент, рефлексивное равновесие, моральная мотивация, 
экстернализм, интернализм, справедливость, этика, мо-
ральная философия

В диалоге «Государство» Платон использует то, что 
в современной философии принято называть «мысленным 
экспериментом». Платон рассказывает историю пастуха Гиге-
са, который нашёл волшебный перстень, способный делать его 
невидимым. Используя этот перстень, Гигес убил царя Лидии, 
соблазнил его жену и захватил власть. Главкон, озвучивший 
эту историю в диалоге, пытается с её помощью показать, что 
справедливость основывается на страхе перед наказаниями. 
Если бы некто мог безнаказанно творить зло другим ради 



213

собственной выгоды, то для него разумно было бы поступить 
именно так. Эта история оказала большое влияние на литера-
туру: схожие кольца, делающие своего владельца невидимым, 
встречаются в поэме «Влюблённый Роланд» и трилогии «Вла-
стелин колец» Джона Толкина. При этом у Толкина соответ-
ствующее кольцо также имело свойство морально развращать 
того, кто его носит. Герберт Уэллс также вдохновлялся этой 
легендой при написании романа «Человек-невидимка».

Эти литературные интерпретации платоновского сю-
жета (мысленного эксперимента) можно рассматривать как 
упражнения в достижении рефлексивного равновесия. Этим 
выражением философ Джон Ролз назвал методологию фило-
софского исследования, которая стремится согласовать в еди-
ной системе убеждений наши различные дотеоретические ин-
туиции. В процессе такого согласования отдельные убеждения 
могут пересматриваться в свете фактических данных, мыс-
ленных экспериментов, контрпримеров, рассуждений и т. д., 
чтобы привести их в лучшее соответствие со всей остальной 
системой убеждений. Философ Дэвид Бринк также называет 
этот метод «диалектическим равновесием», воздавая должное 
исторических корням ролзовской методологии.

Если рассматривать историю перстня Гигеса и её бо-
лее поздние интерпретации как упражнение в рефлексив-
ном равновесии, ты мы должны понять, какие именно наши 
дотеоретические убеждения они пытаются согласовать. Как 
мы полагаем, история перстня Гигеса имеет прямое отно-
шение к тому, что философы Марк Шрёдер и Стивен Финли 
называют «центральной проблемой моральной мотивации». 
Эта проблема состоит в попытке согласовать три независимо 
правдоподобных убеждения о морали. Во-первых, у нас 
есть разумные основания соблюдать требования морали 
(моральный рационализм). Во-вторых, существуют абсолют-
ные и не допускающие исключений моральные требования 
(моральный абсолютизм). В-третьих, разумные основания для 
действий имеют внутреннюю мотивирующую силу (юмовская 
теория мотивации).



214

Как кажется, все три утверждения не могут быть истин-
ными одновременно, и пример Гигеса должен показать именно 
это. Если у Гигеса есть разумные основания следовать морали, 
а такие основания сами по себе мотивируют к следованию мо-
рали, то почему Гигес в конечном счёте поступил несправедли-
во? Либо для него не было ничего несправедливого в том, что-
бы поступать так в его обстоятельствах (ложен абсолютизм), 
либо у него не было разумных оснований поступать справед-
ливо (ложен рационализм), либо разумные основания не имеют 
мотивирующей силы (ложна юмовская теория мотивации).

Для того, чтобы достигнуть рефлексивного равновесия, 
необходимо разрешить это противоречие, сохранив как мож-
но больше правдоподобных убеждений о природе морали. На 
первый взгляд, достичь этого можно только отклонив одну из 
трёх указанных выше позиций. Например, можно принять, что 
не существует абсолютных запретов и требования справедли-
вости действуют только в обстоятельствах справедливости, 
но при этом настаивать, что мы редко оказываемся за преде-
лами этих обстоятельств. Этот путь выбирают рациональные 
эгоисты (в частности, Дэвид Готье) и некоторые аристотелики 
(в частности, Марта Нуссбаум). Либо можно отвергнуть мо-
ральный рационализм, признавая, что у нас необязательно есть 
разумные основания для того, чтобы поступать справедливо, 
но это не значит, что поступать справедливо само по себе 
неразумно. Этот путь выбирают этические сентиментали-
сты, и его также защищала Филиппа Фут в своей влиятельной 
статье «Мораль как система гипотетических императивов». 
Наконец, можно отвергнуть юмовскую теорию мотивации, 
признав, что разумных оснований самих по себе может быть 
недостаточно, чтобы мотивировать к следованию морали. Этот 
путь выбирают моральные экстерналисты.

Однако есть способ решить центральную проблему, со-
хранив и рационализм, и абсолютизм, и не впадая при этом в эк-
стернализм. Решение в том, что юмовская теория мотивации — 
это не единственная форма морального интернализма. 
Альтернативной версией является контрфактуальный 
интернализм, который принимает, что разумные основания 



215

порождают мотивацию только в том случае, если верны не-
которые контрфакты о соответствующем агенте. Интернали-
стами были предложены различные варианты того, какие это 
контрфакты: рефлексивное равновесие, полная информиро-
ванность, отсутствие заблуждений, практическая рациональ-
ность, добродетельный характер и т. д. Эти интерналисты 
также предполагают, что разумные основания не связаны 
с желаниями агента, а скорее с внутренней ценностью внеш-
них по отношению к агенту вещей. Моральная мотивация 
в данном случае — это правильная реакция рационального 
агента на внутреннюю ценностью.

Это решение центральной проблемы моральной мотива-
ции, как ни странно, схоже с тем ответом, который даёт Сократ 
в «Государстве» на историю о перстне Гигеса. Согласно ему, Ги-
гес становится рабом своих желаний, тогда как рассудительный 
человек, который не поддался бы на соблазн волшебного пер-
стня, свободен и поэтому подлинно счастлив. История Гигеса, 
соответственно, как и её обсуждение Платоном актуально для 
решения проблем современной нормативной этики. Но оста-
ётся открытым вопрос: требует ли предложенная нами форма 
контрфактуального интернализма чего-то вроде платониче-
ской концепции блага? Некоторые современные этики, которые 
следуют за Джорджем Эдвардом Муром, считают, что это так. 
Но некоторые, подобно Кристин Корсгаард, пытались показать, 
что соответствующая концепция внутренней ценности нео-
бязательно предполагает что-то подобное платонической кон-
цепции блага. Но это вопрос для отдельного обсуждения.

Konstantin Morozov; RAS Institute of Philosophy (Moscow, 
Russia), Junior Research Fellow; Lomonosov Moscow 
State University (Moscow, Russia), Postgraduate

The Ring of Gyges and the Central 
Problem of Moral Motivation

In the Republic, Plato presents the story of magic ring of 
Gyges. The ring makes its wearer invisible, allowing him to 
commit evil without fear of punishment or retribution. This 



216

story is an early presentation of the central problem of moral 
motivation. It is that three plausible claims seem incompat-
ible. First, we have rational reasons to act morally. Second, 
there are absolute moral prohibitions. Third, rational reasons 
for action have motivating force. Some philosophers reject the 
existence of absolute prohibitions. Others reject the existence 
of rational reasons for moral action. Still others suggest that 
rational reasons have no motivating force. There is, however, 
a solution to the central problem that avoids each of these 
implausible moves. It is that rational reasons have motivating 
force only for the right agents, e. g., the practically rational, 
the fully informed, the virtuous, and so on. This is so because 
rational reasons for action depend on something having 
intrinsic value, to which appropriate agents respond in the 
right way. This answer helps explain why some people might 
be tempted by ring of Gyges despite having rational reasons 
to avoid it. It remains an open question, however, whether 
such a theory of moral motivation depends on anything like 
a Platonic conception of the good.

Keywords: Ring of Gyges, thought experiment, reflective 
equilibrium, moral motivation, externalism, internalism, 
justice, ethics, moral philosophy

Куликов Петр Викторович; Институт философии 
РАН (Москва, Россия), аспирант

К метафизике присутствия. 
Парусия до и после Платона

Г. Тайхмюллер во 2-м томе «Аристотелевских иссле
дований», посвященном истории понятия парусии, 
возводит генезис аристотелевской оппозиции актуально-
го (ενεργεια) и возможного (δυναμις) к понятию парусии 
(παρουσία), воспринятому философом от Платона. Таким 
образом, парусия оказывается латентной основой запад-
ной научной мысли, унаследовавшей от античности эту 
фундаментальную оппозицию. Тайхмюллер считает, что 
до Платона парусия не встречается в ранней греческой 
философии, и что Платон взял это слово непосредствен-



217

но из обиходного и поэтического языка и использовал 
его как термин, синонимичный другим терминам: при-
частность (μέϑεξις) и общение (κοινωνία), для обоснова-
ния своей «теории идей». Тайхмюллер показывает, как 
в диалогах Платона парусия эволюционировала от слова 
естественного языка к философскому термину. Одна-
ко следы парусии можно обнаружить еще у Гераклита, 
в одном из фрагментов, где он приводит греческую по-
словицу «Присутствуя, отсутствуют» для обозначения 
глухоты людей к истинной речи, логосу, где отсутствие 
(ἀπεῖναι) есть метафора состояния полусна, или «выпаде-
ния» человека, который в разговоре не слышит, что ему 
говорят. Таким образом, если у Платона парусия фун-
дирует оптическую модель знания (парусия идеи через 
форму открывает доступ к познанию-видению сущности 
вещи), то у Гераклита она служит в рамках акустической 
модели указанием на статус человека в космосе, как от-
крытого к слышанию-познанию логоса мира.

Ключевые слова: метафизика, парусия, присутствие, ло-
гос, знание

Petr Kulikov; RAS Institute of Philosophy 
(Moscow, Russia), Postgraduate

Towards a Metaphysics of Presence. The 
Parousia Before and After Plato

G. Teichmüller in the 2nd volume of the Aristotelian Studies, 
devoted to the history of the concept of parousia, traces the 
genesis of the Aristotelian opposition of the actual (ενεργεια) 
and the possible (δυναμις) to the concept of parousia (παρου-
σία), adopted by the philosopher from Plato. Thus, parousia 
turns out to be the latent basis of Western scientific thought, 
which inherited this fundamental opposition. Teichmüller ar-
gues that parousia does not appear in early Greek philosophy 
before Plato, and that Plato took the word directly from ev-
eryday and poetic language and used it as a term synonymous 
with participation (μέϑεξις) and communication (κοινωνία), 
to support his “theory of ideas.” Teichmüller shows how in 



218

Plato’s dialogues parousia evolved from a natural language 
word to a philosophical term. However, traces of parousia 
can be found as early as Heraclitus, in one of the passages 
where he quotes the Greek proverb “While present, they are 
absent” to denote people’s deafness to true speech, logos, 
where absence (ἀπεῖναι) is a metaphor for the state of half-
sleep, or “falling out” of a person who does not hear what is 
said to him in a conversation. Thus, if in Plato the parousia 
underpins the optical model of knowledge (the parousia of 
the idea opens access to knowledge-vision of the thing), then 
in Heraclitus it serves within the framework of the acoustic 
model as an indication of the status of man in space, as open 
to hearing-knowledge of the logos of the world.
Keywords: metaphysics, parousia, presence, logos, knowledge

Махнов Арсений Дмитриевич; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

О даймонионе Сократа с точки 
зрения этимологии

Доклад посвящён исследованию с точки зрения эти-
мологии понятия «даймонион», которым обозначает-
ся божественное знамение Сократа. Особое внимание 
уделяется основания, по которым Платон и Ксенофонт 
используют именно это слово, в то время, как слова 
daimon и theos применяют в иных ситуациях. История 
исследования вопроса о «даймонионе» Сократа в лице 
зарубежных ученых (Г. Властос, Т. Брикхаус, Н. Смит, 
М. Макферран) и отечественных (Р. Галанин) складыва-
лась из построения разных теорий, объясняющих что та-
кое божественное знамение Сократа. Этимологический 
подход позволяет заново поставить вопрос о сущности 
именуемого «даймонионом». Для этого будут проана-
лизированы контексты употребления понятия «дай-
монион» у Ксенофонта и Платона, а также древнейшие 
случаи его применения.
Ключевые слова: даймонион, Платон, Ксенофонт, Сократ, 
божественное знамение



219

Arsenij Makhnov; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

On Socrates’ daimonion in view of etymology
The paper is devoted to the study from the etymological point 
of view of the concept of “daimonion,” which denotes the di-
vine sign of Socrates. Special attention is paid to the reasons 
why Plato and Xenophontes use this word, while the words 
daimon and theos are used in other situations. The history of 
the study of the question of Socrates’ “daimonion” in the per-
son of foreign scholars (G. Vlastos, T. Brickhouse, N. Smith, 
M. McFerran) and domestic (R. Galanin) was formed from 
the construction of different theories explaining what Soc-
rates’ divine sign is. The etymological approach allows us to 
put anew the question of the essence of the named “daimon-
ion.” For this purpose, we will analyze the contexts of use of 
the concept “daimonion” in Xenophon and Plato, as well as 
the oldest cases of its application.
Keywords: daimonion, Plato, Xenophontes, Socrates, divine 
sign

Зверев Никита Сергеевич; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), магистр

Проблема языка в платонической 
традиции: против трансцендентализма

В докладе автор предпринимает попытку сопоставить 
два представления о роли языка в философии. Первая 
позиция, трансценденталистская, заключается в том, 
что философские проблемы в действительности явля-
ются языковыми проблемами и полностью сводятся 
к прояснению понятий и лингвистической структуры, 
в рамках которой они изложены. При этом существует 
и другой взгляд, согласно которому внелингвистическое 
знание не только возможно, но и должно быть предме-
том познания. С помощью обращения к платоновским 
диалогам, особенно к «Кратилу», полностью посвящен-
ному проблеме языка, автор показывает, каким образом 



220

Платон отстаивает вторую позицию. Выясняется, что 
мы можем выделить четыре функции языка, высшая 
из которых — символическая. Согласно символической 
функции языка каждое слово является символом, дено-
татом которого является идея той или иной вещи. Кроме 
того, платоновская теория языка избегает тупика нату-
ралистических теорий, вроде неспособности ответить на 
вопрос о природе соотношения имен и вещей, которые 
они называют. В докладе подчеркивается особая роль 
мифа в контексте платоновской теории языка, который, 
наряду с формальными системами, является наиболее 
адекватным способом выражения высшей эйдетической 
реальности, которая проявляется в языке. По итогам 
сопоставления двух представлений о языке позволяет 
сформулировать следующий вывод: для научных дис-
циплин, имеющих свое собственное предметное поле 
и устоявшуюся методологию, трансценденталистская 
точка зрения вполне допустима, но философия, ставя-
щая самые фундаментальные вопросы познания, долж-
на идти дальше. Именно платоновская «нисходящая» 
эпистемология, окончательное оформление которой 
произойдет в неоплатонизме, преодолевающая субъ-
ект-объектный дуализм и локализующая язык в опреде-
ленном месте внутри иерархического устройства мира, 
способна преодолеть ошибки релятивизма — с одной 
стороны и натурализма — с другой.

Ключевые слова: теория языка, теория идей, «Кратил», 
лингвистический релятивизм

Соотношение философии и языка представляет собой 
одну из ключевых проблем современной философской мыс-
ли. После так называемого «лингвистического поворота» XX 
века, суть которого емко была выражена Л. Витгенштейном 
в высказывании «границы моего языка — это границы моего 
мира», многие мыслители пришли к выводу, что философские 
вопросы по своей сути являются языковыми проблемами 
и сводятся к прояснению понятий и лингвистических струк-
тур, в рамках которых они сформулированы. Альтернативная 
позиция утверждает, что человеческое познание не исчерпыва-



221

ется языком и, следовательно, возможность заниматься мета-
физикой предполагает доступ к внеязыковой реальности.

Нетрудно заметить, какая из этих позиций ближе к эпи-
стемологическому подходу Платона. Несмотря на то, что го-
ворить о единой «платонической традиции» затруднительно 
из-за отсутствия у Платона строгой терминологической си-
стемы, позволяющей на основании одних и тех же текстов 
выстраивать различные философские интерпретации, тем не 
менее, можно утверждать, что теория идей Платона принци-
пиально противостоит основным положениям релятивизма 
лингвистического поворота. Чтобы глубже понять эту колли-
зию, обратимся к роли языка в философии XX века.

Языковая проблематика занимает центральное место 
в работах многих эпистемологов XX столетия. М. Шлик, к при-
меру, сводил науку к совокупности высказываний о мире, 
а гипотеза Сепира — Уорфа в своей «сильной» формулировке 
и вовсе утверждает, что язык определяет мышление. Таким 
образом, язык становится условием возможности познания, 
занимая место трансцендентального единства апперцепции. 
Это типично посткантианская концепция, в которой язык 
функционирует как медиатор между субъектом и объектом. 
Языковые категории концептуализируют наш опыт, а аксио-
матические предпосылки, неизбежные в любом высказывании 
о реальности, определяют границы возможного знания. Как 
точно подметил биолог Хендерсон, «факт — это высказывание 
об опыте в рамках концептуальной схемы».

В рамках подобной эпистемологии вещи как таковые 
оказываются недоступны познанию. Это ведет к релятивизму, 
поскольку любое истинное утверждение о мире оказывается 
истинным лишь в пределах принятых аксиом. С платониче-
ской точки зрения подобная позиция неприемлема. Более 
того, в данном вопросе платонизм сближается с натуралисти-
ческими теориями языка, также набравшими популярность 
в XX веке. Натурализм исходит из признания объективного 
существования мира, независимого от языка, рассматривая 
язык как средство его адекватного выражения. Здесь, одна-



222

ко, возникает вопрос: как именно лингвистические единицы 
(имена) соотносятся с объектами реальности?

Р. Галанин, анализируя различные представления 
о природе языка XIX–XX веков в контексте платоновского 
диалога «Кратил», приходит к выводу, что до сих пор не су-
ществует удовлетворительного объяснения того, как имена 
соотносятся с обозначаемыми предметами. Однако, с нашей 
точки зрения, именно платоновская модель познания пред-
лагает возможный ответ на этот вопрос.

Проблема языка затрагивается у Платона в нескольких ди-
алогах. Как показывают Д. Курдыбайло и А. Плешков, хотя под-
ходы к этой проблеме в разных текстах оказываются различны-
ми, Платон неизменно придерживается позиции, что сущность 
вещей невозможно постичь средствами языка. В платоновской 
философии сущности выступают в форме идей, обладающих вне-
лингвистической природой. Идеи являются прообразами вещей, 
их сущностью и, одновременно с этим, точкой тождества субъ-
екта и объекта: созерцая сущность, мы приобщаемся к идее.

Идея, в таком случае, является также условием познания, 
точкой тождества субъекта и объекта в акте интеллектуального 
созерцания. Это приводит к важному выводу о языке: его эпи-
стемическая функция заключается не в установлении границ 
познания, а в способности отображать более высокую по от-
ношению к нему реальность. Язык становится символической 
системой, в которой каждое слово указывает на идею, но не 
исчерпывает ее содержания. Идеи манифестируются в языке, 
но не редуцируются к нему, оставаясь частью внедискурсив-
ной реальности. Именно к ней восходит четвертый уровень 
бытия, описанный в шестой книге «Государства». Достичь его 
можно только диалектически, преодолев уровень эпистемы, 
исследуемой формальными языками.

Если язык лишь отображает реальность, а не определяет 
ее границы, то он, очевидно, не способен вместить полноту зна-
ния. Тем не менее, он способен указать на высшую по отноше-
нию к себе реальность. Одним из способов выражения транс-
цендентного посредством языка является миф. Примечательно, 
что в диалоге «Кратил», посвященном проблеме языка, Платон 



223

устами Сократа повествует о мифе происхождения языка, тем 
самым демонстрируя метафизику проявления трансцендент-
ного в мире становления, как это показал Д. Курдыбайло.

Можно выделить четыре основных эпистемических 
функции языка. Первая — материально-звуковая. Вторая — 
коммуникативная. Третья — трансцендентальная, обеспечи-
вающая возможность осмысленного эмпирического знания, 
столько популярная в философии науки XX века. Четвертая, 
высшая функция — символическая. Именно на нее указывает 
Платон, утверждая в «Кратиле», что «и Кратил прав, говоря, 
что имена у вещей от природы, и что не всякий мастер имен, 
а только тот, кто обращает внимание на присущее каждой вещи 
по природе имя и может воплотить этот образ в буквах и сло-
гах», а также: «Пока он воссоздает образ имени, подобающий 
каждой вещи, в каких бы то ни было слогах, ничуть не хуже 
будет здешний законодатель, чем где-нибудь еще». Язык, таким 
образом, становится инструментом выражения сущности — 
высшей по отношению к себе реальности.

Для научных дисциплин с четко определенным пред-
метом и устоявшейся методологией трансценденталистская 
концепция языка оказывается вполне уместной. Однако если 
философия стремится к прояснению самих основ познания, 
то она должна выходить за пределы этой концепции. Имен-
но платоновская «нисходящая» эпистемология, окончательно 
сформулированная в неоплатонизме, преодолевающая субъ-
ектно-объектный дуализм и обнаруживающая определенное 
место языка в иерархии сущего, способна дать исчерпываю-
щий ответ на фундаментальные вопросы гносеологии.

Nikita Zverev; Russian Christian Academy for the Humanities 
(Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

The problem of language in platonic 
tradition: against transcendentalism

In the paper, the author attempts to compare two views on 
the role of language in philosophy. The first position holds 
that philosophical problems are, in fact, linguistic problems 



224

and are entirely reducible to the clarification of concepts. At 
the same time, according to another perspective, non-lin-
guistic knowledge is not only possible but must also be en-
compassed by philosophy. By turning to Plato’s dialogues, 
especially Cratylus, the author shows how Plato defends the 
second position. We can distinguish four functions of lan-
guage, the highest of which is the symbolic one, according to 
which each word is a symbol whose denotatum is the Idea of 
a particular thing. Furthermore, Plato’s theory of language 
avoids the mistakes of naturalistic theories, such as the in-
ability to answer the question concerning the nature of the 
relationship between names and the things they denote. The 
paper emphasizes the special role of myth in the context of 
Plato’s theory of language, which, along with formal sys-
tems, serves as the most adequate means of expressing the 
higher eidetic reality that manifests itself in language. The 
comparison of the two views on language leads to the follow-
ing conclusion: for sciences with their own subject field and 
established methodology, the transcendentalist perspective 
is admissible, but philosophy, which addresses the most 
fundamental questions of knowledge, must go further. It is 
precisely Plato’s “descending” epistemology — ultimately 
shaped in Neoplatonism — overcoming the subject-object 
dualism and is capable of surpassing both naturalism and 
relativism.
Keywords: theory of language, theory of ideas, Cratylus, 
linguistic relativism

Прокопов Кирилл Евгеньевич; Национальный 
исследовательский университет «Высшая школа 
экономики» (Москва, Россия), преподаватель

Философия как упражнение 
в смерти: от Платона к стоикам

Знаменитое платоновское определение философии как 
упражнения в смерти (μελέτη θανάτου) стало одним 
из канонических определений философии в поздней 
античности. Его история, однако, не до конца изуче-
на, а рецепция в стоической философии, где meditatio 



225

mortis — важнейшая часть философской практики, не 
получила однозначного толкования. П. Раббов, историк 
философских духовных практик, полагал, что между 
Платоном и стоическими медитациями на тему смер-
ти лежит пропасть. П. Адо, напротив, сближал пла-
тоновское «научение смерти» и стоическое meditatio 
mortis, пользуясь, однако, ограниченным количеством 
источников и свидетельств. В работе мы рассмотрим, 
каким образом платоновское определение философии 
как μελέτη θανάτου и образы «Федона» нашли явное 
отражение в стоицизме. Особенно это влияние «Федона» 
характерно для Сенеки, который в своих философских 
работах активно использует образы из «Федона» и раз-
деляет платоновское понимание философии как упраж-
нения в смерти, т. е. упражнения в отделении души от 
тела, даже если это не согласуется с традиционными 
стоическими взглядами на суть практики философии, 
соотношение души и тела и загробное существование. 

Ключевые слова: Платон, «Федон», смерть, философия, 
стоики, Сенека, духовные упражнения, Адо

Kirill Prokopov; National Research University Higher School 
of Economics (Moscow, Russia), Assistant Professor

Philosophy as Practice of Death: 
From Plato to the Stoics

The famous Platonic definition of philosophy as a “practice 
of death” (μελέτη θανάτου) became one of the canonical 
definitions of philosophy in Late Antiquity. Nevertheless, 
its historical development remains insufficiently studied, 
and its reception within Stoic philosophy—where meditatio 
mortis plays a central role in philosophical practice—has not 
received a definitive interpretation.Paul Rabbow, a historian 
of spiritual exercises in Antiquity, argued for a sharp discon-
tinuity between Plato and the Stoic meditations on death. 
Conversely, Pierre Hadot viewed Platonic “training for death” 
as fundamentally akin to the Stoic meditatio mortis, though 
his analysis was based on a limited body of textual evidence.
In this paper, I explore how Plato’s definition of philosophy as 



226

μελέτη θανάτου, as well as the imagery of the Phaedo, found 
expression in Stoicism. This influence is especially evident 
in the writings of Seneca, who frequently draws on the im-
agery of the Phaedo and embraces the Platonic conception 
of philosophy as a practice of separating the soul from the 
body—even if this notion does not fully align with traditional 
Stoic views on the nature of philosophical practice, the rela-
tion between soul and body, and the question of an afterlife.
Keywords: Plato, Phaedo, death, philosophy, stoics, Seneca, 
spiritual exercises, Hadot

Маковцев Владимир Станиславович, кандидат фило-
софских наук; Государственный институт театрального 
искусства — ГИТИС (Москва, Россия), доцент

Заложники мудрости. Сократ и Эдип
Нет более значимой для философии фигуры, чем Со-
крат — образа, ставший идеалом мудрости, казнь ко-
торого превратилась в символ, пронизывающий фило-
софскую традицию. Философ рискует быть может более 
остальных, — он не знает конечной точки мышления; 
мысль, нацеленная на поиск истины, не принадлежит 
ему, и если бы Сократ мог предвидеть конечную цель 
мышления, он, возможно, избежал бы судьбы или хотя 
бы предугадал свою казнь. Но можно ли назвать смерть 
Сократа казнью в строгом смысле? Казнь несет на себе 
отпечаток насилия. Однако Сократ сам берет чашу 
с цикутой и выпивает ее — внешне выглядит как сво-
бодный выбор. Казнь ли это или добровольный акт? 
В социальном отношении вопрос несущественен: любая 
смерть в неволе есть казнь. Но для самого Сократа это 
был осознанный выбор свободного человека. Разве не 
ближе он к отчаянному жесту, с которым Эдип выкалы-
вает себе глаза? Этот символический акт превосходит 
самоубийство, вынуждая Эдипа жить с осознанием, что 
все время находясь в поиске виновника бедствий, он был 
далек от самого себя. Сократа, как и Эдипа, прозвали 
мудрейшим. Но если мудрость Эдипа оправдывалась 
разгадкой Сфинкса, то в основании мудрости Сократа 
лежит его знаменитое изречение: «Я знаю, что я ничего 



227

не знаю». Вслушиваясь в эти слова, мы должны уловить 
нечто глубинное о человеческом существовании: чело-
век обречен на познание, но всякое познание остается 
незавершенным, оставляя в нем зияющую пустоту. На 
этом основана трагедия Эдипа, и в этом же кроется 
начало трагедии Сократа. Но прежде чем обрести знание 
о своем незнании, Сократу было суждено встретиться 
с заповедью Дельфийского оракула, ставшей оправда-
нием его жизни мудреца: «Познай самого себя».

Ключевые слова: Сократ, казнь Сократа, Царь Эдип

Нет более значимой для философии фигуры, чем Со-
крат — образа, ставший идеалом мудрости, казнь которого 
превратилась в символ, пронизывающий философскую тради-
цию. Философ рискует быть может более остальных, — он не 
знает конечной точки мышления; мысль, нацеленная на поиск 
истины, не принадлежит ему, и если бы Сократ мог предвидеть 
конечную цель мышления, он, возможно, избежал бы судьбы 
или хотя бы предугадал свою казнь. Но можно ли назвать 
смерть Сократа казнью в строгом смысле? Казнь несет на себе 
отпечаток насилия. Однако Сократ сам берет чашу с цикутой 
и выпивает ее — внешне выглядит как свободный выбор. Казнь 
ли это или добровольный акт? В социальном плане вопрос не-
существенен: любая смерть в неволе есть казнь. Но для Сократа 
это был осознанный выбор. Разве не ближе он к Эдипу, выка-
лывающему себе глаза? Этот символический акт превосходит 
любое самоубийство, вынуждая Эдипа жить с осознанием, 
что все это время он был предельно далек от самого себя.

Сократа, как и Эдипа, прозвали мудрейшим. Но если му-
дрость Эдипа оправдывалась разгадкой Сфинкса, ответом на 
которого был человек, то основой мудрости Сократа стало его 
знаменитое: «Я знаю, что ничего не знаю». Человек обречен на 
познание, но оно остается незавершенным, оставляя зияющую 
пустоту. На этом основана трагедия Эдипа и Сократа. Прежде 
чем обрести знание о своем незнании, Сократ встретился с за-
поведью Дельфийского оракула: «Познай самого себя». Одна-
ко предел этого познания — убежденность в невозможности 



228

подлинного знания. Человек ищет истину, но она ускользает, 
обнажая лишь мерцающий горизонт смыслов.

Итог пути — чаша с цикутой, но не как символ насиль-
ственной смерти, а как предел философского поиска. Сократ 
не знал ничего и, как подлинный философ, не давал ответов 
на вопросы о сущности добра, зла, справедливости. Он проти-
востоял софистам и идеологам, уверенным, что знают истину. 
Философ же — тот, кто продолжает спрашивать, расшатывая 
любое окончательное утверждение. Его вопрошание высве-
чивает границы знания, вынуждая признать иллюзорность 
любого ответа, в том числе знания о самом себе. Но не озна-
чает ли это, что быть человеком — значит быть поставленным 
перед отсутствием окончательной истины, перед вечным по-
иском? Всякое знание хрупко, ненадежно, оно держится на 
зыбком основании вопрошания. В этом судьба философа: его 
мышление — движение, выход за границы, размывание пре-
дела. И в этом его свобода. Казус Сократа и трагедия Эдипа 
позволяют признать, что столкновение с собой начинается 
с чувства утраты. Ты не тот, о ком думал; не отражение в зер-
кале; и не мысль, случайно ставшая предметом рефлексии. 
Можно было бы радикально признать, что никакого «Я» нет, 
что оно — лишь иллюзия, порождение языка, случайность. 
Но есть нечто большее — убежденность, что кто-то свободно 
принимает эту тоску по самому себе, кто-то осознанно полагает 
себя именно в качестве утраты. Может быть, я существую 
лишь тогда, когда обнаруживаю собственную пропажу? 
Только в этот момент можно сказать, что Я мелькнул едва за-
метной искрой, мгновенно гаснущей в бесконечности тьмы. 
Но не является ли это осознание утраты испытанием исти-
ны? Мы пребываем в мире, не зная, кто мы, — брошенные, 
словно Эдип, ищущий виновного, не зная, что ищет себя. 
Подобно Сократу, который вопрошает, не зная, ведет ли его 
это к знанию или осознанию конечной точки своего пути.

Царь Эдип — единственный из Фив, кто обладал властью 
казнить самого себя. Простое убийство было бы слишком лег-
ким, лишенным мудрости решением. Лишая себя зрения, он 
признает тщетность глаз в деле постижения собственного «Я». 



229

Природа любит скрываться, учил Гераклит. Если под природой 
понимать суть вещей, истину бытия, то можно сказать, что 
истина стремится к сокрытости. Но стремление к тени — не 
тождественно самой тени. Именно поэтому греки называли 
истину «алетейя» — «несокрытое». Истина моего «Я» также 
ускользает от меня. Стоит мне принять отражение за себя — 
я погублю себя, превратившись в окаменелость. Не оттого ли 
Медуза Горгона окаменела, впервые взглянув на себя? Кто пока-
жет тирану его истинное лицо, тот обретает силу его победить. 
Ужаснулся ли Сократ истине, которую узнал о себе? Не являет-
ся ли его свободное принятие чаши с цикутой символическим 
жестом, ответом на невозможность постичь самого себя? Все 
прочее — доказательства бессмертия души, почтение к законам, 
оправдания — лишь игра видимости, завеса, за которой легко 
обнаружить возражения. Существенно только одно: смерть. Не 
просто факт смерти, но ее принятие. Это не поражение перед 
властью или временем, а экзистенциальное раскрытие бытия 
перед его пределом. Человек всегда одинаково близок к своей 
смерти, но то, как он ее встречает, — выражение его бытия. 
В этом смысле смерть Сократа — не случайность, а избрание.

Vladimir Makovtsev, CSc in Philosophy; The Russian Institute of 
Theatre Arts (GITIS) (Moscow, Russia), Associate Professor

Hostages of wisdom. Socrates and Oedipus
Socrates is the central figure of philosophy, embodying wis-
dom, while his execution symbolizes the philosophical tra-
dition. A philosopher risks more than others—his search for 
truth has no endpoint, and had Socrates foreseen the conse-
quences of his inquiry, he might have avoided his fate. But was 
his death truly an execution? Execution implies violence, yet 
Socrates willingly drinks the hemlock, making it seem like 
a free choice. Is it an execution or a voluntary act?Socially, 
any death in captivity is an execution, but for Socrates, it 
was a conscious choice of a free man. He resembles Oedipus, 
whose self-inflicted blindness transcends suicide, forcing 
him to confront his own ignorance. Both figures are deemed 
wise—Oedipus for solving the Sphinx’s riddle, Socrates for 



230

declaring, “I know that I know nothing.”This insight reveals 
a profound truth: humans are condemned to seek knowledge, 
yet all knowing remains incomplete, leaving an existential 
void. This is the tragedy of both Oedipus and Socrates. But 
before Socrates could embrace his ignorance, he had to heed 
the Delphic Oracle’s commandment—the foundation of his 
wisdom: “Know thyself.”
Keywords: Socrates, Socrates’ execution, Oedipus the King

Земляков Глеб Сергеевич; Колледж гуманитарных 
и социально-педагогических дисциплин им. 
Святителя Алексия, Митрополита Московского 
(Тольятти, Россия), преподаватель

Существование и тождество в формальной 
логике и философии на примере 

античной философской традиции
В настоящем исследовании рассматривается проблема 
существования абстрактных и конкретных объектов. 
Данная проблема раскрывается в рамках историко-фи-
лософского контекста, а именно, в границах истории 
античной философской мысли. Способ, каким суще-
ствуют изучаемые объекты, исследуется в связи с их 
природой, конкретной или абстрактной. На примерах 
из истории философии, а также на примерах из повсед-
невной жизни и практики, раскрывается тесная связь 
между существованием и природой эмпирических 
и «умных» вещей. Обоснованию подлежит тот тезис, 
что существование абстрактных объектов полностью 
обусловлено их интеллигибельной, абстрактной природой. 
Приводятся в пример идеи Платона и бытие Пармени-
да, которые существуют всегда в соответствии с тем 
способом, каким они представлены в интеллигибель-
ном мире. В исследовании при описании взаимосвя-
зи между природой и бытием абстрактных объектов 
привлекаются методы и язык классической логики.
Ключевые слова: бытие, существование, сущее, идея, приро-
да, тождество, равенство, объект, абстракция, логика, Пар-
менид, Платон, логическая необходимость, пресуппозиция



231

Предметом настоящего исследования является обо-
снование взаимосвязи между существованием объектов и их 
природой, т. е. тем способом, каким они существуют. Это 
взаимоотношение рассматривается в логико-философском 
контексте, при посредстве привлечения логического 
инструментария и методологии. 

Под объектом в данном исследовании в широком смысле 
слова понимается любой предмет мышления. Сами же объек-
ты, в более тесном смысле слова, принимаются в их опреде-
ленной природе, т. е. в абстрактном или конкретном виде. 

Способ бытия различных объектов принимается в его 
выражении в совокупности характеристических особенностей 
данных объектов, существенных и постоянных для них, или 
несущественных и преходящих. 

Особым свойством, описывающим способ бытия тех 
или иных объектов, признается их самотождественность, 
т. е. тождество самим себе. Это последнее раскрывается или 
в неизменности формы объектов, или в постоянстве облада-
ния своими существенными признаками, формально выра-
жающимися в соответствующем определении или в понятии. 
При этом природа объектов в узком смысле слова разделяется 
в настоящем исследовании на эмпирическую и интеллигибель-
ную, т. е. всецело зависящую от мышления. 

Принадлежность к классу интеллигибельных вещей 
делает объекты неизменными или «вечными», принадлеж-
ность их к эмпирическому классу создает условия для опи-
сания объектов как контингентных или преходящих. Таким 
образом обосновывается то утверждение, согласно которому 
принадлежность объектов к тому или иному классу обуслав-
ливает их существование. 

Иначе говоря, основным тезисом настоящей работы яв-
ляет то положение, что именно от природы объектов зависит 
их существование. Приводятся многочисленные примеры 
данной взаимосвязи в согласии с естественной установкой 
на рассмотрение различных по своей природе вещей. Также 
приводятся примеры, взятые из истории античной философ-
ской традиции. 



232

В частности, в исследовании речь идет о неизменных 
идеях Платона и вечном бытии Парменида, их природе 
и существовании. Связь между тождеством вещи самой себе 
и ее существованием объясняется в при помощи привлечения 
формальной логики, ее языка и методов. 

С логической точки зрения подвергаются анализу выска
зывания о тождестве объектов самим себе и высказывания об 
их существовании. Оба типа высказываний рассматриваются 
на предмет возможности логического следования одного из 
другого. Обсуждается вопрос возможности понимания каж-
дого из этих видов высказываний в качестве пресуппозиции 
по отношению к выводимому из него высказыванию.

Gleb Zemlyakov; St Alexius College of humanitarian and 
socio-pedagogical disciplines (Tolyatti, Russia), Lecturer

Existence and Identity in Formal Logic 
and Philosophy with the Example of the 

Ancient Philosophical Tradition
The present study deals with the problem of existence of 
abstract and concrete objects. This problem is investigated 
within a historical-philosophical context, namely, within the 
boundaries of the history of ancient philosophical thought. 
The way in which certain, arbitrarily chosen objects exist is 
examined in relation to their nature, concrete or abstract. 
Using examples from the history of philosophy, as well as 
examples from everyday life, the close connection between 
the existence and nature of empirical and “intelligent” things 
is revealed. The thesis that the existence of abstract objects is 
entirely due to their intelligent, abstract nature is justified. 
Plato’s ideas and Parmenides’ being are cited as examples, 
which exist always in connection with the way in which they 
are represented in the intelligible world. The study draws on 
the methods and language of classical logic to describe the 
relationship between the nature and being of abstract objects.
Keywords: being, existence, being, idea, nature, identity, 
equality, object, abstraction, logic, Parmenides, Plato, logical 
necessity, presupposition



233

Кузнецов Фёдор Алексеевич; Институт философии 
СПбГУ (Санкт-Петербург, Россия), студент

О некоторых дихотомиях 
«Золотого осла» Апулея

«Золотой осёл» Апулея сравнительно мало разработан 
в философском контексте. Одна из причин этого — 
характер самого текста; он является памятником не воз-
вышенной, но народной латинской литературы. Однако 
не стоит судить «Осла» по обложке — сочинение может 
вести внутреннюю игру с платонической философией 
и быть эзотерическим, содержащем учение «в ослиной 
шкуре». В докладе роман анализируется через призму 
раздвоения, что позволяет рассмотреть ослиную сущ-
ность, а не шкуру. Раскрывается двойственность само-
го образа осла в контексте мифа, онтологическая двой-
ственность Луция-осла и Луция-человека, двойственная 
этическая сущность тех ситуаций, в которые он попа-
дает, и раздвоение в тексте протагониста и рассказчика 
в рамках повествования от первого лица.
Ключевые слова: Апулей, «Золотой осёл», «Метаморфозы», 
двойственность, нарратив, миф 

Цель данной работы — вынести некоторые суждения от-
носительно романа, обозначив потенциальные направления его 
исследования. Будут рассмотрены такие дихотомии, как Апол-
лон-Дионис, человек-осёл, удача-неудача, автор-персонаж.

У индоевропейцев осёл ассоциировался с культом плодо
родия, выступал в роли оплодотворителя «женщины-царицы». 
В таком же статусе он является в греческих ритуалах, связан-
ных с Аполлоном, Вестой и Дионисом, что отражено и в сю-
жете Золотого осла, когда этот мотив служит одной из послед-
них ступенек в обретении Луцием человеческого — по сути 
обретения самого себя. Это соотносится с мифологическим 
смыслом ритуала: плодородие, витальный порыв, есть ребё-
нок человеческой девушки и сверхчеловеческого бога в облике 
дочеловеческого животного — то есть человеское рождается 
дважды посередине — между небесным и хтоническим, и меж-
ду насилием извне и движением внутри.



234

Любопытно, что осёл одновременно отражает и аполло-
ническое, и дионисийское начала — уже на мифологическом 
уровне протагонист обретает облик двойственного существа. 
Эта же двойственность отражает нарратив текста: осёл-Апол-
лон выражает трагическое, тяжесть духовного пути, осёл-Дио-
нис — комическое, духовный итог, которого Луций достигнет 
в конце — говорящий осёл, внечеловеческий опыт, обретший 
человеческий голос.

Луций обретает после превращения в осла особую фор-
му иновидения: пограничное состояние между людским и жи-
вотным. Он лишён голоса, тождественен, и не тождественен 
человеку, смотрит на мир одновременно как человек, и как 
не-человек. В этом смысле, Луций лиминален — он становится 
на ту же границу, на которую философ — это позволяет ему 
начать своё духовное развитие, родиться второй раз. Насилие 
сверхъестественного порядка принуждает его к духовному 
развитию, к обучению ремеслу созерцания. 

У этого насилия есть название — судьба. Над Луцием 
вершит своё дело рок — начало его пути является роковым, 
волей случая: его возлюбленная, Фотида, прислуга колдуньи 
Памфилы, вместо мази для превращения в птицу, мажет его 
мазью для превращения в осла — совершая тем самым двой-
ственную услугу: с одной стороны, обрекая его на зло-ключе-
ния, что принесут ему множество страданий — но с другой сто-
роны, именно эти страдания, сложившись в его при-ключение, 
откроют для него ворота к истине, выраженной во вступление 
в культ Исиды. В обоих случаях, Фотида, сама того не понимая, 
дарует ему ключ (подсказано русским языком) — путь позна-
ния, который, труден, нелёгок и вершит насилие, но который 
сам обретает гармонию под тем созерцающим взглядом, кото-
рому он сам виной. И это отражено в самой структуре Мета-
морфоз — невзгоды героя раздваиваются, как раздваивается 
он сам — для примера возьмём эпизод из начала седьмой 
книги: Луций в обличии осла работает вьючным животным 
на хозяйство неких Фессалийских разбойников после того как 
его, вместе с другими парнокопытными и крупной поклажей 
богатств, вывезли из разграбленного дома Милона Гипатско-



235

го, у которого Луций гостил будучи человеком. Он подслу-
шивает слова одного из разбойников, который сообщает, что 
настоящим виновникам преступления нечего бояться, ведь 
вина за разграбление дома свалена на Луция. Протагонист 
унывает и проклинает про себя Фортуну, думает что она 
слепа и несправедлива, одаривая плохих людей богатствами 
и безнаказанностью, а на людей хороших (вроде самого Луция, 
хотя это может быть сказано иронически), лишь сваливает 
несправедливые обвинения. Однако в том и двойственность 
его ситуации, что ложно обвиняют Луция-человека — но 
не Луция-осла. То есть одна актуальна беда — трансформа-
ция в осла — лишает актуальности другую беду — клевету 
в тяжких преступлениях. Главная его «неудача» оказывается 
в частном контексте сравнимой с божественным проведением, 
спасающим от расправы. Она же спасла его от гибели в гра-
беже — то, что в нём не разглядели человека, позволило ему 
беспрепятственно проследовать по пути к обретению своей 
человечности — не без определённых трудностей — но ни одна 
из них не оказалась для него непреодолимой — наоборот — 
они помогли ему отыскать себя.

На пути от мирского к священному, Луций встречается 
с историями, которые можно трактовать как уроки —для него 
и для зрителя. В этом можно усмотреть определённый этап 
литературной серии, ведущей через «Исповедь» Августина 
к «Поискам утраченного времени» Марселя Пруста — в рам-
ках доклада лишь её наметим. Сейчас важно, что эти уроки 
описаны Луцием-автором так, будто Луций-персонаж не осоз-
наёт того, как они на него влияют — а они влияют, иначе бы 
Луцию-автору — и настоящему автору тоже — не было бы 
смысла в их рассказе. В тексте существует зазор между тем, 
кто проживает действие, и тем, кто о нём повествует читате-
лю. Рассказчик внутри нарратива обладает, несмотря на свою 
междумирную сущность, скорее мирским рассмотрением, 
когда рассказчик, повествующий для нас эту историю, наме-
кает, что, с сакральной точки зрения, лучше и произойти не 
могло. Двойственность картин мира автора и протагониста 
роднит текст с Софокловским Царём-Эдипом — у этих тек-



236

стов имеются сходства, хотя бы в силу того, что оба текста 
описывают путь к самому себе — а описание такого пути 
предполагает раздвоение: точку зрения из самого пути и точ-
ку зрения после его окончания, время историческое и время 
мифологическое. 

Мы рассмотрели несколько дихотомий Золотого осла 
Апулея: двойственность образа осла в мифе, онтологическая 
двойственность Луция-осла, двойственная этическая сущность 
ситуаций, в которые он попадает и текстуальное раздвоение 
протагониста и рассказчика в рамках повествования от перво-
го лица. В перспективе, возможно развивать их и далее. Этот 
текст действительно можно рассматривать как скрытый эзо-
терический трактат, вызревающий в себе неоплатонический 
вектор развития мысли. Представляется важным развивать 
это направление далее.

Fedor Kuznecov; Saint Petersburg State 
University, Institute of philosophy (Saint-
Petersburg, Russia), Student 

On sseveral dichotomies  
of Apuleius’ Golden Ass

The “Golden Ass” of Apuleius is relatively poorly developed 
in a philosophical context. One of the reasons for this is 
the nature of the text itself; it is a monument, not of sub-
lime, but of popular Latin literature. However, we should 
not judge the “Ass” by the cover — essay can internally 
play with Platonic philosophy and be esoteric, containing 
the doctrine “in donkey’s clothing.” In the paper, novel is 
analyzed through the prism of dichotomy, which allows 
us to consider the donkey’s essence, not the clothing. In 
the paper, the duality of the ass image itself in the context 
of the myth, the ontological duality of Lucius-donkey and 
Lucius-man, the dual ethical essence of the situations in 
which he could be founded by us and by himself, and the 
split in the text of the protagonist and the narrator within 
the framework of the first-person narrative are revealed.
Keywords: Apuleius, ass, Metamorphosis, dichotomy, nar-
rative, myth



237

Серкова Вера Анатольевна, доктор философских 
наук, профессор; Санкт-Петербургский по-
литехнический университет Петра Великого 
(Санкт-Петербург, Россия), профессор

Сократическая ирония 
и представления о реальности*

Ироническая форма мышления представляет собой не-
явное (на поверхностный взгляд) диалогическое обще-
ние, которое в традиции сократической беседы является 
формой благородного философского агона, но никак не 
изложением бесспорной истины в последней инстанции. 
Такое представление о философской коммуникации 
предполагает особое представление о реальности. И хотя 
само понятие реальности не характерно для античного 
дискурса, для которого скорее имеет значение понятия 
«существующего», «подлинного», «мнимого», тем не ме-
нее смысл реального может быть реконструирован как 
основа всех диалектических маневров Сократа. В част-
ности, в таких диалогах Платона, как «Теэтет», «Софист», 
«Федон», «Эвтифрон», «Пир», «Федр», «Парменид», «Фи-
леб», «Алкивиад Первый» и др., относящихся к зрелому 
периоду творчества Платона, интеллектуальная энергия 
протагонистов, спорящих о природе знания, на самом 
деле направлена на обнаружение того, что представляет 
собой реальность. Показательно, что структурой анали-
тики при этом становится ирония.
Ключевые слова: ирония, истина, Сократ, философский 
агон, диалог

Ирония является самым обычным и самым неуловимым 
признаком философии Сократа. Для чего она нужна Сократу, 
если для него, — в чем он множество раз признается, — важна 
истина. Для ироника причастность к истине выражается 
столь необычным образом, что он даже готов пожертвовать 
формальным проявлением ее и выдает поначалу ложь за исти-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском политех-
ническом университете Петра Великого за счет гранта Российского 
научного фонда № 24-28-01014, https://rscf.ru/project/24-28-01014/



238

ну. В самом первом приближении иронию можно представить 
в качестве формального приема, при помощи которого гово-
рящий предлагает такое высказывание, которое на деле позво-
ляет выразить более того, что по форме утверждается, и дает 
понять, что говорящий «про себя» думает противоположное 
тому, что ему приходится произносить вслух.

Ироническая конструкция в том виде, как она была раз-
работана Платоном, — это последовательность нескольких 
этапов рациональных маневров по отношению к предмету 
обсуждения между протагонистами. Ироническую конструк-
цию представлений о каком-либо предмете можно описать 
как стадии продвижения, — от сомнения в том, что имеется 
достаточно основательное знание о предмете спора, которое 
строится на основаниях здравого смысла, и относительной 
правоте обыденных суждений о мире. При попытках выявить 
противоречия такого рода представлений, проясняются и их 
основания. И ироник имеет как бы скрытый запас смыслов, 
которые он не просто навязывает своему собеседнику, но за-
ставляет его пройти собственный путь их анализа и осозна-
ния их внутренней полноты. В конце концов иронику удается 
высказать и свою собственную, скрытую до поры до време-
ни позицию относительно обсуждаемого протагонистами 
предмета. Это и является целью ироника. Но вместе с тем он 
разрабатывает целую систему методологических уловок для 
того, чтобы осуществить эту цель, — доказать свою правоту 
и заставить противника следовать тому пути, который ироник 
изначально наметил. 

Некоторые диалоги, такие как «Феаг», «Алкивиад Пер-
вый» и «Алкивиад Второй», заканчиваются признанием необ-
ходимости заниматься философией для того, чтобы суметь со-
вершить переход от поверхностного суждения к сокровенной 
истине. Он использует для этого целый арсенал средств: рито-
рические приемы, методы сомнения, припоминания, приемы 
из арсенала повивального искусства. Так, например, риториче-
ские фигуры речи используются для того, чтобы сбить своего 
противника по философскому агону с толку, и тем самым 
проверить крепость и твердость его теоретических позиций. 



239

В этом случае ироник исправно «исполняет ремесло софиста», 
как комментирует ситуацию диалога «Гиппий Меньший» Вла-
димир Соловьев. Следует сразу оговориться, что ирония не 
представляет собой определенный и систематизированный 
метод. Вместе с тем ирония является неотъемлемой чертой 
диалектического философствования, в частности она являет-
ся основой диалогического способа обсуждения проблем. 

Сократ, как мастер диалектических маневров, не подвер-
гал рефлексии свою иронию, она как будто бы была просто яв-
ляется необъемлемой чертой его природы, как силенообразный 
его облик. Однако мы, задав вопрос о сущности иронии, 
можем, вслед за Алкивиадом воскликнуть: «Ба, да это Сократ!». 
Если с Сократом беседует такой неопытный в философском 
ремесле собеседник, как, например, Теэтет, то в начальной 
фазе диалога обыденный здравый смысл, за который только 
и держится «противник» Сократа и который представляет 
собой синкретическую смесь жизненный наблюдений, «хо-
дячих истин», предрассудков и заблуждений, подвергается 
ироническому испытанию, а заканчиваются такие диалоги, 
как правило, признанием участников диалога необходимо-
сти серьезно заняться философией. Реплики протагонистов 
в подобных случаях ограничиваются вопросами: Как может 
это быть возможным? Как ты разумеешь все это? К чему ты 
это сказал? Как это? Как это ты говоришь? Скажи яснее. Поче-
му? Почему ты так это говоришь?» (из диалога «Софист»).

В других диалогах мы встречаем множество случаев 
обнаружения присутствия иронии: «Ты шутишь, Сократ!» 
(«Горгий», 481с, «Теэтет», 168с). Или так: «Насмешник ты, Со-
крат» («Пир», 175е). Речь Алкивиада в диалоге «Пир» являет-
ся ничем иным, как тонким прославлением иронии Сократа: 
«Всю жизнь он постоянно подсмеивается над людьми, шутит 
над ним» (216е). Калликл в «Горгии» говорит Сократу: «Сократ, 
мне кажется, ты озорничаешь в речах…» («Евтифрон»). «Ты, 
Сократ, высмеиваешь нашу речь», — такие замечания на знаме-
нитую его иронию встречаются почти в каждом диалоге Плато-
на («Государство», 337а); «Пир» 216е; «Алкивиад Первый», 109; 
«Феаг», 125е; Федр, 234d). Подобные высказывания содержатся 



в «Пире», «Федре», «Федоне», «Теэтете», «Эвтифроне», «Пире», 
«Федре», «Пармениде», «Филебе», «Алкивиаде Первом», в «Го-
сударстве». Более того, чем серьезнее обсуждение, тем лукавее 
и ироничнее становится позиция Сократа.

Vera Serkova, DSc in Philosophy, Professor; Peter 
the Great St Petersburg Polytechnic University 
(Saint Petersburg, Russia), Professor

Socratic irony and representations of reality*
The ironic form of thinking is an implicit (at a superficial 
glance) dialogical communication, which in the tradition of 
Socratic conversation is a form of a noble philosophical agon, 
but by no means the presentation of the undisputed truth in 
the last instance. Such an idea of philosophical communi-
cation presupposes a special idea of reality. And although 
the very notion of reality is not characteristic of ancient dis-
course, for which the notions of “existing,” “genuine,” and 
“imaginary” are more likely to have meaning, nevertheless 
the meaning of the real can be reconstructed as the basis for 
all of Socrates’ dialectical manoeuvres. In particular, in such 
dialogues of Plato as the Theaetetus, Sophist, Phaedo, Euthy-
phro, Symposium, Phaedrus, Parmenides, Philebus, Alcibia-
des I, etc., belonging to the mature period of Plato’s work, the 
intellectual energy of the protagonists arguing about the na-
ture of knowledge is actually directed towards the discovery 
of what constitutes reality. It is indicative that the structure 
of analytics becomes irony.
Keywords: irony, truth, Socrates, philosophical agon, dialogue

* The research was carried out at Peter the Great Saint Petersburg 
Polytechnic University with the financial support of the Russian 
Science Foundation, project No 24-28-01014? https://rscf.ru/en/
project/24-28-01014/



241

Секция 9 «Неоплатонизм  
и раннее христианство»

Левин Сергей Михайлович;  
Санкт-Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

Эсхатологические ожидания раннего 
христианства в поэтике «Дидахе»

В центре внимания находится памятник раннехри
стианской литературы «Дидахе», в котором через 
сопоставление его с другими священными текстами 
тематизируется эсхатологический аспект христианской 
эпистемологии. Логика рассуждения «Дидахе» основа-
на на сопоставлении двух возможных путей — к жиз-
ни и к смерти. Эти пути утрачивают свою различность 
в контексте антропологии, поскольку путь предназна-
чен для конкретного человека, который осознанно или 
неосознанно всегда следует путем жизни или смерти. 
Путь смерти «зол и полон проклятия». Реализация пути 
жизни начинается через исполнение заповедей и кон-
кретных действий, соблюдение которых предполагает 
антропологическое обновление: человек «облекается 
в нового человека», становясь совершенным для новой 
жизни. Обновлению предшествует выбор в пользу об-
новления, желание обновления и упование в надежде 
на это обновление. Человек оказывается в ситуации 
выбора одного из путей, что предполагает его свободу. 
При этом подлинный смысл обновления человеческой 
природы остается сокрытым, поскольку имеет мистиче-
ский характер, поэтому для его раскрытия необходимо 
выйти за пределы собственной субъективности, то есть 
за границы антропологического. Человек не может стать 
обновленным только через собственный выбор, потому 
что обновление совершается Божьей благодатью, источ-
ник которой вне человеческого бытия — спасает челове-



242

ка Бог. В докладе через анализ поэтики текста «Дидахе» 
проблематизируется соотношение экзистенциального 
измерения личной свободы и решимости и метафизи-
ческого измерения сотериологии.

Ключевые слова: Дидахе, эсхатология, христианство, 
спасение, антропология

Sergey Levin; Saint Petersburg State University (Saint 
Petersburg, Russia), PhD student

Eschatological expectations of early 
Christianity in the poetics of the Didache

The focus is on the Didache, a monument of early Christian 
literature, in which the eschatological aspect of Christian 
epistemology is thematized through its comparison with 
other sacred texts. The logic of the Didache’s is based on the 
correlation of two possible paths — to life and to death. These 
paths lose their distinction in the context of anthropology 
because the path is meant for a particular person, who always 
follows one of the paths. The path of death is “wicked and full 
of damnation.” The path of life begins from the fulfilment of 
the commandments and concrete actions, the observance of 
which implies an anthropological renewal: person “puts on 
the new person,” becoming perfect for a new life. Renewal is 
preceded by choosing to renew and trusting in the hope of that 
renewal. A person finds himself in the situation of choosing 
one of the paths, which implies his freedom. The true meaning 
of the renewal of human nature remains hidden, since it has 
a mystical character, so in order to its reveal, it is necessary to 
go outside own subjectivity, that is, outside the boundaries of 
the anthropological. A person cannot become renewed only 
through his own choice, because renewal is accomplished 
by God’s grace, the source of which is beyond human be-
ing — God saves a man. The paper problematizes through 
an analysis of the poetics of the Didache the relationship 
between the existential dimension of personal freedom and 
determination and the metaphysical dimension of soteriology.

Keywords: Didache, eschatology, Christianity, salvation, an-
thropology



243

Щербаков Фёдор Борисович, кандидат философских наук; 
Российский государственный гидрометеорологический 
университет (Гидромет) (Санкт-Петербург, Россия), 
доцент; Российский государственный педагогический 
университет им. А. И. Герцена (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

Трансцендентально-герменевтические 
основания пифагорейской аллегорезы*

В докладе делается попытка рассмотреть наиболее общие 
черты пифагорейской аллегорезы. Автор исходит из 
тезиса о том, что в любой процедуре иносказательного 
толкования можно выделить слой, зависящий от содер-
жательной специфики объекта толкования (в нашей тер-
минологии — «герменевтон») и того смысла, к которому 
он «подводится» при интерпретации (т. н. «герменевма»), 
и слой, который не зависит от исторических и культур-
ных обстоятельств и который целиком определяется 
трансцендентальными требованиями иносказательной 
практики как таковой (т. н. «герменевтическая ситуа-
ция сознания»). В случае пифагорейской аллегорезы мы 
встречаем интересный случай: в ней как бы смыкаются 
ряды истолкованных формально-дедуктивных и этиче-
ских значений. И те, и другие как бы «выуживаются» 
герменевтом из его созерцания числовой семантики — 
тех ассоциаций, которые либо приписывались числу 
в рамках античной культуры, либо были ему приписаны 
индивидуальным сознанием толкователя. Помимо этого, 
весьма часто пифагорейская иносказательная традиция 
чисел и геометрических понятий производилась ради 
скрытой морализирующей интенции: в этом случае эти 
весьма абстрактные, казалось бы, аритмологические 
спекуляции оказывались обращёнными к нравствен-
ной жизни человека. В этом проявляется такое важное 
качество всякой иносказательной герменевтики, как 
metabasis eis allo genos, т. е. переход смысла (через отож-

* Исследование выполнено в Российском государственном 
педагогическом университете им. А. И. Герцена за счёт гранта 
РНФ № 25-28-00702, https://rscf.ru/project/25-28-00702/



244

дествление герменевтона и герменевмы) из одного эй-
детического региона в другой: в случае пифагорейской 
экзегезы число становилось тесно ассоциированным или 
даже неотличимым от этической ценности.
Ключевые слова: герменевма, герменевтическая ситуация 
сознания, герменевтон, Нумений Апамейский, пифаго-
рейская аллегореза, Филон Александрийский

Fedor Shcherbakov, CSc in Philosophy; Russian State 
Hydrometeorological University (Saint-Petersburg, Russia), 
Associate Professor; Herzen State Pedagogical University of 
Russia (Saint Petersburg, Russia), Senior Researcher

Transcendental-hermeneutic bases 
of the Pythagorean allegoresis*

The report attempts to consider the most general features 
of the Pythagorean allegoresis. The author proceeds from 
the thesis that in any allegorical interpretation procedure 
there are a layer which depends on substantive specifics 
of the object of interpretation (in our terminology — 
“hermeneuton”) and on that meaning under which it is 
“brought” (the so-called “hermeneuma”), and a layer that 
does not depend on historical and cultural circumstanc-
es and which is entirely determined by the transcendental 
requirements of allegorical practice as such (the so-called 
“hermeneutic situation of consciousness”). In the case of 
the Pythagorean allegoresis, we meet an interesting case: in 
it, as it were, the series of interpreted formal-deductive and 
ethical meanings are closed. Both those and others seem to 
be “fished out” by a hermeneutist from his contemplation 
of numerical semantics, i. e. those associations that were 
either attributed to a number within the framework of 
ancient culture, or were attributed to it by the individual 
consciousness of an interpreter. In addition, very often the 
Pythagorean allegorical tradition of numbers and geometric 
concepts was carried out for the sake of a hidden moralizing 

* The research was carried out at the Herzen State Pedagogical 
University of Russia with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-28-00702, https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/



245

intention: in this case, these seemingly very abstract arrhyth-
mological speculations turned out to be turned to the moral 
life of a person.
Keywords: hermeneuma, hermeneutic situation of conscious-
ness, hermeneuton, Numenius of Apamea, Philo of Alexan-
dria, Pythagorean allegoresis

Приходько Максим Александрович, кандидат 
философских наук; Российский государственный 
педагогический университет им. А. И. Герцена 
(Санкт-Петербург, Россия), научный сотрудник

Рецепция пифагорейского наследия 
у Филона Александрийского*

Филон не был математиком в профессиональном смысле, 
однако он демонстрирует обширные познания в совре-
менной ему арифметике и большую любовь к использо-
ванию арифметических мотивов пифагорейского типа 
в своей аллегорической экзегезе Ветхого Завета. Можно 
выделить ряд аспектов применения функции и симво-
лики числа в экзегетике Филона. Онтологический. Для 
Филона, как и для пифагорейцев, число является ча-
стью структуры мира, связываемой им с божественным 
Логосом-Умом Бога. Филон применяет пифагорейское 
разделение «вечного» и «научного» числа к выявлению 
в понятии о Логосе Бога вечных предсуществующих 
идей-образцов и их воплощении в творении мира. Уче-
ние о числах как началах геометрических фигур приме-
няется для трактовки числовых значений дней творения 
и соотношения умопостигаемой и телесной природ. 
Антропологический. Учение об элементах числа — мо-
наде и диаде как о уме и чувственном начале и об их со-
отношении в духовно-телесном существе человека как 
в десятице. Закономерность четного-нечетного, приме-
нительно к строению-пропорциям тела, добродетели, 
мироустройства. Экзегетический. Использование от-

* Исследование выполнено в Российском государственном 
педагогическом университете им. А. И. Герцена за счёт гранта 
РНФ № 25-28-00702, https://rscf.ru/project/25-28-00702/



246

дельных мотивов пифагорейского учения для «достра-
ивания» библейского нарратива: раскрытие отдельных 
понятий Пятикнижия Моисея, так и реконструкция 
повествования Пятикнижия из пифагорейской 
трактовки чисел, указанных в священном тексте. 
Ключевые слова: экзегетика, число, символ, пифагореизм, 
логос, идея, космос, ум, душа

Maxim Prikhodko, CSc in Philosophy; Herzen State 
Pedagogical University of Russia (Saint Petersburg, 
Russia), Associate Research Fellow

Reception of the Pythagorean 
Heritage in Philo of Alexandria*

Philo of Alexandria demonstrates extensive knowledge of 
contemporary arithmetic and a great love for using arithmeti-
cal motifs of the Pythagorean type in his allegorical exegesis 
of the Old Testament. A number of aspects of the application 
of the function and symbolism of number in Philo’s exegesis 
can be identified. Ontological. For Philo, as for the Pythago-
reans, number is part of the structure of the world, which he 
associates with the divine Logos-Mind of God. Philo applies 
the Pythagorean division of the “eternal” and the “scientif-
ic” to identifying in the concept of the Logos of God the 
eternal pre-existing ideas-models and their embodiment in 
the creation of the world. The doctrine of numbers as the 
principles of geometric figures is used to interpret the nu-
merical values ​​​​of the days of creation and the relationship 
between intelligible and corporeal natures. Anthropological. 
The doctrine of the elements of number — the monad and 
the dyad as the mind and the sensory principle and their 
relationship in the spiritual and bodily being of man as in 
the decimal. The regularity of even-odd, as applied to the 
structure-proportions of the body, virtue, world order. Exe-
getical. The use of individual motifs of the Pythagorean doc-
trine for “completing” the biblical narrative: the disclosure 

* The research was carried out at the Herzen State Pedagogical 
University of Russia with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-28-00702, https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/



247

of individual concepts of the Pentateuch of Moses, as well 
as the reconstruction of the narrative from the Pythagorean 
interpretation of numbers indicated in the sacred text.

Keywords: exegesis, number, symbol, Pythagoreanism, logos, 
idea, cosmos, mind, soul

Мирошниченко Евгений Игоревич; Санкт-
Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

«Философская религия» Синесия Киренского: 
между язычеством и христианством

В докладе рассматривается проблема религиозных 
воззрений Синесия Киренского. Автор анализирует 
сочинения Синесия и не находит каких-либо экспли-
цитных указаний на язычество Синесия. Также мы не 
обнаруживаем доказательств того, что Синесий был 
христианином, христианство для него было видом ку-
риального служения, и способом сохранения полисного 
сознания. Однако нельзя отрицать религиозный под-
текст его философских рассуждений, особенно в тракта-
те «О сновидениях» и в гимнах. Синесий создаёт целые 
философские концепты (единства риторики и филосо-
фии, созерцательной жизни, души как инструмента для 
восприятия образов и т. д.), каждый из которых опира-
ется как на неоплатоническую традицию, близкую ям-
блихианской, так и на религиозные элементы, связанные 
с этой традицией (отражённые в текстах «Халдейских 
оракулов»). Даже христианство Синесия следует рассма-
тривать через призму этой традиции. Именно поэтому 
религию Синесия можно назвать философской, причём 
философии близкой к религии «Халдейских оракулов».

Ключевые слова: Синесий Киренский, платонизм, ямбли-
хианство, порфирианство, поздняя античность

Последнее время исследователи всё больше говорят 
о том, что Синесия нельзя назвать язычником. Так, например, 
Алан Кэмерон утверждает, что, если бы Синесий был язычни-



248

ком, он обязательно сказал бы об этом в 105-м письме,*

1 когда 
перечислял аргументы против принятия епископства. На это, 
однако, можно возразить, что если бы Синесий был языч-
ником, он вряд ли стал об этом говорить в письме, которое 
носило характер манифеста, ведь язычество к тому времени 
было запрещено. Брегмэн придерживается, соответственно, 
иной позиции, полагая, что раз Синесий в 105-м письме со-
мневается в христианских воззрениях, то он скорее склонен 
к язычеству.**

2 В другом месте Брегмэн, однако, уточняет, что 
речь может идти не совсем о язычестве, а скорее о «философ-
ской религии».***

3

Конечно, проблема язычества Синесия должна рассматри-
ваться не только в контексте 105-го письма, но и в связи со слова-
ми, сказанными непосредственно епископу Феофилу в 66-м пись-
ме. В этом письме Синесий докладывает александрийскому 
архиепископу о церковных делах ливийской церкви, а потом 
внезапно жалуется на своё одиночество и на то, что его молитвы 
не работают. Причину недейственности своих молитв Синесий 
видит в том, что он проводил до этого греховную жизнь:

ὅτι ἄνθρωπος ἐν ἁμαρτίαις ἀπότροφος ἐκκλησίας ἀγωγὴν 
ἑτέραν ἠγμένος θυσιαστηρίων ἡψάμην θεοῦ. (Ep. 66.364–366)
Поскольку [я] человек, во грехах возросший, другой 
образ жизни вне церкви вёл до тех пор, пока не при-
коснулся к святыням Божиим.
Эту фразу часто понимали в том смысле, что у Синесия 

было обращение от язычества к христианству. Выражение 
ἀγωγὴ ἑτέρα (букв. «другой образ жизни») интерпретировалось 
как языческий, не христианский образ жизни. Аргументиро-
ванно оспаривает такое понимание Д. Рок, который вообще 
считал, что язычество Синесия — это миф.****

4 С ним соглашается 
*

1 Cameron Al., Long J. Barbarians and Politics at the Court of 
Arcadius. Berkeley, Los Angeles, 1993. P. 22–23.

**

2 Bregman J. Synesius of Cyrene: Philosopher-Bishop. Berkeley, 
Los Angeles, London, 1982. P. 159.

***

3 Ibid. P. 25.
****

4 Roques D. Synésios de Cyrène et la Cyrénaïque du Bas-Empire. 
Paris, 1987. P. 316–317.



249

и Алан Кэмерон, посвящая несколько абзацев проблеме 
интерпретации ἀγωγὴ ἑτέρα. Кэмерон понимает эту фразу 
в том смысле, что Синесий признаётся, что не в курсе цер-
ковных дел, а вовсе не хочет сказать, что был язычником.*

5

Впервые на проблему самого характера религиозности 
Синесия обратила внимание И. Танасеану-Дёблер, которая по-
святила несколько страниц разбору вопроса об ἀγωγὴ ἑτέρα.**

6 
Вслед за Брегмэном она замечает, что религиозность у Синесия 
носит философский характер.***

7 Более того, эта религиозность — 
его собственная, без языческих богов и культов.****

8

Поворотным моментом в исследовании проблемы не-
оплатонизма Синесия можно считать работу Дж. Брегмэна. 
Брегмэн объявил Синесия «неоплатоническим философом, ко-
торый был посвящён в эллинские мистерии александрийской 
мысли Гипатией».*****

9 Споря с ним Алан Кэмерон говорит, что 
Синесий следовал культурному эллинизму, а не религиозному.******

10 
При этом он не отрицает, вопреки М. Джельска,*******

11 что Гипатия 
могла быть язычницей, склонной к теургическим практикам, 
но считает, что её язычество совершенно «не беспокоило Си-
несия»,********

12 хотя, по уверениям Кэмерона, он чуть ли не всю 
жизнь был христианином.********

13 Для того, чтобы фигура Синесия 
таким образом не повисла в воздухе, Кэмерон выстраивает ряд 
параллелей между ним и Фемистием. Как и Фемистий, Синесий 
не использовал понятие «эллин» в смысле «язычник» и всегда 
склонялся к культурному эллинизму вместо религиозного.********

14 
Подытоживает эти дискуссии И. Танасеану-Дёблер, обращая 

*

5 Cameron Al., Long J. Barbarians and Politics. P. 24–25.
**

6 Tanaseanu-Döbler I. Konversion zur Philosophie in der Spätantike. 
Kaiser Julian und Synesios von Kyrene. Stuttgart, 2008. S. 174–176.

***

7 Ibid. S. 228.
****

8 Ibid. S. 286.
*****

9 Bregman J. Synesius of Cyrene: Philosopher-Bishop. P. 182.
******

10 Cameron Al., Long J., Sherry L. Barbarians and Politics. P. 62.
*******

11 Dzielska M. Hypatia of Alexandria. Cambridge, 1995. P. 63.
********

12 Cameron Al., Long J., Sherry L. Barbarians and Politics. P. 58.
********

13 Ibid. P. 35.
********

14 Ibid. P. 67.



250

гораздо большее внимание на Халдейские оракулы.*

15 Также 
и характер рассуждений о гадательных практиках в трактате 
«О сновидениях» не исключает совсем влияния Ямблиха.

Таким образом, модель рационального Синесия, поклон-
ника порфирианской интерпретации Халдейских оракулов, 
стремительно разрушается под натиском контекстуально-
го анализа,**

16 в результате которого было выяснено большое 
влияние ямблихианской традиции на александрийскую 
философскую школу времён Синесия. Мог ли Синесий из-
бежать этого влияния? Все ли места в его корпусе сочинений 
исключают ямблихианскую интерпретацию? В частности, эти 
вопросы связаны с проблемным местом в трактате «О Про-
мысле»: 9.1–11.9. Например, там упоминается тайна посвяще-
ния (De Provid. 9.6), которая может быть интерпретирована 
не только в порфирианском смысле.

Eugene Miroshnichenko; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

”Philosophical Religion” of Synesius of 
Cyrene: between paganism and Christianity
The report examines the problem of the religious views of 
Sinesius of Cyrene. The author analyzes the works of Sine-
sius and does not find any explicit references to the paganism 
of Sinesius. Also, we do not find evidence that Sinesius was 
a Christian; Christianity for him was a type of curial ser-
vice and a way to preserve the polis consciousness. However, 
one cannot deny the religious subtext of his philosophical 
reasoning, especially in the treatise On Dreams and in the 
hymns. Sinesius creates entire philosophical concepts (the 
unity of rhetoric and philosophy, contemplative life, the soul 
as an instrument for perceiving images, etc.), each of which 

*

15 Tanaseanu-Döbler I. Konversion zur Philosophie in der Spätantike. 
Kaiser Julian und Synesios von Kyrene. S. 229–233, 253–261.

**

16 Schmitt T. Die Bekehrung des Synesios von Kyrene. Politik und 
Philosophie, Hof und Provinz als Handlungsraume eines Aristokraten 
bis zu seiner Wahl zum Metropoliten von Ptolemais. Münich, Leipzig, 
Saun, 2001. S. 25.



251

is based both on the Neoplatonic tradition, close to the Iam-
blichian, and on religious elements associated with this tra-
dition (reflected in the texts of the Chaldean Oracles). Even 
the Christianity of Sinesius should be viewed through the 
prism of this tradition. This is why the religion of Sinesius 
can be called philosophical, and a philosophy close to the 
religion of the Chaldean Oracles.
Keywords: Synesius of Cyrene, Platonism, Iamblichianism, 
Porphyrianism, Late Antiquity

Пантелеев Алексей Дмитриевич, кандидат исторических 
наук, доцент; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), доцент

«О зрелищах» Тертуллиана 
в контексте античной традиции 

критики игр и представлений
Доклад посвящен изучению источников, использован-
ных Тертуллианом при написании сочинения «О зрели-
щах» (кон. II в.). Это время господства Второй софисти-
ки, где главную роль играли эрудиция, изощренность 
в риторике и приверженность классическим образцам. 
Все эти элементы заметны в данном трактате. Мы рас-
сматриваем «О зрелищах» как часть античной традиции, 
где можно встретить самые разные оценки состязаний 
и представлений. В статье дается очерк критических 
замечаний в адрес зрелищ, содержащиеся в трудах гре-
ческих и римских авторов, иудейских законоучителей 
и христианских писателей. Тертуллиан пишет, что вос-
пользовался материалом историков Тимея, Кальпурния 
Пизона, Варрона и Светония; в основном он опирался 
на двух последних. В «О зрелищах» можно найти и па-
раллели с сочинениями Сенеки и Плиния Младшего. 
Говоря о христианской традиции, нужно выделить Та-
тиана. Оба этих автора обращают особое внимание на 
посвящение игр языческим богам, указывают на мораль-
ную недостаточность представлений и их участников, 
негодуют из-за гладиаторских игр. Мы полагаем, что 
Тертуллиан был знаком с написанным в то же время 



252

«Педагогом» Климента Александрийского, отчасти со-
глашаясь с его рассуждениями, отчасти оспаривая их, 
как в случае полезности состязательного начала для 
христиан. Хотя некоторые пассажи «О зрелищах» имеют 
сходство с иудейскими сочинениями, мы оцениваем их 
воздействие на Тертуллиана как маловероятное. Анализ 
использованных источников позволяет определить 
круг читателей этого трактата как по преимуществу 
обеспеченных и хорошо образованных носителей рим-
ской культуры, владевших и латынью, и греческим. 
Несмотря на принятое крещение, эти люди не спеши-
ли расставаться с привычным образом жизни, с чем 
боролся Тертуллиан, в какой-то степени уподобляясь 
христианскому софисту.

Ключевые слова: Римская империя, раннее христианство, 
римские зрелища, Тертуллиан, Варрон, Светоний

Небольшой трактат Тертуллиана «О зрелищах» (De 
spectaculis) уже много лет привлекает внимание историков, фи-
лологов, культурологов, религиоведов и всех, кто занимается 
историей Римской империи, ранним христианством и антич-
ной зрелищной культурой. Он был написан в конце 190‑х или 
в начале 200‑х гг. в Карфагене: Т. Д. Барнс датирует этот трак-
тат 196/7 г., М. Туркан, рассматривая период со 197 по 202 гг., 
склоняется к 197 г., А. Р. Фокин относит его к 198–206 гг. Это 
время господства Второй софистики, где главную роль игра-
ли эрудиция, изощренность в риторике и приверженность 
классическим образцам. Все эти элементы заметны в данном 
трактате. Мы рассматриваем «О зрелищах» как часть антич-
ной традиции, где можно встретить самые разные оценки со-
стязаний и представлений. В статье дается очерк критических 
замечаний в адрес зрелищ, содержащиеся в трудах греческих 
и римских авторов, иудейских законоучителей и христианских 
писателей. Тертуллиан пишет, что воспользовался материалом 
историков Тимея, Кальпурния Пизона, Варрона и Светония; 
в основном он опирался на двух последних. В «О зрелищах» 
можно найти и параллели с сочинениями Сенеки и Плиния 
Младшего. Критика игр не ограничивалась язычниками: про-



253

тив них выступали иудеи, осуждавшие языческие зрелища по 
религиозным и моральным соображениям. Говоря о христиан-
ской традиции, нужно выделить Татиана. Оба этих автора об-
ращают особое внимание на посвящение игр языческим богам, 
указывают на моральную недостаточность представлений и их 
участников, негодуют из-за гладиаторских игр. Мы полагаем, 
что Тертуллиан был знаком с написанным в то же время «Педа-
гогом» Климента Александрийского, отчасти соглашаясь с его 
рассуждениями, отчасти оспаривая их, как в случае полезности 
состязательного начала для христиан. Хотя некоторые пассажи 
«О зрелищах» имеют сходство с иудейскими сочинениями, 
мы оцениваем их воздействие на Тертуллиана как маловеро-
ятное. Анализ использованных источников позволяет опре-
делить круг читателей этого трактата как по преимуществу 
обеспеченных и хорошо образованных носителей римской 
культуры, владевших и латынью, и греческим. Несмотря 
на принятое крещение, эти люди не спешили расставать-
ся с привычным образом жизни, с чем боролся Тертуллиан, 
в какой-то степени уподобляясь христианскому софисту.

Aleksey Panteleev, CSc in History, Associate 
Professor; Saint Petersburg State University (Saint 
Petersburg, Russia), Associate Professor

Tertullian’s “On Spectacles” in the 
Context of the Ancient Tradition of 

Criticism of Games and Performances
The paper observes the sources used by Tertullian during the 
writing of his essay “On the Spectacles.” We consider “On 
the Spectacles” as part of the antique tradition, where it is 
possible to find a variety of assessments of competitions and 
performances. The article provides an outline of the critical 
remarks about the spectacles contained in the works of Greek 
and Roman authors, Rabbinic sages and Christian writers. 
Tertullian noted that he had used the material of the histo-
rians Timaeus, Calpurnius Piso, Varro and Suetonius. He 
mainly relied on the last two. In “On the Spectacles” one can 
also find parallels with the writings of Seneca and Pliny the 



254

Younger. Speaking of the Christian tradition, it is necessary 
to single out Tatian. Both of these authors pay special atten-
tion to the dedication of games to pagan gods, point out the 
moral insufficiency of performances and their participants, 
and resent gladiatorial games. We suppose that Tertullian 
was familiar with “Paedagogus,” written at the same time by 
Clement of Alexandria, partly agreeing with his arguments, 
partly challenging them, as in the case of the usefulness of 
the adversarial principle for Christians. Although some 
passages of “On the Spectacles” have similarities with Judaic 
writings, we assess their impact on Tertullian as improbable. 
The analysis of the used sources makes it possible to deter-
mine the circle of readers of this treatise as mostly wealthy 
and well-educated bearers of Roman culture, who knew both 
Latin and Greek. 

Keywords: Roman Empire, early Christianity, Roman spec-
tacles, Tertullian, Varro, Suetonius

Кропотов Роман Сергеевич; Санкт-Петербургский государ-
ственный университет (Санкт-Петербург, Россия), студент

Интерпретация теории генад в сочинениях 
Псевдо-Дионисия Ареопагита

В исследовательской литературе уже неоднократно 
отмечалась сходство терминологического аппарата 
сочинений, входящих в “Corpus Areopagiticum” с сис
темой основных понятий в философской традиции 
неоплатонизма, в частности, в учении Прокла. Насто
ящий доклад рассматривает репрезентацию проклов-
ского понятия «генада» в «Ареопагитическом Корпу-
се». Анализируется соотношение между непричастным 
Единым и множеством приобщимых генад, определя-
ющих «серии» существующих вещей, с одной стороны, 
и непостижимой природой Божества и многообразием 
Его энергийных исхождений, конституирующих бытие 
сотворенного мира, с другой стороны. На основании 
одновременности утверждения в Божестве умопостига-
емого и сверхбытийного аспектов, проблематизируется 
учение Псевдо-Дионисия о божественных ипостасях 



255

как об аналогах «самосовершенных генад» Прокла в его 
связи с понятием «самих-по-себе-сил», существующих 
в единстве божественного Ума. На основании сочине-
ний «О божественных именах» и «О мистическом бого-
словии» предпринимается, с учётом интертекстуальной 
интерпретации, предложенной В. В. Петровым, попыт-
ка реконструкции своеобразной энергийной онтологии 
«Корпуса». В заключении приводится вывод о преобла-
дании в сочинениях Псевдо-Ареопагита интуиции непо-
стижимого Первоначала и бесчисленности Его излияний 
над видением триединого Бога и воплощенного Логоса. 

Ключевые слова: Псевдо-Дионисий Ареопагит, генада, 
Единое, ипостась, множество, неоплатонизм, непри-
частное, онтология, приобщение, причастное, энергия

Roman Kropotov; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Student 

Interpretation of the theory  
of henads in the writings  

of Pseudo-Dionysius the Areopagite
The research literature has repeatedly noted the similarity of 
the terminological apparatus in the writings included in the 
Corpus Areopagiticum with the system of basic concepts in 
the philosophical tradition of Neoplatonism, in particular, in 
the teachings of Proclus. This report examines the represen-
tation of the proklovian concept of “henad” in the Areopagitic 
Corpus. The relationship between the unaffiliated One and 
the multitude of shared henads that determine the “series” of 
existing things, on the one hand, and the incomprehensible 
nature of the Deity and the variety of His energetic ema-
nations that constitute the existence of the created world, 
on the other hand, is analyzed. Based on the simultaneous 
affirmation of intelligible and super-existential aspects in the 
Deity, Pseudo-Dionysius’ teaching about divine hypostases 
as analogous to Proclus’ “self-perfected henads” is problema-
tized in connection with the concept of “powers-in-them-
selves” existing in the unity of the divine Intellect. On the 
basis of the writings On Divine Names and On Mystical Theol-



256

ogy, an attempt is made to reconstruct the peculiar energetic 
ontology of the Corpus, taking into account the intertextual 
interpretation proposed by V. V. Petrov. In conclusion, the 
inference is drawn about the predominance in the writings 
of the Pseudo-Areopagite of the intuition of the incompre-
hensible Origin and the innumerable outpourings of His of 
the vision of the triune God and the incarnate Logos.

Keywords: Pseudo-Dionisiy Areopagite, henads, the One, 
hypostasis, multiplicity, Neoplatonism, incomprehensible, 
ontology, communication, comprehensible, Proclus, energy

Шевцов Константин Павлович, доктор философских 
наук; Санкт-Петербургский университет ГПС МЧС 
России (Санкт-Петербург, Россия), профессор

Риторика и философия  
в «Исповеди» Августина

Августин — богослов, ритор, философ, ему принадлежит 
множество текстов, которые так или иначе раскрывают 
все эти грани его таланта, и особняком стоит «Исповедь», 
которая также включает все эти три составляющие, но 
дает им удивительное соединение. «Исповедь» можно 
рассматривать и как художественное произведение, 
как роман духовного странствия, и как философский 
и богословский протрептик, как пример, который может 
служить руководством для взыскующих веру. Для нача-
ла стоит напомнить, что «Исповедь» состоит из девяти 
биографических книг, двух философских и двух бого-
словских и экзегетических. Несомненно, философские 
и богословские размышления как и риторические при-
мы присутствуют по всему тексту, но все же указанное 
разделение является настолько подчеркнутым, что это 
вызывало не раз вопросы об общем замысле текста и его 
жанре. Мы попытаемся дать свое понимание замысла 
текста, анализируя то, как Августин работает с таким 
риторическим прием как Exemplum, пример.

Ключевые слова: Августин, Платон, Павел, риторика, 
философия, экзегетика, пример как риторический прием



257

Августин — богослов, ритор, философ, ему принадле
жит множество текстов, которые так или иначе раскрывают 
все эти грани его таланта, и особняком стоит «Исповедь», ко-
торая также включает все эти три составляющие, но дает им 
удивительное соединение. «Исповедь» можно рассматривать 
и как художественное произведение, как роман духовного 
странствия, и как философский и богословский протрептик, 
как пример, который может служить руководством для взы-
скующих веру. Для начала стоит напомнить, что «Исповедь» 
состоит из девяти биографических книг, двух философских 
и двух богословских и экзегетических. Несомненно, философ-
ские и богословские размышления как и риторические примы 
присутствуют по всему тексту, но все же указанное разделение 
является настолько подчеркнутым, что это вызывало не раз 
вопросы об общем замысле текста и его жанре. Мы попытаемся 
дать свое понимание замысла текста, анализируя то, как Августин 
работает с таким риторическим прием как Exemplum, пример.

Начнем с того, что «Исповедь» вряд ли пишется как 
простое воспоминание и автобиографический роман, но не-
сомненно в нем изложен определенный путь становления, 
который ведет путем обучения, любви, ошибок и мучитель-
ных блужданий к итоговому обращению в истинную веру. 
Это значит, что «Исповедь» можно понимать прежде всего 
как некий показательный пример в самом что ни есть четком 
риторическом смысле. Не сложно увидеть, что Августин 
в совершенстве владеет и умело использует риторический 
пример как прием. Пример с кражей груш. Но и момент 
обращения тоже исполнен в логике примера. В этом случае 
пример приобретает силу драматического исполнения, то есть 
становится как бы заново тем, чем и был исходно риторический 
пример — мифическим сюжетом, то есть ядром комплекса 
рассказов, которые придают ему значение парадигмы, при-
мера-образца. Разумеется, в этом случае мы имеем дело уже 
не с античным мифом, но совершенно иным образцом, кото-
рый в известной мере воспроизводит сюжет с обращением: 
моление в Гефсиманском саду. Две природы и человеческая 
воплощенность как условие выразительности, которая теперь 



258

может быть осмыслена по-новому уже не как трагическая 
неразрешимость, а как путь преображения/обращения.

Понятно риторическое значение примера, но мы видим, 
что он приобретает неожиданно и религиозное измерение. 
Однако двинемся дальше, потому что еще не понятно, какое 
он имеет отношение к философии. А о текстах неоплатоников 
и отсутствии в них Христа как Спасителя. Тем не менее, много 
философских мотивов и, например, мотив памяти и забывания, 
который отсылает не только к риторической мнемотехнике, но 
и платоновском анамнесису, например, известному по Федру. 
Диалог о риторике не содержит размышлений о роли примера, он 
подчеркивает роль логической структуры речи, однако в нем при-
сутствует и, более того, его как бы выстраивает вокруг себя миф 
о душах, который по сути выступает здесь несущим примером.

Далее, Сократ как пример и центральный миф платонов-
ских диалогов. В чем суть этого примера? Здесь стоит обратить-
ся к «Федону»: доказательства и молчание, слова и опыт, кото-
рый открывает эйдос души как превосходящее любые слова (ср 
7 письмо). Сократ становится покровителем философии, гаран-
том связи философских размышлений (слов и письма) с неким 
последним опытом слов и мыслей, которые замолкает в бытии 
самой истины. Сравни с моментом обращения Августина: не 
только непроговариваемый образец Христовой муки, но и текст 
апостольского послания, который читается в молчании. 

Очевидно, что Сократ — это образцец, идеальный при-
мер, а в «Исповеди» нам показан путь заблуждения/блуждания, 
который в этом отношении ближе начальному пути фарисея 
Савла, будущего апостола Павла. 

Однако и здесь в важном аспекте мы видим аналогию 
с платоновским пониманием познания и образом Сократа. 
Как мы помним, последний почти не покидает Афин, в ка-
кой-то мере представляясь неизменным эйдосом, душой, со-
вестью этого города, может быть его даймонием, духом-хра-
нителем. Но в он покидает его, выходит за его стены, как 
в Федоне в конце выходит за рамки тела. Еще один диалог, где 
это происходит — Государство: Пирей. И тут же знаменитый 
рассказ о пещере и узнике, который должен выйти из пещеры, 



259

чтобы познать истину, и затем вернуться в пещеру. По сути, 
уже умерший/казненный Сократ, возвращается в диалогах 
Платона, чтобы научить нас искать истину. 

Строго говоря, история Августина как раз и является 
ожившим примером, единичным случаем, в котором находит 
отражение и присутствие истинный образец. Молодой ритор 
отправляется из дома в Карфаген, а затем в Рим, и здесь он до-
стигает некоего выхода к трансценденции благодаря не толь-
ко наставничеству, например, Амвросия Медиоланского, но 
и вмешательству уже практически бестелесных стихий, вроде 
услышанного им голоса «Бери, читай», и, наконец, слов Павла, 
пережившего свое обращение на дороге в Дамаск. Впрочем, 
автобиографическая часть заканчивается смертью матери, 
его собственного духа-покровителя, сопутствующего ему 
во всех его блужданиях. И именно этот поворотный момент 
и становится для него точкой возвращения в пещеру, куда он 
приносит не только свой опыт, но и те философские и бого-
словские идеи, которые были усвоены им благодаря тому, что 
его единична жизнь вписалась в определенную парадигму 
и сама стала примером и образцом для других.

Konstantin Shevtsov, DSc in Philosophy; St. Petersburg 
University of the Ministry of Emergency Situations of 
Russia (Saint-Petersburg, Russia), Associate Professor

Rhetoric and Philosophy in 
Augustine’s Confession

Augustine is a theologian, rhetorician, philosopher, he wrote 
many texts that somehow reveal all these facets of his talent, 
and the Confession stands out, which also includes all three 
of these components, but gives them an amazing connection. 
Confession can be considered both as a work of art, as a novel 
of spiritual wandering, and as a philosophical and theological 
protreptic, as an example that can serve as a guide for those 
seeking faith. To begin with, it is worth recalling that Confession 
consists of nine biographical books, two philosophical and two 
theological and exegetical. Undoubtedly, philosophical and 
theological reflections as well as rhetorical prims are present 



260

throughout the text, but still, this division is so emphasized 
that it has repeatedly raised questions about the general idea 
of ​​​​the text and its genre. We will try to give our understand-
ing of the idea of ​​​​the text, analyzing how Augustine works 
with such a rhetorical device as Exemplum, an example.
Keywords: Augustine, Plato, Paul, rhetoric, philosophy, ex-
egesis, example as a rhetorical device

Воевода Дарья Викторовна; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

Истоки христианской антропологии 
в трактате Августина Аврелия «Исповедь»
В эпоху раннего Средневековья происходит культурное 
становление человека как личности. В произведениях 
средневековой литературы можно отследить истоки 
становления личности, так в произведении Блаженного 
Августина Аврелия «Исповедь» раскрывается внутрен-
ний мир автора. Наличие внутреннего мира говорит 
о том, что средневековый человек является цельным 
существом в своем восприятии мира, он обладает са-
мосознанием, которое стимулирует его на постоянный 
поиск себя в этом мире и за его пределами. Средневеко-
вый человек еще не обладает правами Творца, он еще не 
может создавать сам себя, так как считает, что только 
Бог — его единственный Творец. На страницах «Испо-
веди» мы можем увидеть, как человек, будучи наслед-
ником античной культуры, обращается к христианской 
вере, постигает нравственные ценности. 
Ключевые слова: личность, человек, античное наследие, 
христианство, Бог — Творец, Августин Аврелий, вну-
тренний мир человека

Мыслитель раннего Средневековья Блаженный Авгу-
стин Аврелий, живший в IV-V вв, в своем сочинении «Испо-
ведь» пишет о себе, о своем личном духовном становлении. Это 
произведение мы можем назвать духовной биографией. В ней 
Августин Аврелий пишет о своих взаимоотношениях с Богом, 



261

через которые раскрывает сущность взаимоотношений челове-
ка и Бога. По мнению Августина Аврелия, Бог создал человека 
по своему образу и подобию.*

1 Это безусловная христианская 
аксиома. Но человек еще не обладает такими правами творца, 
которым наделяют человека мыслители эпохи Возрождения — 
человек еще не может «творить сам себя», дистанция между 
Богом и человеком еще большая, человек чувствует себя ма-
леньким перед всемогуществом Бога. В самом начале произ-
ведения, в книге первой мы находим такие строки Августина 
Аврелия по поводу создания человека Богом: «Откуда такое 
существо, как не от Тебя, Господи? Разве есть мастер, который 
создает сам себя? В другом ли месте течет источник, откуда 
струится к нам бытие и жизнь? Нет, Ты создаешь нас, Госпо-
ди, Ты для Которого нет разницы между бытием и жизнью, 
ибо Ты есть совершенное Бытие и совершенная Жизнь».**

2 Чем 
эти строки нас так заинтересовали? Августин Аврелий пишет, 
что человек не может создавать сам себя, так как Бог является 
непосредственным творцом и источником человека.

К античному наследию средневековый человек относится 
с осторожностью. Интересны высказывания средневекового 
христианина Блаженного Августина Аврелия относительно 
античной культуры. В античной культуре Августин Аврелий 
видит множество соблазнов, которые открывают человеку ан-
тичность. В книге первой в XVI главе Августин Аврелий по-
вествует о прелюбодействующем Юпитере. Это античный бог, 
наделенный человеческими свойствами. В этом многие люди 
видят «выдумки Гомера» античного поэта. Многим людям хоте-
лось бы иметь божественные свойства. Сам Августин Аврелий 
видит в этом желании «приписать человеку божественное до-
стоинство» большой соблазн, так как человек не совершенен, он 
может быть злым и творить преступления. Если обожествлять 
человека плохого, тогда преступления перестанут считаться 
преступлениями. «Когда преступным людям приписывают бо-
жественное достоинство, то преступления перестают считаться 

1 Блаженный Августин Аврелий. Исповедь. М., 2007. С. 76.
2 Там же, с. 12.



262

преступлениями и совершающий их кажется подражателем 
не потерянных людей, а самих богов — небожителей».*

3

В чем Августин Аврелий видит пользу мифологии? 
В изучении многих слов. Но греческую науку Августин Аврелий 
называет наукой «суетной»,**

4 а верный путь для человека — это 
служение Господу. Средневековый философ осуждает грече-
скую мифологию с точки зрения христианской божественной 
мысли. «Я осуждаю не слова, эти отборные и драгоценные со-
суды, а то вино заблуждения, которое подносят нам в них пья-
ные учителя».***

5 Средневековый философ называет античных 
богов «Пьяными учителями», им свойственен порок, в дан-
ном случае философ приводит в пример развратный образец 
Юпитера. Бог, по мнению Августина Аврелия, выступает при-
мером для человека. Августин Аврелий называет античную 
культуру «бездонной пропастью души человека».****

6 Истинного 
Бога Августин Аврелий наделяет такими качествами как 
«долготерпеливый», «многомилостливый», «молчаливый». Сам 
человек находится в долгом поиске Истинного Бога и тем дальше 
от него находится, чем большей страстью он омрачен. 

Августин Аврелий мыслит в рамках христианской ан-
тропологии. Идеи Христианской антропологии хорошо изло-
жены у богословов — философов XX века, в своих трудах они 
доступно излагают о понятии личности в христианстве. Од-
ним из фундаментальных мыслителей в этой среде является 
Владимир Лосский. Христианская антропология предпола-
гает обожествление человека по благодати, в единении с ним, 
но никак не превращение человека в самого Бога. Человек не 
может стать Богом по своему происхождении. «Сотворение по 
образу и по подобию Божию предполагает сопричастность Бо-
жественному Существу».*****

7 Да, человек обладает совершенством, 
3 Блаженный Августин Аврелий. Исповедь. М., 2007. С.32.
4 Там же, с. 31.
5 Там же, с. 33.
6 Там же, с. 35.
7 Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной 

Церкви // Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной 
Церкви. Догматическое богословие. М., 2015. С. 277.



263

но его совершенство не заключается в том, что он царь всех 
зверей — «совершенство человека заключается не в том, что 
уподобляет его совокупности тварного, а в том, что отличает 
его от космоса и уподобляет его творцу. Откровение говорит 
нам, что человек был создан по образу и подобию Божию».*

8 
Ум и творчество отличает человека от других живых существ 
и в этом человек находит свою уникальность по отношению 
к остальному миру. «Образ Божий в человеке, поскольку он — 
образ совершенный, поскольку он, по св. Григорию Нисскиму, 
и образ непознаваемый…».**

9 Идея о том, что бог совершенен 
и непознаваем есть и в «Рече о достоинстве человека» Пико 
делла Мирандола и в «Исповеди». Августин Аврелий счита-
ет, что называть природу человека и природу Бога одинако-
вой — это «великая гордость»,***

10 так как человек подвержен 
изменению, а Бог нет. О том, что Бог не подвержен изменениям 
и чем и отличен от человека Августин Аврелий упоминает ни 
один раз. Образ Божий совершенен — он не подвержен изме-
нению. «Изменяя славу нетленного Бога в образ, подобный 
тленному человеку… они заменили истину Божью ложью, 
и поклонялись и служили твари вместо творца».****

11

Daria Voevoda; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Student 

The Origins of Christian Anthropology 
in Saint Augustine’s Confessions

In the era of the early Middle Ages, the cultural formation 
of the formation of personality is taking place. In Medieval 
literature, are located the origins of personality formation. 
Augustine Aurelius’ book Confession describes the inner 
world of the author. The presence of an inner world suggests 
that medieval man is a whole being in his perception of the 
world, he has self-awareness, which stimulates a person to 
constantly search for himself in this world and beyond. 
8 Там же, с. 274.
9 Там же, с. 277.
10 Блаженный Августин Аврелий. Исповедь. М., 2007. С. 120. 
11 Там же, с. 133.



264

Medieval man does not yet have the rights of a Creator, he 
cannot yet create himself, because he believes that only God 
is his only Creator. On the pages of Confessions, we can see 
how a person, being an heir to ancient culture, turns to the 
Christian faith and comprehends moral principles.
Keywords: personality, person, ancient heritage, Christianity, 
Creator God, Saint Augustine, inner world of person

Бандуровский Константин Владимирович, 
кандидат философских наук, доцент

Диалог как филосфский жанр: 
от Платона к Августину

В своём докладе я хочу показать специфику философского 
диалога как особого жанра, который отличается от 
литературного или учебного диалога. С философским 
диалогом мы имеем дело тогда, когда философ исполь-
зует возможности диалога, чтобы решать именно фи-
лософские задачи, которые он не смог бы или которые 
трудно ему было бы решить без применения диалога. 
В этом смысле далеко не любой философский текст 
в форме диалога является философским диалогом.От-
личительная черта философского диалога от других 
форм заключается в следующем: мы не можем преоб-
разовать философский диалог в монологическую фор-
му, вроде трактата, не потеряв при этом важные и су-
щественные философские смыслы данного текста. В то 
время как в случае с диалогом как художественным или 
пропедевтическим приёмом, мы можем изложить суть 
текста в иной форме без значительных потерь смысла.
Философский диалог также можно рассматривать шире, 
чем диалог как литературную форму. Философская 
диалогичность может сохраняться, даже если в тексте 
отсутствует деление на реплики, приписываемые опре-
делённым персонажам. Так, например, мы можем найти 
элементы философского диалога в текстах Аристотеля 
или Фомы Аквинского. В своём докладе я попытаюсь 
показать, как некоторые философские задачи решаются 
при использовании философского диалога в диалогах 
Платона («Государство», «Парменид», «Горгий»), а также 



265

в диалогах ряда средневековых мыслителей, в первую 
очередь Августина («Кассициакские диалоги», «Моно-
логи», «О музыке», «Об учителе», «Исповедь» и другие). 

Ключевые слова: философский диалог, диалогичность, 
Платон, Августин, средневековая философия

Konstantin Bandurovsky, CSc in Philosophy, Lecturer

Dialogue as a Philosophical Genre: 
From Plato to Augustine

In my presentation, I aim to demonstrate the specific na-
ture of philosophical dialogue as a distinct genre, differen-
tiated from literary or pedagogical dialogue. We encounter 
a philosophical dialogue when a philosopher leverages the 
capabilities of dialogue to address specifically philosophical 
problems that would be difficult or impossible to resolve with-
out its application. In this sense, not every philosophical text 
presented in dialogue form necessarily constitutes a philo-
sophical dialogue.The distinguishing characteristic of a phil-
osophical dialogue from other forms is as follows: we cannot 
transform a philosophical dialogue into a monological form, 
such as a treatise, without losing significant and essential phil-
osophical meanings inherent in the text. In contrast, when 
dialogue is used as a literary device or a propaedeutic tool, 
we can convey the text’s essence in a different format without 
substantial loss of meaning.Philosophical dialogue can also 
be understood more broadly than merely a literary form. 
Philosophical dialogicity can persist even if the text lacks ex-
plicit division into lines attributed to specific characters. For 
instance, we can find elements of philosophical dialogue in 
the writings of Aristotle or Thomas Aquinas. In my presen-
tation, I will attempt to illustrate how certain philosophical 
problems are resolved through the use of philosophical di-
alogue in Plato’s dialogues (e.g., Republic, Parmenides, Gor-
gias), as well as in the dialogues of several medieval thinkers, 
primarily Augustine (e.g., Cassiciacum Dialogues, Solilo-
quies, On Music, On the Teacher, Confessions, and others).
Keywords: philosophical dialogue, dialogicity, Plato, Augus-
tine, medieval philosophy



266

Близнеков Владимир Леонидович, PhD; Российская 
академия народного хозяйства и государственной службы 
при Президенте РФ (Москва, Россия), доцент

Взаимоотношение Бога и человека  
в труде «Исповедь» Аврелия Августина

В докладе анализируется философское и богословское 
значение автобиографического сочинения «Исповедь» 
Аврелия Августина, прежде всего в контексте про-
блемы взаимоотношения Бога и человека. В докладе 
отмечается влияние литературного жанра исповеди 
на его философское учение о личности, а также на его 
богословские учения о первородном грехе, благода-
ти и свободе воли. Подчеркивается особое значение 
темы рождения новой религиозной личности авто-
ра в его автобиографическом сочинении. Проблема 
взаимоотношения Бога и человека рассматривается 
в контексте христианского неоплатонизма Августина. 
В данном контексте анализируются проблемы любви 
к Богу, теодицеи, добра и зла, разума и воли. В докладе 
подчеркивается роль Августина в создании западной 
раннесредневековой философии на основе принципов 
христианского неоплатонизма. В докладе делается вы-
вод о большом значении литературного жанра исповеди 
для античного и средневекового философского текста. 
Ключевые слова: Бог, человек, исповедь, личность, лю-
бовь, воля

Vladimir Bliznekov, PhD; Russian Presidential Academy 
of National Economy and Public Administration 
(Moscow, Russia), Associate Professor

Relationship between God and man in  
the Confessions of Augustine Aurelius

The report examines the philosophical and theological 
significance of the autobiographical work Confessions by 
Augustine Aurelius, primarily in the context to the problem 
of the relationship between God and man. The report notes 
the influence of the literary genre of the confession on his 
philosophical teaching on personality, as well as on his 
theological teachings on original sin, grace and free will. 



267

The paper emphasizes the special significance of the theme 
of the birth a new religious personality of the author in his 
autobiographical work. The report examines the problem 
of the relationship between God and man in the context 
of Augustine’s Christian Neoplatonism. In this context the 
report analyzes the problems of love of God, theodicy, good 
and evil, reason and will. The report emphasizes the role of 
Augustine in the creation of Western early medieval philos-
ophy based of the principles of Christian Neoplatonism. The 
paper concludes on the great significance of the literary genre 
of confession for ancient and medieval philosophical texts. 

Keywords: God, man, confession, personality, love, will

Колесников Илья Дмитриевич, кандидат философских 
наук; Саратовская государственная юридическая 
академия (Саратов, Россия), доцент; Саратовская 
государственная консерватория им. Л. В. Собинова 
(Саратов, Россия), старший преподаватель

Кто ввёл в философию идею  
«уподобления богу»:  

Платон, Сократ или пифагорейцы?  
Критический анализ Stob. Ecl. 2.7.3f*

Стобей (Ecl. 2.7.3f) цитирует сочинение «О телосе», 
в котором сказано, что платоновскую идею «уподо-
бления богу» («ὁμοίωσις θεῷ») предвосхитили Сократ, 
Пифагор и Гомер. Гомеровская формула «ἴχνια βαῖνε 
θεοῖο» не может претендовать на статус источника пла-
тоновского учения. Затем автор «О телосе» обращается 
к «пифагоровой» формуле «ἕπου θεῷ», однако первое 
упоминание этой формулы в лучшем случае принад-
лежит Дикеарху, и обычно её приписывали не Пифаго-
ру, а «семи мудрецам». На пифагорейский исток идеи 
уподобления богу может указывать другая формула: 
«ἀκολουθεῖν τῷ θεῷ»; но у нас нет оснований отнести 

* Исследование выполнено в Самарском государственном 
техническом университете за счет гранта Российского научного 
фонда № 24-28-00627, https://rscf.ru/project/24-28-00627/



268

её к пифагорейцам до Платона (её мог цитировать 
Аристоксен, но и это маловероятно). Эта формула (как 
и «ἕπου θεῷ») становится популярной лишь в I в. до 
н. э. Ещё один аргумент в пользу пифагорейцев отсылает 
к фразе «люди становятся подобны богам, когда со-
вершают благодеяния и говорят правду» («εὐεργετεῖν 
καὶ ἀληθεύειν»); но это было общим местом, а среди 
авторов числились и другие философы и ораторы. Та-
ким образом, ни одно из трёх предположений о пи-
фагорейском источнике не подтверждается. Иначе 
обстоит дело с Сократом: на основании свидетельств 
Ксенофонта мы установили, что Сократ объединил 
учения предшественников — Анаксимена, Анаксагора 
и Архелая — и привёл их к схеме: человеческая душа 
причастна божественному посредством «νοῦς». Кроме 
того, Сократ был первым, кто перенёс идею уподобления 
богу в этическую плоскость (X. Mem. 1.6.10): тот, кто ни 
в чём не нуждается, становится подобен богу.
Ключевые слова: ὁμοίωσις θεῷ, пифагореизм, Сократ, 
Платон

Ilya Kolesnikov, CSc in Philosophy; Saratov State Law Academy 
(Saratov, Russia), Associate Professor; Saratov State Conservatory 
named after L. V. Sobinov (Saratov, Russia), Senior Lecturer

Who introduced the idea  
of “​​​​becoming like God” into philosophy: 

Plato, Socrates or Pythagoreans? 
Сritical analysis of Stob. Ecl. 2.7.3f*

Stobaeus quotes “On the telos,” where Plato’s idea of “Be-
coming like God” is attributed to Socrates, Pythagoras and 
Homer. The Homeric formula «ἴχνια βαῖνε θεοῖο» is not the 
source of Plato’s idea. Then the author of “On the telos” men-
tions Pythagoras’ formula «ἕπου θεῷ». However, the first 
mention of this formula belongs at best to Dicaearchus, and 
it was usually attributed not to Pythagoras, but to the “seven 
sages.” The Pythagorean source of Plato’s idea «ὁμοίωσις θεῷ» 

* The study was supported by the Russian Science Foundation 
grant No 24-28-00627, https://rscf.ru/en/project/24-28-00627/



is found by some scholars in another Pythagorean formula: 
«ἀκολουθεῖν τῷ θεῷ». We have no reason to attribute it to 
the pre-Platonic Pythagoreans; the earliest mention may 
belong to Aristoxenus, but this is also unlikely. This formu-
la (like «ἕπου θεῷ») became popular in the 1st century BC. 
The third argument for the Pythagorean source was based 
on the phrase: “two most excellent things are given by the 
Gods to men: to speak Truth, and to do Good (“εὐεργετεῖν 
καὶ ἀληθεύειν”)». But it is locus communis, and not only 
Pythagoras, but also other philosophers and orators were 
considered the author of this statement. None of the three 
hypotheses about the Pythagorean source were confirmed. 
Based on Xenophon’s evidence, we have established that Soc-
rates combined the ideas of his predecessors (Anaximenes, 
Anaxagoras, Archelaus) and reduced them to a scheme: the 
human soul is involved with God through «νοῦς». Socrates 
was the first to transfer the idea of “becoming like God” from 
physics to ethics: “to have no wants is divine.”
Keywords: ὁμοίωσις θεῷ, Pythagoreanism, Socrates, Plato



270

Секция 10 «Русская философия 
и платоническая традиция»

Артемьева Татьяна Владимировна, доктор 
философских наук, профессор; Институт 
философии человека РГПУ им. А. И. Герцена 
(Санкт-Петербург, Россия), профессор

Сократ в российской интеллектуальной 
культуре эпохи Просвещения

Имя Сократа и его прославленного ученика Платона 
было в России эпохи Просвещения хорошо известно 
и окружено почтением. Это были те непререкаемые 
авторитеты, которые одинаково ценились в различных 
интеллектуальных сообществах, —- церковном, акаде-
мическом и дворянском. Достаточно сказать, что имена 
Платон и Сократ включены в православные святцы и их 
часто носили священники и монашествующие. И, хотя, 
эти имена давались не в честь древнегреческих филосо-
фов, а в честь христианских святых, обыденная этимо-
логия с легкостью совмещала эти значения. В моральной 
философии имя Сократа часто использовалось в качестве 
нарицательного, как, например, в философских стать
ях и стихах А. П. Сумарокова, В. К. Тредиаковского, 
М. М. Хераскова, Г. Р. Державина. Сократ фигуриру-
ет также в специфическом жанре «разговоры в цар-
стве мертвых», где персонажи пребывают в том же 
времени, что и читатель, только находятся в другом 
«измерении». Это сочинение Н. М. Кутушева «Разговор 
между Сократом и Волтером в царстве мертвых», «Раз-
говор между Сократом и Альцибиадом», «Разговор 
Сократа с Эвагором» неизвестного автора. Образ Со-
крата настолько вошел в российскую культуру, что 
мыслители искали для него аналоги в реальной жиз-
ни. Вероятно, наиболее известный образ «россий-
ского Сократа» был предложен М. М. Щербатовым, 
создавшим своеобразный метафизический парафраз 



271

знаменитому диалогу Платона «Федон». Еще один 
кандидат в «Сократы» был описан А. Н. Радищевым 
в краткой биографии его университетского товарища 
Ф. В. Ушакова. Интересно, что и в XVIII в. находились 
контексты, в которых Сократ мог предстать «галантным» 
и даже комическим персонажем, как в «Почте духов» 
И. А. Крылова, где он изображен танцующим контрданс 
с Прозерпиной и менуэт с Лукрецией.
Ключевые слова: Сократ, Платон, Сумароков, Тредиа-
ковский, Державин, «Разговоры в царстве мертвых», 
Россия, эпоха Просвещения

Tatiana Artemyeva, DSc in Philosophy, Professor; 
Institute of the philosophy of a human, Herzen 
University (Saint Petersburg, Russia), Professor

Socrates in Russian intellectual culture 
of the Age of Enlightenment

The names of Socrates and his illustrious disciple Plato were 
well known and revered in Enlightenment Russia. They were 
the unquestioned authorities who were equally valued in vari-
ous intellectual communities —- ecclesiastical, academic, and 
noble. In moral philosophy, the name of Socrates was often 
used as a figurative in the philosophical articles and poems 
of A. P. Sumarokov, V. K. Trediakovsky, M. M. Kheraskov, 
G. R. Derzhavin.Socrates also appears in a specific genre 
‘conversations in the realm of the dead’. This is the work of 
N. M. Kutushev ‘Conversation between Socrates and Voltaire 
in the Realm of the Dead’, ‘Conversation between Socrates 
and Alcibiades’, ‘Conversation between Socrates and Evag-
oras’ by an unknown author.The image of Socrates became 
so ingrained in Russian culture that thinkers searched for 
analogues for him in real life. Probably the most famous im-
age of ‘Russian Socrates’ was proposed by M. M. Scherbatov, 
who created a kind of metaphysical paraphrase of Plato’s fa-
mous dialogue ‘Phaedo’. Another candidate for ‘Socrates’ was 
described by A. N. Radishchev in a brief biography of his 
university comrade F. V. Ushakov It is interesting that even in 
the 18th century there were contexts in which Socrates could 



272

appear as a ‘gallant’ and even comic character, as in I. A. Kry-
lov’s “The Post of the Spirits,” where he is depicted dancing 
a counterdance with Proserpina and a minuet with Lucretia.

Keywords: Socrates, Plato, Sumarokov, Trediakovsky, Der-
zhavin, Conversations in the Realm of the Dead, Russia, En-
lightenment

Данилкина Наталья Валерьевна, кандидат философских 
наук; Федеральное государственное бюджетное учреждение 
науки Федеральный научно-исследовательский социо-
логический центр Российской академии наук (Москва, 
Россия), ассоциированный научный сотрудник

Очерк об утраченной гармонии, или Как 
не понимал свободу Лев Толстой

В статье анализируется неокантианская интерпретация 
нравственной философии Л. Н. Толстого, предложенная 
Сергеем Гессеном. Обсуждаются некоторые особенно-
сти рецепции Платона в русской философии. Неокан-
тианская перспектива раскрывает новые грани этики 
и педагогики Толстого в их развитии. В частности, она 
проливает новый свет на эволюцию понятия свободы 
у Толстого. В то же время одна из основных идей — идея 
гармонии истины, добра и красоты — упущена из виду 
или намеренно утеряна. В учении Толстого «гармония» 
характеризует реальное природное существование, 
а не абстрактные формы царства идей. Она изначально 
присуща человеку и требует бережного отношения. 
Гармония связана со свободой. По мнению Толстого, 
человек рождается свободным и сохраняет в себе свобо-
ду, если гармонично развивается. Как показано в нашей 
презентации, понятие «гармония» не вписывается в нео-
кантианскую систему и вынужденно остается, в данном 
случае, за рамками анализа мысли Толстого.

Ключевые слова: этика, гармония, отрицание, свобода, 
отрицательные понятия, педагогика, ценности, иде-
алы, неокантианство, рецепция Платона, философия 
образования



273

В докладе анализируется неокантианская трактов
ка нравственной философии Л. Н. Толстого в работах философа-
неокантианца С. И. Гессена «Толстой как педагог» и «Лев 
Толстой как мыслитель». По мысли Гессена, Толстой — это 
философ-художник, который оперирует отрицательными 
понятиями: от неприятия давления культуры на ребенка он 
переходит к отрицанию творящей культуру личности и, на-
конец, к отрицательному пониманию добра как «неделания» 
зла. Мотивы отрицания начинают звучать в его творчестве 
задолго до «Исповеди»: в «Войне и мире», в педагогических 
статьях 1860-х годов и даже еще более ранних рассказах. В са-
мом стиле мышления Толстого Гессен усматривает тенденцию 
к отрицанию, которая отражается в художественном стиле пи-
сателя, а с течением времени становится своеобразным обли-
чительным методом постижения сущности явлений, который 
Гессен именует «методом разоблачения».*

1 Сопоставляя тексты, 
мы проследим, как элементы анализа, в том числе критика 
негативных понятий, определяемых через отсутствие како-
го-либо свойства или отношения, связаны с собственными 
теоретико-методологическими и мировоззренческими уста-
новками Гессена. Обратим внимание на некоторые особенности 
рецепции Платона двумя мыслителями. Увидим, что, открывая 
новые стороны этики и педагогики Толстого в их развитии, 
Гессен все же не учитывает одной из важнейших идей.

На наш взгляд, в рассуждениях Толстого слово «гармо-
ния», которому не придает особого значения неокантианец, 
является одним из ключевых. «Красота, правда и добро суть 
понятия, выражающие только гармонию отношений в смысле 
правды, красоты и добра», — пишет Толстой.**

2 Гармония здесь 
характеризует не отвлеченные формы царства идей, а реальное 
природное существование. Она изначально, от рождения 
присуща человеку и требует бережного отношения. Гармония 

1 Гессен С. И. Лев Толстой как мыслитель // Гессен С. И. 
Избранные сочинения. М.: РОССПЭН, 1998. С. 545–576.

2 Толстой Л. Н. Кому у кого учиться писать, крестьянским де-
тям у нас или нам у крестьянских детей? // Толстой Л. Н. Собрание 
сочинений в 22 т. М.: Художественная литература, 1983. Т. 15. С. 30.



274

непосредственно связана со свободой. Согласно учению Тол-
стого, человек рождается свободным, потому что несет в себе 
природную гармонию, и он сохранит в себе свободу, если будет 
развиваться гармонично. В отсутствие гармонии меркнут и от-
делившиеся друг от друга платоновские «идеалы», и кантов-
ские «цели», восхождение к которым как к ценностным ориен-
тирам является ведущим мотивом неокантианской (баденской) 
философии образования.*

3 Данная особенность мировоззрения 
Толстого остается за пределами неокантианского анализа. 
Если же продолжить рассуждение, дополнив его понятием 
«гармонии», то «метод разоблачения» негативных, разруша-
ющих гармонию сторон общественной жизни у Толстого мо-
жет быть определен как «отрицание отрицания», восстанав-
ливающее в правах естественную свободу человека и вновь 
утверждающее гармонию природного существования.

Natalia Danilkina, CSc in Philosophy; Federal Center of 
Theoretical and Applied Sociology of the Russian Academy of 
Sciences (Moscow, Russia), Associate Research Fellow

An essay on lost harmony,  
or How Leo Tolstoy  

did not understand freedom
This paper critically examines a neo-Kantian interpretation of 
Leo Tolstoy’s moral philosophy proposed by Sergius Hessen. 
Some aspects of the reception of Plato in Russian philosophy 
are discussed. The neo-Kantian perspective reveals new 
facets of Tolstoy’s ethics and pedagogy. In particular, it sheds 
new light on the evolution of Tolstoy’s notion of freedom. 
At the same time, one of the core ideas — the idea of the 
harmony of truth, good and beauty — appears to have 
been overlooked or intentionally lost. In Tolstoy’s teaching, 
‘harmony’ characterises real natural existence, not abstract 
3 Данилкина Н. В. Становление теории образования С. И. Гес

сена как «прикладной философии» // Вестник Ленинградского 
государственного университета им. А. С. Пушкина, 2009, Т. 2, 
№ 4–1. С. 233–241.



275

forms of the kingdom of ideas. It is originally inherent in 
human being and requires careful treatment. Harmony is 
linked to freedom. According to Tolstoy, human being is 
born free and she preserves freedom within herself if she de-
velops harmoniously. As demonstrated in our presentation, 
the notion of ‘harmony’ does not fit into the neo-Kantian 
system and therefore must remain outside the scope of the 
analysis of Tolstoy’s thought in this case.

Keywords: ethics, harmony, negation, negative concepts, 
freedom, liberty, pedagogy, values, ideals, neo-Kantianism, 
philosophy of education

Ищенко Нина Сергеевна, кандидат философских 
наук; Луганский государственный аграрный 
университет имени К. Е. Ворошилова 
(Луганск, Россия), доцент

Компрометация персонажа у Достоевского: 
возможности использования 

в платоновской философии
Доклад посвящен возможности применения изучен-
ных в литературоведении способов формирования ав-
торитетности высказывании или их компрометации, 
использованных Достоевским, писателем, творившим 
на стыке жанров, включавшем философские диалоги 
в более сложные художественные произведения. До-
стоевский затрагивает те же темы, которые интересуют 
Платона (герой, переступающий границы, самоубий-
ство, идеальное общество, красота и благо), и реализует 
их в художественном мире своих романов. Описывая 
реалистических персонажей в реальном мире, Досто-
евский на самом деле создает альтернативные художе-
ственные миры, где действуют иные законы и протека-
ют иные процессы. Истина в этом мире отличается от 
истины в нашем мире, а изучение этих отличий позво-
ляет понять точку зрения автора. Такие способы как 
характеристика героя, ситуации, реакции слушателей, 
рассмотренные в контексте художественного мира в це-



276

лом, позволяют понять, какие высказывания автор ком-
прометирует, что актуально для изучения платоновской 
философии, созданной в ненаучном по современным 
критериям жанре. 

Ключевые слова: Платон, Федор Достоевский, автори-
тетность высказывания, компрометация персонажа, 
возможные миры

В наши дни жанр философского текста определяется 
формальными критериями. Философский текст, как и любой 
научный текст, должен содержать постановку проблемы, об-
зор литературы, решение проблемы, вывод и перспективы 
дальнейшего исследования. Эта норма сложилась и устано-
вилась в модерных государствах глобализованного мира, то 
есть хронологически в XIX — XX вв., и в настоящее время 
является безальтернативной. Эта норма неприменима к фи-
лософам, творившим до ее становления, то есть до XIX века 
в Европе. В промежуточной ситуации оказываются филосо-
фы, творившие в переломный момент становления жанра. 
Один из самых ярких русских философов в этой маргиналь-
ной ситуации смены парадигм является Федор Достоевский. 
Рассмотрим возможность применения результатов изучения 
романов Достоевского к творчеству Платона, также творивше-
го на стыке жанров, из-за чего авторитетность многих выска-
занных в диалогах идей до сих пор проблематична, поскольку 
не всегда очевидно, какие из них соответствуют философии 
самого Платона, а какие автор хочет скомпрометировать. 

Исследователи давно обратили внимание на важность 
философского диалога в основных романах Достоевского. 
Влияние Платона просматривается не только в использова-
нии философских диалогов, но и прослеживается в разви-
тии образов и сюжетных линий, сквозных для его творче-
ства. Это персонаж наполеоновского типа, переступающий 
границы (в платоновском мире архетипом такого персонажа 
является Алкивиад), проблема самоубийства, создание иде-
ального общества, совпадение красоты и блага (отвергаемое 
Достоевским) и ряд других тем. Однако работа за границами 



277

жанра научного философского текста приводит к тому, что 
Достоевского относят к писателям, а не философам. Одним 
из способов осмысления философских идей у Достоевского 
является создание художественного мира, отличного от на-
шего, где реальны процессы и сущности, проблематизиро-
ванные в нашем мире. Поскольку Достоевский, как и Платон, 
пишет на первый взгляд об обычных людях в реальном мире, 
это отличие миров не бросается в глаза и требует специаль-
ного исследования. Для этого можно использовать изученные 
в литературоведении способы компрометации героев, приме-
няемые Достоевским.

Как показывает Валентина Ветловская, Достоевский 
используется разные способы, чтобы подчеркнуть автори-
тетность высказываний своих персонажей или их скомпро-
метировать. Хоть и не сразу, но вдумчивый читатель всегда 
поймет, говорит ли герой правду или нет, и на чьей стороне 
автора. Так, авторитетность высказывания или его компроме-
тация выражается с помощью нравственной характеристики 
героя, характеристики ситуации в целом, описания реакции 
слушателей на высказывание, а также соотнесение высказы-
вания с художественным миром в целом. Представляется, что 
применение этих методов работы с текстом будет продуктив-
ным и в случае Платона. 

Nina Ishchenko, CSc in Philosophy; Lugansk State 
Agrarian University named after K. E. Voroshilov 
(Lugansk, Russia), Assistant Professor

Compromise of a character in Dostoevsky: 
possibilities of use in Platonic philosophy

The report is devoted to the possibility of applying the meth-
ods studied in literary criticism to form the authority of state-
ments or compromise them, used by Dostoevsky, a writer 
who created at the junction of genres, including philosoph-
ical dialogues in more complex works of fiction. Dostoevsky 
touches on the same themes that interest Plato (the hero cross-
ing boundaries, suicide, ideal society, beauty and goodness), 
and implements them in the artistic world of his novels. By 



278

describing realistic characters in the real world, Dostoevsky 
actually creates alternative artistic worlds where different laws 
and processes take place. The truth in this world differs from 
the truth in our world, and studying these differences allows 
us to understand the author’s point of view. Such methods 
as characterization of the hero, situations, and audience 
reactions, considered in the context of the artistic world as 
a whole, make it possible to understand which statements 
the author is compromising, which is relevant for studying 
Platonic philosophy.

Keywords: Plato, Fyodor Dostoevsky, the authority of a state-
ment, compromising a character, possible worlds

Зайцев Игорь Николаевич, кандидат философских 
наук; Русская христианская гуманитарная академия 
им. Ф. М. Достоевского (Санкт-Петербург, Россия), 
доцент; Европейский Университет в Санкт-Петербурге 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

Философский текст как ритуал: 
платоновская диалектика 

и экзистенциальная драма Достоевского

Доклад посвящён исследованию философского текста 
как особой формы ритуального действия в свете концеп-
ции рефлексивной поэтики О. М. Ноговицына. Исходя 
из идеи Ноговицына о том, что ритуал представляет 
собой форму смысла, существующего непосредствен-
но в тексте, анализируется платоновская диалектика. 
Платоновский диалог, где смысл и форма нераздель-
ны и обретают реальность исключительно в процессе 
философского разговора, выступает здесь как своего 
рода философский ритуал, где участники становятся 
носителями смысла не через сообщение истины, а че-
рез само участие в диалектическом действе. Во второй 
части доклада предлагается сопоставительный анализ 
платоновской диалектики и экзистенциальной драмати-
ки Достоевского. Рассматриваются центральные темы 
экзистенциальной философии Достоевского, такие как 



279

вина, свобода и моральный выбор, которые приобрета-
ют ритуальный характер через страдание и внутреннюю 
драму героев. Показывается, что философский текст 
у Достоевского — это тоже форма ритуала, но экзистен-
циального, где персонаж становится одновременно субъ-
ектом и объектом смысла. В заключении подчёркивает-
ся, что рассмотрение философского текста как ритуала 
позволяет глубже понять его как уникальную форму 
философского мышления и существования.
Ключевые слова: ритуал, платоновская диалектика, эк-
зистенциальная драматика, рефлексивная поэтика, До-
стоевский, философский текст, смысл

Настоящий доклад посвящён изучению философского 
текста с точки зрения его понимания как особого ритуала. 
В качестве теоретической базы используется концепция реф-
лексивной поэтики, предложенная российским философом 
Олегом Михайловичем Ноговицыным. Согласно Ноговицы-
ну, ритуал не просто отражает смысл, но непосредственно 
воплощает его в тексте, причём смысл в ритуале существует 
неотделимо от его формы. В таком тексте отсутствует внешнее 
разграничение на «содержание» и «форму», поскольку смысл 
напрямую переживается и реализуется через само участие 
в тексте. Это положение становится отправной точкой ана-
лиза платоновского диалога.

Платоновская диалектика представляется здесь именно 
как форма философского ритуала. Важной характеристикой 
платоновского диалога является то, что философская истина 
в нём не сообщается напрямую в виде готовых утверждений, 
а раскрывается в процессе диалогического взаимодействия. 
Участники диалога не просто обсуждают идеи, они живут ими, 
переживают философские проблемы на собственном опыте. 
В этом смысле участники диалога становятся носителями фи-
лософского смысла именно в силу вовлечённости в разговор, 
который и оказывается способом философского мышления 
и существования. Подобная ритуальность платоновского тек-
ста формирует уникальный тип отношения к истине — не де-
кларативный, а экзистенциально переживаемый.



280

Во второй части доклада рассматривается возможность 
применить этот же подход к текстам Достоевского, который 
также был склонен к ритуализации философского содержа-
ния, хотя и в иной форме. В центре анализа оказывается эк-
зистенциальная драматика произведений Достоевского, та-
ких как «Преступление и наказание», «Братья Карамазовы» 
и «Бесы». Для Достоевского ключевыми становятся вопросы 
свободы, ответственности, вины и морального выбора, кото-
рые воплощаются через мучительные внутренние пережива-
ния персонажей. Эти переживания представлены у Достоев-
ского не просто как нравственные проблемы, а как глубоко 
экзистенциальные вопросы, непосредственно затрагивающие 
суть человеческого бытия.

Особенностью подхода Достоевского является то, что его 
герои не просто сталкиваются с экзистенциальными дилем-
мами, но проживают их как внутренний ритуал самопозна-
ния, очищения или даже саморазрушения. Герой в произве-
дениях Достоевского оказывается одновременно и субъектом, 
и объектом переживания философского смысла. Персонаж не 
просто воплощает какие-то абстрактные идеи — он сам ста-
новится носителем, воплотителем этих идей, превращая их из 
абстрактного смысла в живой опыт. Таким образом, философ-
ский текст Достоевского оказывается экзистенциальным ри-
туалом, через который личность осознаёт себя в предельных 
формах своего бытия.

В заключительной части доклада проводится сопостав
ление подходов двух мыслителей: Платона и Достоевского. 
В обоих случаях философский текст мыслится не как изложе-
ние готовых философских доктрин, а как событие смысла, где 
текст есть ритуал, необходимый для воплощения философской 
идеи. Вместе с тем, если платоновская диалектика обращена 
преимущественно к познанию идеального и обретению истины 
в философском диалоге, то для Достоевского акцент сделан 
на индивидуальной экзистенции, на экзистенциальной исти-
не личности. Ритуальность у Достоевского выступает не как 
путь к единой истине, а как внутреннее испытание героя, вы-
являющее границы человеческой свободы и страдания.



281

Таким образом, рассмотрение философского текста как 
ритуала позволяет не только глубже понять специфику платонов-
ской диалектики и экзистенциальной драматики Достоевского, 
но и ставит вопрос о природе философского текста как особой ли-
тературно-философской формы, непосредственно воплощающей 
и утверждающей смысл человеческого существования. В конеч-
ном итоге подобный подход открывает новую перспективу в из-
учении литературной формы философии и её роли в культуре.

Igor Zaitsev, CSc in Philosophy; Russian Christian 
Academy for the Humanities (Saint Petersburg, Russia), 
Associate Professor; European University at St. Petersburg 
(Saint-Petersburg, Russia), Associate Professor

The Philosophical Text as Ritual: Platonic 
Dialectics and Dostoevsky’s Existential Drama

This paper explores the philosophical text as a distinct form of 
ritual action, drawing on the concept of reflexive poetics pro-
posed by Oleg M. Nogovizyn. Starting from Nogovizyn’s notion 
that ritual embodies meaning directly within the text itself, 
the paper analyses Platonic dialectics from this perspective. 
Platonic dialogue, wherein meaning and form are insepara-
ble, acquires reality exclusively through the philosophical 
discourse, thus becoming akin to a philosophical ritual. Here, 
participants do not merely convey truth, but rather become 
bearers of meaning by virtue of their engagement in the dialec-
tical act. The second part of the paper provides a comparative 
analysis between Platonic dialectics and Dostoevsky’s exis-
tential drama. It examines key existential themes in Dosto-
evsky’s work, such as guilt, freedom, and moral choice, which 
attain a ritualistic dimension through the characters’ suffer-
ing and internal drama. The philosophical text in Dostoevsky 
thus emerges as an existential ritual, where the character si-
multaneously occupies the positions of subject and object of 
meaning. In conclusion, the paper argues that viewing philo-
sophical texts as rituals offers deeper insights into their unique 
form of philosophical thinking and existential expression.
Keywords: ritual, Platonic dialectics, existential drama, reflexive 
poetics, Dostoevsky, philosophical text, meaning



282

Даренский Виталий Юрьевич, доктор философских наук, 
доцент; Луганский государственный университет имени 
Владимира Даля (Луганск, Россия), профессор

Платон как «начало мысли» в концепциях 
В. Ф. Асмуса и М. К. Мамардашвили

В. Ф. Асмус показал Платона как универсальный текст, 
в котором даны основы философского мышления как 
такового. Такой подход можно назвать «эзотериче-
ским» методом. По В. Ф. Асмусу, «идеи» Платона «явля-
ются и гипотезами философского познания», которые 
в дальнейшем были развернуты во всем разноообразии 
длоктрин европейской философской традиции вплоть 
до ХХ века. М. К. Мамардашвили в «Лекциях по антич-
ной философии» (1980, пер. изд. — 1997) реконструирует 
«внутреннего Платона» — его способ представления 
реальности, отличный от идеологических наслоений. 
В его изображении Платон становится весьма похожим 
на Декарта, поскольку акцентируется поиск Платоном 
первичной достоверности и его «первопроблема» опре-
деляется как «проблема сознания». Оба исследователя 
реконструируют «внутреннего Платона» — его способ 
представления реальности, отличный от позднейших 
идеологических «наслоений». 
Ключевые слова: Платон, В. Ф. Асмус, М. К. Мамардашви-
ли, начало мысли

Читайте Платона, потому что многое из того,  
что вы делаете или будете делать, или подумаете,  
знаете вы об этом или не знаете, возвращается  
к этим истокам и существует в них.

М. К. Мамардашвили

После последних изданий текстов Платона в начале 
1920-х годов, в СССР наследие Платона почти не изучалось, 
поэтому книга В. Ф. Асмуса «Платон» (1969) стала «проры-
вом» в этом направлении. (Ей предшествовал очерк в изда-
нии избранных диалогов 1965 г., затем переизданный в его 
книге «Историко-философские этюды» (1984)). В. Ф. Асмус, 



283

как в это время и А. Ф. Лосев, работал в марксистском дис-
курсе, но втайне оставался православным христианином, 
что сейчас хорошо известно по свидетельствам его близких. 
На марксистском языке ему удалось показать Платона как 
универсальный текст, в котором даны основы философско-
го мышления как такового. Такой подход можно назвать 
«эзотерическим» методом. По В. Ф. Асмусу, «идеи» Платона 
«являются и гипотезами философского познания. Как такие, 
они — предел той объективности и всеобщности, которая 
может быть достигнута познанием, поднимающимся от еди-
ничного, частного, множественного, изменчивого, ко все-
общему и единому… бытию». Такое разъяснение сущности 
«идей» как универсальной мыслительной операции становится 
пропедевтикой философского знания как такового и введением 
в «начало мысли» (М. Хайдеггер). С другой стороны, по 
В. Ф. Асмусу, «Платон подверг выработанную им самим теорию 
«идей» суровой критике» в сторону утверждения онтологиче-
ской связи идей и вещей. В связи с этим много места В. Ф. Асмус 
в своей книге уделяет и популяризации работ А. Ф. Лосе-
ва 1920-х годов как открытию «подлинного Платона».

Книга М. К. Мамардашвили «Лекции по античной фи-
лософии» (1980, пер. изд. — 1997) стала еще более смелым 
применением «эзотерического» метода. В его изображении 
Платон становится весьма похожим на Декарта, поскольку 
акцентируется поиск Платоном первичной достоверности и его 
«первопроблема» определяется как «проблема сознания, но без 
термина cogito. «Идеи» Платона трактуются М. К. Мамардашви-
ли как «топосы», через которые мы вообще можем что-либо 
помыслить. Идеи — это универсальные бытийные структуры, 
действующие в нас, но требующие встречного усилия понима-
ния: «Ни добро, ни честь, ни справедливость неопределимы раз 
и навсегда, утверждает Платон». Платон вводит в мышление 
«идеи» как то, «что можно было бы назвать пустыми формами. 
Формы, которые в принципе беспредметны, не определяемы 
и по отношению к которым бытие нас как личностей, как мо-
ральных субъектов или как мыслящих, познающих субъектов 
есть конкретизация, заполнение нами этой пустой формы».



284

М. К. Мамардашвили также акцентирует эзотерический 
смысл занятий философией: у Платона «мудрец, ушедший 
туда, где обитает мудрость (ушедший — в смысле, скажем 
так, шаманского путешествия, не реального, а путешествия 
в некое пространство, в котором душа снова встречается со 
своими прежними встречами с Богом) обязан вернуться». 
Это касается и отдельных концепций, например, государства: 
«В нынешних философских кругах… принято поносить Пла-
тона как идейного отца Гулага… На самом деле платоновская 
конструкция есть способ продумывания того, что такое во-
обще социальная связь, и на чем эта связь может держаться… 
Платон просто излагает своего рода теорию балансирования 
и разделения властей. А власти представляют в общественной 
структуре то, что есть и дано в человеке, и что разыгрывается 
путями, не зависящими от намерений». Тем самым, М. К. Ма-
мардашвили реконструирует «внутреннего Платона» — его 
способ представления реальности, отличный от идеологиче-
ских наслоений.

Vitaliy Darenskiy, DSc in Philosophy, Associate 
Professor; Lugansk State University named after 
Vladimir Dahl (Lugansk, Russia), Professor

Plato as the “beginning of thought”  
in the concepts of V. F. Asmus 

and M. K. Mamardashvili
V. F. Asmus showed Plato as a universal text, which provides the 
foundations of philosophical thinking as such. This approach can 
be called the “esoteric” method. According to V. F. Asmus, “the 
ideas of Plato are also hypotheses of philosophical cognition,” 
which were later expanded in all the diversity of the doctrines 
of the European philosophical tradition up to the twentieth cen-
tury. M. K. Mamardashvili in Lectures on Ancient Philosophy 
(1980, trans. ed. — 1997) reconstructs the “inner Plato” — his 
a way of representing reality, different from ideological layers. 
In his portrayal, Plato becomes very similar to Descartes, since 
Plato’s search for primary authenticity is emphasized and his 
“primary problem” is defined as the “problem of consciousness.” 



285

Both researchers reconstruct the “inner Plato” — his way of 
representing reality, different from the later ideological “layers.”
Keywords: Plato, V. F. Asmus, M. K. Mamardashvili, the be-
ginning of thought

Демин Ростислав Николаевич; Русская 
христианская гуманитарная академия (Санкт-
Петербург, Россия), преподаватель

«Беседы с петербургским Сократом»  
Алексея Козлова и платоновские диалоги

Выступление посвящено критике утверждения, что форма 
сочинения (философский диалог) А. А. Козлова не имеет 
аналогов в истории русской философии. Анализируются 
диалогическая форма философствования не только в за-
падноевропейской философской традиции (Платон, Ари-
стотель, Аристипп, Евклид Мегарский, Стильпон, Цицерон 
и др.), но и в восточной («Мэн-цзы», «Чжуан-цзы», «Вопро-
сы Милинды»). Кратко прослеживается традиция писать 
философские сочинения в форме платоновского диалога 
в отечественной философии. Обосновывается положение, 
что в ряде случаев Козлов сознательно отсылает читате-
ля к таким диалогам Платона, как «Парменид», «Федон», 
«Пир» и др. Утверждается, в частности, что «вещий», по 
словам, петербургского Сократа, сон, увиденный им в по-
следней беседе, отсылает нас ко сну, увиденному платонов-
ским Сократом в «Критоне» (Критон 44 аb).
Ключевые слова: форма философского сочинения, диалог, 
Козлов, Платон

Rostislav Dyomin; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Lecturer

“Conversations with the St. Petersburg Socrates” 
by Aleksei Kozlov and Plato’s dialogues

The presentation is devoted to the criticism of the claim 
that the form of the composition (philosophical dialogue) 
by A. A. Kozlov has no analogues in the history of Russian 
philosophy. The tradition of writing philosophical works in 



286

the form of Platonic dialogue in Russian philosophy is briefly 
traced. The article substantiates the position that in some cases 
Kozlov deliberately refers the reader to such dialogues of Plato 
as “Parmenides,” “Phaedo,” “Symposium,” etc. It is argued, in 
particular, that the “prophetic” dream, according to St. Peters-
burg Socrates, which he saw in the last conversation, refers us 
to the dream seen by Platonic Socrates in Crito (Crito 44 ab).
Keywords: the form of a philosophical essay, dialogue, Ko-
zlov, Plato

Егорова Оксана Сергеевна; Институт философии 
и права СО РАН (Новосибирск, Россия), 
младший научный сотрудник

«Русский Платон» и «русский Аристотель»: 
к постановке вопроса в современном 

отечественном антиковедении*
В докладе будут рассмотрены ключевые направления 
научной деятельности современных отечественных 
антиковедов, посвященные изучению феноменов «рус-
ского Платона» и «русского Аристотеля». Дальнейшее 
сопоставление результатов обозначенных исследований 
в обобщенном виде наглядно продемонстрирует разли-
чия (как в количестве публикаций, так и в их содержа-
нии, в методологических подходах), имеющиеся при 
рассмотрении данных культурных явлений. При этом 
результаты анализа выявленных «аристотелевских» пу-
бликаций, по нашему мнению, в первом приближении 
позволяют зафиксировать наличие в отечественной 
культуре феномена «русского Аристотеля», который, вви-
ду тезиса, высказанного С. С. Аверинцевым и В. В. Биби-
хиным (о том, что в русской культуре так и не произошло 
знакомства с наследием Аристотеля), неоднократно под-
вергался сомнению в современном научном дискурсе.
Ключевые слова: Аристотель, Платон, антиковедение, 
русская философия, русский Аристотель

* Исследование выполнено в Институте философии и пра-
ва СО РАН за счет гранта Российского научного фонда № 24-28-
01811, https://rscf.ru/project/24-28-01811/



287

В современном научном дискурсе неоднократно 
повторяется тезис (восходящий к мнению С. С. Аверинцева 
и В. В. Бибихина), согласно которому в русской культуре так 
и не произошло знакомства с наследием Аристотеля (т. е. отсут-
ствует так называемый феномен «русского Аристотеля»), в то 
время как наследие Платона в нее органически вплетено. Так 
значительная часть современных отечественных исследований 
по рецепции наследия Платона посвящена непосредственно 
изучению феномена «русского Платона». Это работы, наце-
ленные на выявление особенностей влияния, заимствова-
ний, воспроизведения, интерпретаций платоноского насле-
дия в творчестве отдельных российских авторов, либо эпох; 
определение античных истоков исследуемых идей и их места 
в мировоззрении отечественных интеллектуалов. Наиболее 
значимыми исследованиями в данной области, на наш взгляд, 
являются работы Р. В. Светлова, И. А. Протопоповой, Е. И. Ми-
рошниченко и Л. Я. Подвойского. О высоком интересе отече-
ственных антиковедов к феномену «русского Платона» также 
свидетельствуют и многочисленные научные сообщества, на-
целенные на изучение платоновского наследия в целом (самый 
яркий пример — «Платоновское философское общество»).

Несколько иное положение дел в современной отечствен-
ной науке с аристотелевскими исследованиями. Во-первых, до 
сих пор в нашей стране отсутствуют какие-либо организации 
(подобно «Платоновского философскому обществу»), всецело 
занимающиеся исследованием наследия Аристотеля. Во-вто-
рых, работ, посвященных феномену «русского Аристотеля» 
в разы меньше, чем работ по «русского Платону». Однако неко-
торого рода альтернативой в данном случае является появле-
ние в последние годы многочисленных тематических научных 
проектов (Е. В. Афонасина, действующие — Е. В. Алымовой 
и М. Н. Вольф), нацеленных непосредственно на исследование 
аристотелевского наследия в русской культуре. Здесь важно 
отметить и проведение в Москве крупной научной конфе-
ренция в 2016 г., приуроченной к 2400-летию Аристотеля. 

Если говорить о тематических публикациях, вышедших 
в последние десятилетия, то здесь наблюдаются следующие 



288

тенденции. Примечательно, что в сборнике трудов конферен-
ции 2016 г. «Аристотелевское наследие как конституирующий 
элемент европейской рациональности», большая часть докла-
дов, касающихся вопросов рецепции наследия и персоналии 
Аристотеля, посвящена рецепции античности в мировой 
культуре, в то время как «русскому Аристотелю» отводится 
небольшая доля исследований. 

Однако вне данного сборника ситуация весьма отлича-
ется — во-первых, отечественных публикаций, посвященных 
«русскому Аристотелю», несколько больше, чем исследований 
по рецепции Аристотеля в мировой культуре; во-вторых, ме-
тодология статей по «русскому Аристотелю» гораздо более раз-
нообразна (даже по сравнению с платоновскими публикация-
ми). Если обобщить, то тематически исследования рецепции 
аристотелевского наследия в мировой культуре обращаются 
к трудам отдельных персоналий различных эпох (например, 
Г. Гроция) или же целых направлений (например, немецкого 
романтизма, Лондонского Аристотелевского общества). 

Как и с случае с платоновскими исследованиями, пре-
имущественно в исследованиях прослеживается две тенден-
ции — изучение античной традиции и рефлексии античности. 
В публикациях, посвященных феномену «русского Аристоте-
ля», помимо характерных (как для «платоновских» публика-
ций, так и некоторых исследований по рецепции античности 
в целом) подходов, а именно — исследование особенностей 
интерпретации аристотелевского наследия отдельными ав-
торами / в отдельные эпохи, место и роль античности в изу-
чаемых источниках, пути его проникновения, наличествуют 
следующие. 

Во-первых, применение статистического метода, ярким 
примером чего является статья И. Н. Мочаловой ««Журнал 
Министерства народного просвещения» как популяризатор 
Аристотеля: переводы, исследования и дискуссии». 

Во-вторых, составление разнообразных тематических 
библиографических «Перечней» — переводов Аристотеля на 
русский язык, списка тематических публикаций (например, 
аристотелевских публикаций в «ЖМНП», или же списка работ 



289

отечественных авторов, посвященных «Афинской политии», 
составленный М. В. Егорочкиным). 

Таким образом, несмотря на некоторые негативные 
факторы (малочисленность аристотелевских публикаций по 
сравнению с подобными платоновскими; обращение при из-
учении феномена «русского Аристотеля» преимущественно 
к периоду Древней и Средневековой Руси), на наш взгляд, в от-
ечественном аристотелеведении (в том его разделе, занимаю-
щимся вопросами рецепции наследия и персоналии Стагирита 
в мировой и русской культуре) имеется и ряд положительных 
черт — 1) многообразие методологических подходов, а также 
2) активная научно-проектная деятельность. 

Результаты данных исследований, на наш взгляд, не 
только свидетельствуют о наличии феномена «русского Ари-
стотеля», но и способствуют его дальнейшему изучению.

Oksana Egorova; Institute of Philosophy and Law of 
Siberian Branch of Russian Academy of Sciences 
(Novosibirsk, Russia), junior researcher 

”Russian Plato” and “Russian Aristotle:” on posing 
the question in modern Russian classical studies*

The report will examine the key areas of scientific activity of 
modern Russian classical scholars devoted to the study of the 
phenomena of the “Russian Plato” and “Russian Aristotle.” 
Further comparison of the results of the indicated studies in 
a generalized form will clearly demonstrate the differences 
(both in the number of publications and in their content, 
in methodological approaches) that exist when considering 
these cultural phenomena. At the same time, the results of 
the analysis of the identified “Aristotelian” publications, in 
our opinion, as a first approximation allow us to record the 
presence of the phenomenon of the “Russian Aristotle” in 
Russian culture, which, in view of the thesis expressed by 

* The research was carried out at the Institute of Philosophy and 
Law of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences with 
the financial support of the Russian Science Foundation, project No 
24-28-01811, https://rscf.ru/en/project/24-28-01811/



290

S. S. Averintsev and V. V. Bibikhin (that Russian culture has 
never become acquainted with the legacy of Aristotle) ​​​​has 
been repeatedly questioned in modern scientific discourse.
Keywords: Aristotle, Plato, Classical Studies, Russian Philos-
ophy, Russian Aristotle

Синицын Александр Александрович, кандидат 
исторических наук, доцент; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

Сократ в сочинениях Ивана Тургенева
В докладе рассматриваются случаи упоминания 
Сократа в литературном наследии И. С. Тургенева. Имя 
афинского мудреца встречается в сатирической поэме 
«Помещик», где описывается кабинет русского барина, 
и на шкафу помещен бюст какого-то прославленного де-
ятеля древнегреческой культуры: «Эсхил, Сократ, Ари-
стофан…» О физиономии Сократа подробно говорится 
в рассказе «Хорь и Калиныч», где повествователь срав-
нивает с афинским мудрецом одного из главных героев 
очерка — Хоря. Но этот тургеневский герой схож с Со-
кратом не только внешне, но также манерой разговора, 
ему присущи «философические» черты, которые сбли-
жают его с Сократом; оба любят задавать вопросы, и им 
обоим присуща ирония. В повести «Собака» говорится 
о проявлениях сверхъестественного в реальной жизни. 
Рассказчик упоминает Сократа, которому тоже было бы 
не под силу объяснить то невероятное и ужасное, с чем 
он лично столкнулся в действительности. Писатель упо-
требляет высказывания, которые традиция приписывала 
эллинскому философу, знает о мудром «незнании» Со-
крата, выделяет его как первейшего из всех философов.
Ключевые слова: русская литература XIX века, античные 
реминисценции, Сократ, Иван Тургенев, «Хорь и Кали-
ныч», рецепция

В русской литературе XIX века образ Сократа присут-
ствует довольно часто. В поэзии и прозе «золотого века нашей 
словесности» Сократ появляется в разных контекстах, порой 



291

весьма неожиданно. В докладе рассматриваются случаи упо-
минания Сократа в литературном и эпистолярном наследии 
Ивана Сергеевича Тургенева (1818–1883).

В сатирической поэме «Помещик» (1845) Тургенев 
описывает «унылый, / Славяно-русский кабинет» русского 
барина, где на шкафу помещена копия античного бюста. Кто 
именно этот «безносый, бородатый <…> гипсовый мудрец» 
с «ликом задумчивым», повествователь точно сказать не мо-
жет, поэтому, будто скороговоркой, перебирает имена: «Эс-
хил, Сократ, Аристофан…» (?) (XI.172). Должно быть, сложно 
определить, кому из великих древних принадлежит облезлое 
изображение, поскольку у «этого истукана» отбит нос, а мо-
жет, рассказчик называет тех классиков, кого помнит еще из 
школьной программы?

Подробнее о физиономии Сократа говорится в рассказе 
«Хорь и Калиныч» (1847), которым открывается тургеневский 
сборник «Записки охотника». Здесь повествователь сравнива-
ет с афинским мудрецом одного из главных героев очерка — 
Хоря. Сей мужичок, давно уже живущий со своей семьей 
отдельно от других помещичьих крестьян деревни, похож на 
Сократа внешним видом: «лысый, низкого роста, плечистый 
и плотный. <…> Склад его лица напоминал Сократа: такой же 
высокий, шишковатый лоб, такие же маленькие глазки, такой 
же курносый нос». Далее писатель вносит дополнительные 
штрихи к портрету героя: у него курчавая борода и усы. Тур-
геневский герой схож с Сократом не только внешне, но также 
манерой разговора, его речь — «простая, умная речь русского 
мужика». Рассказчик подмечает в Хоре «философические» чер-
ты, которые сближают его с Сократом: он назван «старым скеп-
тиком», «человеком положительным», «рационалистом», это 
«умный мужик», который «выражается мудрено». Этих двух 
персонажей (ведь и Сократ Афинский нам известен как герой 
сочинений его даровитых учеников — писателей Ксенофонта 
и Платона) роднит друг с другом еще и то, что оба любят зада-
вать вопросы, и им обоим присуща ирония. Их сближает даже 
то, что Хорь, как и Сократ, не жаловал грамоты, правда, о Хоре 
говорится, что он ее и не знал вовсе, поскольку не был обучен, 



292

а вот афинский философ, хотя и не написал никаких сочине-
ний, был знатоком языка, лексикологии, этимологии, семан-
тики; взять хотя бы платоновский диалог «Кратил», где Сократ 
со знанием дела рассуждает «о правильности имен, присущей 
каждой вещи от природы» (Plat. Crat. 383a), о происхождении 
имен и языка, и о том, возможно ли понять сущность вещи, 
если известно ее имя. Рассказчик говорит о пренебрежитель-
ном отношении Хоря ко всем женщинам и к своей жене-ста-
рухе, которая была «сварливой, <…> беспрестанно ворчала 
и бранилась». Тут сразу вспоминается пресловутая Ксантиппа, 
женушка Сократа, — пожалуй, одна из наиболее известных 
женщин античности и уж точно самая известная из жен фи-
лософов всех времен и народов. Сократова супруга просла-
вилась как раз-таки своей сварливостью, руганью и бранью. 
Сближает Хоря с Сократом даже такая бытовая деталь как 
уход за собой, за своим домом и хозяйством. Сократ не забо-
тился о своем внешнем виде, поэтому в сочинениях Платона 
и Ксенофонта есть указания на то, что умытый, в сандалиях 
и чистом плаще Сократ — явление редкое (см. Plat. Symp. 174a; 
Plat. Phdr. 229а; Xen. Memor. I. 6. 2). И у Тургенева рассказчик 
отмечает этот «порок» своего героя-собеседника.

Повесть «Собака» (1864) относится к мистическим сочи-
нениям Тургенева с элементами триллера. В один из вечеров 
заходит разговор о том, что «несообразно с законами натуры», 
то есть о проявлениях сверхъестественного в реальной жизни. 
Как во многих рассказах и повестях Тургенева, здесь пред-
ставлен рассказ в рассказе: собравшейся столичной ком-
пании провинциальный помещик Порфирий Капитоныч 
излагает прелюбопытную (и страшноватую) историю зага-
дочного содержания, которая с ним некогда приключилась. 
Рассказчик упоминает Сократа, которому тоже было бы не 
под силу объяснить то невероятное и ужасное, с чем он лично 
столкнулся в действительности. Этот «великий филозóф», как 
называет Порфирия Капитоныча один из слушателей, ссыла-
ется на двух прославленных мудрецов: один взят из класси-
ческой древности (Сократ), а второй — из новоевропейского 
недавнего прошлого (Фридрих Великий).



293

Имя Сократа несколько раз встречается и в эпистоляр-
ном наследии Тургенева: в письме 1849 г. Полине Виардо (на 
французском); в письме 1853 г. П. В. Анненскому, где писатель 
сравнивает с Сократом Иоганна Мерка, «с которого Гёте спи-
сал Мефистофеля, подпустив в него диавольщины»: «Мерк — 
как Сократ — любил, чтобы его называли повивальной бабкой 
чужих мыслей». И дважды в письмах своим корреспондентам 
в апреле 1878 г., когда И. C. Тургенев из-за болезни задержался 
в Париже: в письме П. В. Анненскому писатель сообщает, что 
ему пришлось перенести время отъезда: «теперь я, как Со-
крат, знаю только то, что ничего не знаю»; и теми же словами 
в письме М. М. Стасюлевичу.

Тургенев не писал трудов о Сократе, Платоне, софистах 
да и вообще на темы из истории античной Греции, но в несколь-
ких его сочинениях разных лет мелькает имя легендарного 
босоногого мудреца из Афин. Все случаи упоминаний Сократа 
у Тургенева связаны со сравнениями. Писатель употребляет 
высказывания, которые традиция приписывала эллинскому 
философу, знает о мудром «незнании» Сократа, выделяет его 
как первейшего из всех философов. Упоминание о майевти-
ческом методе философа и его иронии — интересные детали, 
свидетельствующие о знакомстве русского писателя с сокра-
товскими приемами беседы.

Alexander Sinitsyn, CSc in History, Associate Professor; 
Russian Christian Academy for the Humanities (Saint 
Petersburg, Russia), Associate Professor

Socrates in the works of Ivan Turgenev
The report examines the cases of Socrates being mentioned 
in the literary legacy of Ivan S. Turgenev. The name of the 
Athenian sage is found in the satirical poem “Pomeshchik” 
(A Country Gentleman), which describes the office of 
a Russian gentleman, and on the cabinet is placed a bust of 
some famous figure of ancient Greek culture: “Aeschylus, 
Socrates, Aristophanes…” Socrates’ physiognomy is de-
scribed in detail in the story “Khor and Kalinych,” where the 
narrator compares with the Athenian sage one of the main 



294

The heroes of the essay are Khor. But this Turgenev hero is 
similar to Socrates not only in appearance, but also in the 
manner of conversation, he has “philosophical” features that 
bring him closer to Socrates; both like to ask questions, and 
they both have irony. The story “The Dog” talks about the 
manifestations of the supernatural in real life. The narrator 
mentions Socrates, who also would not be able to explain 
the incredible and terrible things that he personally encoun-
tered in reality. The writer uses statements that tradition at-
tributed to the Hellenic philosopher, knows about the wise 
“ignorance” of Socrates, singles him out as the foremost of 
all philosophers.
Keywords: Russian literature of 19th century, antique reminis-
cences, Socrates, Ivan Turgenev, Khor and Kalinich, reception

Тонковидова Анна Викторовна; Кубанский государствен-
ный университет (Краснодар, Россия), преподаватель

Символизм как литературная форма 
выражения соборности в русской философии 

на основе рецепции философии Платона
Философские тексты Сергея Булгакова, Павла Фло
ренского и Семена Франка можно вписать в единую 
традицию последователей Платона. Обращение к пла-
тонизму у философов не случайно и объясняется тем, 
что они посредством символических форм и метафор, 
описывающих соборность, стремятся в своих фило-
софских системах преодолеть разделенность транс-
цендентного и имманентного измерений соборности, 
которая возможна в религиозной общественности. 
Символика, описывающая аскезу, направленную на 
достижение целеполагающих параметров соборного 
единства в религиозной общественности, позволяет 
перенести трансцендентные смыслы в мир имманент-
ного. Символизация прослеживается в таких смыслах 
как подвижничество и странствование, которые яв-
ляются выражением в литературной форме трансцен-
дентных смыслов соборного единства, его целепола-
гающих параметров в религиозной общественности.



295

Символическая окраска литературных форм фило-
софских работ авторов раскрывает внутренние смыс-
лы символов, отражающих идеальную реальность. 

Ключевые слова: символы соборности, аскеза, религиоз-
ная общественность, подвижничество, странствование

Символическое измерение бытия понятий Сергей Бул-
гаков представляет в «Трагедии философии». В «Философии 
имени» он пишет, что значение имен также имеет символи-
ческий контекст, что согласуется с пониманием символов 
у Павла Флоренского, как бытия, которое больше самого себя 
и предстает в философии как символические проекции тран-
сцендентного в имманентном по Булгакову. 

Мерцание символов прослеживается в литературных 
формах Сергея Булгакова, Павла Флоренского, Семена Фран-
ка. В работах авторов мы находим символическое литератур-
ное описание соборности как религиозной общественности 
с присущими ей трансцендентными и внеисторическими 
чертами. 

Можно выявить присутствие символически-смыслово-
го аспекта в обозначенный период становления соборности 
в литературных формах русской философии. Определяется, 
что первоначально у Сергея Булгакова возникает символи-
чески-смысловая интерпретация соборности в первой поло-
вине ХХ века. 

Платоновская традиция определяет булгаковское про-
чтение основных параметров соборности в религиозной обще-
ственности: апокалиптичность, индивидуальное богопостиже-
ние, трансцендентное понимание Бога, видение собственного 
пребывания в соборном единстве с Богом исключительно 
в сфере трансцендентного. 

Франк продолжает данную традицию, заданную Серге-
ем Булгаковым для представления религиозной общественно-
сти. Он пишет о состоянии Богочеловеческом как о событии 
или прожитии, обладающем онтологической основой. Лите-
ратурной формой, которая служит выражением платонов-
ской традиции в текстах, является символизация. Символ 



296

«странствование» мы встречаем в работе Сергея Булгакова 
«Средневековый идеал и новейшая культура», символ «под-
вижничество» появляется в тексте «Столп и утверждение 
истины» Павла Флоренского, Николай Бердяев обращается 
к символике подвижничества в работе «Смысл творчества», 
у Семена Франка упоминание символа «странствие» присут-
ствует в книге «Свет во тьме: опыт христианской этики и со-
циальной философии». 

В символах странствования у Сергея Булгакова, 
подвижничества у Павла Флоренского и Николая Бердяева, 
странствия у Семена Франка описывается аскеза, интерпре-
тируемая как деятельность, включающая действия, соответ-
ствующая религиозной форме социальности концептуальной 
модели соборности, ведущая к достижению ключевых пара-
метров состояния соборного единства. 

Смыслы символов соборности религиозной социально-
сти проявляются в действительности через аскезу (деятель-
ность), описанную в работах философов, предполагающую 
индивидуальное проживание состояний соборности в эсхато-
логической устремленности, избранности, мессианизме и му-
ченичестве личности на всем протяжении ее аскетического 
пути к Божественному миру. 

Anna Tonkovidova; Kuban State University 
(Krasnodar, Russia), Lecturer

Symbolism as a literary form of expression 
of sobornost in Russian philosophy based 

on the reception of Plato’s philosophy

The philosophical texts of Sergei Bulgakov, Pavel Florensky 
and Semyon Frank can be included in a single tradition of 
Plato’s followers. The philosophers’ appeal to Platonism 
is not accidental and is explained by the fact that they, 
through symbolic forms and metaphors describing sobor-
nost, strive in their philosophical systems to overcome the 
separation of the transcendental and immanent dimensions 
of sobornost, which is possible in a religious community. 



297

Symbolism describing asceticism aimed at achieving the 
goal-setting parameters of conciliar unity in a religious 
community allows transcendental meanings to be trans-
ferred to the world of the immanent. Symbolization can 
be traced in such meanings as asceticism and wandering. 
Keywords: symbols of sobornost, asceticism, religious com-
munity, asceticism, wandering 

Гравин Артём Андреевич, кандидат технических наук; 
Институт мировой литературы им. А. М. Горького 
Российской академии наук (Москва, Россия), старший 
научный сотрудник; Национальный исследовательский 
университет «Высшая школа экономики» (Москва, 
Россия), научный сотрудник; Социологический институт 
РАН Федерального научно-исследовательского социо-
логического центра Российской академии наук (Санкт-
Петербург, Россия), старший научный сотрудник

Язык философии vs. Философия языка 
(соотношение лингвофилософских дискурсов 

В. В. Бибихина и Л. А. Гоготишвили)*
В докладе будут рассмотрены проблемы построения 
философского дискурса о языке и критерии формиро
вания возможных языков философии. Философствова-
ние о языке будет рассмотрено в связи с вопросами о его 
объективации (можно ли объективировать язык сред-
ствами языка?) и его деятельностном характере (можно 
ли исследовать процессуальное измерение языка?). Для 
ответа на этот вопрос будет рассмотрена сама природа 
вопрошания о языке. Далее будет рассмотрен вопрос 
о достижимости адекватности философского языка 
предполагаемой им внеязыковой действительности. 
С точки зрения лингвистики возможность всякой ре-
ференции обеспечивается языковой коммуникацией. 
В связи с этим будут рассмотрены характерные осо-

* Исследование выполнено в ИМЛИ имени А. М. Горького 
РАН за счет гранта Российского научного фонда № 24-18-00248, 
https://rscf.ru/project/24-18-00248/



298

бенности «философской» коммуникативности. В ка-
честве теоретического основания исследования будет 
использован дискуссионный сюжет в истории совре-
менной отечественной философии — спор двух учени-
ков А. Ф. Лосева, В. В. Бибихина и Л. А. Гоготишвили, 
по поводу интерпретации лосевской философии языка. 
Среди прочего, их позиции отличают тем, что Бибихин 
оспаривает «платоническую» позицию Лосева, а Гого-
тишвили развивает её в феноменологической перспективе. 

Ключевые слова: философия языка, язык философии, 
символ, Лосев, Бибихин, Гоготишвили

Artyom Gravin, CSc in Technics; A. M. Gorky Institute 
of World Literature of the Russian Academy of Sciences 
(Moscow, Russia), Senior Researcher; National Research 
University Higher School of Economics (Moscow, Russia), 
Researcher; Sociological Institute, Federal Center of 
Theoretical and Applied Sociology, Russian Academy of 
Sciences (Saint Petersburg, Russia), Senior Researcher

Philosophy of Language vs Language of 
Philosophy (correlation of linguophilosophical 

discourses of V. V. Bibikhin and L. A. Gogotishvili)*
The paper deals with the problems of constructing a philo-
sophical discourse on language and the criteria for the for-
mation of possible languages of philosophy.Philosophizing 
about language is considered in connection with the questions 
of its objectification (can language be objectified by means 
of language?) and its activity character (can the processu-
al dimension of language be investigated?). To answer this 
question, the very nature of the question of language will 
be examined.Next, the question of the achievability of the 
adequacy of philosophical language to the extra-linguistic 
reality it presupposes will be considered. From a linguistic 

* The research was carried out in A. M. Gorky Institute of World 
Literature of the Russian Academy of Sciences with the support of the 
Russian Science Foundation grant No 24-18-00248, https://rscf.ru/en/
project/24-18-00248/



299

point of view, the possibility of all referentiality is ensured by 
linguistic communication. In this regard, the characteristic 
features of “philosophical” communicativity will be exam-
ined.The theoretical basis of the study will be a controversial 
topic in the history of modern Russian philosophy — the 
dispute between two disciples of A. F. Losev, V. V. Bibikh-
in and L. A. Bibikhin. Bibikhin and L. A. Gogotishvili over 
the interpretation of Losev’s philosophy of language. Their 
positions differ, in particular, in that Bibikhin disputes Los-
ev’s “Platonic” position, while Gogotishvili develops it in 
a phenomenological way.
Keywords: philosophy of language, language of philosophy, 
symbol, Losev, Bibikhin, Gogotishvili

Чулков Олег Алексеевич, кандидат философских наук, 
доцент; Государственный университет морского 
и речного флота им. адмирала С. О. Макарова 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

«Гностическая мерзость»: 
к феноменологии «неток»

В докладе рассмотрены два варианта романа В. В. На
бокова «Приглашение на казнь» — оригинальный 
русскоязычный текст, изданный в 1939 г. и авторизи
рованный перевод на английский язык Д. А. Набокова, 
опубликованный в 1959. Сопоставление двух версий 
позволяет уточнить семантическое значение основно-
го смыслообразующего элемента романа — изобретен-
ной автором оптической игрушки называемой «нетка». 
Принцип «нетки» (бесформенный предмет, отражаю-
щийся в искривленном зеркале), иллюстрирует «гно-
стическую мерзость» («гносеологическую гнусность»), 
по обвинению в которой главный персонаж романа 
приговорен к отсечению головы. Прослеживаются клю-
чевые моменты сюжетной линии романа в которых эф-
фект «нетки» используется для наглядной демонстрации 
в литературном произведении платоновской философе-
мы «должен же существовать образец, если существу-
ет кривая копия». Высказывается предположение, что 



300

выполненный Д. В. Набоковым перевод на английский 
язык является своего рода «неткой» по отношению к ис-
ходной версии романа.
Ключевые слова: оптические метафоры, «нетка», В. В. На-
боков, «Приглашение на казнь»

Жизнь «среди плотных на ощупь привидений» глав-
ного персонажа романа В. В. Набокова «Приглашение на 
казнь» Цинцинната Ц. завершилась смертным приговором 
по обвинению в «гносеологической гнусности» и казнью 
через отсечение головы. Сопоставление текста оригина-
ла (1939 г.) с авторизированным переводом на английский 
язык, выполненным Д. В. Набоковым (1959 г.) позволяет 
уточнить семантическое значение смыслообразующих кон-
структов романа. Из предисловия к переводу следует, что 
заглавие английского текста (“Invitation to a Beheading”) 
соответствует первоначальному замыслу автора: роман был 
бы назван «Приглашение на отсечение головы», если бы не 
«спотычка» с неблагозвучным повторением суффикса. Предъ-
явленное Цинциннату обвинение в английской версии также 
приобретает несколько иной смысл: не «гносеологическая 
гнусность, а «гностическая мерзость» (“gnostical turpitude”). 
Гносеологическая «гнусность / мерзость» гностицизма 
выражена тезисом Цинцинната: «должен же существовать 
образец, если существует кривая копия». Этим логическим 
умозаключением намечен основной вектор сюжетной линии 
романа, композиционным центром которой является упоми-
нание особого рода предметов — «неток», бесформенных «ве-
щиц», которые, отражаясь в прилагаемом к ним искривленном 
зеркале, порождают иллюзию «прелестной картинки».

В англоязычной версии романа для неологизма «нетка» 
Набоковыми (создателем исходного текста и его сыном — 
автором перевода) изобретен термин “nonon.” No non — 
сокращенная формула диалектической процедуры отрицания 
отрицания, гегелевского «снятия» противоположности тезиса 
и антитезиса с переходом к новому качеству: «нет на нет давало 
да, все восстанавливалось, все было хорошо, — и вот из бес-
форменной пестяди получался в зеркале чудный стройный об-



301

раз (a wonderful sensible image)». Из какой-нибудь «кошмарной 
каши» в результате такого рода апокатастасиса возникал образ 
человека: «это были вы, но ключ от вас был у зеркала». 

Эпизодические события, сконструированные по прин-
ципу «нетки», выстраиваются в романе следующем порядке: 
адвокат и прокурор зеркально отражают друг друга — «закон 
требовал, чтобы они были единоутробными братьями, но не 
всегда можно было подобрать, и тогда гримировались» (гл. I); 
в газетах опубликованы две фотографии дома Цинцинната, на 
каждой из которых запечатлен фотограф, делающий снимок 
для своего издания (гл. II); стены камеры вдруг начинают «вы-
гибаться и вдавливаться» (to bulge and dimple) «как отражения 
в поколебленной воде» (гл. V); дед Марфиньки явился в тюрем-
ную камеру, с портретом «туманной» женщины (своей матери), 
«державшей в свою очередь какой-то портрет» (гл. IX); палач 
и его жертва направляются к месту казни в одной коляске; на 
левом бицепсе месье Пьера изображена «бирюзовая женщи-
на», эту же женщину во плоти Цинциннат замечает в толпе 
у эшафота; заместитель управляющего городом анонсирует 
непосредственно перед казнью премьеру опера-фарса «Сокра-
тись, Сократик» (гл. XX); самое имя Цин-цин-нат состоит из 
прилаженных друг к другу повторяющихся слогов. 

Для создания стереоскопического эффекта фантомный 
образ собран из двух половинок, взаимно восполняющих несовер-
шенство друг друга. Отсутствие одной из составляющих «нетки», 
разрушает иллюзию, возвращая Цинцинната к грубой безóбраз-
ной реальности: его «гностическая мерзость» истолковывается 
как «непроницаемость» (impenetrability), непрозрачность (opacity), 
препона (occlusion) — для него нет парного зеркала, отражение 
в котором придало бы ему подобающее «мнимой природе мни-
мых вещей» обличие. Лишь в одном эпизоде «неткой» для него 
становятся глаза Цецилии Ц.: «… словно проступило нечто, на-
стоящее, несомненное (в этом мире, где все было под сомнением), 
словно завернулся краешек этой ужасной жизни, и сверкнула 
на миг подкладка <…> Мгновение накренилось и понеслось». 

Проблеск подлинной реальности при свидании с матерью 
акцентуирует фатальное для Цинцинната отсутствие отца, ко-



302

торый мог/должен быть искомой второй половинкой его «нет-
ки». О мимолетной встрече с ним Цецилия сообщает «Он тоже, 
как вы, Цинциннат…». Возможно бродяга, беглец, праздный 
прохожий, но «Ведь обмануться нельзя! Человек, который сжи-
гается живьем, знает небось, что он не купается у нас в Стропи. 
То есть я хочу сказать: нельзя, нельзя ошибиться…» Зияющая 
пустота зеркала — напоминание о безвозвратности ухода отца, 
после которого бытийная неполнота человеческой жизни вос-
полнима лишь в регистре воображаемого. В действительности 
же недостающая половинка «нетки» почти всегда безвозвратно 
утрачена. Возможно, осознавая себя демиургом иллюзорного 
мира, это обстоятельство принимал во внимание В. В. Набо-
ков, доверив сыну создание “Invitation to a Beheading” — своего 
рода «нетки» по отношению к «Приглашению на казнь».

Oleg Chulkoff, CSc in Philosophy, Associate Professor; Admiral 
Makarov State University of Maritime and Inland Shipping 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

“Gnostical turpitude:” towards the 
phenomenology of “nonons”

The report examines two versions of V. V. Nabokov’s novel 
“Invitation to a Beheading” — the original Russian-language 
text published in 1939, and the authorized translation into 
English by D. A. Nabokov, published in 1959. A comparison 
of the two versions allows us to clarify the semantics of the 
main meaning-forming element of the novel — an optical toy 
called a “nonon.” The principle of the “nonon” (a shapeless 
object reflected in a curved mirror) illustrates the “gnos-
tic turpirude” (“gnoseological abomination”), on charges 
of which the main character of the novel is sentenced to 
beheading. The key moments of the plot line of the novel 
are traced: the “nonon” effect is used to clearly demonstrate 
Plato’s philosopheme “there must be a model if there is 
a crooked copy.” An assumption is made that the work by 
D. V. Nabokov’s translation into English is a kind of “nonon” 
in relation to the original version of the novel.
Keywords: optical metaphors, nonon, V. V. Nabokov, “Invi-
tation to a Beheading”



303

Зоткин Алексей Александрович, кандидат политических 
наук; Московский государственный университет 
им. М. В. Ломоносова (Москва, Россия), доцент

Мифологема Атлантиды в творчестве Платона 
и откликах Ф. Бэкона и Д. С. Мережковского

Рассматривая тексты Платона в поисках идей, релевант-
ных современности, мы неизбежно обращаемся к его 
трудам последних лет, в которых автор представляет 
квинтэссенцию предыдущих работ и обращается к гря-
дущему. К числу его итоговых произведений относятся 
«Тимей» и «Критий», в которых он нам подарил свой 
знаменитый миф об Атлантиде. Среди трудов потомков, 
которые оставили, пожалуй, самые значимые откли-
ки на Платонову мифологему — неоконченная работа 
Ф. Бэкона «Новая Атлантида» (1627) и фундаментальный 
труд Д. С. Мережковского «Тайна Запада. Атлантида — 
Европа» (1930). Несмотря на незавершенность «Новой 
Атлантиды», Ф. Бэкон вполне определенно выразил 
в ней основную мысль произведения. Он полагал, что 
оптимальный путь развития Европы — в безудержном 
развитии наук, что, по Платону, явно недостаточно для 
блага государства, в пределе даже гибельно. Через три 
века Д. С. Мережковский обратил внимание на фаталь-
ное сходство жизненных путей, избранных мифической 
Атлантидой и исторической Европой, и, главное, на не-
обходимость предотвращения конца ее истории, схожего 
с катастрофическим концом атлантов: «Будет ли новая 
всемирная война — конец Атлантиды-Европы, мы не зна-
ем, но знаем, что может быть, и что все мы должны что-
то сделать или попытаться сделать, чтоб этого не было». 
Ключевые слова: Платон, Атлантида, Ф. Бэкон, Д. С. Ме-
режковский, конец истории

Проблемное поле диалогов позднего Платона «Тимей» 
и «Критий» перекликается с насущнейшей проблемой сегод-
няшнего дня: кризисом современной цивилизации, без малого 
сто лет стоящей перед угрозой тотальной ядерной катастро-
фы и занятой поиском выхода из него. Этими диалогами фи-
лософ подытоживает сквозную тему размышлений о спра-



304

ведливом социальном бытии в его связи с природой космоса 
и человека. Двумя значимыми вехами в ее осмыслении стали 
диалоги «Государство» и «Законы». Общий смысл, который их 
объединяет: для оптимально обустроенной жизни обществу 
и человеку необходима безусловно устойчивая связь с миром, 
выходящим за пределы как материального, так и политиче-
ского бытия, с миром космоса и выше, миром Блага. «Тимей» 
и «Критий» добавляют: и для выживания.

Первым критиком идей Платона стал Аристотель, которо-
му приписывают даже отнесение знаменитого «Платон мне друг, 
но истина дороже» к мифу, изложенному Платоном в его итого-
вых «Тимее» и «Критии», мифу об Атлантиде. И это в свете кри-
тики Аристотелем «Государства» и «Законов» совсем не удиви-
тельно. Полемика ученика с учителем, то затихая, то разгораясь 
вновь, продолжилась в последующем и длится по сей день.

Показательное созвучие идеям Аристотеля при рассмо-
трении мифа об Атлантиде мы обнаруживаем много позже, 
в начале Нового времени, в «Новой Атлантиде» Ф. Бэкона, 
который, заявив о том, что полностью учел предостережение 
Платона, по сути дела в качестве ведущих объявляет те идеи, 
приверженцем которых выступил в полемике с Платоном Ари-
стотель. «Знание — сила», провозглашает Бэкон. Научное зна-
ние, согласно Бэкону, дает «два рода власти: власть над приро-
дой и власть над людьми». Основной задачей Дома Соломона, 
средоточия научной, и не только, власти на острове Бенсалеме, 
этой новой Атлантиде, является установление господства че-
ловека над природой и людьми при помощи научного знания, 
основателем которого и выступил когда-то Аристотель. 

Через три века после Ф. Бэкона Д. С. Мережковский в своем 
фундаментальном труде «Тайна Запада. Атлантида — Европа» 
обратил внимание на фатальную схожесть жизненных путей, 
избранных мифической Атлантидой Платона и исторической 
Европой, и, главное, на необходимость предотвращения конца ее 
истории, схожего с концом повествования Платона об атлантах: 
«Будет ли новая всемирная война — конец Атлантиды-Европы, 
мы не знаем, но знаем, что может быть, и что все мы должны 
что-то сделать или попытаться сделать, чтоб этого не было». 



305

Диалоги Платона по своему жанру носят открытый ха-
рактер, невольно или вольно вовлекая вдумчивого читателя 
в заинтересованный дискурс собеседников. Незавершенная 
Платоном трилогия «Тимей»-«Критий»-«Гермократ» требует 
от исследователя этих диалогов кратно большей вовлеченно-
сти. А нынешняя цивилизационная ситуация обязывает нас 
сделать это: вникая в смысл мифологем Платона, найти ответы 
на злободневные вопросы современности.

Alexey Zotkin, CSc in Political science; Lomonosov Moscow 
State University (Moscow, Russia), Assistant Professor

The mythologem of Atlantis in the 
works of Plato and the responses of 

F. Bacon and D. S. Merezhkovsky
Concerning Plato’s texts in search of the ideas most relevant to 
the modernity, we inevitably turn to his latest works, in which the 
author presents the quintessence of previous works and address-
es the future. Among his final works are “Timaeus” and “Cri-
tias,” in which he gave us his famous myth of Atlantis. Among 
the works of descendants who left, perhaps, the most signifi-
cant responses to Plato’s mythologeme are the unfinished work 
of F. Bacon “New Atlantis” (1627) and the fundamental work 
of D. S. Merezhkovsky “The Mystery of the West. Atlantis — 
Europe” (1930). Despite the incompleteness of “New Atlantis,” 
F. Bacon quite clearly expressed the main idea of ​​​​the work. He 
believed that the optimal path of development of Europe is in 
the unrestrained development of sciences, which, according to 
Plato, is clearly not enough for the good of the state and may 
even be disastrous. Three centuries later, D. S. Merezhkovsky 
drew attention to the fatal similarity of the life paths chosen by 
the mythical Atlantis and historical Europe, and, most impor-
tantly, to the need to prevent the end of its history, similar to 
the catastrophic end of the Atlanteans: “Whether there will be 
a new world war — the end of Atlantis-Europe, we do not know, 
but we know that it can be, and that we must all do something 
or try to do something to prevent this from happening.”
Keywords: Plato, Atlantis, F. Bacon, D. S. Merezhkovsky, the 
end of history



306

Круглый стол «Герменевтика 
классического текста как форма 

философской самоидентификации»

Протопопова Ирина Александровна, канди-
дат культурологии, доцент; Платоновский 
исследовательский научный центр (Москва, 
Россия), руководитель; Российский государ-
ственный гуманитарный университет (Москва, 
Россия), старший научный сотрудник

Платон и Лакан // Сократ и Алкивиад: 
«Пир» и «Перенос»*

В докладе будет рассмотрена интерпретация Лаканом 
платоновского «Пира» в 8-м семинаре, «Перенос». 
Главное внимание будет уделено концепции лаканов-
ского субъекта, чья «расколотость» и «расщепленность» 
связана, по Лакану, с «отражением» т. н. «стадии зерка-
ла» и метафорически с мифом о Нарциссе и подобны-
ми. Сходство и различия интеллектуальных стратегий 
Лакана и Платона относительно «субъектности» будет 
проанализирована в первую очередь через трактовку 
платоновского мифа о рождении Эрота.

Ключевые слова: Лакан, Платон, «Пир», децентрация 
субъекта, миф о Нарциссе, Эрот, желание, нехватка, 
перенос

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



307

Irina Aleksandrovna Protopopova, CSc in Culturology, 
Associate Professor; Platonic Research Center (Moscow, 
Russia), Head; Russian State University for Humanities 
(Moscow, Russia), Major Research Fellow

Plato and Lacan / Socrates and Alcibiades: 
the Symposium and the Transference*

The report will examine Lacan’s interpretation of Plato’s 
Symposium in the 8th seminar, “Transference.” The main 
attention will be paid to the concept of the Lacanian subject, 
whose “cleavage” and “cleavage” are connected, according to 
Lacan, with the “reflection” of the so-called “mirror stage” 
and metaphorically with the myth of Narcissus and the 
like. The similarities and differences between Lacan’s and 
Plato’s intellectual strategies regarding “subjectivity” will be 
analyzed primarily through the interpretation of Plato’s myth 
of the birth of Eros.
Keywords: Lacan, Plato, Symposium, decentration of the 
subject, myth of Narcissus, Eros, desire, scarcity, transference

Светлов Роман Викторович, доктор философских наук, 
профессор; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), профессор

Ноология, апофатика и скептицизм**
Соотнесение базовых концептов неоплатонизма, его 
эпистемологических, ноологических идей и апофатики 
с античным скептицизмом время от времени встречается 
в исследовательских трудах. Мы попробуем обнаружить 
причины этого явления: исторические (связанные с эво-
люцией толкования наследия Платона), содержательные 
(касающиеся темы ума в античной метафизике), а так-
же формально-дискурсивные (связанные с механизма-

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/

** Исследование выполнено в Санкт-Петербургском госу-
дарственном университете за счет гранта Российского научного 
фонда № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



308

ми трансляции различных дискурсов между школами 
и поколениями мыслителей). Исследование ноологии 
Плотина позволяет увидеть новации, внесенные им 
в понимание интеллекта и реальности умопостигаемого 
бытия, которые оказались актуальны для последующей 
традиции, как средневековой (Августин Аврелий), так 
и нововременной (Декарт). Следует отметить тот факт, 
что при верификации природы и статуса ума Плотин 
обращается к ряду скептических аргументов, которые 
также обсуждаются в докладе.
Ключевые слова: скептицизм, апофатика, Плотин, нео-
платоническая ноология

Календа Алексей Владиславович; Балтийский 
федеральный университет им. Иммануила Канта 
(Калининград, Россия), аспирант

Философское сомнение полемистов 
античного и современного периодов*

В статье рассматриваются эпистемологические проблемы 
современности, пропущенные через оптику далекого 
философского прошлого, конкретнее — выявление 
точек соприкосновения и сходства объектов полемик 
современных и античных полемистов. Особый инте-
рес представляет анализ предпосылок возникновения 
у мыслителей феномена сомнения. Также исследуется 
его формализация в аргументации обеих эпох. Смыс-
ловой фокус наведен в большей степени на античный 
скептицизм, тогда как описательный анализ посвящен 
современной доктрине агностицизма. Исследование мо-
тивированно прежде всего интересом к повторяющимся 
в истории философии обстоятельствам полемических 
сюжетов, связанных с вопросами возможности, досто-
верности, проверяемости и истинности знания. В каче-
стве таких обстоятельств выступают догматические док-
трины и сам способ разрешения проблем — полемика. 
В античный период академические скептики подвергали 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



309

сомнению стоическую доктрину, в средневековый пе-
риод на догматизм Лютера и Лейбница восстали Эразм 
и Бейль, а в Новое время, рассматриваемое в настоящем 
докладе, религиозному догматизму противостоит обхо-
димый вниманием агностицизм Гамильтона, Манселя, 
Спенсера, Гексли, Стивена и пр.
Ключевые слова: платонизм, эпистемология, полеми-
ка, скептицизм, агностицизм

Aleksey Kalenda; Immanuel Kant Baltic Federal 
University (Kaliningrad, Russia), Postgraduate

The Philosophical doubt of the polemicists 
of the Ancient and Modern periods*

The article examines the epistemological problems of mo-
dernity, passed through the lens of the distant philosophical 
past, more specifically, the identification of points of contact 
and similarities between the objects of polemics of modern 
and ancient polemicists. Of particular interest is the analysis 
of the prerequisites for the emergence of the phenomenon of 
doubt among thinkers. His formalization in the argumen-
tation of both epochs is also investigated. The focus is on 
ancient skepticism, while the descriptive analysis is devoted 
to the modern doctrine of agnosticism. The research is moti-
vated primarily by an interest in the recurring circumstances 
in the history of philosophy of polemical subjects related to 
the issues of possibility, reliability, verifiability and truth of 
knowledge. Such circumstances include dogmatic doctrines 
and the method of solving problems — polemics. In the an-
cient period, academic skeptics doubted the Stoic doctrine, in 
the medieval period, Erasmus and Bayle rose up against the 
dogmatism of Luther and Leibniz, and in modern times, the 
agnosticism of Hamilton, Mansel, Spencer, Huxley, Stephen, 
and others is opposed to religious dogmatism.
Keywords: Platonism, epistemology, polemic, skepticism, 
agnosticism

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



310

Карпук Александр Викторович; Образовательное 
частное учреждение высшего образования 
«Московская международная академия» 
(Москва, Россия), студент; Санкт-Петербургская 
духовная академия (Санкт-Петербург, 
Россия), магистр богословия

Особенности парресиастической  
ситуации в диалоге блаженного 

Августина “Soliloquia”*
Доклад посвящен основаниям и описанию особен-
ностей парресиастической ситуации в диалоге бла-
женного Августина “Soliloquia” (386/387). В процессе 
исследования предпринимается попытка иденти-
фикации и типологизации парресисастической си-
туации, наличествующей в диалоге, в соответствии 
с «наставническим» типом греко-римской парресии, 
примером которой является ситуация, описываемая 
Платоном в диалоге «Лахес», некоторые фрагменты 
из «Диатриб» стоика Эпиктета. Риторические на-
ставления Квинтиллиана привлекаются к общему 
сравнительному анализу с целью показать отличие 
парресиастической речи в диалоге Августина от тра-
диционных риторических стилистических фигур, 
отношение к которым к моменту принятия христи-
анства у Августина было отрицательным. Формы 
преемственности и отличия отдельных моментов 
парресиастического дискурса устанавливается на 
основе сравнения античного (языческого) и христи-
анского алетеургических требований соответствия 
“βίος” (vita) — “λόγος” (ratio). В начале доклада дает-
ся краткий анализ платоновского диалога «Лахес», 
избранных фрагментов «Диатриб» и «Наставлений» 
Квинтиллиана. Полученные тезисы помещаются 
в контекст диалога Августина “Soliloquia,” а затем 
выясняется, какие из полученных тезисов сохраня-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



311

ются, какие — отбрасываются, какие — принимают 
оригинальную стилистическую форму, соответствуя 
христианскому контексту и духу диалога. В конце 
доклада формулируются выводы об особенностях 
взаимодействия античной языческой и христиан-
ской (августиновой) культур в рамках отношения 
к истине и речи о ней.

Ключевые слова: парресия, парресиастическая ситу-
ация, наставник, ученик, истина, риторика, Платон, 
блаженный Августин, Эпиктет, Квинтиллиан, βίος, 
λόγος

Alexander Karpuk; Private educational institution of higher 
education “Moscow international academy” (Moscow, 
Russia), student; Saint Petersburg Theological Academy 
(Saint Petersburg, Russia), master of Theology

Parrhesiastic situation peculiarities  
in Blessed Augustine’s dialogue Soliloquia*

The paper is devoted to the grounds and description 
of the peculiarities of the parrhesiastic situation in 
Blessed Augustine’s dialogue Soliloquia (386/387). 
The research attempts to identify and typologize the 
parrhesiastic situation in the dialogue in accordance 
with the “pedagogical” type of Greco-Roman parrhesia, 
an example of which is the situation described by Plato 
in the dialogue “Lachesis” and some fragments from the 
“Discourses” of the Stoic Epictetus. Quintillian’s rhetorical 
instructions are brought into the general comparative 
analysis in order to show the difference between parrhe-
siastic speech in Augustine’s dialogue and traditional rhe-
torical stylistic figures, the attitude to which was negative 
by the time of Augustine’s adoption of Christianity. The 
forms of succession and differences between individual 
moments of parrhesiastic discourse are established on 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



312

the comparison basis of the ancient (pagan) and Chris-
tian aletheurgical requirements of the correspondence 
between “βίος” (vita) — “λόγος” (ratio). The paper begins 
with a brief analysis of Plato’s dialogue Lachesis, selected 
fragments of Epictetus’ Diatribes and Quintillian’s In-
structions. The obtained theses are placed in the context 
of Augustine’s dialogue “Soliloquia.” Then it becomes 
clear which of the obtained theses are retained, which 
are abandoned, which take an original stylistic form, 
corresponding to the Christian context and the spir-
it of the dialogue. The paper ends with findings on the 
interaction specifications between ancient pagan and 
Christian (Augustinian) cultures within the framework 
of truth attitude. 

Keywords: parrhesia, parrhesiastic situation, teacher, 
student, truth, rhetoric, Plato, Blessed Augustine, 
Epictetus, Quintillian, βίος, λόγος

Гурьянов Илья Геннадьевич, кандидат философских 
наук; Российская академия народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте 
РФ (Москва, Россия), доцент; Российский 
государственный гуманитарный университет 
(Москва, Россия), старший научный сотрудник; 
Институт теологии СПбГУ (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

Герменевтические особенности 
“De divino furore” Марсилио Фичино: 

заметки к новому переводу*
Общеизвестно, что в послании “De divino furore” 
Марсилио Фичино излагает крайне влиятельную для 
эпохи Возрождения концепцию «вдохновения» как 
укорененной в самом устройстве души активности, 
необходимой для достижения «божественного» 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



313

уровня бытия. Ссылаясь, прежде всего, на Платона, 
Фичино описывает четыре вида неистовства (furorum), 
которые, имея единый онтологический источник (бо-
жественное происхождение души, обеспечивающее 
ее восприимчивость к божественному же), проявля-
ются в четырех разных «действиях». Первое он на-
зывает «божественной любовью», определяя ее как 
происходящее из взгляда на телесное подобие жела-
ние вновь вернуться к созерцаемой божественной 
красоте. Второй вид активности — «божественной 
поэзией», проявляющейся в восприятии душой двух 
видов божественной музыки и переносе понятия 
и смысла, рождаемых от них в глубине ума, в стопы 
и метры стиха. Третий — «мистериями», определяе-
мыми как сильнейшее потрясение души, стремящей-
ся к совершенству во всем, что относится к соблюде-
нию религиозных обрядов, очищению и священным 
церемониям. Четвертый — «прорицанием»: воспла-
меняющим душу предчувствием и отрешающим 
ум от тела видением будущих событий. Каждому 
из истинных способов участия души в «божествен-
ном» соответствуют определенные действия души, 
ложным образом подражающие им. Важным аспек-
том моего анализа герменевтики Фичино является 
его развертывание в горизонте натурфилософского 
учения о душе мира и представления о «ритори-
ческой персоне» Платона, способной «овладевать» 
говорящим, подобно духу или даймону. Я обращаю 
внимание на коммуникативную ситуацию создания 
послания, являющегося ответом на письмо юного 
Перегрино Альи со стороны Фичино, который по 
многочисленным свидетельствам был увлечен на-
турфилософией Лукреция не меньше, чем Платоном. 
Я показываю, что уже в ранних работах сущность 
души для Фичино не есть нечто «психическое»: она 
определяется как деятельное участие в космическом 
животворящем движении, поскольку именно космос 
в целом божественен.

Ключевые слова: Марсилио Фичино, furor, натурфи-
лософия, душа, риторическая персона



314

Ilya Guryanov, CSc in Philosophy; Russian Presidential 
Academy of National Economy and Public 
Administration (Moscow, Russia), Associate 
Professor; Russian State University for Humanities 
(Moscow, Russia), Senior Research Fellow; Saint 
Petersburg State University, Institute of Theology 
(Saint Petersburg, Russia), Senior Research Fellow

Hermeneutic features  
of Marsilio Ficino’s De divino furore:  

notes on a new translation*

In De divino furore, Marsilio Ficino expounds a highly 
influential during the Renaissance concept of “inspiration.” 
He describes it as an activity rooted in the soul’s very con-
stitution, necessary for attaining a “divine” level of being. 
Following Plato, he delineates four furores with distinct 
manifestations but unified ontological grounding in the 
soul’s divine origin. The first, “divine love,” emerges from 
contemplation of bodily beauty redirecting toward the 
divine. The second, “divine poetry,” translates perceived 
divine music through sensu notionibusque into poetic 
meter. The third, “mysteries,” involves ritual purification 
and sacred ceremonies, while the fourth, “prophecy,” de-
taches mind from body through visionary foresight. Each 
authentic divine participation has its false imitation. My 
analysis positions Ficino’s hermeneutics within Platonic 
natural philosophy concerning the world-soul and Pla-
tonic concept of the “rhetorical persona”—a spiritus or 
daemon possessing the speaker. I particularly examine 
the epistola’s communicative context as Ficino’s response 
to Peregrino Agli. Ficino himself, as sources confirm, was 
equally drawn to Lucretius’ natural philosophy and Pla-
to’s broader system. Thus, I demonstrate that even in Fici-
no’s early works, the soul’s essence is not merely “psychic:” it 
is defined by active participation in the cosmos’s life-giving 
movement, since it is the cosmos as a whole that is divine. 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



315

The soul’s divine receptivity reflects its participatory role 
in this animating cosmological principle, bridging Platonic 
philosophy with Renaissance naturalism. 

Keywords: Marsilio Ficino, furor, natural philosophy, soul, 
rhetorical persona

Гравин Артём Андреевич, кандидат технических наук; 
Институт мировой литературы им. А. М. Горького 
Российской академии наук (Москва, Россия), старший 
научный сотрудник; Национальный исследовательский 
университет «Высшая школа экономики» (Москва, 
Россия), научный сотрудник; Социологический институт 
РАН Федерального научно-исследовательского социо-
логического центра Российской академии наук (Санкт-
Петербург, Россия), старший научный сотрудник

Анохина Юлия Юрьевна, кандидат филологических 
наук; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), научный 
сотрудник; Институт мировой литературы 
им. А. М. Горького Российской академии наук 
(Москва, Россия), старший научный сотрудник

Эйдетическое и логическое измерения 
диалектики А. Ф. Лосева*

В докладе будет исследована проблема адекватности 
философского языка описываемым им опыту 
и действительности. В качестве примера будет 
рассмотрена диалектика А. Ф. Лосева в его работах 
1920–1930-х гг.., а также приводимое им в работе «Фи-
лософия имени» (1923, 1927) обоснование онтологи-
ческого и лингвистического статуса диалектических 
категорий и понятий. Своё объяснение Лосев выстра-
ивал исходя из двух понятий — эйдоса и логоса, с по-
мощью которых он выявил эйдетическое и логическое 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



316

измерение собственной феноменолого-диалектической 
методологии. Соотношение эйдоса и логоса будет про-
анализировано как в контексте их лингвофилософской 
роли в «Философии имени», так и шире — примени-
тельно к самообоснованию лосевской философии. На 
основании полученных результатов будет показано 
развитие представлений Лосева о диалектике в рабо-
тах «Диалектика мифа» и «Дополнение к «Диалектике 
мифа»» (обе — 1930). В этих работах Лосев приходит 
к пониманию диалектических категорий и понятий 
в качестве «магических имён» и разрабатывает кон-
цепцию абсолютной диалектики. 
Ключевые слова: эйдос, логос, диалектика, язык фило-
софии, философия имени, Лосев

Artyom Andreevich Gravin, CSc in Technics; A. M. Gorky 
Institute of World Literature of the Russian Academy of 
Sciences (Moscow, Russia), Senior Researcher; National 
Research University Higher School of Economics (Moscow, 
Russia), Researcher; Sociological Institute, Federal Center 
of Theoretical and Applied Sociology, Russian Academy of 
Sciences (Saint Petersburg, Russia), Senior Researcher

Yuliya Yur’evna Anokhina, CSc in Philology; Saint Petersburg 
State University (Saint Petersburg, Russia), researcher; 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian 
Academy of Sciences (Moscow, Russia), senior researcher

Eidetic and logical dimensions 
of A. F. Losev’s dialectics*

The report will investigate the problem of the adequacy 
of philosophical language to the experience and reality 
it describes. As an example, A. F. Losev’s dialectics in his 
works of the 1920s-1930s will be considered, as well as his 
justification of the ontological and linguistic status of dia-
lectical categories and concepts in his work “The Philoso-

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



phy of the Name” (1923, 1927). Losev built his explanation 
on the basis of two concepts — eidos and logos — with the 
help of which he revealed the eidetic and logical dimension 
of his own phenomenological-dialectical methodology. 
The relation of eidos and logos will be analyzed both in 
the context of their linguo-philosophical role in the Phi-
losophy of the Name and, more broadly, in relation to the 
self-justification of Lossev’s philosophy. On the basis of the 
results obtained, the development of Losev’s ideas about 
dialectics will be shown in the works “Dialectics of Myth” 
and “Supplement to ‘Dialectics of Myth’” (both — 1930). 
In these works Losev comes to understand dialectical cat-
egories and concepts as “magic names” and develops the 
concept of absolute dialectics.
Keywords: eidos, logos, dialectic, language of philosophy, 
philosophy of name, Losev



318

Секция 11 «Еврейская духовная традиция 
и сохранение идентичности»

Тантлевский Игорь Романович, доктор философских 
наук, профессор; Институт теологии СПбГУ 
(Санкт-Петербург, Россия), заведующий Кафедрой 
иудейской теологии и еврейской культуры

Восприятие времени как ключевой 
фактор формирования цивилизационной 

и национальной идентичности: на примере 
древних евреев и древних греков*

В мировоззрении древних евреев — впервые в истории 
мысли — формируется представление о линеарности 
и необратимости времени, идея об историческом 
времени и мире как историческом процессе. В целом 
сотворенный Богом мир мыслится библейскими 
авторами как движущийся «в потоке времени». ʻŌlām 
понимался древними евреями также эсхатологически, 
включая собственно «Конец дней», знаменующий собой 
переход от истории — или, может быть, точнее, «преды-
стории» человечества — к эпохе с другим состоянием 
времени, новым порядком вещей и иными характери-
стиками бытия. В эпоху эллинизма данное представ-
ление выкристаллизовывается в концепцию будущего 
вечного «Царствия Божьего».Мировоззренческий уход 
от переноса представлений о повторяемости, циклично-
сти процессов в природе на ход развития человеческого 
общества и, как следствие, утверждение линеарности 
в восприятии исторического процесса и универсаль-
ной экстраполяции представления о необратимости 
времени, вероятно, стали в конечном счете глубин-
ными основами того, что авторы древнееврейских 
повествований (в том числе первых в мировой лите-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



319

ратуре исторических сочинений) впервые в истории 
словесности создают неритмизованную прозу, включая 
художественную. В классическом древнегреческом 
представлении «вечность» «неподвижна» и «вечно пре-
бывает тождественной» себе, время — «движущееся по-
добие вечности», но «бегущее по кругу» (см., например: Pl. 
Tim., 37d–38a). В отдельных случаях «тогда» и «теперь» 
как бы отождествляются в восприятии древнего грека 
(ср., например, Гомеровский гимн к Гермесу (IV)). ‘Олам 
(ʻōlām) же необратимо движется вперед и, хотя и может 
смениться другим ‘оламом, но эта последовательная 
смена не повторяющих друг друга ‘оламов — периодов 
мирового времени — составляет движущуюся 
необратимо-линеарную «Вечность» (̔ ōlāmîm). В рамках 
древнегреческой концепции божественной, неподвиж-
ной, тождественной себе «вечности» — или вечного «те-
перь» — в конечном счете оказывается, что изъятый из 
времени миг «властвует» над временем. Древнееврейское 
же представление о линеарно и необратимо движущемся 
ʻоламе предполагает, что уходящая в бесконечность 
вечность «властвует» над временем. Восприятие мира 
как некоего пространства, вмещающего совокупность 
богов, людей и вещей, по сути, «обрекает» человека на 
пребывание в постоянно воспроизводящемся «теперь», 
причем для богов — это пребывание вечно. При сем осо-
бый «онтологизирующий» эффект на мышление древних 
греков оказывает широкое присутствие в их языке глаго-
ла-связки εἰμί, inf. εἶναι, «быть». Восприятие же мира по 
преимуществу в качестве ̒ олама предполагает упование 
на будущее и переход в вечность — знаменательно 
в данной связи, что ключевыми значениями слова ̒ ōlām 
как раз в итоге оказываются: «отдаленное будущее» 
и «вечность». Во Втор. 33:27 само бытие человека 
аллегорически определяется как пребывание «под 
мышцами (scil. под мышками? — И. Т.) вечности (zәrōʻōṯ 
ʻôlām)». В мировоззрении древнего грека символ времени 
может репрезентироваться как круг. Показательно, что 
и в относительно поздних представлениях атрибутом 
Тюхе являлось колесо, круговое вращение которого, — 
«то, что было вверху, будет внизу», — символизировало 



320

переменчивость удачи. Символ времени в понимании 
древнего еврея тоже можно было бы эксплицировать как 
колесо, но колесо, не просто вращающееся по кругу, а при 
этом и движущееся — как бы колесо едущей колесницы. 
С одной стороны, древний еврей, конечно, ощущал еже-
годное временное (дни, недели) и природное круговра-
щение, повторяющиеся сельскохозяйственные циклы 
и т. д., но его ежегодные праздники — это по преиму-
ществу праздники исторические (даже если изначально 
они и имели сельскохозяйственное происхождение), 
а время в итоге начинает отсчитываться от Сотворения 
мира. «Колесо» еврейского времени вращается, но при 
этом движется вперед: время для иудея циклично лишь 
относительно, а абсолютно — динамично. 
Ключевые слова: цивилизационная идентичность, вос-
приятие времени, символы времени, древние евреи, 
древние греки, ʻōlām

В мировоззрении древних евреев — впервые в истории 
мысли — формируется представление о линеарности и необрати
мости времени, идея об историческом времени и мире как исто
рическом процессе. В целом сотворенный Богом мир мыслится 
библейскими авторами как движущийся «в потоке времени».*

1

Древние евреи, переосмысливая семитское понятие 
ʻlm — евр. ʻōlām, — начинают видеть в нем в конечном счете 
не повторяющие друг друга «мировые циклы», а необратимое 
«мировое время», как бы перетекающее в «вечность» (которая 
иногда обозначается в Библии тем же термином, но употре-
бленным во мн. ч. — ō̔lāmîm).

ʻŌlām — «это мир как время и время как мир» (С. С. Аве
ринцев). Или же, говоря иными словами, ʻōlām — это такая 

1 В Еврейской Библии нет понятия, которое бы прямо соот-
ветствовало греческому термину ἱστορία (изначальные значения: 
«расспрашивание», «исследование», «сведения»). Ближайшие по 
значению библейские слова — это tôlādôṯ (досл. «порождения»; 
«родословие», «происхождение»), diḇrê ha-yyāmîm (досл. «деяния 
(события) дней», т. е. «летописи») и miḏrāš («исследование», 
«описание», «толкование»; см.: 2 Хр. 13:22, 24:27); последний 
термин частично семантически коррелирует с греческим ἱστορία. 



321

«вечность», которая «объемлет всю Вселенную в простран-
ственном и временнóм отношениях» (И. Ш. Шифман). Мож-
но допустить и такое дополнение: ʻōlām образует некую 
сущностную основу вселенской пространственно-временнóй 
целокупности, не будучи сам воспринимаем непосредственно. 
Индикативно в этом отношении, что значение корня, от кото-
рого произведен термин ʻōlām, — «сокрыть».

ʻŌlām понимался древними евреями также эсхатологи
чески, включая собственно «Конец дней», знаменующий собой 
переход от истории — или, может быть, точнее, «предыстории» 
человечества — к эпохе с другим состоянием времени, новым 
порядком вещей и иными характеристиками бытия. В эпоху 
эллинизма данное представление выкристаллизовывается 
в концепцию будущего вечного «Царствия Божьего»*

2.**

3

Мировоззренческий уход от переноса представлений о по
вторяемости, цикличности процессов в природе на ход развития 
человеческого общества и, как следствие, утверждение линеарности 
в восприятии исторического процесса и универсальной экстрапо-
ляции представления о необратимости времени, вероятно, стали 
в конечном счете глубинными основами того, что авторы древнеев-
рейских повествований (в том числе первых в мировой литературе 
исторических сочинений) впервые в истории словесности создают 
неритмизованную прозу, включая художественную, — в отличие от 
ритмизованной прозы, которая характеризуется регулярным повторе-
нием определенных ритмических фигур или метрических моделей, — 
т. е. прозу в собственном смысле этого слова, которую не знала ни 
шумерская, ни вавилонская, ни древнеегипетская литературы.

В классическом древнегреческом представлении «веч
ность» «неподвижна» и «вечно пребывает тождественной» 
себе, время — «движущееся подобие вечности», но «бегущее по 
кругу» (см., например: Pl. Tim., 37d–38a). В отдельных случаях 
«тогда» и «теперь» как бы отождествляются в восприятии древ-
него грека (ср., например, Гомеровский гимн к Гермесу (IV); 

2 В Кумране присутствовало также представление о том, что 
Царство небесное уже сосуществует с миром земным.

3 В раввинистическом иудаизме оно обозначается как ʻōlām 
ha-bbā’, т. е. «грядущий мир».



322

A. Walter). ‘Олам (̒ ōlām) же необратимо движется вперед и, хотя 
и может смениться другим ‘оламом, но эта последовательная 
смена не повторяющих друг друга ‘оламов — периодов 
мирового времени — составляет движущуюся необратимо-
линеарную «Вечность» (̔ ōlāmîm; формально — мн. ч.). 

В рамках древнегреческой концепции божественной, 
неподвижной, тождественной себе «вечности» — или вечного 
«теперь» — в конечном счете оказывается, что изъятый из времени 
миг «властвует» над временем. Древнееврейское же представление 
о линеарно и необратимо движущемся ̒ оламе предполагает, что 
уходящая в бесконечность вечность «властвует» над временем. 

Восприятие мира как некоего пространства, вмещаю-
щего совокупность богов, людей и вещей, по сути, «обрека-
ет» человека на пребывание в постоянно воспроизводящемся 
«теперь», причем для богов — это пребывание вечно. При сем 
особый «онтологизирующий» эффект на мышление древних 
греков оказывает широкое присутствие в их языке глаго-
ла-связки εἰμί, inf. εἶναι, «быть». Восприятие же мира по преи-
муществу в качестве ̒ олама предполагает упование на будущее 
и переход в вечность — знаменательно в данной связи, что 
ключевыми значениями слова ʻōlām как раз в итоге оказыва-
ются: «отдаленное будущее» и «вечность». Во Втор. 33:27 само 
бытие человека аллегорически определяется как пребывание 
«под мышцами (scil. под мышками? — И. Т.) вечности (zәrōʻōṯ 
ʻôlām)».*

4 Представление об ʻоламе (и соотносящиеся с ним 
релевантные воззрения) кардинально отличало мировоззре-
ние Древнего Израиля и Иудеи также и от «мышления Древ-
него Востока»: для последнего ««прошлое» было тем, к чему 
[люди] направлялись, оно находилось «перед [ними]» — mahrû, 
тогда как «будущее» было чем-то догоняющим [их] «сзади», 
«позади» — warkû)» (Дьяконов И. М.), что, в конечном счете, 
коррелировало с представлением о цикличности времени. 

Для древнего грека время циклично, его символом яв-
ляется круг. История в его восприятии — это часть приро-
ды, для нее характерно вечное повторение; «духовная жизнь 

4 Т. е. ʻôlām здесь персонифицируется. 



323

«аисторична», поэтому грек так мало интересуется своим 
прошлым (оно для него сразу же становится мифом, теряет 
реальное значение). Он живет настоящим» (В. В. Бычков). 
И «это необычайно сужало и ограничивало античную фи-
лософию истории и навсегда оставило ее на ступени таких 
концепций, как вечное возвращение, периодические мировые 
пожары, душепереселение и душевоплощение» (А. Ф. Лосев). 
Древний еврей, функционирующий в мире как потоке исто-
рического времени, воспринимает бытие как процесс, а не 
как данность; античный же человек принадлежит настояще-
му, «миру как природе»; он есть «неподвижное точечное бы-
тие», человек, который «никогда не становился, а всегда был» 
(О. Шпенглер). 

Показательно, что в библейском еврейском нет термина, 
коррелирующего с греческим словом φύσις и латинским natura,*

5 
т. е. «природа», — только в определенной мере с ним может быть 
сопоставлен термин tôlāḏôṯ («порождение» (кого-то/чего-то),**

6 
«родословие»; формально — мн. ч.), подразумевающий процесс 
возникновения и становления. (Показательны в этом отноше-
нии, например, тексты Быт. 2:4а: «Вот порождение (tôləḏôṯ***

7) 
неба-и-земли (гендиадис, обозначающий Вселенную и все ее 
«наполнение». — И. Т.) при сотворении их» и Быт. 5:1: «Вот 
Книга (о) порождении (tôləḏōṯ) человека…» В связи с последним 
пассажем отметим, что термин tôlāḏôṯ в значении «природа» 
(человека) засвидетельствован только в постбиблейский период, 
а именно, в Уставе Кумранской общины (1QS) 3:13, 4:15,****

8 созданном 
во II в. до н. э.*****

9 В средневековой еврейской литературе зафик-
5 Nātūra, собств.: «рождение» (resp.: naturā — «родом», «по 

рождению»), восходящее к nascor («рождаться»).
6 От глагола hôlîḏ [*yld], «служить причиной рождения», «по-

рождать»; «производить».
7 Это огласовка данного слова в сопряженном состоянии.
8 См. также кумранский фрагмент: 4Q418 (4Q Instructionsd), 

фр. 77, 2.
9 Термин (haṭ-)ṭeḇa‘ (корень ṭāḇa‘ означает «отпечатывать», 

«чеканить») в значении «природа» засвидетельствован только 
в средневековом иврите.



324

сировано слово tôlāḏāh (в ед. ч.), использовавшееся в значении 
«природа» в широком смысле.) 

Итак, в мировоззрении древнего грека символ времени 
может репрезентироваться как круг. Показательно, что и в от-
носительно поздних представлениях атрибутом Тюхе являлось 
колесо, круговое вращение которого, — «то, что было вверху, 
будет внизу», — символизировало переменчивость удачи. 

Символ времени в понимании древнего еврея тоже мож-
но было бы эксплицировать как колесо, но колесо, не просто вра-
щающееся по кругу, а при этом и движущееся — как бы колесо 
едущей колесницы. С одной стороны, древний еврей, конечно, 
ощущал ежегодное временное (дни, недели) и природное круго-
вращение, повторяющиеся сельскохозяйственные циклы и т. д., 
но его ежегодные праздники — это по преимуществу празд-
ники исторические (даже если изначально они и имели сель-
скохозяйственное происхождение), а время в итоге начинает 
отсчитываться от Сотворения мира.*

10 «Колесо» еврейского вре-
мени вращается, но при этом движется вперед: время для иудея 
циклично лишь относительно, а абсолютно — динамично. 

Igor Tantlevskij, DSc in Philosophy, Professor; Saint 
Petersburg State University, Institute of Theology 
(Saint Petersburg, Russia), Head of Department 
of Jewish Theology and Culture

The perception of time as a key factor 
in the formation of civilizational and 
national identity: the example of the 

ancient Jews and ancient Greeks***
In the worldview of the ancient Jews — for the first time in the 
history of thought — the concept of linearity and irreversibility 
of time, the idea of historical time and the world as a historical 
process, was formed. The world created by God was conceived by 

10 Наиболее ранним дошедшим до нас источником, где это 
засвидетельствовано, является «Седер Олам Рабба» (около се-
редины II в. н. э.).

* This study was funded by Russian Science Foundation, project 
number 24-18-00479, Saint Petersburg State University.



325

the biblical authors as moving “in the flow of time.” In addition, 
the ʻōlām was perceived by the ancient Jews not only as a world 
created by God and positioned as a historical process, but also 
eschatologically, including the actual “End of Days.”The world-
view shift away from transferring ideas about the repeatability 
and cyclical nature of processes in nature to the course of human 
society’s development and, as a result, the affirmation of linear-
ity in the perception of the historical process, the spread of the 
idea of the irreversibility of time, may ultimately have become 
the deep foundations for the authors of Hebrew narratives 
(including historical ones) creating non-rhythmic prose for the 
first time in the history of literature. In classical ancient Greek 
thought, “eternity” is ‘immutable’ and “remains eternally iden-
tical” to itself, while time is “a moving likeness of eternity,” but 
“running in a circle” (see, e. g.: Pl. Tim., 37d–38a). In some cases, 
“then” and “now” are identified in the perception of the ancient 
Greeks (cf., e. g., Homeric Hymn to Hermes (IV)). ‘Ōlām moves 
irreversibly forward and, although it can be replaced by another 
ʻōlām, this sequential change of non-repeating ̒ ōlāms — periods 
of world time — constitutes a moving, irreversibly linear “Eter-
nity” (̔ ōlāmîm). Within the ancient Greek concept of divine, 
immutable, self-identical “eternity” — or eternal “now” — it 
ultimately turns out that a moment removed from time “reigns” 
over time. The ancient Jews’ idea of a linearly and irreversibly 
moving ʻōlām assumes that eternity, stretching into infinity, 
“rules” over time. The perception of the world as a kind of space 
containing a collection of gods, people, and things essentially 
“condemns” humans to remain in a constantly repeating “now,” 
while for the gods, this existence is eternal. The verb εἰμί, inf. εἶ-
ναι, “to be,” which is widely used in the ancient Greek language, 
has a special “ontologizing” effect on the thinking of the ancient 
Greeks. The perception of the world primarily as ʻōlām implies 
hope for the future and transition into eternity — it is significant 
in this connection that the key meanings of the word ʻōlām are 
precisely “the distant future” and “eternity.” In Deut. 33:27, human 
existence itself is allegorically defined as dwelling “under the 
arms (sc. under the armpits? — I. T.) of eternity (zәrōʻōṯ ̒ ôlām).” 
In the worldview of the ancient Greeks, the symbol of time could 
be represented as a circle. It is significant that even in relatively 
late representations, Tyche was attributed with a wheel, whose 



326

circular rotation — “what was above will be below” — symbolized 
the changeability of fortune. The symbol of time in the ancient 
Jews’ understanding could also be explained as a wheel, but not 
just a wheel rotating in a circle, but also moving — like the wheel 
of a moving chariot. On the one hand, the ancient Jew, of course, 
felt the annual temporal (days, weeks) and natural circulation, 
the repeating agricultural cycles, etc., but his annual holidays 
are predominantly historical ones (even if they originally had 
an agricultural origin), and time ultimately begins to be count-
ed from the Creation of the world. The “wheel” of Jewish time 
rotates, but at the same time moves forward: time for a Jew is 
cyclical only relatively, but absolutely — dynamic. 
Keywords: civilizational identity, perception of time, symbols of 
time, ancient Jews, ancient Greeks, ʻōlām

Галанин Рустам Баевич, кандидат философских наук; 
Русская христианская гуманитарная академия 
им. Ф. М. Достоевского (Санкт-Петербург, Россия), 
научный сотрудник; Институт теологии СПбГУ (Санкт-
Петербург, Россия), старший научный сотрудник

Финикийская философия и греческий 
атомизм: случай Моха Сидонского*

От стоика Посидония, через Страбона, до нас дошел фрагмент, 
где сказано, что атомистическую философию, еще до времен 
Троянской войны, разработали финикийцы — в частности 
Мох из Сидона. Современные ученые в большинстве своем 
относятся к этому свидетельству скептически и не признают 
за финикийским этносом какой-то развитой философской 
культуры. В нашем докладе мы пытаемся опровергнуть эту 
точку зрения, показав, что, имея очень развитую мифо-
логическую систему, финикийцы могли иметь и столь же 
развитую философскую культуру, которая, в свою очередь, 
повлияла на греческую мысль, чего сами греки никогда 
и не отрицали, возводя свою мудрость к Древнему Востоку 
и к Финикии в частности. Атомизм мог возникнуть в Фи-
никии потому, что Финикия была алфавитной культурой, 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



327

а по наблюдениям ученых, практически везде, где возникала 
алфавитная письменность, в отличие от идеографического 
письма, вместе с ней возникала и та или иная форма фило-
софского атомизма. Также на основании эпиграфических 
свидетельств в докладе будет показано, что таинственный 
Лаит (Лет), переводчик трудов Моха на греческий язык, — это 
не кто иной, как малоизвестный платоник 1 в. н. э. из Эфеса 
Офелий Лаит, чьими переводами могли пользоваться такие 
авторы, как Иосиф Флавий, Татиан, Диоген Лаэрций, Ямвлих, 
Дамаский и Нонн, когда затрагивали финикийские вопросы.
Ключевые слова: финикийская философия, еврейская иден-
тичность, греческая философия, греческая атомистика, Мох 
Сидонский

Rustam Galanin, CSc in Philosophy; Russian Christian Academy 
for the Humanities (Saint Petersburg, Russia), Research 
Fellow; Saint Petersburg State University, Institute of Theology 
(Saint Petersburg, Russia), Major Research Fellow

Phoenician Philosophy and Greek 
Atomism: the Case of Mochos of Sidon*

A fragment has come down to us from the Stoic Posidonius, 
where it is said that the Phoenicians, in particular Mochos from 
Sidon, developed atomic philosophy even before the time of the 
Trojan War. Modern scientists, for the most part, are extremely 
skeptical about this evidence and do not recognize any developed 
philosophical culture among the Phoenician ethnos. In our report, 
we gonna try to refute this point of view by showing that, having 
a very developed mythological system, the Phoenicians could have 
had an equally developed philosophical culture, which, in turn, 
influenced Greek thought — the fact which the Greeks themselves 
never denied, tracing their wisdom to the Ancient East and to 
Phoenicia in particular. Atomism could have originated in Phoe-
nicia because Phoenicia was an alphabetic culture, and according 
to the observations of scientists, almost everywhere where alpha-
betic writing arose, unlike ideographic writing, one or another 
form of philosophical atomism arose along with it. Also, based 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation, project No 24-
18-00479, https://rscf.ru/en/project/24-18-00479/



328

on epigraphic evidence, the report will shows that the mysterious 
Laitos, the translator of Mochos’ works into Greek, is none other 
than a little–known Platonist of the 1st century AD Ofellius Laetus 
from Ephesus, whose translations could be used by such authors 
as Josephus, Tatian, Diogenes Laertius, Iamblichus, Damascius 
and Nonnus when they touched on Phoenician issues
Keywords: Phoenician philosophy, Jewish identity, Greek philos-
ophy, Greek atomistics, Mochos of Sidon

Кузютин Денис Вячеславовович, кандидат физико-мате-
матических наук, доцент; Санкт-Петербургский государ-
ственный университет (Санкт-Петербург, Россия), доцент

Булгакова Мария Александровна, кандидат физико-мате-
матических наук; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), ст. науч. сотр.

Смирнова Надежда Владимировна; Санкт-
Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), научный сотрудник

Тантлевский Игорь Романович, доктор филос. наук, профес-
сор; Институт теологии СПбГУ (Санкт-Петербург, Россия), 
зав. Кафедрой иудейской теологии и еврейской культуры

Характеристическая функция и меры 
центральности в сетевых моделях 

взаимовлияния сект в Иудее*
В недавних работах авторы формализуют и изучают взвешенные 
сетевые модели взаимодействия основных религиозных 
движений (фарисеев, саддукеев, ессеев или кумранитов) 
и хасмонейских правителей в Иудее в течение нескольких 
последовательных периодов во II–I веках до н. э. Мы пред-
ложили подход, позволяющий реконструировать систему 
отношений в этих сетях с четырьмя вершинами и оценить 
степень частичной сбалансированности для каждой взве-
шенной сети. Мы также сравнили рассчитанные характери-
стики сетевых моделей с некоторыми историческими факта-
ми, восходящими к древним рукописям и археологическим 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



329

находкам. Оказывается, что рассматриваемые меры частич-
ной сбалансированности этих взвешенных сетевых моделей 
хорошо согласуются с известными историческими фактами 
по Иудее, по крайней мере, для выбранных исторических 
периодов. В докладе мы применяем подходы кооператив-
ных игр для наших взвешенных сетевых моделей и вводим 
характеристическую функцию, основанную на количестве 
сбалансированных циклов, в которых участвует каждый 
игрок коалиции. Затем, используя вектор Шепли (или тау-
вектор), мы вычисляем меру центральности для каждого 
игрока. Оказывается, эти показатели центральности хорошо 
соответствуют исторически известным оценкам важности 
игроков. Представленный подход может быть применен для 
изучения сетевых моделей эволюции еврейской идентичности.
Ключевые слова: знаковые сети, графы, структурный баланс, 
характеристическая функция, вектор Шепли, еврейская иден-
тичность, Хасмонеи, фарисеи, саддукеи, ессеи

Denis Kuzyutin, CSc in Physics and Mathematics, 
Associate Professor; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

Mariia Bulgakova, CSc in Physics and Mathematics; 
Saint Petersburg State University (Saint Petersburg, 
Russia), Associate Research Fellow

Nadezhda Smirnova; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Research Fellow

Igor Tantlevskij, DSc in Philosophy, Professor; Saint Petersburg 
State University, Institute of Theology (Saint Petersburg, Russia), 
Head of Department of Jewish Theology and Culture

Characteristic function and centrality 
measures for network models of 

Jewish “schools” relationship*
In recent papers, the authors formalized and studied weighted net-
work models of the interaction between main religious movements 
(Pharisees, Sadducees, Essenes / resp. Qumranites) and Hasmonean 
rulers in Judea for several consequent periods in II-I centuries BCE. 
We proposed an approach how to reconstruct the system of relations 

* This study was funded by RSF, project number 24-18-00479, 
https://rscf.ru/project/24-18-00479/, Saint Petersburg State University



330

in these networks with four vertices and evaluate the degrees of par-
tial balance for each weighted network. We also compared calculat-
ed characteristics of the network models with some historical facts 
dating back to ancient manuscripts and archaeological findings. It 
turns out that the considered measures of partial balance of these 
weighted network models are in good agreement with known his-
torical facts in Judea at least for the chosen historical periods.In the 
report we employ the TU cooperative game approach for our weight-
ed network models and introduce a Characteristic Function based 
on a number of balanced cycles each player from the coalition is 
involved. Then using the Shapley value (or the tau-vector) we calculate 
a centrality measure for each player. It turns out that these centrali-
ty measures are in a good correspondence with historically known 
estimates of the players’ importance.The introduced approach could 
be applied to study the network models of Jewish identity evolution.
Keywords: signed networks, graphs, structural balance, char-
acteristic function, Shapley value, Jewish identity, hasmoneans, 
pharisees, sadducees, essenes 

Кузютин Денис Вячеславовович, кандидат физико-мате-
матических наук, доцент; Санкт-Петербургский государ-
ственный университет (Санкт-Петербург, Россия), доцент

Тантлевский Игорь Романович, доктор филос. наук, профес-
сор; Институт теологии СПбГУ (Санкт-Петербург, Россия), 
зав. Кафедрой иудейской теологии и еврейской культуры

Булгакова Мария Александровна, кандидат физи-
ко-математических наук; Санкт-Петербургский 
государственный университет (Санкт-Петербург, 
Россия), Старший научный сотрудник

Быкова Мария Сергеевна; Санкт-Петербургский государ-
ственный университет (Санкт-Петербург, Россия), студент

Свойство попарной устойчивости 
в сетевых моделях взаимовлияния 

религиозных течений в Иудее*
Мы изучаем взвешенные сетевые модели взаимодействия 
основных религиозных движений (фарисеев, саддукеев, 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



331

ессеев и, соответственно, кумранитов) и хасмонейских 
правителей в Иудее в течение нескольких последова-
тельных периодов во II–I вв. до н. э. Предложенный 
подход позволяет реконструировать систему отношений 
в этих сетях с четырьмя вершинами и оценить уровень 
частичной сбалансированности для каждой взвешенной 
сети. При сравнении рассчитанных характеристик се-
тевых моделей с некоторыми историческими фактами, 
восходящими к древним рукописям и археологическим 
находкам, оказывается, что рассматриваемые меры ча-
стичной сбалансированности этих взвешенных сетевых 
моделей хорошо соответствуют известным историче-
ским фактам в Иудее. Кроме того, мы вводим и рассчи-
тываем характеристическую функцию для коалиций, 
основанную на количестве сбалансированных циклов, 
в которых участвует каждый игрок коалиции. Затем мы 
адаптируем введенное ранее определение «попарной 
устойчивости» для рассматриваемого класса знаковых 
сетей. А именно, мы предполагаем, что каждый игрок 
стремится максимизировать свою собственную меру 
центральности, рассматриваемую как значение полез-
ности игрока. Тогда свойство попарной устойчивости 
состоит из двух условий: (i) обоим игрокам невыгодно 
«разрывать» существующую положительную связь меж-
ду ними; (ii) Если связь между двумя игроками имеет 
отрицательный знак, и один из игроков может увеличить 
свою полезность, изменив знак этой связи, то полезность 
другого игрока уменьшается. Оказывается, все иссле-
дуемые полностью сбалансированные знаковые сети 
удовлетворяют свойству попарной устойчивости, тогда 
как несбалансированные сети — нет. Следовательно, 
можно использовать концепцию попарной устойчивости 
для оценки состоятельности и устойчивости заданной 
системы социальных отношений. Такой подход может 
быть применен для изучения сетевых моделей измене-
ния некоторых концепций еврейской идентичности. 

Ключевые слова: знаковые сети, графы, структурный 
баланс, сетевые модели, попарная устойчивость, еврей-
ская идентичность, Хасмонеи, фарисеи, саддукеи, ессеи 



332

Denis Kuzyutin, CSc in Physics and Mathematics, 
Associate Professor; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

Igor Tantlevskij, DSc in Philosophy, Professor; Saint Petersburg 
State University, Institute of Theology (Saint Petersburg, Russia), 
Head of Department of Jewish Theology and Culture

Mariia Bulgakova, CSc in Physics and Mathematics; 
Saint Petersburg State University (Saint Petersburg, 
Russia), Associate Research Fellow

Maria Bykova; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Student 

Pairwise stability property for network models 
of Jewish religious movements interaction*

We study weighted network models of the interaction between 
main religious movements (Pharisees, Sadducees, Essenes / resp. 
Qumranites) and Hasmonean rulers in Judea for several consequent 
periods in II-I centuries BCE. When we compare calculated 
characteristics of the network models with some historical facts 
dating back to ancient manuscripts and archaeological findings, it 
turns out that the considered measures of partial balance of these 
weighted network models are in good correspondence with known 
historical facts in Judea. In addition, we introduce and calculate 
the Characteristic Function based on a number of balanced 
cycles each player from the coalition is involved. Then we adjust 
the “pairwise stability” definition for the class of signed network 
under consideration. Namely, we assume that each player seeks to 
maximize her own centrality measure considered as a value of the 
player’s utility. Then the pairwise stability property consists of two 
conditions: (i) It is unprofitable for both players to “cut” existing 
positive link connecting these players; (ii) If the link between two 
players has negative sign and one of the players can increase her 
utility by changing the sign of this link, then the utility of an-
other decreases. It turns out that all balanced signed networks 
under study satisfy the pairwise stability property whereas the 
unbalanced networks — do not satisfy. Hence, one can use the 
pairwise stability concept to evaluate the consistency of given social 

* This study was funded by RSF, project number 24-18-00479, 
https://rscf.ru/project/24-18-00479/, Saint Petersburg State University



333

relationship system. Such approach could be applied to study the 
network models of changing of some concepts of Jewish identity.
Keywords: signed networks, graphs, structural balance, network 
models, pairwise stability, Jewish identity, Hasmoneans, pharisees, 
sadducees, essenes

Федчук Дмитрий Аркадьевич, доктор философских 
наук, доцент; Институт философии человека РГПУ 
им. А. И. Герцена (Санкт-Петербург, Россия), профессор; 
Санкт-Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), профессор; Русская 
христианская гуманитарная академия им. Ф. М. До
стоевского (Санкт-Петербург, Россия), доцент

Познание конечным интеллектом 
бесконечной сущности Бога у Моисея 

Маймонида и Фомы Аквинского*
Попытка мышления бесконечной сущности Первого Начала 
имела место во всех монотеистических традициях. Истори-
ко-философский интерес вызывает сопоставление подхода 
к теоретическому схватыванию интеллектом Бога у Моисея 
Маймонида и Фомы Аквинского. Близкие по целевой причи-
не, две концепции различались содержательно, формально. 
Маймонид обосновывает свой запрет на предикацию Творцу 
сущностных атрибутов посредством указания на недопусти-
мость внесения разумом множественности в Его абсолютное 
единство. Фома же разворачивает концепцию, позволяющую 
мыслить бесконечное сущее без ущерба его онтологической 
простоте, но при этом такое сущее становится доступным 
мышлению без привнесения тех тавтологий, в которые впа-
дает метафизика и теология Маймонида, когда повторяет 
одинаковые формулировки природы Единого, по смыслу 
близкие к тексту Торы. Другие же варианты речи о Первом 
у Маймонида запрещены, ибо они ограничивают Бога, пото-
му что нарушают высшую простоту сущности Первоначала, 
когда разум предицирует множественные атрибуты постига-
емой им природе Всевышнего. Именно продумывание Акви-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



334

натом смыслов esse позволило философски обосновать позна-
ние Бога по аналогии. Ведь бытие Первой причины и бытие 
конечной вещи суть разноприродные модусы экзистенции. 
Однако мы мыслим различные виды существования, под-
разумевая при этом, что смысл бытия Первой Причины нам 
доступен лишь в очень приблизительном модусе понимания: 
человеческий интеллект схватывает esse как сущность самого 
Творца через его соотнесение с бытием конечных вещей — 
аналогически. Максимальное не имеет границы и поэтому 
недоступно рассудочному мышлению в полноте своей чтой-
ности, однако мышление удовлетворяется неполным пони-
манием сущностных свойств Первого начала.
Ключевые слова: божественный атрибут, бытие, Первая При-
чина, esse, аналогия, Маймонид, Фома Аквинский

Dmitry Fedchuk, DSc in Philosophy, Associate Professor; Institute 
of the philosophy of a human, Herzen University (St Petersburg, 
Russia), Professor; Saint Petersburg State University (Saint 
Petersburg, Russia), Professor; Russian Christian Academy for 
the Humanities (Saint Petersburg, Russia), Assistant Professor

On a finite intellect’s knowledge of 
the infinite essence of God in Moses 

Maimonides and Thomas Aquinas*
Attempts to comprehend the infinite essence of the First Cause 
have been made in all monotheistic traditions. Of historical and 
philosophical interest is a comparison of the approaches to the 
theoretical comprehension of God by Moses Maimonides and 
Thomas Aquinas. Similar in their ultimate goal, the two concepts 
differed in content and form. Maimonides justifies his prohibition 
on predicating essential attributes to the Creator by pointing to the 
inadmissibility of introducing multiplicity into His absolute unity 
through reason. Thomas, on the other hand, develops a concept 
that allows one to conceive of an infinite being without compro-
mising its ontological simplicity, but in doing so, such a being be-
comes accessible to thought without introducing the tautologies 
such a being becomes accessible to thought without introducing 
the tautologies into which Maimonides’ metaphysics and theology 

* This study was funded by Russian Science Foundation, project 
number 24-18-00479, Saint Petersburg State University



335

fall when it repeats identical formulations of the nature of the One, 
close in meaning to the text of the Torah. Other variants discus-
sions of the First in Maimonides are prohibited, for they limit 
God, because they violate the supreme simplicity of the essence of 
the First Cause, when the mind predicates multiple attributes to 
the nature of the Most High that it comprehends. It was precisely 
Aquinas’s reflection on the meanings of esse that made it possi-
ble to philosophically justify the knowledge of God by analogy. 
After all, the being of the First Cause and the being of the finite 
thing are different modes of existence. However, we conceive of 
various types of existence, implying that the meaning of the First 
Cause is accessible to us only in a very approximate mode of un-
derstanding: the human intellect grasps esse as the essence of the 
Creator himself through its correlation with the existence of finite 
things — analogically. The maximum has no limits and is there-
fore inaccessible to rational thinking in the fullness of its reality, 
but thinking is satisfied with an incomplete understanding of the 
essential properties of the First Principle. 
Keywords: divine attribute, being, First Cause, esse, analogy, Mai-
monides, Thomas Aquinas

Тантлевский Игорь Романович, доктор филос. наук, профес-
сор; Институт теологии СПбГУ (Санкт-Петербург, Россия), 
зав. Кафедрой иудейской теологии и еврейской культуры

Гамлетовские характеристики миров: 
мир сей — “words, words, words,” мир 

небесный — “silence” в ракурсе концепта 
апостола Павла о райских «неизрекаемых 

словах» (2 Кор. 12:4) и представлении 
о «безмолвном» духовном общении божества 

с «безмолвными душами» у Марсилио 
Фичино (Theologia Platonica XIII.2.31)*

И. Р. Тантлевский выдвинул предположение о том, 
что в «Гамлете» Шекспир характеризует бытийную 
суть земного мира — «сей смертной суматохи / шу-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



336

михи (this mortal coil)” (H III, 1, 75) — как words, words, 
words («слова, слова, слова»; H II, 2, 210) — в противо-
положность миру небесному, который характеризует-
ся им как silence («тишина»; «молчание», «безмолвие»; 
H V, 2, 395: “the rest is silence,” «далее (то есть, в небесном 
мире) — молчание»). Последняя характеристика, вполне 
возможно, возникает под влиянием Второго послания 
к коринфянам апостола Павла 12:4 о «неизрекаемых 
словах» в Раю и, возможно, — также как аллюзия на 
идею о «безмолвном» духовном общении, выпаженную 
Марсилио Фичино в «Платоновской теологии о бес-
смертии души», XIII, 2, 31 (в частности, следующий пас-
саж из цитируемого им орфического «Гимна божеству 
сна»: «Безмолвно безмолвным душам (Silens silentibus 
animis) ты предрекаешь грядущее, тем душам (animis), 
чей разум (mens) чтит богов весьма тщательно»).

Ключевые слова: индикаторы цивилизационной иден-
тичности, концепция «тишины» / «молчания», транс-
цендентный мир, апостол Павел, Марсилио Фичино, 
Шекспир, «Гамлет» 

I
В диалогах имитирующего сумасшествие Гамлета выяв-

ляются, как минимум, два смысловых уровня: один ориенти-
рован на собеседников и окружающих, другой — глубинный, 
выражающий точку зрения Гамлета (Шекспира) (ср., напри-
мер: H II, 2, 226–229). Контекст диалога Гамлета и Полония 
(первого диалога, в котором Гамлет предстает как «сошедший 
с ума») позволяет предположить, что фраза «слова, слова, сло-
ва» (words, words, words) относится принцем не к тексту читае-
мой им неназванной книги, а к земному миру, аллегорически 
обозначаемому как the air («воздух»; H II, 2, 226; ср.: 323). 

Можно допустить, что непосредственно вслед за диало-
гом с Полонием — в разговоре с Розенкранцем и Гильденстер-
ном — Гамлет данную (ex hypothesi) характеристику бренному 
миру разъясняет на примере своей аллегории: Denmark’s a pris-
on («Дания — тюрьма»; II, 2, 262):*

1 
1 См. также: 260, 265–266, 270.



337

ROSENCRANTZ We think not so, my lord. 
HAMLET Why, then, ’tis none to you, for there is nothing 
either good or bad but thinking makes it so. To me, it is 
a prison (II, 2, 268–270).

РОЗЕНКРАНЦ Мы так не думаем, мой господин. 
ГАМЛЕТ Ну, тогда для вас это не так; ибо нет ничего 
ни хорошего, ни плохого, но размышление делает это 
таковым. Для меня она — тюрьма (курсив наш. — И. Т).*

2

Определение / наименование, вещи, феномена и т. д. само 
по себе условно и субъективно и не передает их универсальной 
внутренней сути (ср.: “What’s in a name?..;” a name употребляется 
здесь в параллелизме с a word**

3). Равным образом и аллегорические 
интерпретации понятий отражают лишь субъективную точ-
ку зрения («нет ничего ни хорошего, ни плохого…») — тем 
более, что и сами вещи и явления сущностно амбивалентны. 
Например, «как» «человек (a man)” «похож в действии на ан-
гела, как похож в постижении на бога (in action how like an 
angel, in apprehension how like a god)” (ср.: Пс. 8:5);***

4 но с другой 
точки зрения его можно назвать лишь «квинтэссенцией праха» 
(quintessence of dust) (H II, 2, 329–332). Равно и оценка одних 
и тех же феноменов мира сего подчас оказывается диаметрально 
противоположной: особо показательно в этом отношении утверж-
дение ведьм в начале «Макбета»: “Fair is foul, and foul is fair.”****

5 Так 
что в определенном смысле Ф. Тютчев прав: «мысль изреченная 
есть ложь»*****

6 — во всяком случае, для всякого, кто ее не разделяет, 
и шире — кто не является единомышленником «изрекшего».******

7

2 Цит. по: Shakespeare, W., Tragedy of Hamlet, Prince of Denmark, 
eds. B.A. Mowat, P. Werstine, Folger Shakespeare Library, https://
shakespeare.folger.edu/

3 «Ромео и Джульетта» II, 2, 46–47: “…That which we call a 
rose / By any other word would smell as sweet.”

4 Содержание гимна человеку, засвидетельствованного в H II, 
2, 327–331, является явной реминисценцией Пс. 8:4–8.

5 I, 1, 13.
6 Ср.: Ф.И. Тютчев «Silentium!».
7 Речи «сошедшего с ума» Гамлета (и отчасти Офелии) де-

монстрируют никчемность слов.



338

Когда Гамлет говорит: «Сам сон — это всего лишь тень» 
(A dream itself is but a shadow; H II, 2, 279), он (в отличие от 
своих ориентированных на мирскую суету собеседников), 
по всей вероятности, под «тенью» подразумевает отражение 
образа потустороннего мира, тем более, что термин a shadow 
в лексиконе Шекспира как раз употребляется, кроме прочего, 
в значениях «образ» (как таковой), «отражение образа» (ср., 
например: Schmidt 1902, s. v.; Onions 1911, s. v.; Culpeper, Hardie, 
Demmen 2023, s. v.). В связи с аллегорией «тени»*

8 отметим, что 
в литературе неоднократно отмечалось влияние на творче-
ство Шекспира платонизма**

9 и ренессансного неоплатонизма. 
Думается, что с идеями Платона Шекспир мог быть знаком, 
скорее, не по латинским переводам***

10 его трактатов, а, например, 
по compendia****

11 или в изложении своих коллег-«университетских 
умов», а также из общения со студентами лондонских универ-
ситетов и академий. (Шекспир учился в стратфордской «грам-
матической школе», где изучали главным образом латынь, 
а также знакомились с др.-греч. языком.) Особо отметим, что на 
титуле edition princeps «Гамлета» (1603), написанного в 1601 году, 
засвидетельствовано, что эта трагедия ставилась в Оксфордском 
и Кембриджском университетах. Поскольку профессиональным 
актерам было запрещено играть в университетах, то «Гамле-
та» могли ставить только студенты, у которых была рукопись 
трагедии еще до ее опубликования и под влиянием контактов 
с которыми Шекспир — гипотетически — мог вносить даже 
некоторую правку в свой первоначальный текст. В отношении 
неоплатонизма прежде всего выделим доктрины М. Фичино.*****

12

8 Этот термин неоднократно встречается у Шекспира в кор-
реляции с релевантными воззрениями платонизма, восходя-
щими к символу «пещеры» в «Государстве», кн. 7 (ср.: Эсхил, 
Прикованный Прометей, 447–453).

9 См., например: Cody 1969; Everett 2002, 13–15; Taylor 2004, 
276–278; Gray 2007, 225–238; Quincy 2009, 103–120; Kambaskovic 
2015, 17–28; Kaytor 2018, 102–117.

10 Ср.: Stritmatter 2017, 9–44.
11 Ср., например: Baldwin 1944.
12 См., например: Тантлевский, 2024, 268–277.



339

В монологе “To be or not to be” (где Гамлет приводит свое 
ultima ratio в отношении универсальной причины предпочтения 
человеком продолжать влачить скорбное земное бытие) «сон» 
(a sleep), «сновидения» (dreams) уже выступают как метафоры 
состояния души в мире загробном, а понятия «умереть, заснуть» 
(to die, to sleep) употребляются как синонимы (H III, 1, 68–76). 
Восклицание “in that sleep of death what dreams may come,” «в этом 
смертном сне какие сновидения могут присниться» (H III, 1, 74), 
предполагает, что здесь подразумеваются обе возможные загроб-
ные обители: «небо» (heaven), sc. Рай, и «ад» (hell) (ср. также: H III, 
1, 86: “the dread of something after death…,” «страх чего-то после 
смерти…»). Отметим также, что Гамлет осведомлен и об отдель-
ных «условиях» (прежде всего этико-поведенческого характера), 
на основании которых душа по смерти тела попадает в ту или 
иную потустороннюю обитель непосредственно, но также и об 
огненном «чистилище» (H III, 3, 77–100). Образ аналога католи-
ческого представления о чистилище возникает в «Гамлете», ве-
роятно, под определенным влиянием пассажа из Павла в 1 Кор. 
3:13–15;*

13 это некое промежуточное состояние душ (пребывающих 
в “prison house”**

14), чье загробное воздаяние сразу по смерти тела 
не определено,***

15 а пребывающие в нем еще могут в «призрачном» 
виде (но сохраняя земные черты****

16) имеют возможность 
посещать землю и разговаривать с живущими на ней.*****

17

13 Цит. по Женевской Библии:
Every man’s work shall be made manifest: for the day shall 

declare it, because it shall be reveiled by the fire: and the fire
shall try every man’s work of what sort it is.
If any man’s work, that he hath built upon, abide, he shall 

receive wages.
If any man’s work burn, he shall lose, but he shall be saved 

himself: nevertheless yet as it were by the fire.
14 H I, 5, 19.
15 H I, 5, 6–7, 14–28; III, 3, 89a.
16 H III, 4, 155.
17 О происходящем уже на этом уровне рассказывать живу-

щим запрещено (H I, 5, 18–19, 27–28). Потому их так и страшит 
ожидающее их неведомое в мире потустороннем в целом.



340

В пьесах Шекспира насчитывается около 1350 ссылок 
на Библию и даже прямых цитат из нее*

18 — по преимуществу 
Женевскую Библию.**

19 В этой связи отметим, что в «Гамлете» 
«сон» как метафорический образ смерти явно соотносится 
Шекспиром с восходящим к Книге Даниила иудейским и хри-
стианским представлением о воскресении тел в Конце дней 
и воссоединении их с усопшими до Эсхатона душами (цит. 
по Женевской Библии): 

And many of them that sleep in the dust of the earth, shall 
awake, some to everlasting life, and some to shame and per-
petual contempt (Dan. 12:2–3). 

But go thou (Daniel. — I. T.) thy way till the end be: for 
thou shalt rest and stand up in thy lot, at the end of the days 
(Dan. 12:13). 

Именно так понимает посмертное состояние души Гам-
лета его друг со студенческой скамьи Горацио, восклицающий 
сразу по его кончине: 

… Good night, sweet prince, 
And flights of angels sing thee to thy rest (H V 2, 397–398). 

Эта точка зрения представлена Шекспиром и в других про
изведениях.***

20 Глагол to rest подчас употребляется им в значении 
«покойся» по отношению к душам умерших.****

21 (NB: Горацио 
в rest (сущ.) видит посмертный «покой»; H V, 2, 398.) 

Однако Гамлет понимает «смертный сон» не как бессоз-
нательное состояние в полном покое вплоть до времени теле-
сного воскресения, но как переход в уже функционирующий 
(параллельно земному) загробный мир, а «сновидения» — как 
его феномены — в том числе и устрашающие. 

18 Bragg 2011, 142.
19 Marx 2000; Noble 1970, 69–76. Женевская Библия была впер-

вые опубликована в 1560 году и стала самой популярной верси-
ей Библии на английском языке также на протяжении большей 
части следующего столетия (Hamlin 2013, 9, 12).

20 Тантлевский 2024, 268–277.
21 Ср. ad hoc слова Гамлета, обращенные к духу отца: Rest, 

rest, perturbèd spirit (I, 5, 204).



341

The rest в последней фразе Гамлета — “the rest is silence” 
(V, 2, 395) — это, вероятно, указание на переход души на 
следующую (окончательную, вечную…) стадию ее существо-
вания — на небо, и может быть интерпретировано как «далее». 
(Но в данном контексте возможна и игра еще на одном значении 
rest — «покой» (отошедшей в лучший мир души), то есть, в ассо-
нанс с приведенной фразой Горацию употребляет этот термин 
в double entente.) И сущность этого этапа существования души 
обозначается Гамлетом как «тишина»; «молчание», «безмолвие». 
Понимать эту фразу как указание на следующую за смертью 
плоти потерю индивидуальности, бездействие — по сути, 
небытие — невозможно, ибо Гамлету хорошо ведомо о суще-
ствовании потустороннего духовного мира со «снами» (то есть, 
событиями, феноменами) совершенно различного характера — 
как на небе, так и в аду (а также на некоей промежуточной 
стадии пребывания души — в своего рода «чистилище»*

22). 
Да и может ли в небытии состоять награда праведнику?..

Никакие аспекты потустороннего мира — “the undis
covered country from whose bourn no traveler returns” (H III, 1, 
87–88) — Как кажется, нельзя конкретно никак охарактеризо-
вать. Под “travelers” здесь, вероятно, подразумеваются имен-
но умершие, души которых находятся на небе или в аду (NB: 
«дух» (spirit) отца Гамлета является из некоей промежуточной 
фазы перехода души на небо или в ад — это еще не вполне 
потусторонний мир**

23). Из разряда “travelers” Шекспир явно 
исключает известных визионеров-мистиков, по их рассказам 
совершавших мистические «вояжи» на небеса в экстатических 
состояниях, медиумов, а также восходящие к античности рас-
сказы о посещении загробного мира личностями прошлого, 
возвращавшихся к жизни.***

24

22 Тут разожжен «очищающий огонь», здесь «тяжко» (H I, 3, 
14–29; III, 3, 89)

23 Хотя рассказывать о нем в конкретике уже запрещено. 
См.: примеч. 17.

24 Тут релевантен, прежде всего, рассказ Эра (Платон, Го
сударство, X, 614b–616a; ср.: Плутарх, Застольные беседы, IX, 
740bc).



342

Но Шекспир просто не мог не учитывать и не верить 
рассказу одного из высших христианских авторитетов, кото-
рый еще при жизни посетил небо и вернулся назад. Возмож-
но, — по имплицитно выраженной мысли Шекспира — от-
ходящего в лучший мир Гамлета в последний момент жизни 
озаряет воспоминание о вознесении на небо апостола Павла 
и его сущностное замечание о Рае… 

II
По мнению И. Р. Тантлевского, на интерпретацию харак-

теристики небесного мира как silence — а нет сомнения, что 
Гамлет, по мысли автора трагедии, погибая за честь и справед-
ливость, должен был попасть именно на небо,*

25 — проливает 
свет рассказ апостола Павла (NB: его новозаветные послания 
оказали сильное воздействие на творчество Шекспира**

26) о муже 
(вероятно, он имеет в виду самого себя), «который был восхищен 
на третье небо», где «слышал» «неизрекаемые (неизреченные) 
слова» / «непроизносимые (непроизнесенные, sc. невыражаемые) 
речения» (ἄρρητα ῥήματα) (2 Кор. 12:2–4; Женевская Библия): 

I know a man in Christ above fourteen years ago, (whether he 
were in the body, I can not tell, or out of the body, I can not tell: 
God knoweth) which was taken up into the third heaven. 

And I know such a man (whether in the body, or out of the 
body, I can not tell: God knoweth) 

how that he was taken up into Paradise, and heard words which 
cannot be spoken, which are not possible for man to utter (в др.-
греч. оригинале: ὅτι ἡρπάγη εἰς τὸν παράδεισον καὶ ἤκουσεν 
ἄρρητα ῥήματα, ἃ οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπῳ λαλῆσαι). 

То есть общения, взаимоотношения, обмен информаци-
ей, мыслями и т. п. осуществляются в Раю, согласно Павлу, не 
на вербально-понятийном уровне, как на земле,***

27 а на уровне, 
25 Ср.: H V 2, 397–398.
26 См., например: Тантлевский 2024, 268–277.
27 Возможно, на уровне «чистилища» временно пребываю-

щие там «духи» еще используют земные слова; либо же предпо-
лагалось, что они переходят на обыденную, возвращаясь на ко-
роткое время в земной мир в виде «призраков», ghosts. Ср. также: 
примеч. 17.



343

не предполагающем слов в человеческом их понимании и, тем 
более, «вымолвленных / произнесенных / сказанных», то есть, 
как-либо выраженных, вслух. 

***
М. Фичино характеризует состояние, в котором Па-

вел «взошел на третье в божественной иерархии небо», как 
пребывание «в божественной абстракции души (in divina 
abstractione animi)» (ThP, XIII, 2, 6), когда «душа, восхищенная 
к Богу, пребывает очевидно ни в теле, ни вне тела (animum 
deo raptum nec esse evidentur in corpore nec extra corpus)» (ibid., 
XIII, 5, 3).*

28 Это душевное состояние сродни той «свободе 
души (animi)», которая возникает во время сна, — давая ей 
возможность предвосхитить грядущий потусторонний мир 
и его отдельные сущностные особенности, — и которое, по 
мнению Фичино, описывается в словах Орфея в «Гимне бо-
жеству сна» (Орфические гимны, LXXXVI, 2–7). Свою цитату 
Фичино приводит по-древнегречески и сопровождает ее ла-
тинским переводом:

Возвести смертным о будущем, о величайший пророк. 
Ты приходишь к душам (ad animas), сна покоем убаю-
канным, и, обращаясь к ним (настойчиво), пробужда-
ешь ты разум (mentem). Мысли духов**

29 блаженных 
(Sententias numinum beatorum) через сон ты вносишь 
в них. Безмолвно безмолвным душам (Silens silentibus 
animis; в др.-греч. оригинале: σιγῶν σιγώσαις ψυχαῖς; 
курсив наш. — И. Т.) ты предрекаешь грядущее, тем 
душам (animis), чей разум (mens) чтит богов весьма 
тщательно. (ThP, XIII, гл. 2, 31)***

30

28 Ср.: М. Ficino, De raptu Pauli ad tertium Caelum. Сочинения 
«божественного теолога» Павла живо интересовали Фичино (см., 
например: Vasoli, 1999, 241–261; Conti 2016).

29 Вар.: «богов».
30 Пер. с лат. по: Marsilio Ficino (2006), Platonic Theology, Eng. 

transl. by M.J.B. Allen, Lat. text ed. by J. Hankin with W. Bowen, vol. 4, 
Cambridge, MA: Harvard University Press.



344

Igor Tantlevskij, DSc in Philosophy, Professor; Saint Petersburg 
State University, Institute of Theology (Saint Petersburg, Russia), 
Head of Department of Jewish Theology and Culture

Hamlet’s characterizations of worlds: this 
world — “words, words, words,” the heavenly 

world — “silence” in the context of the 
Apostle Paul’s concept of paradisiacal “words 

which cannot be spoken” (2 Cor. 12:4) and 
Marsilio Ficino’s idea of “silent” spiritual 

communication between the deity and “silent 
souls” (Theologia Platonica, XIII, 2, 31)**

Igor R. Tantlevskij suggested that in “Hamlet,” Shakespeare 
characterizes the essence of the earthly world — “this mortal 
coil” (H III, 1, 75) — as “words, words, words” (H II, 2, 210) — 
in contrast to the heavenly world, which he characterizes as 
“silence” (H V, 2, 395: “the rest is silence”). The latter charac-
teristic may well have been influenced by the Second Epistle to 
the Corinthians by the Apostle Paul 12:4 about “words which 
cannot be spoken” in Paradise and, possibly also as an allu-
sion to the idea of “silent” spiritual communion, expressed 
by Marsilio Ficino in “Platonic Theology on the Immortality 
of the Soul,” XIII, 2, 31 (in particular, the following passage 
from the Orphic “Hymn to the deity of sleep” cited by Ficino: 
”Silently to silent souls (Silens silentibus animis) you predict 
the future to those souls (animis) whose mind (mens) honour 
the gods very carefully”). 

Keywords: indicators of civilizational identity, concept of 
“silence,” transcendent world, Apostle Paul, Marsilio Ficino, 
Shakespeare, “Hamlet” 

Igor R. Tantlevskij suggested that in “Hamlet,” Shakespeare 
characterizes the essence of the earthly world — “this mortal coil” 
(H III, 1, 75) — as “words, words, words” (H II, 2, 210) — in contrast 
to the heavenly world, which he characterizes as “silence” (H V, 2, 

* This study was funded by Russian Science Foundation, project 
number 24-18-00479, Saint Petersburg State University



345

395). The latter characteristic may well have been influenced by the 
Second Epistle to the Corinthians by the Apostle Paul 12:2–4: 

I know a man in Christ above fourteen years ago, (whether he 
were in the body, I can not tell, or out of the body, I can not tell: 
God knoweth) which was taken up into the third heaven. 

And I know such a man (whether in the body, or out of the 
body, I can not tell: God knoweth) 

how that he was taken up into Paradise, and heard words which 
cannot be spoken, which are not possible for man to utter (в др.-
греч. оригинале: ὅτι ἡρπάγη εἰς τὸν παράδεισον καὶ ἤκουσεν 
ἄρρητα ῥήματα, ἃ οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπῳ λαλῆσαι). 

Hamlet’s phrase “the rest is silence” (V, 2, 395) contains possi-
bly also an allusion to the idea of “silent” spiritual communion, ex-
pressed by Marsilio Ficino in “Platonic Theology on the Immortality 
of the Soul,” XIII, 2, 31. M. Ficino describes the state in which Paul 
“ascended to the third heaven in the divine hierarchy” as dwelling 
“in divine abstraction of the soul (in divina abstractione animi)” 
(ThP, XIII, 2, 6), when “the soul, raptured to God, is evidently 
neither in the body nor outside the body (animum deo raptum nec 
esse evidentur in corpore nec extra corpus)” (ibid., XIII, 5, 3). This 
soul’s state is akin to the “freedom of the soul (animi)” that arises 
during sleep, giving it the opportunity to anticipate the coming 
otherworldly realm and its individual essential features, and which, 
according to Ficino, is described in the words of Orpheus in the 
“Hymn to the Deity of Sleep” (Orphic Hymns, LXXXVI, 2–7). Fi-
cino quotes the passage in ancient Greek and accompanies it with 
a Latin translation: 

Proclaim to mortals about the future, O greatest prophet. 
You come to souls (ad animas), lulled by peaceful sleep, 
and, addressing them (insistently), you awaken mind 
(mentem). You bring the thoughts of the blessed spirits/
gods (sententias numinum beatorum) to them through 
sleep. Silently to silent souls (Silens silentibus animis; in 
the ancient Greek original: σιγῶν σιγώσαις ψυχαῖς; our 
italics. — I. T.) you predict the future to those souls (animis) 
whose mind (mens) honour the gods very carefully. (ThP, 
XIII, ch. 2, 31)



346

Будман Юлия Дмитриевна, кандидат фило-
логических наук; Санкт-Петербургский 
государственный университет (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

К вопросу об интертекстуальности еврейских 
эго-документов раннего Нового времени*

Понятие интертекстуальности, введенное в научный 
дискурс Ю. Кристевой в 1967 г., в его узкой трактовке 
(«художественный прием») обычно используется при-
менительно к постмодернистским произведениям. В то 
же время, в религиозной и светской литературе на языке 
иврит подобный метод — включение в авторский текст 
скрытых цитат из еврейских источников (Библии и по-
стбиблейской литературы) — отмечается уже в эпоху 
Средневековья, в первую очередь, в поэзии. В 1940 г. 
Д. Елин ввел термин для обозначения данного при-
ема — shibutz. На наш взгляд, русский перевод этого 
слова («мозаика») неслучайно совпадает с определением, 
которое Ю. Кристева дала интертекстуальности, назвав 
ее «мозаикой цитаций». Однако в большинстве проана-
лизированных нами научных работ по данной тематике 
риторический прием shibutz рассматривается вне связи 
с общемировой литературной традицией и понятием ин-
тертекстуальности — исключительно как характерная 
черта еврейского средневекового и современного текста 
(Д. Елин, правда, указывает на параллели с арабской 
поэзией). Цель настоящего исследования — выявить 
примеры скрытого цитирования Библии и мидрашей, 
а также аллюзий к нееврейской культуре в еврейских 
эго-документах первой половины XVII в. (автобиогра-
фии венецианского раввина Иехуды-Арье Модены, его 
личных писем и писем его сыновей) и продемонстри-
ровать, что использование Моденой приема shibutz 
продиктовано не столько технической необходимостью 
(бедным лексиконом средневекового иврита, позволяю-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



347

щим выразить мысль только с помощью клише), сколько 
желанием пригласить образованного читателя к своего 
рода литературной игре, больше свойственной постмо-
дернизму, и передать имплицитно ту информацию, ко-
торую автор не хотел сообщать явно. Новизна исследо-
вания определена выбором материала: подобный анализ 
впервые проводится на материале семейной переписки 
и мемуаров. Также впервые приводится список цитат, 
использованных Моденой, не отмеченных в изданиях 
его автобиографии и писем.

Ключевые слова: эго-документы, эпистолярные тексты, 
интертекстуальность, скрытое цитирование, ранее Новое 
время, язык иврит, еврейская культура, идентичность

Yulia Budman, CSc in Philology; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Senior Research Fellow

On the intertextuality of early 
modern Jewish ego-documents*

The concept of intertextuality, introduced by Julia Kristeva, 
in its narrow interpretation (“literary technique”), is usu-
ally applied to postmodernist works. At the same time, in 
religious and secular Hebrew literature, a similar method — 
incorporating implicit quotations from Jewish sources — 
has been noted since the Middle Ages, primarily in poetry. 
In 1940, David Yellin introduced the term for this tech-
nique — shibutz (“jigsaw”). However, most of the academic 
works we analyzed on this topic treat the rhetorical device 
shibutz outside the context of global literary tradition and 
the concept of intertextuality — exclusively as a character-
istic feature of Jewish medieval and modern texts (D. Yellin, 
however, notes parallels with Arabic poetry). The aim of this 
study is to identify examples of implicit quotations from the 
Bible and Midrashim, as well as allusions to non-Jewish cul-
ture in Jewish ego-documents from the first half of the 17th 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation, project No 24-
18-00479, https://rscf.ru/en/project/24-18-00479/



348

century (autobiography of Venetian Rabbi Jehudah Aryeh 
Modena, his personal letters, and letters from his sons), and 
to demonstrate that Modena’s use of the shibutz technique 
was motivated not by technical necessity (due to the limited 
vocabulary of medieval Hebrew, which allowed expressing 
ideas only through clichés), but rather by a desire to invite 
an educated reader into a literary game and to implicitly 
convey information that the author did not wish to state 
explicitly.

Keywords: ego-documents, private letters, intertextuality, 
implicit quotation, Early modern period, Hebrew, Jewish 
culture, identity

Евлампиев Игорь Иванович, доктор философских наук, 
профессор; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), профессор

Взаимодействие неоплатонической 
и каббалистической традиций 

в русской философии*
В XV веке итальянские гуманисты (Пико делла 
Мирандола, И. Рейхлин) увлеклись еврейской каббалой 
и в европейской философии наметилось взаимодействие 
неоплатонической и каббалистической традиций. Наи-
более последовательно их синтез был осуществлен 
Я. Бёме, и в дальнейшем это стало нормой для философов, 
развивавших неортодоксальные концепции. В конечном 
счеты это было связано с тем, что обе традиции 
выступали прикрытием для гностической традиции, 
главным принципом которой являлось признание 
центрального положения человека в структуре бытия, 
человек, по существу, заменял собой Бога. Ту же самую 
функцию прикрытия гностических идей неоплатони-
ческая и каббалистическая традиции имели в русской 
философии XIX — начала ХХ века, их оригинальное 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



349

взаимодействие можно найти в философских системах 
П. Чаадаева, В. Одоевского, Вл. Соловьева, Н. Бердяева, 
Л. Карсавина и др. Особенно наглядно и это взаимодей-
ствие и вторичность использования этих традиций по 
отношению к принятию гностических идей проявляется 
в системе Вл. Соловьева.
Ключевые слова: каббала, неоплатонизм, гностицизм, 
Якоб Бёме, Владимир Соловьев

Igor Evlampiev, DSc in Philosophy, Professor; Saint Petersburg 
State University (Saint Petersburg, Russia), Professor

The Interaction of Neoplatonic 
and Kabbalistic Traditions 

in Russian Philosophy*
In the 15th century, Italian humanists (Pico della Mirando-
la, I. Reuchlin) became interested in Jewish Kabbalah, and 
interaction between Neoplatonic and Kabbalistic traditions 
emerged in European philosophy. Their most consistent syn-
thesis was carried out by J. Boehme, and later this became 
the norm for philosophers developing unorthodox concepts. 
Ultimately, this was due to the fact that both traditions act-
ed as a cover for the Gnostic tradition, the main principle of 
which was the recognition of the central position of man in 
the structure of being; man, in essence, replaced God. The 
Neoplatonic and Kabbalistic traditions had the same func-
tion of covering up Gnostic ideas in Russian philosophy of 
the 19th — early 20th centuries; their original interaction 
can be found in the philosophical systems of P. Chaadaev, 
V. Odoevsky, Vl. Soloviev, N. Berdyaev, L. Karsavin, and oth-
ers. This interaction and the secondary nature of the use of 
these traditions in relation to the acceptance of Gnostic ideas 
is especially clearly manifested in the system of Vl. Soloviev.
Keywords: Kabbalah, Neoplatonism, Gnosticism, Jacob 
Boehme, Vladimir Solovyov

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation, project No 24-
18-00479, https://rscf.ru/en/project/24-18-00479/



350

Кузютин Денис Вячеславовович, кандидат физико-мате-
матических наук, доцент; Санкт-Петербургский государ-
ственный университет (Санкт-Петербург, Россия), доцент

Быкова Мария Сергеевна; Санкт-Петербургский 
государственный университет (Санкт-
Петербург, Россия), студент

Смирнова Надежда Владимировна; Санкт-
Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), научный сотрудник

О механизме поддержания 
кооперации в стохастических играх 

с бесконечным горизонтом*
Стохастические игры — это класс динамических игр, 
в которых состояние системы развивается в соответ-
ствии с некоторым распределением вероятностей перехо-
да, зависящим от действий игроков. Такие игры включа-
ют в себя неопределенность и случайность, обеспечивая 
более точное моделирование реальных динамических 
социальных систем. Как известно, поддержание коо-
перации — сложная задача: кооперативные ситуации, 
как правило, лежат за пределами множества равновесий 
Нэша, что создает стимулы для одностороннего отклоне-
ния. Петросян и Янг разработали классическую модель 
динамической устойчивости кооперативных решений, 
впервые формализовав эту концепцию и введя проце-
дуры распределения выигрышей. Существуют различ-
ные подходы к поддержанию долгосрочной кооперации; 
в частности, Парилина и Заккур рассмотрели механизм 
схем платежей (Payment Schemes — PS) и предложили 
несколько PS, удовлетворяющих хорошим свойствам 
как для динамических игр с конечным горизонтом, так 
и для игр с деревьями событий. Основная цель данного 
доклада — обобщить некоторые свойства PS, представ-
ленные в недавних статьях, на модель кооперативных 
стохастических игр с бесконечным горизонтом и опре-

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



351

делить схемы платежей для поддержания кооперации 
в этом классе игр. Отметим, что предложенные меха-
низмы могут быть применены, в частности, для ана-
лиза динамических стохастических моделей эволюции 
концепций национальной и религиозной идентичности. 
Ключевые слова: стохастические игры, динамические игры, 
кооперативные решения, устойчивость, схема платежей, 
математические модели, национальная идентичность 

Denis Kuzyutin, CSc in Physics and Mathematics, 
Associate Professor; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Associate Professor

Maria Bykova; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Student 

Nadezhda Smirnova; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Research Fellow

On a sustaining cooperation mechanism 
in infinite-horizon stochastic games*

Stochastic games are the class of dynamic games where the 
state of the system evolves according to some transition 
probability distribution depending on players’ actions. Such 
games incorporate uncertainty and randomness, providing 
more precise modeling of real dynamic social systems. As 
it is well known, sustaining cooperation is a challenge: co-
operative profiles generally lie outside the Nash equilibrium 
set, creating incentives for unilateral deviation. Petrosyan 
and Yeung established the classical framework for dynamic 
stability of cooperative solutions, providing the first formal-
ization of this concept and introducing payoff distribution 
procedures. There are various approaches to sustain coopera-
tion over time; particularly, Parilina and Zaccour considered 
the payment schemes (PS) mechanism and proposed several 
schemes satisfying desirable properties for both finite-horizon 
dynamic games and games played over event trees. Primary 
objective of this report is to generalize some PS properties 
presented in recent articles to the model of infinite-horizon 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation, project No 24-
18-00479, https://rscf.ru/en/project/24-18-00479/



352

cooperative stochastic games and define payment schemes 
for sustaining cooperation in this class of games. Note that 
the proposed mechanisms could be applied, in particular, to 
the analysis of dynamic stochastic models for the evolution 
of national and religious identity concepts. 
Keywords: stochastic games, dynamic games, cooperative 
solutions, stability, payment scheme, mathematical models, 
national identity 

Тантлевский Игорь Романович, доктор философских 
наук, профессор; Институт теологии СПбГУ 
(Санкт-Петербург, Россия), заведующий Кафедрой 
иудейской теологии и еврейской культуры

Буква и цифра как иудейские 
цивилизационные «коды»*

Ко времени самоидентификации иудеев в Ханаане в их 
среде получает широкое распространение письмен-
ность — линейное «раннее ханаанейское» алфавитное 
письмо, из которого возникает (но, возможно, 
и развивается параллельно) и т. н. палеоеврейское 
письмо. В VIII в. до н. э. ханаанейскую буквенную пись-
менность и алфавитный принцип записи текстов заим-
ствовали и модифицировали под свои языковые нужды 
древние греки.Понимание того, что слова, обозначающие 
вещи, явления и процессы мироздания, будучи записаны 
алфавитным письмом, состоят из далее неделимых еди-
ниц — букв (а с точки зрения их звуковых достоинств — 
фонем) на определенном этапе экстраполируется на 
окружающий мир — мироздание также может состоять 
из простых неделимых частиц, которые древние греки, 
которых традиционно считают стоящими у истоков это-
го учения, обозначили как «атомы». С другой стороны, 
свидетельство об атомистическом представлении можно 
найти в Притчах 8:24–26, традиционно приписываемых 
царю Соломону (ср., например, Притч. 1:1, 10:1, 25:1), где 
упоминаются «начальные пылинки мира (rōʼš ʽāfərôṯ 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00479, https://rscf.ru/project/24-18-00479/



353

tēḇēl)». В начале нашей эры в иудейской среде выкри-
сталлизовывается принципиально новый подход в ин-
терпретации всех процессов — начиная с сотворения 
мира — а также сущностей и вещей мироздания, а имен-
но — учение о том, что в конечном счете в самой основе 
мира лежат буквы (в их комбинациях) и простые числа. 
В этой связи следует отметить, что еврейские буквы и их 
сочетания получили в эпоху эллинизма и цифровые 
значения. Данная доктрина находит свое классическое 
выражение в «Книге Авраама, именуемой «Книгой Со-
зидания»». Возникает впечатление, что, по мысли авто-
ра «Книги Созидания», «вещественная» составляющая 
мироздания в конечном счете создается и зиждется на 
səfîrôṯ-«цифрах», а «ментальная» — на ʼôṯiyyôṯ-«бук-
вах». C другой стороны, согласно «Книге небесных 
Дворцов», гл. 13, 41, все мироздание — «небо и земля», 
«все основы мира и все порядки Творения», «потреб-
ности мира», вышние силы, «мудрость и разумение», 
знание и разум — возникает посредством именно «букв», 
«которыми поддерживается весь мир». Если мистика 
чисел (как основы мироздания) в «Книге Созидания» 
и испытала определенное внешнее влияние (прежде все-
го неопифагореизма), то, с другой стороны, это произ-
ведение содержит аутентичные еврейские идеи о тайне 
букв, простейших элементов, из которых складывают-
ся все слова языка, а также — главное — о взаимосвязи 
предвечных букв еврейского алфавита и простых чисел 
в процессе созидания мироздания, равно как и позици-
онирование их в качестве всеобщих основ вселенной.
Ключевые слова: иудейские цивилизационные «коды», 
«Книга Созидания», Притчи, буквы и простые цифры 
как всеобщие основы мироздания 

I
Ко времени самоидентификации иудеев в Ханаане в их 

среде получает широкое распространение письменность — ли-
нейное «раннее ханаанейское» алфавитное письмо, из которого 
возникает (но, возможно, и развивается параллельно) и т. н. па
леоеврейское письмо (по глоттохронологии и этимостатисти-



354

ке древнееврейский и финикийский разделились примерно 
в XIII–XII вв. до н. э.*

1). В последние годы было обнаружено 
несколько западносемитских надписей на керамике, выпол-
ненных линейным алфавитным письмом и надежно дати-
руемых периодом железного века I, например: в иудейских 
городах Бет-Шемеш (вероятно, середина XII в. до н. э.), Ла-
хиш (XII в.; приблизительно до 1130 г. до н. э.), городище Хир-
бет-Кейафа (три надписи; рубеж XI–X вв. до н. э.), Иерусалим 
(вероятно, X в. до н. э.). Это говорит о том, что грамотность 
была достаточно широко распространена в данный период 
в иудейском регионе, в том числе, на периферии. Крупный 
остракон из Хирбет-Кейафы, содержащий запись — по всей 
вероятности, на древнееврейском языке, — датируемую вре-
менем не позднее царствования Давида (скорее всего, нача-
лом X в. до н. э.), свидетельствует о том, что писцы уже тогда 
были способны записывать достаточно сложные тексты — 
в том числе, вероятно, и те, что легли в основу библейских 
повествований. 

Ханаанейское алфавитное письмо, состоявшее из 22 зна-
ков (и явившееся родоначальником практически всех алфавит-
ных письменностей мира и некоторых слоговых), позволяло 
делать записи любого характера, точно передавать мысль, 
быстро и легко усвояемое и компактное, в огромной мере спо-
собствовало развитию науки и литературы, распространению 
знаний во всех слоях общества, демократизации культуры. 

В VIII в. до н. э. ханаанейскую буквенную письменность 
и алфавитный принцип записи текстов заимствовали и мо-
дифицировали под свои языковые нужды древние греки. 

Понимание того, что слова, обозначающие вещи, явления 
и процессы мироздания, будучи записаны алфавитным пись-
мом, состоят из далее неделимых единиц — букв (а с точки зре-
ния их звуковых достоинств — фонем) на определенном этапе 
экстраполируется на окружающий мир — мироздание также 
может состоять из простых неделимых частиц, которые древние 

1 Милитарев, А.Ю. (2003), Воплощенный миф. «Еврейская 
идея» в цивилизации. М., 2003. С. 119.



355

греки, которых традиционно считают стоящими у истоков это-
го учения (Левкипп, Демокрит), обозначили как «атомы». 

С другой стороны, в Книге Притч, автором которой 
традиционно считается царь Соломон (ср., например, Притч. 
1:1, 10:1, 25:1), также, как представляется, засвидетельствовано 
упоминание о первоэлементах мироздания: 

«Когда еще не было Океанов,*

2 я (т. е. ḥoḵmāh, 
		  «Мудрость». — И. Т.) родилась, 
когда еще не было источников, обильных водою. 
Прежде, нежели водружены были горы,  
прежде холмов я родилась,  
когда еще Он не сотворил ни земли, ни полей,  
ни начальных пылинок мира (rōʼš ʽāfərôṯ tēḇēl)» 
				    (Притч. 8:24–26). 

Согласно же Страбону (XVI, 2, 24, 9–12) и Сексту Эмпи-
рику (IX, 363), Посидоний из Апамеи сообщал, что основопо-
ложником атомистического учения был древний финикийский 
мудрец Мох (как и Санхунйатон, он написал «Финикийскую 
историю»). Страбон писал, что Мох жил еще до Троянских 
войн. Ямвлих в «Жизни Пифагора» (по происхождению, воз-
можно, финикийца или сирийца) заметил, кроме прочего, что 
последний приплыл в Сидон и там встретился с «потомками» 
«физиолога» и «пророка» (προφήτης) Моха и с другими фини-
кийскими «иерофантами» (III, 14,1–2). В связи с процитиро-
ванным выше пассажем Притч. 8:24–26 допустимо задаться 
вопросом: не имеет ли здесь место некая контаминация и не 
библейский ли царь (mēleḵ) Соломон — скрывается в ко-
нечном счете под загадочным именем Мох (Μῶχος)? Имя 
Μῶχος, вероятно, представляет собой сокращение от Μάλχος 
(сем., < *malk), «царь». (В этой связи заметим, что античные 
авторы — по крайней мере, до начала эпохи эллинизма — 
подчас слабо дифференцировали евреев и финикийцев. Напри-
мер, для эпического поэта Херила Самосского иудеи, жители 
Иерусалима, — это финикийцы, и их язык — финикийский; 

2 Имеются в виду нижний (подземный) и верхний (небес-
ный) Океаны.



356

для Теофраста обитатели финикийского Тира — евреи (См., 
например: Иосиф Флавий, «Против Апиона», I, 173–174 и 167).

II 
В начале нашей эры в иудейской среде выкристаллизовы-

вается принципиально новый подход в интерпретации всех про-
цессов — начиная с сотворения мира — а также сущностей и ве-
щей мироздания, а именно — учение о том, что в конечном счете 
в самой основе мира лежат буквы (в их комбинациях) и простые 
числа. В этой связи следует отметить, что еврейские буквы и их 
сочетания получили в эпоху эллинизма и цифровые значения. 

Данная доктрина находит свое классическое выражение 
в «Книге Авраама, именуемой «Книгой Созидания»» (веро-
ятно, III–VI вв. н. э.), являющейся одним из наиболее влия-
тельных сочинений мистико-гностического толка в истории 
мировой мысли. Это написанное на иврите малое по объему 
произведение претендует на выявление сущностных элемен-
тов космогенеза и антропогенеза, открытие глубинных основ 
мироздания, описание фундаментальных принципов функ-
ционирования Вселенной и человека. Мироздание во всей 
своей духовной и материальной полноте предстает в «Кни-
гой Созидания» как взаимосвязанное и взаимозависимое 
целое: виртуальные первопринципы и протосущности по 
Воле Бога актуализируются и постепенно трансформируются 
во взаимопереходящие духовные и материальные области 
и элементы бытия. Перед умственным взором читателя со-
зидается Вселенная, в которой преодолены границы между 
априорными первопринципами, духовным и материальным. 
Этот переход от высшего к низшему (одно из наименований 
книги — «Тайна Перехода (swd h̔ ybwr)»), это созидательное 
взаимопроникновение сущностей мироздания, в центре 
которого стоит человек-nefeš (досл. «душа»), рассматривае-
мый в его психосоматическом единстве, человек, который 
смог постигнуть тайны и законы процесса сотворения мира 
(одно из названий книги — «Законы Созидания (hlkwt yṣyrh)») 
и уразуметь свое место в нем, — залог того, что он способен 
вернуться к своему Создателю. 



357

«Книга Созидания» рассматривает процесс творения 
мироздания Господом «тридцатью двумя чудесными путями 
Мудрости», которые суть десять səfîrôṯ-«чисел» «без ничего» 
и «двадцать две буквы основания» — двадцать две буквы 
еврейского алфавита. Эти сущности оказываются глубинными 
основаниями, принципами и первоэлементами мироздания. 
Так что в основе мира лежат простые числа и буквы. В целом 
в «Книге Созидания» раскрывается тайное значение букв 
в трех сферах творения: духовной, прежде всего человеческой, 
звездно-планетарной и сфере ритмического движения време-
ни в продолжение года. 

Духовная «энергия» и материальный мир («веще-
ство», конкретная реальность) оказываются теснейшим 
образом взаимосвязанными и взаимозависимыми — по 
сути, представляются единой сущностью. При этом субъект 
имеет возможность воздействовать на мир. Эти воззрения 
удивительным образом соотносятся с современными пред-
ставлениями о корреляции энергии и материи (и отчасти 
даже — с представлениями о мире квантовой физики). 

Как было отмечено выше, буквы ивритского алфа-
вита и их сочетания имеют цифровые значения.*

3 Таким 
образом, взаимосвязь «букв» и «цифр» — вплоть до их пол-
ного слияния — и их взаимный творческо-созидательный 
потенциал вполне естественны и органичны для автора «Книги 
Созидания» уже на житейском уровне. 

«Душа» мироздания и «душа» человека (со всем комплек
сом этических и ментальных аспектов) создаются посредством 
именно «букв»: 

И Он создал посредством них душу всего созданного 
и душу всего, что должно быть создано в будущем  
						      (гл. II, § 3). 

3 Еврейские алфавитные цифры были заимствованы из грече-
ских алфавитных цифр для использования в легендах монет иудей-
ских хасмонейских правителей не позднее периода правления царя и 
первосвященника Алекандра Янная (103–76 гг. до н. э.). Обе системы 
имели не только сходные структуры (десятичную и цифирно-адди-
тивную), но и алфавитный принцип формирования цифр-знаков.



358

Возникает впечатление, что, по мысли автора «Кни-
ги Созидания», «вещественная» составляющая мироздания 
в конечном счете создается и зиждется на səfîrôṯ-«цифрах», 
а «ментальная» — на ʼôṯiyyôṯ-«буквах». C другой стороны, 
согласно написанной на иврите «Книге небесных Дворцов» 
(вероятно, V–VI вв.), гл. 13, 41, все мироздание — «небо и зем-
ля», «все основы мира и все порядки Творения», «потребно-
сти мира», вышние силы, «мудрость и разумение», знание 
и разум — возникает посредством именно «букв», «которыми 
поддерживается весь мир». 

Если мистика чисел (как основы мироздания) в «Книге 
Созидания» и испытала определенное внешнее влияние (пре-
жде всего неопифагореизма), то, с другой стороны, это произ-
ведение содержит аутентичные еврейские идеи о тайне букв, 
простейших элементов, из которых складываются все слова 
языка, а также — главное — о взаимосвязи предвечных букв 
еврейского алфавита и простых чисел в процессе созидания 
мироздания, равно как и позиционирование их в качестве 
всеобщих основ вселенной. 

Igor Tantlevskij, DSc in Philosophy, Professor; Saint Petersburg 
State University, Institute of Theology (Saint Petersburg, Russia), 
Head of Department of Jewish Theology and Culture

Letter and number as Jewish 
civilizational “codes”*

By the time of the self-identification of the Judahites in Canaan, 
writing had become widespread among them — linear “early Ca-
naanite” alphabetic writing, from which the so-called Paleo-He-
brew script emerged (but possibly developed in parallel). In the 
8th century BCE, the ancient Greeks borrowed the Canaanite 
alphabet and the alphabetic principle of writing texts and mod-
ified them to suit their linguistic needs. The understanding 
that words denoting things, phenomena, and processes in 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation, project No 24-
18-00479, https://rscf.ru/en/project/24-18-00479/



359

the universe, when written in alphabetical script, consist of 
indivisible units — letters (and, from the point of view of their 
sound qualities, phonemes) — is extrapolated to the surround-
ing world at a certain stage — the universe may also consist of 
simple indivisible particles, which the ancient Greeks, tradition-
ally considered to be at the origins of this teaching (Leucippus, 
Democritus), designated as “atoms.” On the other hand, evidence 
of atomism can also be found in Proverbs 8:24–26, traditionally 
attributed to King Solomon (cf., e. g., Prov. 1:1, 10:1, 25:1) and 
which mentions the “initial dust particles of the world (rōʼš 
ʽāfərôṯ tēḇēl).” At the beginning of our era in the Jewish society, 
a fundamentally new approach to interpreting all processes — 
starting with the creation of the world — as well as the entities 
and things of the universe crystallized, namely, the doctrine 
that ultimately the world is based on letters (in their combina-
tions) and simple numbers. In this regard, it should be noted 
that Hebrew letters and their combinations have numerical 
values. This doctrine finds its classical expression in the “Book 
of Abraham, called the ‘Book of Formation’ ” (probably 3rd–
6th centuries CE). It seems that, according to the author of the 
“Book of Formation,” the “material” component of the universe 
is ultimately created and based on səfîrôṯ-“numbers,” while the 
“mental” component is based on ̓ ôṯiyyôṯ-“letters.” On the other 
hand, according to the Hebrew “Book of Heavenly Palaces” 
(probably 5th–6th centuries), ch. 13, 41, the entire universe — 
“heaven and earth,” “all the foundations of the world and all the 
orders of Creation,” “the needs of the world,” the higher powers, 
“wisdom and understanding,” knowledge and reason — arises 
precisely through “letters,” “which sustain the entire world.” If 
the mysticism of numbers (as the basis of the universe) in the 
“Book of Formation” was influenced by certain external fac-
tors (primarily neo-Pythagoreanism), then, on the other hand, 
this work contains authentic Jewish ideas about the mystery 
of letters, the simplest elements that make up all the words of 
a language, as well as — most importantly — about the intercon-
nection between the primordial letters of the Hebrew alphabet 
and simple numbers in the process of creation of the universe, 
as well as their positioning as overall foundations of the world.

Keywords: Jewish civilizational “codes,” “Book of Formation,” 
Proverbs, letters and snumbers as foundations of the world



360

Круглый стол «Актуальность Аристотеля. 
Основные проблемы отечественного 

аристотелеведения»

Караваева Светлана Викторовна, кандидат фило-
софских наук; Северо-Западный государственный 
медицинский университет им. И. И. Мечникова 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент; Русская христиан-
ская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

Традиция чтения Псевдо-Аристотеля: 
«Тайная Тайных» как specula principum*

Доклад посвящен одному из самых известных сочине-
ний псевдо-Аристотеля — «Тайная Тайных» (Secretum 
secretorum). Популярность сочинения, помимо славы, 
которой пользовались в то время его предполагаемый 
автор — Аристотель, и его адресат — Александр Ма-
кедонский, была также связана с его будоражащим 
эзотерическим содержанием, приоткрывавшим знания 
о тайных силах природы: алхимии, астрономии, 
физиогномике и др. А также — и это станет главной 
темой нашего доклада — с его принадлежностью 
к такому популярному в средневековой дидактической 
литературе жанру, как specula principum (в древнерусской 
традиции известному как «княжеские зерцала»), 
где Secretum secretorum считался если не первым по 
значимости, то, во всяком случае, оказавшим заметное 
влияние на развитие самого этого жанра.

Ключевые слова: Аристотель, Псевдо-Аристотель, «Тайная 
Тайных», «княжеские зерцала»

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научно-
го фонда № 24-28-01107, https://rscf.ru/project/24-28-01107/; Русская 
христианская гуманитарная академия им.Ф. М. Достоевского



361

Svetlana Karavaeva, CSc in Philosophy; North-Western 
State Medical University named after I. I. Mechnikov, 
Associate Professor; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Associate Professor
The Tradition of Reading Pseudo-Aristotle: 
“The Secret of Secrets” as specula principum*

The paper is devoted to Secret of Secrets (Secretum Secretorum), 
one of the most famous works of pseudo-Aristotle. The popularity 
of this work, aside from the fame it enjoyed at that time by its hy-
pothetical author — Aristotle, and its addressee — Alexander the 
Great, was also associated with its enthusing esoteric content, which 
revealed knowledge about the secret forces of nature — alchemy, 
astronomy, physiognomy, etc. Another factor of its popularity, 
which will be the central topic of this paper, is its belonging to 
specula principum (known as “princely mirrors” in the Old Russian 
tradition), a popular genre of medieval didactic literature where 
Secretum Secretorum was considered as having exerted noticeable 
influence on the development of this genre, if not of key importance.
Keywords: Aristotle, Pseudo-Aristotle, Secretum secretorum, 
specula principum

Выскубов Станислав Павлович, кандидат исторических 
наук; Дворец учащейся молодежи Санкт-Петербурга, 
главный хранитель музейных предметов; Русская христи-
анская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), научный сотрудник

«Серая лошадь»: Аристотель 
в советских учебниках и философская 

дискуссия 1940-х годов**
В докладе рассматривается раздел о жизни и учении 
Аристотеля в 7-томном всесоюзном учебнике «История 
философии», подготовленном в Институте философии АН 

* The research was carried out at Russian Christian Academy for 
the Humanities with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 24-28-01107, https://rscf.ru/en/project/24-28-01107/

** Исследование выполнено за счет гранта Российского научно-
го фонда № 24-28-01107, https://rscf.ru/project/24-28-01107/; Русская 
христианская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского



362

СССР коллективом авторов (Г. В. Александров, В. Ф. Асмус, 
М. А. Дынник и др.). Первые три тома, опубликованные 
в 1941–1943 гг., были удостоены Сталинской премии. В раз-
деле об античном периоде первого тома больше всего места 
занимает изложение об Аристотеле, в сравнении с други-
ми философами древности. Текст о философе анализиру-
ется с точки зрения структуры изложения, понятийного 
аппарата и идеологического наполнения. Данное издание, 
подвергнутое жесткой критике со стороны правительства 
и партии в середине 1940-х гг., спровоцировало всесоюзную 
философскую дискуссию в июне 1947 года в ЦК ВКП (б) 
под руководством А. А. Жданова. Стенограмма дискуссии 
также позволяет лучше понять место философии Аристо-
теля в социально-культурном контексте, рассматриваемого 
периода советской истории.

Ключевые слова: Аристотель, учебник «История Филосо-
фии», философская дискуссия 1947 года в СССР, диалек-
тический материализм, идеализм, рецепция

В докладе рассматривается раздел о жизни и учении 
Аристотеля в 7-томном всесоюзном учебнике «История 
философии», подготовленном в Институте философии АН 
СССР коллективом авторов (Г. В. Александров, В. Ф. Асмус, 
М. А. Дынник и др.). Первые три тома, опубликованные 
в 1941–1943 гг., были удостоены Сталинской премии. Однако 
многотомное издание завершено не было. В 1944 году третий 
том был раскритикован правительством и лишен присужден-
ной ранее премии.

В разделе «Философия античного рабовладельческого 
общества» первого тома больше всего места занимает 
изложение об Аристотеле. В сравнении с другими филосо-
фами древности, текст об Аристотеле разделен на 10 главок, 
каждая из которых раскрывает один из основных вопросов 
его учения: о бытии; о движении; о душе; о познании; о логике 
и диалектике; о природе; о государстве; о нравственности; об 
искусстве. Несмотря на внешнее соответствие идеологическим 
установкам и подаче материала через призму диалектического 
материализма, Г. В. Александрову и другим авторам раздела 



363

пришлось публично признавать факт уклонения от матери-
ализма, недостаточного критического отношения к филосо-
фам-идеалистам, возведения Аристотеля в статус «величай-
шего ума древности».

Публичная всесоюзная дискуссия по поводу работы 
авторов над «Историей философии» состоялась 16–25 июня 
1947 года в ЦК ВКП (б) под руководством А. А. Жданова. Сте-
нограмма дискуссии также позволяет лучше понять основные 
вопросы методологические и идейные основы философии 
Аристотеля в контексте политической и научной жизни СССР 
рассматриваемого периода. В ходе дискуссии участники вы-
двинули целый ряд замечаний:

А. О. Маковельский — «Совершенно иную характе
ристику роли Аристотеля в развитии античной науки дают 
К. Маркс, Фр. Энгельс и В. И. Ленин, отмечающие его матери-
алистические тенденции и называющие его всеобъемлющим, 
универсальным гением древнегреческой науки». К вопросу 
о линиях Платона и Демокрита.

Г. М. Гак — «Очевидно, что история философии, 
написанная с марксистских позиций, на деле проводящая 
большевистскую партийность, должна суметь извлечь из 
этой истории средство укрепления позиций марксистского 
мировоззрения. <…> Основной недостаток книги т. Алек-
сандрова в слабом показывании силы материалистического 
миросозерцания». Она не «бьёт с должной энергией по идеа-
лизму. Критика скупа. «О Сократе, например, сказано, прав-
да, немного, но ни звука критики. Платон критикуется, но 
только через Аристотеля. О философии самого Аристотеля 
говорится, что она явилась вершиной древней философии. 
Я лично с этим не согласен. Аристотель, колебавшийся между 
материализмом и идеализмом, здесь, по-моему, переоценива-
ется в сравнении с Демокритом, хотя как личность Аристотель 
был крупнее».

Анализ мнений в дискуссии и некоторых современных 
советских исследований по истории античной философии, 
позволят лучше раскрыть особенности усвоения идей Ари-
стотеля в советской науке указанного периода.



364

Stanislav Vyskubov, CSc in History; Palace of Student 
Youth of St. Petersburg (Saint-Petersburg, Russia), a chief 
curator of the museum; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Researcher

”The Gray Horse:” Aristotle in Soviet Textbooks 
and Philosophical Discussion of the 1940s*

The report examines the unit of the life and doctrine of Aristotle in the 
all-Union textbook “History of Philosophy,” prepared by the Institute 
of Philosophy of the Academy of Sciences of the USSR by a team of 
authors (G. V. Aleksandrov, V. F. Asmus, M. A. Dynnik, and others). 
The first three volumes, published in 1941–1943, were awarded the Sta-
lin Prize. In the chapter on the ancient period of the first volume the 
most space is occupied by the presentation of Aristotle, in comparison 
with other ancient philosophers. The text about the philosopher is 
analyzed from the standpoint the structure of presentation, the con-
ceptual apparatus, and the ideological content. This textbook has been 
heavily criticized from the government and the Communist party in 
the mid-1940s, provoked an all-Union philosophical discussion in June 
1947 in the Central Committee of the CPSU under the leadership of 
A. A. Zhdanov. The transcript of the discussion also allows for a bet-
ter understanding of the place of Aristotle’s philosophy in the social-
cultural context of the period of Soviet history under consideration.
Keywords: Aristotle, textbook “History of Philosophy,” philosophical 
discussion of 1947 in the USSR, materialism, idealism, reception

Махнов Арсений Дмитриевич; Русская христианская 
гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

О поэтическом в размышлении 
В. В. Бибихина о «лесе» Аристотеля**

Доклад посвящён анализу поэтического измерения размыш-
лений В. В. Бибихина о понятии “ὕλη” в аристотелевской фи-

* The study was supported by the grant of the Russian Science 
Foundation No. 24-28-01107, https://rscf.ru/en/project/24-28-01107/; 
Russian Christian Humanitarian Academy named after F. M. Dostoevsky

** Исследование выполнено за счет гранта Российского научно-
го фонда № 24-28-01107, https://rscf.ru/project/24-28-01107/; Русская 
христианская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского



365

лософии. В центре внимания не столько строго философское 
истолкование термина, сколько способ, которым В. В. Бибихин 
раскрывает смысл “ὕλη” посредством метафор, ассоциаций 
и внимания к слову. В докладе исследуется, как поэтический под-
ход позволяет превратить философский анализ в пространство 
живого мышления, в котором философские понятия показыва-
ют себя всегда актуальными. Подчёркивается, что поэтическое 
мышление у В. В. Бибихина не украшение, а необходимое усло-
вие подлинного понимания философии. Таким образом, доклад 
стремится показать, каким образом В. В. Бибихин работает на 
грани между философией и поэзией, позволяя по-новому уви-
деть аристотелевские понятия и заново открыть их глубину 
в контексте нашего собственного мышления.

Ключевые слова: Аристотель, поэзия, В. В. Бибихин, «лес», материя

Arsenij Makhnov; Russian Christian Academy for the 
Humanities (Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

On the poetic in V. V. Bibikhin’s reflection 
on Aristotle’s “forest”*

The report is devoted to the analysis of the poetic dimension of 
V. V. Bibikhin’s reflections on the concept of “ὕλη” in Aristotelian 
philosophy. V. V. Bibikhin’s reflections on the concept of “ὕλη” in 
Aristotelian philosophy. The focus is not so much on the strictly phil-
osophical interpretation of the term, but rather on the way in which 
V. V. Bibikhin reveals the meaning of forest through metaphors, asso-
ciations, and attention to the word. The paper explores how the poetic 
approach makes it possible to turn philosophical analysis into a space 
of living thought, in which philosophical concepts show themselves 
to be always relevant. It is emphasized that V. V. Bibikhin’s poetic 
thinking is not an ornament, but a necessary condition for a genuine 
understanding of philosophy. In this way, the paper seeks to show 
how V. V. Bibikhin works on the boundary between philosophy and 
poetry, allowing us to see Aristotle’s concepts in a new way and re-
discover their depth in the context of our own thinking.

Keywords: Aristotle, poetry, V. V. Bibikhin, “forest,” matter

* The study was funded by the Russian Science Foundation grant 
No. 24-28-01107



366

Собольникова Елена Николаевна, кандидат 
философских наук, доцент; Санкт-Петербургский 
Государственный химико-фармацевтический 
университет (Санкт-Петербург, Россия), 
доцент; Северо-Западный государственный 
медицинский университет им. И. И. Мечникова 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент

Собольникова Мария Дмитриевна; 
Санкт-Петербургский политехнический 
университет Петра Великого (Санкт-
Петербург, Россия), бакалавр

Влияние аристотелизма на 
формирование традиции исихазма

В греко-византийском богословии, идеи Платона через 
посредничество Ареопагитик оказывают влияние на 
формирование и развитие мистики исихазма. Учения 
о стяжании благодати, синергии, об обожении, тесно 
переплетенные между собой образуют единое ядро пра-
вославного энергетизма. св.Григорий Палама, стремясь 
к примирению непознаваемости и непричастности Бога 
с возможным отчасти приобщением к Ему, прибегает 
к терминам классической философии: сущность, дей-
ствование и акциденция. И хотя понятие энергии име-
ет в исихастской практике классический аристотелев 
смысл, как актуализации потенций сущего, процесс, 
движение, деятельность, но не ее результат — это понятие 
оказывается синонимично идеям платоновской фило-
софии, как действования, выступления, воления, что 
указывает на рецепцию неоплатонической и аристоте-
левской философии, наполненных новым содержанием 
христианского богословия. 
Ключевые слова: исихазм, неоплатонизм, аристотелизм, 
Григорий Палама

В греко-византийском богословии, идеи Платона 
через посредничество Ареопагитик оказывают влияние на 
формирование и развитие мистики исихазма. Употребле-
ние понятия «исихазм» (от греческого hesychia — покой, 



367

безмолвие, отрешенность) имеет несколько общих смыслов. 
Первый, наиболее древний и, первоначально, единственный 
смысл подразумевает созерцательную, отшельническую фор-
му жизни христианского монашества, возникшую в Египте, 
Палестине и Малой Азии в кон. III — нач.IV столетия. Не ис-
ключая внешних правил, жизнь монаха — исихаста определя-
лась внутренней молитвой, «умным деланием», стремлением 
к личному «обожению» как началу преображения всего мира. 
Поэтому, в данном контексте, под исихазмом будет понимать-
ся опыт индивидуального отшельничества, по своему прин-
ципу отличного от общежительного монашества, благодаря 
которому и возникла практика мистического постижения 
Абсолютного. 

Сохраняя апофатическую тенденцию, исихастская тра-
диция допускает, что сущность Бога остается непостижимой 
для человека, но в энергиях или деяниях Своих Бог общается 
с человеком, а, следовательно, может быть познан им. Эта про-
блема была осмыслена св. Григорием Паламой и получила свое 
выражение в философских понятиях — сущность, ипостась 
и энергия. Возможность познания Бога, по учению Г. Паламы, 
не отнята у человека, но само познание не может быть рассу-
дочным. Постижение Бога предполагает «онтологический ка-
тарсис», полное очищение души, углубление в себя, стремление 
к уподобление познаваемому. Отсюда, ключевым понятием 
исихазма становится понятие синергии — соработничества, 
сообразования свободной воли человека и Божественной 
благодати. Основой для синергии служит стремление к нрав-
ственному и физическому обновлению через общение с Богом. 
Данные положения можно свести к трем основным: первое 
указывает на непричастность, неприступность и непознава-
емость сущности Бога; второе — на причастность энергии 
Богу; и третье положение гласит о несозданности и вечности 
энергии. Учения о стяжании благодати, синергии, об обожении, 
тесно переплетенные между собой образуют единое ядро 
православного энергетизма. Архимандрит Киприан (Керн) 
отмечает, что св.Григорий Палама, стремясь к примирению 
непознаваемости и непричастности Бога с возможным отча-



368

сти приобщением к Ему, прибегает к терминам классической 
философии: сущность, действование и акциденция. И хотя 
понятие энергии имеет в исихастской практике классический 
аристотелев смысл, как актуализации потенций сущего, как 
процесс, движение, деятельность, но не ее результат — это 
понятие оказывается синонимично идеям платоновской фи-
лософии, как действования, выступления, воления и т. д., что 
указывает на рецепцию аристотелевских понятий и неопла-
тонических идей, наполненных новым содержанием христи-
анского богословия. 

Elena Sobolnikova, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; Saint Petersburg State Chemical 
Pharmaceutical University (Saint Petersburg, Russia), 
Associate Professor; North-Western State Medical 
University named after I. I. Mechnikov (Saint 
Petersburg, Russia), Associate Professor

Maria Sobolnikova; Peter the Great St Petersburg 
Polytechnic University (Saint Petersburg, Russia), BA

The influence of Aristotelianism on the 
formation of the Hesychasm tradition

In Greek-Byzantine theology, Plato’s ideas influence the 
formation and development of the mysticism of hesy-
chasm through the mediation of the Areopagitics. The 
teachings of synergy and deification, closely intertwined with 
each other, resemble the single core of Orthodox energetism. 
St. Gregory Palamas resorts to the terms of classical phi-
losophy: essence, action and accidentia. And although the 
concept of energy in Hesychasm has a classical Aristotelian 
meaning, as actualization of the potencies of existence, pro-
cess, movement, activity, but not its result, this concept turns 
out to be synonymous with the ideas of Platonic philosophy, 
as action, speech, volition, which indicates the reception of 
Neoplatonic and Aristotelian philosophy, filled with new 
content of Christian theology.

Keywords: hesychasm, Neoplatonism, Aristotelianism, Greg-
ory Palamas



369

Слободковский Сергей Владимирович; 
Северо-Западный государственный меди-
цинский университет им. И. И. Мечникова 
(Санкт-Петербург, Россия), ассистент

Идея катарсиса в поэме «Энеида»
В докладе представлена интерпретация «Энеиды» 
Вергилия, основанная на концепции катарсиса, 
описанной в «Поэтике» Аристотеля. Выбор, который 
Вергилий предлагает своему герою и его трагическая 
судьба, создают в поэме атмосферу большой трагедии. 
Эней стоит перед сложным выбором: долг перед исто-
рией и будущим своего народа или личное счастье. Это 
противоречие, которое Вергилий ярко подчёркивает, 
можно рассматривать не только как литературный 
приём, но и как философскую проблему. Напряжение, 
которое испытывает Эней, невозможно разрешить не 
затронув темы свободы, долга и блага. Именно перед 
этими вопросами Вергилий ставит своего героя, застав-
ляя его пройти путь от осознания и переживания тра-
гизма своей судьбы, до обретения свободы от оков рока.
Ключевые слова: Платон, Аристотель, Катарсис, Вергилий, 
Античность, Поэзия

Sergey Slobodkovsky; North-Western State 
Medical University named after I. I. Mechnikov 
(Saint Petersburg, Russia), assistant

The idea of catharsis in the epic poem Aeneid
In this study, we propose exploring Virgil’s “Aeneid” based 
on the concept of catharsis, as described in Aristotle’s “Po-
etics.” The choices that Virgil presents to his hero, and his 
tragic fate, create an atmosphere of true tragedy in the poem. 
Aeneas faces a difficult decision: duty to the history and fu-
ture of his people, or personal happiness. This conflict, which 
Virgil emphasizes vividly, can be seen not only as a literary 
device, but also as a philosophical issue. The tension that 
Aeneas experiences cannot be resolved without addressing 
the themes of freedom, duty, and the good. It is before these 



370

questions that Virgil places his hero, forcing him to move 
from realizing and experiencing the tragedy of his fate, to 
gaining freedom from the chains of fate.

Keywords: Plato, Aristotle, Catharsis, Virgil, Antiquity, Poetry

Макарова Галия Михайловна; Институт философии 
СПбГУ (Санкт-Петербург, Россия), студент

«О Троице»: философско-богословский 
дискурс и проблема универсалий

Трактат Августина «О Троице» является основопола-
гающим для западной христианской догматики. В нем 
богословским языком представлена проработка пробле-
мы отношений трех лиц Троицы, направленная против 
арианской ереси. Постулируя равенство Отца и Сына по 
их «сущности», Августин отводит Святому Духу роль 
отношения, связи, между Отцом и Сыном. В то же вре-
мя в этом рассуждении Августина можно обнаружить 
и имплицитно заложенную глубокую философскую 
проблему, а именно — проблему универсалий: каким 
образом Бог один, но в трех Лицах. Ключевым поня-
тием, введенным Августином, оказывается концепт 
бытия как то, что связывает Отца и Сына. Данная тема 
является актуальной, так как в ней раскрывается тесное 
переплетение философского и религиозного дискурсов, 
что соответствует тезису Г. В. Ф Гегеля о том, что рели-
гия и философия есть одно — форма объективации аб-
солютного духа в его самораскрытии.

Ключевые слова: Августин Аврелий, Троица, сущность, 
универсалия

Перед Августином стоит вопрос: что есть Бог? «Он все 
же, несомненно, есть субстанция (substantia) или, если ска-
зать точнее, сущность (essentia), что по-гречески οὐσία. Ибо 
как «мудрость» производится от «мудрого», а «знание» от 
«знать», так от «сущего» [esse] производится «сущность»» 
(кн.5, гл.2). Так, sustantia означает «тот, что подлежит и яв-
ляется основанием для самого себя». По-гречески это было 



371

бы выражено ὑποκείμενον и на латынь вернее перевести 
как subjectum; и в этом смысле она, substantia, предполагает 
предикаты. Еssentia — то, что выражает собственную сущ-
ность, и в греческом ее понимании (аристотелевском) такая 
сущность также подразумевает предикаты, но мыслится без 
них. Вводя ряд терминов, Августин хочет создать такой дис-
курс, который соответствовал бы складывающейся догмати-
ке и христианскому мировоззрению. Таким образом, бог как 
сущность = субстанция = οὐσία мыслится без предикатов. 
Поэтому ей предполагает просто быть сущей, то есть просто 
быть. Отчего и возникает само название сущности, «ибо то, 
что изменяется, не сохраняет самого существования, и то, что 
может изменяться, даже если не изменяется, может не быть 
сущим так, как было. А поэтому то, что не только не изменя-
ется, но вообще даже не может измениться, несомненно, под-
падает под то, что истиннейшим образом называется сущим». 
К тому же substantia как ουσια предполагает «быть» в пределе, 
как существовать, то есть в Боге совпадает сущность, сущее 
и существование. 

Августин спорит с арианами, которые, по его мнению, 
говорят о боге через предикаты, в частности, относительно 
рожденности / нерожденности: «Поэтому нерожденность от-
носится к сущности Отца, а рожденность — у сущности Сына. 
Поскольку же нерожденность и рожденность суть отличие, 
постольку различны и сущности Отца и Сына». Августин на-
стаивает на обратном: да, рожденность / нерожденность вы-
сказываются относительно сущности, но не являются преди-
катами, так как их мы из этой сущности и извлекаем, ибо в ней 
все потенциальное уже актуализировано. «Мы же отвечаем 
им, что если все, что говорится о Боге, говорится о Его сущ-
ности, то слова «Я и Отец одно» сказаны в отношении сущно-
сти. Следовательно, у Отца и Сына одна сущность» (гл.3).

В то же время внутри единой сущности отца-сына есть 
различенность, так как есть отношение отцовства-сыновства. 
«Вот почему хотя бытие Отца отличается от бытия Сына, их 
сущность, однако, не различается, ибо эти [определения] вы-
сказываются не в отношении сущности, но во взаимном отно-



372

шении; причем это отношение не есть привходящее, ибо оно 
неизменно» (кн.5, гл.5). Таким образом, у нас есть patrem esse 
и filium esse, esse — то, что является общим для отца и сына, 
essentia. То есть здесь впервые появляется концепт «бытия», 
которого античная мысль не знала. 

Связь отца и сына должна быть артикулирована, так как 
сыновство и отцовство — это относительные понятия. Сын 
предполагает отца, отец предполагает сына. Причем эта отно-
сительность не затрагивает их сущностной связи. Пытаясь раз-
вернуть эту связь, Августин говорит, что «посредством одного 
представления нами мыслится родитель, посредством, друго-
го — нерожденный». Таким образом, о боге можно вести два 
дискурса: как об отце (который имеет Сына), как о нерожден-
ном. Когда говорим о боге как нерожденном, то это бог-в-себе-
и-для-себя. Как только появляется сын, то в тождественном 
появляется иное, и тогда мир разворачивается и становится 
для-нас. 

И эта разверстка становится возможной благодаря 
святому духу, который есть «некоторое невыразимое общение 
Отца и Сына; и, возможно, поэтому Он называется так, что это 
самое название подходит и к Отцу, и к Сыну. Ибо Он называ-
ется собственно так, как Они называются сообща, поскольку 
и Отец — дух, и Сын — дух, и Отец свят, и Сын свят» (кн.5, 
гл.11). Таким образом, святой дух относится к Отцу и Сыну 
одинаково, он — связь между ними.

Galiya Makarova; Saint Petersburg State University,  
Institute of philosophy (Saint-Petersburg, Russia), Student 

”On the Trinity:” philosophical and theological 
discourse and the problem of universals

The Treatise of Augustine “on the Trinity” is a fundamental 
Western Christian dogma. It presents a study of the prob-
lem of the relationship of the three persons of the Trinity 
in theological language, directed against the Arian heresy. 
Augustine, postulatied the equality of the Father and the 
Son in their “essence,” assigns to the Holy Spirit the role of 



373

a relationship between Father and Son. At the same time, in 
Augustine’s reasoning, one can also find an implicit deep 
philosophical problem — the problem of universals: how God 
is one, but in three Persons. The key concept introduced by 
Augustine turns out to be the concept of being as that binds 
Father and Son. This topic is relevant because it reveals the 
close intertwining of philosophical and religious discourses, 
which corresponds to the thesis of G. W. F Hegel that religion 
and philosophy are one thing — a form of objectification of 
the absolute spirit in its self-revelation.
Keywords: Augustine Aurelius, the Trinity, essentia, universal

Шемякина Мария Александровна; Санкт-
Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

Проблема языка философии в горизонте 
сюжетообразования: повествование 
Платона в свете поэтики Аристотеля

В докладе предлагается постановка проблемы языка 
философии, цель которой — обозначить концептуальное 
поле, раскрывающее неизбежную обусловленность си-
туации философствования и формы его выражения, 
и эксплицировать способ конституирования внутрен-
ней формы языка философии. В исследовании методо-
логическое основание для исторического рассмотрения 
проблемы формулируется с опорой на герменевтиче-
ские проекты Г. Г. Шпета, М. М. Бахтина, А. Ф. Лосева, 
В. В. Бибихина, П. Рикёра и др. Также принимается во 
внимание общая линия формирования проблематики 
русской сюжетологии и нарратологии в XX веке от фор-
малистских типологий сюжетов к структурно-семиоти-
ческим типологиям субъектов повествования, в которой 
имманентно выражено необходимое сближение понятий 
внутренней формы и сюжета. Анализ проблемы языка 
философии предполагает очерчивание его функций на 
нескольких уровнях: 1) специфика языка философии по 
отношению к языку вообще как любой формы выраже-
ния — соотношение части и целого; 2) определение язы-



374

ка философии как формы реализации существа самой 
философии — соотношение вещи (мира), мысли и сло-
ва; 3) связь языка философии и художественного язы-
ка в горизонте их смыслотворческих возможностей — 
соотношение логики и алогизма. Эти три проблемных 
разреза рассмотрены в рамках магистрального тезиса 
о соотношении методов диалектики и диалогики при-
менительно к вопросу о связи истока и итога события 
слова, образующего смысловое напряжения между ре-
конструкцией праязыка образов и конструированием 
метаязыка понятий. Способ соединения этих векторов 
раскрывается в философском анализе художественного 
сюжетообразования. Показательным материалом для 
анализа является античная традиция: тип повествова-
ния, который представлен в диалогах Платона, рефлек-
сивно осмысляется в концепциях поэтики мифа и он-
тологии формы в системе Аристотеля — на раскрытии 
значимости этого соотношения сфокусирован данный 
доклад.
Ключевые слова: язык философии, сюжет, повествование, 
поэтика, Платон, Аристотель

Maria Shemyakina; Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

The problem of the language of philosophy in the 
horizon of plot formation: Plato’s narrative 

in the light of Aristotle’s poetics
The paper proposes a formulation of the problem of the lan-
guage of philosophy, which aims to designate a conceptual 
field that reveals the inevitable conditionality of the situation 
of philosophising and the form of its expression, and to 
explicate the way of constituting the internal form of the 
language of philosophy. The analysis of the problem implies 
outlining its functions at several levels: 1) the specificity of 
the language of philosophy in relation to language in gen-
eral as any form of expression — the correlation of part and 
whole; 2) the definition of the language of philosophy as 
a form of realisation of the essence of philosophy itself — 



375

the correlation of thing (world), thought and word; 3) the 
relationship between the language of philosophy and artistic 
language in the horizon of their meaning-making possibili-
ties — the correlation of logic and alogism. These three sec-
tions are considered within the framework of the main thesis 
on the correlation of the methods of dialectics and dialogics 
in relation to the question of the semantic tension between 
the reconstruction of the protolanguage of images and the 
construction of the metalanguage of concepts. The way these 
vectors are connected is revealed in the philosophical analysis 
of artistic plot formation. Ancient tradition is an illustrative 
material for analysis: the type of narrative presented in Pla-
to’s dialogues is reflexively comprehended in the concepts 
of poetics of myth and ontology of form in Aristotle’s sys-
tem — this paper is focused on revealing the significance of 
this correlation.

Keywords: language of philosophy, plot, narrative, poetics, 
Plato, Aristotle

Гоглева Екатерина Андреевна; Российский государствен-
ный педагогический университет им. А. И. Герцена 
(Санкт-Петербург, Россия), аспирант

“The History of Philosophy: containing the 
Lives, Opinions, Actions and Discourses of Every 

Sect” (1655–1662) Томаса Стэнли: к вопросу 
о роли автора в формировании историко-

философского канона (на примере работы 
с фигурами Аристотеля, Платона и Сократа)

Томас Стэнли (1625–1678 гг.) — автор первой англоязыч-
ной истории философии. После выхода в свет первого тома 
«Истории философии» в 1655 году его фундаментальный 
труд стал определенным стандартом для историй 
философии в Англии и на континенте. Вынужденный 
жить в трудное и жестокое время, Стэнли ищет в исто-
рии философии опоры и примера. Все, что играет для 
него роль, это люди, их отношения, их харизма и вли-
яние друг на друга. Именно по этой причине, кажет-



ся, в области же собственно философских проблем 
он более всего заинтересован в этических вопросах, 
в практической мудрости и философии как способе 
быть цельным. Отсюда его огромная любовь к Сокра-
ту, стоикам, Эпикуру, скептикам, которая прочитыва-
ется даже через его старательное авторское молчание.
Ключевые слова: Томас Стэнли, История философии, 
автор, канон, Новое время

Ekaterina Gogleva; Herzen State Pedagogical University 
of Russia (Saint Petersburg, Russia), Postgraduate

“The History of Philosophy: containing the 
Lives, Opinions, Actions and Discourses of 
Every Sect” (1655–1662) of Thomas Stanley: 

the question about the author in the history 
of philosophy (the example of working with 

Aristotle, Plato and Socrates heritage)
This article draws a parallel between Thomas Stanley’s ac-
tivity during the Civil War (especially 1646–1649) and his 
researcher’s attitude, that makes itself felt in his main work 
“The History of Philosophy” (the first volume was published 
in 1655). As a historian of philosophy Stanley pays consider-
able attention to philosophers’ way of living and this moral 
part of philosophers’ biographies often becomes more im-
portant for him, than theoretical one. This article finds out 
the possible reason of such attitude in Stanley’s biographical 
pages. It can be find out that he pays attention on such figures 
as Socrates, Epicurus and so on.
Keywords: Thomas Stanley, The History of Philosophy, the 
author, the canon, Modern philosophy



Статьи





379

Приходько Максим Александрович, кандидат 
философских наук; Российский государственный 
педагогический университет им. А. И. Герцена 
(Санкт-Петербург, Россия), научный сотрудник

Природа и число в трактовке фигуры патриарха 
Еноса у Филона Александрийского*

Рассматривается экзегеза фигуры ветхозаветного патри-
арха Еноса у Филона Александрийского. Прослеживается 
как Филон, применяя аритмологию четверицы и пифаго-
рейское учение о тетрактисе, формулирует основы эти-
ческой теории, в основании которой стоит добродетель 
надежды, которая, в свою очередь, формирует правильный 
взгляд на мироустройство, в котором гармония и разум-
ность высших сфер формирует правильное устройство 
души человека. Связь теоретического осмысления мира 
и практического возрастания души в добродетели, Филон 
обращает в особое возвышенное богослужение, в котором 
творение прославляет Творца в акте благодарения, совер-
шаемого душой, созерцающей гармонию мироустройства.
Ключевые слова: Енос, число, природа, пифагорейство, 
космос, душа, этика, тетрактис

Maxim Prikhodko, CSc in Philosophy; Herzen State 
Pedagogical University of Russia (Saint Petersburg, 
Russia), Associate Research Fellow

Nature and Number in Philo 
of Alexandria’s Interpretation 

of the Figure of the Patriarch Enos**
The study focuses on Philo’s exegesis of the Old Testament 
patriarch Enos. It traces how Philo, applying the arrhythmol-
ogy and the Pythagorean doctrine of the tetractys, formu-

* Исследование выполнено в Российском государственном 
педагогическом университете им. А. И. Герцена за счёт гранта 
РНФ № 25-28-00702, https://rscf.ru/project/25-28-00702/

** The research was carried out at the Herzen State Pedagogical 
University of Russia with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-28-00702, https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/



380

lates the foundations of an ethical theory based on the virtue 
of hope, which, in turn, shapes a correct view of the world 
order, in which the harmony and rationality of the higher 
spheres shape the proper structure of the human soul. Philo 
transforms the connection between theoretical understand-
ing of the world and the practical growth of the soul in vir-
tue into a special, sublime praise, in which creation glorifies 
the Creator in an act of thanksgiving performed by the soul 
contemplating the harmony of the world order.
Keywords: Enos, nature, number, Pythagoreanism, cosmos, 
soul, ethic, tetractys

Вопрос о соотношении закона природы и законов, ко-
торые предписываются законодателями людям, был одним из 
ключевых проблемных моментов, о котором размышляли ан-
тичные философы. Важность этого вопроса объясняется тем, 
что ответ на него дает понимание самой основы законотворче-
ства — принципа, начала этического действия и уразумения 
того, в чем заключается счастье, как цель и наивысшее благо, 
к чему стремится разумное существо. Идеальные законы, кото-
рые философы предписывали для руководства людям в личной 
и общественной жизни (интеллектуальной и моральной сфере, 
теории и практике) предлагались в формулировках: «в согласии 
с разумом», «в согласии с добродетелью», «в согласии с приро-
дой». Сами законы разделялись в греческой мысли на «писанные» 
и «неписанные». Считалось, что писанное законодательство, 
составленное в соответствии с высшими устремлениями разум-
ных потенций души, призваны расположить последнюю к усво-
ению высшей, вечной истины в неписаных законах природы.

В эллинистическом мышлении, царь представлялся как 
связующее звени между человеком и обществом, также как 
и между человеческим и космическим, или божественным 
законом (Goodenough 1969: 87). Естественной тенденцией в эл-
линистической мысли (у стоиков и пифагорейцев) была раз-
работка теории, согласно которой писаный закон был лишь 
отражением или образом Идеи-Закона. Эллинские философы 
были склонны считать писаный закон ценным только для тех 
низших натур, которые не могли подняться до идеала и руко-



381

водствоваться им. Высший же идеал закона уже не фиксируется 
в законодательных актах, но он достигается в опыте теорети-
ческой и практической добродетели, причем сам праведный 
человек, достигший исполнения высшего закона, становится 
его живым носителем.

Согласно александрийскому иудейскому философу, Фи-
лону Александрийскому, закон Моисея — это актуальная копия 
высшего Закона природы-Логоса и потому, как писаный закон 
он ниже своего Архетипа.1 Писаный закон, по мысли Филона, 
делается адекватным неписаному Закону-Логосу в живом рели-
гиозном опыте, или в жизненном осуществлении, в святости. 
Отсюда и ведет свое начало учение о домоисеевых патриархах 
(и Моисее, в том числе) как «живых воплощениях» закона.2 Сам 
Моисей, в интерпретации Филона, является идеалом «живого 
закона и разума» (νόμος ἔμψυχος τε καὶ λογικός, De Vita Mos. 1.162), 
архетипом, образцом (ἀρχέτυπον παράδειγμα, Virt. 70) для других 
правителей, поскольку и те, в свою очередь, являются живыми 
скрижалями закона (γράφονται δήπου καί νόμοι, Det. 141).

Сам Моисей, по Филону, как и другие патриархи, но в сте
пени, полностью превосходящей остальных, сам был воплоще-
нием божественных добродетелей, νόμος ἔμψυχος, и добродетели, 
которые, будучи в нём, делали его νόμος ἔμψυχος. Законодатель-
ство Моисея было лишь проекцией ἀπεικονίσματα καὶ μημήματα 
этих добродетелей или законов, которые, как образцы для зако-
нодательства, он носил в своей душе, подобно образам (Mos. II, 
4–11). В другом отрывке, Сам Бог является παράδειγμα ἀρχέτυπον 
законов, умным солнцем за видимым солнцем, испускающим 
из невидимого источника видимые лучи (Spec. 1.279).

В трактате De Abrahamo Филон подробно излагает свою 
концепцию Патриархов–«живых законов». В Пятикнижии вы-
деляется семь великих типов природных добродетелей. Енос, 
Енох и Ной составляют первую триаду, Авраам, Исаак и Иа-
ков — вторую, а Моисей выделяется сам по себе превращая 
шесть в семь (Goodenough 1969: 129).

1 Opif. 3,69,71; Abr. 3; De Vita Mos. 2.11,13,48.
2 Abr. 5: ἔμψυχοι νόμοι (Martens 2003: 91, 107).



382

Енос — Надежда

Филонова экзегеза патриарха Еноса строится на основе 
следующего отрывка Септуагинты:

καὶ τῷ Σηθ ἐγένετο υἱός, ἐπωνόμα
σεν δὲ τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ενως· οὗτος 
ἤλπισεν ἐπικαλεῖσθαι τὸ ὄνομα κυ-
ρίου τοῦ θεοῦ. (Gen. 4:26)

И Сифу бысть сын: именова 
же имя ему Енос: сей упо-
ва призывати имя Господа 
Бога.  (Быт. 4:26)

Имя Енос Филон переводит как «Человек», находя су-
щество этого имени присущем добродетели этого патриарха. 
Добродетель Еноса, по Филону, — это надежда. Именно наде-
жда является первым шагом к воплощению в жизни природ-
ного Закона. «Человек надежды» есть человек как таковой, это 
животное, которое надеется.3 «Истинный человек — тот, кто 
ожидает доброго и прочно обосновался в благих надеждах».4 
Надежда же — самое дорогое, чем обладает человеческая душа 
(Abr. 8). Енос, поясняет Филон, заслуживает высшей похвалы, 
поскольку он возложил надежду на Безначальное Начало — 
Отца и Создателя всего, а не на тех отцов и праотцов, кото-
рые пришли в бытие. Такой человек, лелеющий надежду, по 
преимуществу, заслуживает звание «человек» (Abr. 10). Кроме 
того, «человек надежды» заслуживает и памятной записи, но 
не на тленных листах папироса, а на самой вечной природе, 
на которой запечатлены не письмена, а сами благие дела.5

Здесь мы видим у Филона переход к концепту природ-
ных, неписанных законов. Замечательным моментом этой док-
трины является полный семантический реализм природного 

3 Так можно перефразировать филоново выражение: «Без на-
дежды человек  — лишь животное в человеческом образе» (ότι τον 
δύσελπιν ούκ άνθρωπον άλλ› ανθρωποειδές ηγείται θηρίον, Abr. 8).

4 Abr. 7–8: ὡς μόνου πρὸς ἀλήθειαν ὄντος ἀνθρώπου τοῦ τὰ ἀγαθὰ 
προσδοκῶντος καὶ ἐλπίσι χρησταῖς ἐφιδρυμένου.

5 Abr. 11. Противопоставление памятной записи на тленном 
папирусе и неписанной записи на бессмертной природе. Евсевий 
Кесарийский буквально это повторяет во вступлении к «Жизни 
Константина».



383

закона. Здесь нет опосредованности текстом закона, кодексом: 
законом является сама жизнь праведного патриарха. По мысли 
Филона, природный закон уже является добродетелью; жизнь 
праведного патриарха и есть живая хартия закона. Другим 
замечательным моментом филоновой экзегезы Быт. 4:26 явля-
ется похвала Еносу за его надежду. Это вовсе не риторическая 
ремарка, а важное развитие смысла надежды как неписанной, 
природной добродетели, о чем речь пойдет ниже.

Енос и четверица

В связи с концептом «природного закона», особую зна-
чимость приобретает аритмология, применяемая Филоном 
к каждому из патриархов: являя законы природы, патриархи 
воплощают (выявляют) и определенные числа, или смыслы, 
заключенные в тех или иных числах. Так, добродетель Ено-
са — надежда являет собой число четверицу:

Если мы отсчитаем поколений от первого, земнородного 
человека, то обнаружим, что он, которого халдеи называют Ено-
сом, а на нашем языке — Человеком (ἄνθρωπον), — четвёртый.6 
Число четыре пользовалось большим почётом у других фило-
софов, посвятивших себя изучению нематериальных и умных 
сущностей (τὰς ἀσωμάτους οὐσίας καὶ νοητὰς), и особенно у пре-
мудрого Моисея, который, прославляя это число, называет его 
«святым и похвальным» (ἅγιος ἐστι καὶ αἰνετός, Abr. 12–13).

Надежда, по Филону — ожидание/предчувствие (προσδο
κία) добра, тогда, как страх — зла. Твердо надеющийся человек 
(ὁ εὔελπις) «свят и достоин похвалы (ἅγιος ἐστι καὶ ἐπαινετός)» 
(Abr. 14). Прилагательные ἅγιος и ἐπαινετός определяющие 
у Филона человека надежды, также характеризуют и существо 

6 Енос, внук Адама, естественно, был бы третьим, а если счи-
тать Авеля и Каина, то пятым. Филон мог получить необходимое 
ему число, опустив либо Авеля, поскольку в Быт. 4:25 о Сифе го-
ворится как о его замене, либо Каина как о проклятом. То, что 
Филон, скорее всего, опускал в перечислении Каина, видно из 
Quaest. in Gen. 1.81 “quare neque terrigena patris successorem eum 
(i. e. Cain) indicat neque caput osteriorum generationum.”



384

числа четыре, которое он называет «святым и похвальным» 
(ἅγιος ἐστι καὶ αἰνετός, Abr. 13).

На словах ἅγιος ἐστι καὶ αἰνετός Филон фокусирует вни-
мание в своем трактате De Plantatione. Здесь иудейский фило-
соф истолковывает четверицу, выводя ее значение из экзегеэы 
Лев. 19:23–24, где число четыре упоминается в связке с прила-
гательными определениями ἅγιος и αἰνετός:

Ὅταν δὲ εἰσέλθητε εἰς τὴν γῆν, ἣν 
κύριος ὁ θεὸς ὑμῶν δίδωσιν ὑμῖν, καὶ 
καταφυτεύσετε πᾶν ξύλον βρώσιμον 
καὶ περικαθαριεῖτε τὴν ἀκαθαρ-
σίαν αὐτοῦ· ὁ καρπὸς αὐτοῦ τρία 
ἔτη ἔσται ὑμῖν ἀπερικάθαρτος, οὐ 
βρωθήσεται· καὶ τῷ ἔτει τῷ τετάρ-
τῳ ἔσται πᾶς ὁ καρπὸς αὐτοῦ ἅγιος 
αἰνετὸς τῷ κυρίῳ· (Lev. 19:23–24)

Егда же внидете в землю, юже 
Господь Бог ваш дает вам, 
и насадите всяко древо снед-
ное, и очистите нечистоту 
его, плод его три лета нечист 
да будет вам, да не снестся: 
в лето же четвертое будет 
всяк плод его свят, похва-
лен Господу (Лев. 19:23–24).

Согласно Лев. 19:23–24, четвертый год — время, к кото
рому дерево «очищается» для принесения плодов Господу, плод 
этого дерева становится «свят и похвален для Господа» (ἅγιος 
αἰνετὸς τῷ κυρίῳ), или «достойный посвящения Господу», если 
переводить не дословно. В De Plant. Филон, интерпретируя это 
место книги Левит, останавливается на смысле числа четыре как 
принципе полноты. Философ замечает, что Моисей описывает 
сотворение светил в четвертый день творения мира (Быт. 1:14). 
От светил, чувственного света зависит главная способность 
души — зрение. Посредством зрения мы созерцаем космос, 
в котором мы наблюдаем «родителей света» — солнце, луну 
и целый «хор звезд». Все эти светила своими равномерными 
и правильными движениями отмеряют дни, месяцы и годы, чем 
и обнаруживают природу числа (De Plant. 117–118). Число четы-
ре, по Филону, есть то, что, в первую очередь нам дается понять 
через зрение: это четыре первоэлемента, из которых состоит чув-
ственный мир (земля, вода, воздух, огонь); это четыре времени 
года, определяющих годичный круг времени (De Plant. 120).

Из вышесказанного Филон делает важный вывод: число 
четыре, включает в себя основополагающие принципы при-



385

роды и ее восприятия человеком, принципы физики и этики, 
теории и практики в их взаимосвязи. Число четыре:

это первое из чисел, получаемых возведением в квадрат 
другого числа, оно предстаёт перед нами именно в виде 
прямых углов, как это видно из геометрической фигуры. 
Прямые углы — это ясные образы правильности разумной 
мысли (αἱ δ’ εἰσϊν ὀρθότητος λόγου σαφῆ δείγματα), а пра-
вильный разум — неиссякаемый источник добродетели. 
(De Plant. 121)

Тем самым, Филон развивает учение греческой фило-
софии о добродетели как равенстве, правильности, соразмер-
ности7. Правильная геометрическая фигура, состоящая из 
прямых углов, являет образ «правильности», который усваи-
вается умом, который, в свою очередь, формирует правильное 
поведение человека. В De Opif. Филон говорит об этом весьма 
определенно:

четыре первым из чисел являет равносторонний четыре-
хугольник, меру справедливости и равенства, и что оно 
единственное из них получается и в сумме, и в произве-
дении, в сумме из двух и двух, а в произведении также из 
двух умножением на два, являя некий образ совершен-
нейшего согласия, чего не получается ни с каким другим 
числом (De Opif. 51).

В De Plant. мы читаем:
Стороны квадрата обязательно равны: а равенство — мать 
справедливости, царица и царица добродетелей. Таким 
образом, пророческое слово показывает, что это число — 
символ равенства, праведности и всякой добродетели, 

7 Как и Филон, пифагорейцы считали число четыре сим
волом справедливости (δικαιοσύνη), как пояснил Александр 
Афродисийский: «Они полагали, что отличительной чертой 
справедливости являются взаимность и равенство, поэтому они 
искали это в числах и по этой причине говорили, что справед-
ливость — это первое число, равное умножению самого себя… 
Некоторые говорили, что это четыре, поскольку это было пер-
вое квадратное число, которое делилось на равные части и бы-
ло равным» (Comm. Met. 38.10–16).



386

в отличие от других чисел (ὥστε ἰσότητος καϊ δικαιοσύνης 
καϊ πάσης αρετῆς χωρίς τών άλλων έπιδείκνυται τον αριθμόν 
είναι σύμβολον). (De Plant. 122–123)

Таким образом, мы видим, что, с помощью аритмологии 
четверицы Филон проводит важную для его системы связь 
устройства мира и устройства человеческой души, связывает 
физику и этику.

Прославление Творца

В своем последующем толковании De Plant. 123–125, Фи-
лон фокусирует внимание на словах πᾶς ὁ καρπός из Лев. 19:24 
и сравнивает эту строку с природой четверицы, которая есть 
полнота — πᾶς в возможности, — та полнота, которую охваты-
вает (περιέχει) десятерица8 в действительности. Филон замечает, 
что число четыре входит в каждую сумму чисел, которая дает 
от 5 до 10. Это символизирует полноту плода четырехлетнего 
дерева, который посвящается Господу. Здесь мы видим, что 
в экзегезу библейского текста иудейский философ вплетает 
пифагорейское учение о тетрактисе.9 Совершенная арифмети-
ческая полнота тетрактиса отражает, по Филону, святость и по-
хвальность плода, посвящаемого Господу на четвертый год:

Вполне уместно Моисей говорит о плоде наставления как 
о не только «святом», но и «дохвальном» (τὸν τε παιδείας 
καρπὸν οὐ μόνον ἅγιον, ἀλλὰ καὶ αἰνετὸν εἶναι φησι προσηκό-
ντως); Ибо каждая из добродетелей (τῶν αρετῶν) есть дело 
святое (ἐστι χρῆμα ἅγιον), но благодарение (εὐχαριστία) — 
дело святое прежде всего. (De Plant. 126)

В созревшем плоде дерева Филон находит образ добро-
детели — «плод наставления» (ὁ παιδείας καρπός). Этот плод 
не только ἅγιος, но как αἰνετός, по преимуществу. Тем самым, 

8 О совершенном числе 10 см. Congr. 90; Mut. 226 sqq.; Decal. 27.
9 В Opif. 47 и Decal. 26 Филон также связывает число четыре 

с числом десять. Ср. Mos. 2.84 и Spec. 2.4. Связь между четырь-
мя и десятью, то есть 1 + 2 + 3 + 4 = 10, также регулярно встре-
чается в арифмологических справочниках, например, у Теона 
Смирнского (93.18–20).



387

мыслитель указывает на то, что Бога невозможно вполне про-
славлять (благодарить) в религиозных зданиях и обрядах, 
как это вошло в обычаи большинства людей; ведь даже весь 
мир не может быть храмом, дающим должную честь и хвалу 
Создателю. Такая хвала должна быть выражена в хвалебных 
гимнах, но «не в том, что громогласным звуком будет воспе-
ваться, а в том, что незримый и чистейший ум отразит и вос-
поет (ἐπηχήσει καὶ ἀναμέλψει)» (De Plant. 126). Здесь мы видим 
важный переход к теме религии, а именно, к пифагорейскому 
восприятию религии.

Эта тема развивается далее, когда Филон ссылается на 
услышанное им предание (παλαιὸς λόγος, De Plant. 127) о том, 
что, когда Творец закончил творение мира,

Он спросил у одного из своих глашатаев-прорицателей 
(ἑνὸς τῶν ὑποφητῶν) не пропустил ли Он как не сумевший 
создать что-либо под землей, или под водой, или что-либо 
найденное в высших воздушных сферах, или на небесных, 
самых дальних из существующих сфер. Он, как говорят, 
ответил, что все совершенны и завершены во всех своих 
частях, и что нужно найти лишь одно, а именно достойное 
хвалы слово (хвалебное слово, τὸν ἐπαινέτην  αὐτῶν λόγον), 
чтобы вознести этим словом хвалу, которое сделало бы 
те непревзойденные совершенства (ὑπερβολάς), которые 
представляются даже в самых незначительных и незамет-
ных из частей мира, предметом скорее возвещения, чем 
восхваления (οὐκ ἐπαινέσει μᾶλλον ἢ ἐξαγγελεῖ), ибо одно 
лишь перечисление деяний Божиих само по себе было 
для них самодостаточнейшей (αὐταρκέστατον) хвалой, 
ибо они не нуждались в украшении извне, но обладали 
истинной, совершеннейшей похвалой в (самой) реаль-
ности (ἀλλὰ τὸ ἀψευδὲς τῆς ἀληθείας τελειότατον ἐχόντων 
ἐγκώμιον). История гласит, что Создатель вселенной, ус-
лышав это, одобрил сказанное, и что вскоре явилось новое 
рождение, семья Муз  и гимнов, возникших из лона одной 
из Его сил, девственной Памяти, имя которой большин-
ство людей слегка меняют и называют «Мнемозиной». 
(De Plant. 127–129)



388

Текст Филона напоминает речь платоновского Демиурга 
из Tim. 41аd,10 в котором Творец обращается к богам поручая 
им создание рода смертных существ, дабы мир получил полное 
завершение. Филон как будто перелагает это рассуждение из 
онтологической в этическую плоскость, или выявляет этиче-
ское звучание в онтологии, говоря о «благодарении» творени-
ем Творца как завершающем моменте творческого акта Бога, 
единственном благе, которое тварь может воздать Творцу. 
Этим благим действием все творение приходит к завершению 
и совершенству. В пассаже Филон демонстрирует существо 
хвалы Творцу. Эта хвала рождается не со стороны, а из само-
го творения и представляет собой скорее естественное возве-
щение славы Творцу в совершенстве, или премудрости, а не 
восхваление, наподобие сочиненных хвалебных гимнов. Это 
естественный гимн Творцу, провозглашаемый самим космо-
сом. Здесь виден и пифагорейский идейный подтекст,11 и би-
блейское представление о прославлении-возвещении Творца 
всем творением.12

«Древняя история» (παλαιὸς λόγος), которую приводит 
Филон в De Plant. 127–131, как указывает Руния (Runia 1986: 
114–115) по мнению одних исследователей, имеет происхожде-
ние из «Теогонии» Гесиода (Hes. Theog. 50), а по мнению других, 
это “theologie syncretique,” в которой совмещаются иудейская 
ангелология и греческая мифология (Pépin 1976: 237).

В приведенном отрывке также наблюдается связь с Фи-
лон с Tim. 29а (Runia 1992: 12), где говорится о том, что Де-
миург, при создании космоса, взирает не на что-то «имевшее 

10 На это обращает внимание Дэвид Руния (Runia 1992: 11).
11 P. Boyance видит в этой истории пифагорейское происхож-

дение и находит в ней неопифагорейскую теологию Муз, твор-
ца — Зевса и подвластного ему бога Апполона (Boyance 1946: 6–7, 
следуя Cumont 1919).

12 Ср.: «Небеса поведают славу Божию, творение же руку Его 
возвещает твердь. День дни отрыгает глагол, и нощь нощи возве-
щает разум. Не суть речи, ниже словеса, ихже не слышатся гла-
си их. Во всю землю изыде вещание их и в концы вселенныя гла-
голы их» (Пс.18:2–5).



389

возникновение», а на «образец тождественный и неизменный». 
Тот же самый принцип действует в «Тимее», и в отношении 
человек — космос:

чтобы мы, наблюдая круговращения ума в небе, извлекли 
пользу для  круговращения нашего мышления, которое 
сродни тем, с небесным, … мы должны, подражая безу-
пречным круговращениям  бога, упорядочить непостоян-
ные круговращения  внутри нас. (Tim. 47bc)

Несомненно, что Филон тут имплицитно проводит связь 
с Еносом, с которого и началось прославление Господа. Добро-
детель этого патриарха Филон понимает в библейском и пифа-
горейском аспектах, которые преломляются в интерпретации 
числа четыре, применительно добродетели патриарха. Только 
взирая на Первообраз можно достичь благого подобия. Перво-
образ же — Сам Бог, или Божественный Логос. «Призывание 
Бога», которое началось с Еноса, отражает, в интерпретации 
Филона, платоновский принцип подражания «вечному», а не 
«имевшему возникновение». В свете этой идеи, Филон пишет 
о «благодарении», как том единственном, что «дается взамен» 
творением Творцу, ибо нет ничего поистине благого, что не 
принадлежало бы Творцу и не было бы Его даром.

Хвала творения Творцу — еще один мотив, в котором 
Филон связывает физику и этику. Отсылки к платоновскому 
Тимею здесь очень важны. Как замечает Д. Руния, Платон 
в Тимее использует специфический «язык совершенства». 
Этот язык выражается, во-первых, в доминирующих в тексте 
превосходных степенях — ἄριστος и κάλλιστος, обозначающих 
функциональное и эстетическое совершенство соответствен-
но. Во-вторых, понятие «совершенство» связывается, в част-
ности, с ключевым греческим словом ἀρετή — то, чем обла-
дают существа, описываемые в превосходной степени. Таким 
образом, замечает исследователь, Платон старается показать, 
что и космос, и его душа обладают ἀρετή в исключительной 
степени (Runia 1992: 14).

Очевидно, что у Филона ὰρετή патриархов понимается 
и описывается в русле, близком платонизму: как совершенство 



390

соответствия Природе (смертной и бессмертной природы), со-
вершенному организму-космосу, Божественному Логосу как 
высшей Природе всего творения.

Еще одно космологическое описание ἀρετή у Филона мы 
встречаем в De Som. 1.33–37. Здесь Филон говорит о том, что 
благодарение Творцу — Отцу всего сущего в четырехчастном 
составе космоса (воздух, вода, земля, огонь) это совершается 
в огне, пребывающем на небесах, а в четырехчастном составе 
человека (тело, чувственное восприятие, звучащая речь, ум) 
это производит ум. Только высшие, четвертые, непостижи-
мые (ἀκατάληπτοι) элементы космоса и человека — небеса и ум 
способны воздать хваление Творцу. Небо совершает этот акт 
в правильных движениях небесных тел, представляющих со-
бой совершенную гармонию и гимническое пение, как пение 
Муз; человек же наделен особым даром поклоняться и чтить 
(θεραπεύειν) Творца (в религии, культовом действе, молитве). 
Восприятие умом — божественным началом в человеке гар-
монии небесных сфер рождает возвышенное богослужение —
прославление Творца.

В пассаже отчетливо прослеживается пифагорейско-ре-
лигиозный мотив, а именно религиозное восприятие небес-
ной гармонии сфер, в акте благодарения-прославления умом 
Творца–Создателя. Отрывок дополняет ранее приведенный 
De Plant. 127–131, а также и рассуждение Филона в De Opif. 
77–88 о том, почему человек создан последним из всего творе-
ния. Филон приводит несколько причин: 1) Бог приготовляет 
для человека — главного своего создания весь мир, со всеми 
творениями, 2) для научения потомков, показывая изобилие 
и непринужденность жизни без греха, 3) для сочетания начала 
и конца во всех творениях:

начало — небо, конец — человека, первое — начало как 
самое совершенное из чувственных неразрушимых сущ-
ностей, а последний — конец, как «прекраснейшее из 
земных и разрушимых, поистине сказать, как малое небо, 
обнимающее в себе множество звездоподобных природ 
посредством приобщения к искусствам, наукам и слав-
ным созерцаниям каждой добродетели». (De Opif. 82)



391

Последняя причина самая главная. Человеку надлежало 
«привести в изумление все прочие живые существа, ибо они, 
увидев его, должны были сразу поклониться и подчиниться 
ему как главе и владыке по природе» (De Opif. 83). Речь идет 
о подлунном мире, в котором человеку в универсуме дано ме-
сто кормчего, возничего и царя, управляющего всей тварью 
(De Opif. 87–88). В трактате De Som. 1.33–37 Филон дополняет 
свою мысль о человеке, соединяющем конец с началом, земное 
с небесным. Этот акт происходит восприятии умом небесной 
гармонии для вознесения ее как хвалы Творцу. Можно ска-
зать, что человек переводит небесную гармонию в религиозное 
действие — приношение, благодарение.

* * *

В нашем рассмотрении разных аспектов природной 
добродетели патриарха Еноса, мы вернулись к именованию 
«человек» — тому именованию, с которого начинали рассма-
тривать учение Филона о законе природы. Енос — это человек, 
в котором объединяются начало и конец. Его добродетель — 
надежда — суть начало, основание этики — это «первое, что 
посеяно», «семя» — «источник жизни» (De Praem. 11–12). На-
дежда — начало и основания счастья. Надежда счастья, на-
чаток, семя добродетели, побуждает ревнителей добродетели 
философствовать — в этом и заключается стремление к сча-
стью. Это стремление к наилучшей жизни осуществляется 
в процессе познания-рассмотрения природы сущего и дела-
ния-практики в согласии с природой. Рассмотрение приро-
ды, это и соединение с ней, прославление Творца. Здесь вновь 
у Филона соединяется теоретическая и практическая добро-
детель в благодарении Отца всего.  Здесь же и раскрытие при-
роды тетрактиды, как четверки-начала, включающего в себе 
все числа, отношения и равенства. Енос — человек, который 
надеется и призывает имя Господа и есть воплощение начала 
и конца, которое происходит в совершенном объединении 
теории и практики, движения космоса и движения души.



Литература

Boyance, P. (1946) “Les Muses et l’harmonie des spheres” in: Mélanges 
dédiés à la mémoire de Félix Grat, t. I. Paris: 3–16.

Cumont, F. (1919) “Un mythe pythagoricien chez Philo,” Revue de phi-
lologie, de litterature et d’histoire anciennes 43: 78–85.

Goodenough E. R. (1969) By Light, Light. The Mystic Gospel of Helle-
nistic Judaism. Amsterdam: Philo Press.

Martens J. W. (2003) One God, One Law: Philo of Alexandria on the 
Mosaic and Greco-Roman Law. Boston: Brill.

Pépin J. (1976) Mythe et allégorie. Les origines grecques et les contesta-
tions judéo-chrétiennes. Paris : Éditions Montaigne.

Runia, D. T. (1986) Philo of Alexandria and the Timaeus of Plato. 
Leiden: Brill.

Runia, D. T. (1992) “The language of excellence in Plato’s Timaeus and 
later Platonism,” in: S. Gersh, C. Kannengiesser, eds., Platonism in 
Late Antiquity, vol. 8. Notre Dame, Indiana: University of Notre 
Dame Press: 11–38.



393

Курдыбайло Дмитрий Сергеевич, кандидат 
философских наук; Институт теологии Санкт-
Петербургского государственного университета 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент; Российский 
государственный педагогический универ-
ситет им. А. И. Герцена (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

«Столп света, похожий на радугу»  
из видения Эра в «Государстве»  

и его неоплатонические интерпретации*1

В мифе о видении Эра в «Государстве» Платона упо-
минается столп света, «протянувшийся через все небо 
и землю, очень похожий на радугу». По сравнению 
с другими деталями платоновского мифа, этот образ 
мало комментировался в платонической традиции. 
Среди сохранившихся текстов основным источником 
для нас оказывается комментарий Прокла на «Госу-
дарство», в котором «столп света» осмысливается как 
особое неподвижное световое тело, вмещающее тело 
космоса и сопрягающее его с мировой душой. В свете 
комментария Прокла обнаруживается, что и Плотин 
предлагал схожий взгляд на этот образ, который, од-
нако, весьма трудно вычленить из текста «Эннеад» вне 
контекста последующих неоплатонических прочте-
ний. Однако толкования и Плотина, и Прокла уходят 
довольно далеко от первоначального смысла плато-
новского текста. Дистанция между исходным текстом 
и его интерпретациями раскрывает особенности 
экзегетического метода Плотина и Прокла.

Ключевые слова: Платон, «Государство», видение Эра, 
Плотин, Прокл, неоплатонический комментарий, ан-
тичная космология

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



394

Dmitry Kurdybaylo, CSc in Philosophy; Saint Petersburg State 
University, Institute of Theology (Saint Petersburg, Russia), 
Associate Professor; Herzen State Pedagogical University of 
Russia (Saint Petersburg, Russia), Major Research Fellow

“A straight column of light like a rainbow”  
in Er’s vision of Plato’s Republic  

and its Neoplatonic interpretations*2

The vision of Er in the Republic of Plato contains a picturesque 
image of “a straight column of light that stretched over 
the whole of heaven and earth, more like a rainbow than 
anything else.” In contrast to other details of Er’s myth, 
this imagery was rarely commented on by Platonists, either 
pagan, or Christian. The most comprehensive discussion is 
provided by Proclus in his Commentary to Plato’s Republic, 
where the “column of light” is conceptualized as a unique 
unmovable light body that encompasses the body of cosmos 
and coordinates it with the world Soul. In the light of Proclean 
interpretation, more details of Plotinus’ views become clear. 
It appears that the Enneads also contain seminal concepts 
of Proclus’ arguments, though expressed in a rather obscure 
way. However, the interpretations of both Plotinus and 
Proclus stray rather far from original Plato’s narrative. The 
distance between Plato’s myth and its Neoplatonic readings 
reveals the exegetical method of Plotinus and Proclus.
Keywords: Plato, the Republic, vision of Er, Plotinus, Proclus, 
Neoplatonic commentary, ancient cosmology

Миф о загробном видении Эра в десятой книге «Госу-
дарства» Платона (614b2–621b7) много раз комментировали 
и в языческой, и в христианской среде. Повествование о загроб-
ном суде, воздаянии и выборе жребиев душами перед новым 
воплощением для средних платоников и неоплатоников рас-
сматривалось как развитие мифа о колеснице души в «Федре» 
(246a3–256e2), проясняло вопросы о причинах попадания душ 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



395

в те или иные тела, решало вопрос о теодицее. Христианские 
читатели Платона находили много близких им мыслей — так-
же связанных с загробным судом и воздаянием,1 а также ярко 
выраженным принципом свободы человека и невозможности 
перенести на Бога ответственность за существование зла в мире 
— «это вина избирающего: бог невиновен» (RP 616e4–5). Кроме 
этической составляющей, огромную роль играет космологи-
ческий образ веретена Ананки и вложенных друг в друга его 
вращающихся частей, изображающих движение семи небес-
ных светил с максимальными подробностями, насколько они 
были известны астрономии того времени (RP 616c7–617b7). 
Наряду с трактатом Аристотеля «О небе» и космологией 
«Тимея», это повествование входило в базовый астрономи-
ческий куррикулум как языческих, так и христианских пи-
сателей поздней античности и раннего Средневековья.2

На фоне этих важнейших сюжетов некоторые детали из 
мифа об Эре уходят на задний план, и им почти не уделяется 
внимание. Об одной из таких деталей и пойдёт сейчас речь. 
Упоминается она в следующем отрывке:

Всем, кто провёл на лугу семь дней, на восьмой день надо 
было встать и отправиться в путь, чтобы за четыре дня 
прийти туда, откуда сверху виден [луч] света (φῶς), про-
тянувшийся через все небо и землю, словно столп (οἷον 
κίονα), очень похожий на радугу (τῇ ἴριδι), только ярче 
и чище. К нему они прибыли, совершив однодневный 
переход, и там увидели, посредине этого столпа света, 
свешивающиеся с неба концы связей: ведь этот свет — 
узел неба (τὸ φῶς σύνδεσμον τοῦ οὐρανοῦ); как брус на 
кораблях (ὑποζώματα τῶν τριήρων), так он скрепляет не-
бесный свод (πᾶσαν συνέχον τὴν περιφοράν).3

1 Ср. напр., многократные обращения к этому мифу Климента 
Александрийского: Strom. 1.15.69.2, 5.14.90.5–94.6, 5.14.103.4, 
5.14.106.2, 5.14.136.4 (Stählin et al. 1960–70).

2 Ср., напр., первую беседу на Шестоднев Василия Великого 
и дальнейшую традицию истолкования первой главы книги 
Бытия.

3 Plato, RP 616b1–c4, перев. А. Н. Егунова с изменениями.



396

«Столп света, похожий на радугу», вытянутый верти-
кально и соединяющий небо и землю, — яркий образ, который, 
по всей видимости, был загадочным для большинства толко-
вателей Платона. По крайней мере, не только толкования, но 
даже просто упоминания его редки в античной литературе.

Из тех упоминаний этого сюжета, которые мне удалось 
найти, самое раннее принадлежит Теону Смирнскому, кото-
рый, как он утверждает, разбирает его в своём комментарии на 
«Государство» Платона,4 — но работа эта не дошла до нашего 
времени даже фрагментарно. В «Изложении математических 
предметов» он приводит дословную цитату из «Государства», 
предваряя её кратким замечанием: Платон «говорит, что ось, 
соединяющая полюса, подобна столпу (ἄξονα μέν τινα διὰ τοῦ 
πόλου διήκοντα οἷον κίονα); другая же, словно позвоночник и ве-
ретено, содержит в себе полые валы, к которым прикреплены 
позвоночные диски звёздных сфер, из которых семь относятся 
к планетам, а восьмая, охватывающая остальные, — к непод-
вижным звёздам».5 Как видим, далее обычного пересказа Теон 
не продвигается, и его дальнейшее рассуждение касается уже 
чисто астрономических вопросов.

Второй в хронологическом порядке автор, обращающий-
ся к этому сюжету, — Плотин. Хотя к мифу об Эре он обраща-
ется много раз на страницах Эннеад, прямой речи о «столпе 
света» он не ведёт нигде. Лишь в трактате 2.1 «О небе» он об-
суждает природу света, который мы наблюдаем исходящим от 
небесных светил. Отдельные краткие фразы, которые он ис-
пользует здесь, заимствованы из интересующего нас отрывка 
«Государства», но, что более важно, его аргументация в этом 
трактате будет впоследствии использована Проклом при об-
суждении этого же платоновского сюжета (об этом проклов-
ском комментарии мы будем говорить немного ниже).

Итак, Плотин начинает рассуждение о природе солнеч-
ного света, но далее восходит от него к свету высшего рода 
и более тонкой природы:

4 Theon Smyrn., De utilitate mathematicae 146.3–4.
5 Ibid. 143.9–11; рус. перев.: Щетников 2009: 531.



397

[Платон] уводил нас от мнения, что Солнце состоит из 
чего-либо иного, нежели огонь, а этот солнечный огонь 
[он учил нас считать] не разновидностью нашего земного 
огня (ἕτερον φλογός) … Этот [солнечный] свет есть тело; 
то же имя носит и исходящий от него свет, который мы 
называем бестелесным (ἀσώματον). Он, этот свет, исходит 
от того первого [света-тела], высвечивая из него нечто 
сияющее и наиблестящее; а тот, первый, свет есть сущ-
ностно чистое тело. Мы [обычно] берём термин «земля» 
(τὸ γεηρόν) в низком, просторечном смысле, Платон же 
употреблял это слово, обозначая чистую объёмность 
(στερεότητα); мы употребляем термин «земля» в одном 
и том же смысле, Платон же [чётко] различал разные 
виды «земли». [Так же и] этот огонь, излучающий чистей-
ший свет, расположен в горнем месте (ἐν τῷ ἄνω τόπῳ) 
и находится (ἱδρυμένου) там согласно своей природе, од-
нако не должно считать, что к нему там примешивается 
наше [земное] пламя. … Тот небесный свет, становясь 
разнообразным (ποικιλθέν) в логосе, делает звезды раз-
личающимися величинами и цветом, и все остальное 
небо состоит из этого света — невидимого как в силу 
тонкости, прозрачности и отсутствия сопротивления 
[его тела] (οὐκ ἀντιτύπῳ), в чем он подобен чистому воз-
духу, так и в силу большой отдалённости.6

Аргументация Плотина здесь может показаться несколь-
ко запутанной. Исходная точка его рассуждения: подобно тому, 
как можно различать «разные виды земли», так же можно го-
ворить и о разных видах света. Свет в обычном, привычном 
для нас виде сопровождает горящий огонь, возникая из ве-
ществ и предметов земного мира. Другой вид света — более 
тонкий и обладающий чистой, высшей природой. С одной 
стороны, благодаря ему звёзды источают свой свет, тогда как 
сам он невидим, и при этом невидимо наполняет всё небо. 
С другой стороны, Плотин не отрицает его телесной природы, 
хотя его материальность и особая — лишённая свойственной 

6 Plotinus, Enn. 2.1.7.22–49; рус. перев.: Сидаш 2004: 99–100 
с моими изменениями.



398

земным телам «антитипии».7 Будучи распространённым по 
всему небу, этот свет, как и все вещественные тела, обладает 
пространственностью (это особо подчёркивается стоящими 
рядом τόπος и ἱδρύω — специфически пространственными 
понятиями в философском лексиконе Плотина).8

Весьма примечательно, что Плотин не вводит какого-то 
особого названия или обозначения для этого света. Более того, 
если и говорить о свете, то это — свет в самом чистом виде 
и самой совершенной природы. Скорее, свет, привычный для 
нашего повседневного восприятия, менее соответствует этому 
имени — в той мере, в которой отличается от первого небесного 
света. По крайней мере, такой вывод можно сделать из Плоти-
нова сравнения с двумя видами земли. Характерно, что землю, 
данную в повседневном опыте он называет τὸ γεηρόν, а землю в её 
чистом виде — γῆ, то есть во втором случае он использует базо-
вую форму существительного, а в первом — вторичную, произ-
водную от него форму субстантивированного прилагательного.

Наконец, обратимся к наиболее подробному обсужде-
нию платоновского «столпа света, похожего на радугу» дошед-
шего до нас в комментарии Прокла на «Государство» Платона.9 

7 Стоический термин, который Плотин использует крити-
чески, ср. его рассуждение в Enn. 6.1.26. С этим термином тес-
но связано стоическое учение о всеобщем проникновении (сли-
янии), критике которого целиком посвящён трактат Enn. 2.7.

8 Sambursky 1982: 38–39; Harrington 2004: 52–100; Курдыбайло 
2013.

9 Ниже обсуждается часть комментария Прокла на «Госу
дарство», которая, насколько мне известно, не публиковалась 
в переводах на современные языки. В 2018 г. вышел в свет пер-
вый том перевода этого комментария на английский язык, под-
готовленный Дирком Балтцли, Джоном Финамором и Грэемом 
Майлзом; в 2022 г. вышел второй том этого издания. Третий  же 
том, в котором должна быть опубликована интересующая нас 
часть комментария, до сих пор не вышел. Однако в сети досту-
пен черновик перевода, подготовленного Брайаном Дьювиком 
для будущего третьего тома: https://www.academia.edu/45112950/  
Эта рукопись была использована мной в качестве дополнитель-
ного источника для анализа текста Прокла.



399

Прокл выделяет фрагмент 616b1–c4 точно так же, как приведено 
в цитате выше и далее разбирает его подробно на протяжении 
17 страниц.10 Что касается собственно «столпа света», Прокл 
строит своё рассуждение по следующему плану:

— in Rem pub. 2.193.21–2.195.23: прежде всего, сам столп 
света и его вид, напоминающий радугу, был увиден Эром — но 
телесный ли это свет и, соответственно, телесное ли зрение или 
же оба они бестелесны?11 Либо же возможен третий, промежу-
точный вариант: Эр видит бестелесный свет, но воспринимает 
и описывает свой опыт символически, то есть через образы 
телесных предметов.12 При этом Прокл напоминает, что среди 
телесных предметов существуют как те, которые видимы для 
наших телесных глаз, так и те, что невидимы. Тот свет, который 
видел Эр, точно не может быть отнесён к категории телесного 
и видимого телесными глазами, — иначе Эру и его спутникам не 
нужно было совершать длительный переход: этот свет был бы 
прекрасно виден уже издалека. Вместе с этим Прокл утвержда-
ет и то, что этот свет не был совершенно бестелесным, то есть 
умопостигаемым — иначе его нельзя было бы характеризовать 
в категориях яркости и цвета или сравнивать с радугой. Таким 
образом, остаётся, что свет, о котором говорит Эр, имеет теле-
сную природу, но притом невидимую для телесного зрения — 
именно поэтому Эр только сравнивает свет с радугой, но не 
отождествляет с ней. Радуга, состоящая из разных цветов, для 
Прокла — предмет, имеющий сложную, множественную природу. 
При этом чистый небесный свет, даже будучи телесным, должен 
быть единым и простым, так что образ радуги возникает как 
следствие слабости человеческого зрения,13 не способного эту 
простоту вместить, — как своего рода аберрация восприятия;14

10 Proclus, in Rem pub. 2.185.19– 2.202.2 (Kroll 1965).
11 Ibid. 2.194.10: σωματικὸν ἢ ἀσώματον.
12 Ibid. 2.194.10–11: ὡς φαινόμενον δὲ συμβολικῶς ἀφερμηνεύει 

τὸ ἀσώματον. О символе и символизме Прокла см.: Dillon 1975; 
Trouillard 1981; Cardullo 1985; Kurdybaylo 2019.

13 Proclus, in Rem pub. 2.195.18–19: τῶν ὁρώντων ἀσθένειαν.
14 Возможно, Прокл здесь руководствуется реальным опытом 

наблюдения хроматических аберраций в оптических устройствах.



400

— in Rem pub. 2.195.24–2.196.21: далее Прокл выясняет, 
как «столп света» соотносится с небом: что из этого может 
быть целым, а что — частью, и, соответственно, что может быть 
объемлющим, а что — объемлемым. Здесь ключевые слова — 
«протянувшийся через все небо и землю»:15 они означают, что 
этот столп либо объемлет вместе небо и землю, либо соединя-
ет их между собой. «Но невозможно, чтобы то, что объемлет 
собой [иное] или соединяет [иное между собой] было менее 
совершенным, чем то, им объемлется».16 Затем Прокл добав-
ляет, что «столп света» не может быть просто соединяющим 
началом, ибо он объемлет и землю, и небо, и то, что находится 
между ними, и вообще все пределы космоса.17 Таким образом, 
свет, о котором пишет Платон, превосходит совершенством 
самое небо и, конечно, не может быть видимым для обычных 
телесных глаз, но только для «менее материальных и более чи-
стых».18 Прокл добавляет, что есть вещи, которые невидимы 
из-за недостаточности света в них, но есть и такие, которые 
невидимы в силу такого преизбытка света, что видящий не 
может его вместить;19

— in Rem pub. 2.196.22–2.197.16: наконец, Прокл подво-
дит нас к итоговым формулировкам, объясняющим природу 
«столпа света». В качестве первого приближения Прокл ука-
зывает на учение Порфирия о «колеснице души» — образе из 
платоновского мифа в «Федре», который у Порфирия при-
обретает вполне отчётливую философскую концептуализа-

15 Plato, RP 616b4–5: διὰ παντὸς τοῦ οὐρανοῦ καὶ γῆς τεταμένον 
φῶς.

16 Proclus, in Rem pub. 2.196.2–4: ἀλλ’ ἀδύνατον ἢ χεῖρον εἶναι 
τοῦ συνεχομένου τὸ συνέχον ἢ σύστοιχον.

17 Ibid. 2.196.5–6: συνέχει τὴν περιφορὰν καὶ συνδεῖ τὰ ὅλα πρὸς 
ἄλληλα.

18 Ibid. 2.196.12–13: ἀϋλοτέροις καὶ καθαρωτέροις.
19 Ibid. 2.196.15: ἀσύμμετρον τοῖς ὁρῶσιν — букв.: асимметрия 

света и зрения. Ср. с рассуждением пс.-Дионисия Ареопагита 
о божественной «справедливости», которая понимается в тер-
минах равенства и симметрии: De div. nom. 1.1, 8.9; Suchla 1990: 
109.2–6, 206.20–207.5.



401

цию.20 При этом речь идёт о мировой Душе, то есть «столп 
света» в «Государстве» может быть сопоставлен с колесницей 
мировой Души.21 Согласно реконструкции взглядов Порфи-
рия, выполненной Дж. Финамором, колесница души (любой, 
как человеческой, так и мировой) занимает промежуточный 
уровень между собственно умной природой души и матери-
альной природой тела: её природа телесна и материальна, но 
при этом обладает простотой и единством, свойственными 
умному миру.22 Прокл, однако, на этом не останавливается: 
видимо, модель Порфирия недостаточна;

— in Rem pub. 2.197.16–2.199.21: Прокл рассуждает о дви-
жении космоса — и космоса как единого целого, и отдельных 
частей внутри него, вплоть до частных предметов, меняю-
щих свои места в пространстве. Всё небо как целое, пребывая 
в круговом движении, также находится на своём месте23 — 
здесь Прокл точно следует Аристотелю как в отношении неба, 
так и понятия места.24 Далее, следуя путём последовательной 
диерезы, выясняется, что «место неба», выбирая из телесно-
го и бестелесного, должно быть телесным; из альтернативы 
движущегося и неподвижного Прокл выбирает неподвижное; 
неподвижное, в свою очередь, может быть делимым или неде-
лимым — здесь Прокл настаивает на том, что оно неделимо, 
едино и цельно. Таким образом, это тело — «наиболее немате-
риальное и наиболее божественное среди всех тел»,25 оно вечно, 
никогда не возникало и не погибнет, и, в отличие от небесных 
светил, оно неподвижно. «И если среди всех движущихся тел 
самые божественные — это светила, то тем более и это тело есть 

20 Основополагающее исследование по этой теме написа-
но Дж. Финамором, где первая глава посвящена Порфирию 
и Ямвлиху: Finamore 1985: 11–32; из недавних работ ср.: Cox 2022: 
10–14.

21 Proclus, in Rem pub. 2.196.24–29.
22 Cox 2022: 10.
23 Proclus, in Rem pub. 2.198.2–3: τὴν ἕδραν τοῦ οὐρανοῦ, … τὸν 

τόπον … τοῦ σώματος.
24 Кроме четвёртой главы «Физики», см. также: Morison 2002.
25 Proclus, in Rem pub. 2.198.23.



402

свет».26 Итак, «столп света, протянувшийся через все небо», для 
Прокла — это простое и единое «неподвижное тело, сущность 
которого — свет».27 То, что в «Государстве» этот свет сравни-
вается со столпом, означает неподвижность этого тела; то, что 
оно распространяется «через всё небо и землю», означает, что 
оно — ближайшая причина единства всех частей космоса как 
целого. Сравнение с радугой обусловлено не природой этого 
светового тела, но слабостью человеческого зрения.28 Наконец, 
и сама возможность видеть этот свет обусловлена не телесным 
зрением, а способностями колесницы человеческой души — 
именно она, будучи по природе родственной колеснице Души 
мировой, позволяет человеку, пусть несовершенным образом, 
но созерцать свет этого сверхнебесного вместилища.

Подытоживая это рассуждение, Прокл пишет: «впро-
чем, о природе места нами написано особо [в другой работе]».29 
Возможно, это те рассуждения об «сверхнебесном месте» из 
платоновского «Федра»,30 которые легли в основу соответству-
ющих глав «Платоновской теологии».31

Выходит, что истолкование образа из платоновского 
мифа у Прокла приводит к тому, что «столп света, похожий 
на радугу» — вовсе не столп и по своей природе с радугой 
имеет мало общего. На самом деле — это единое неподвижное 
световое тело, вмещающее в себя весь космос и связующее его 
с мировой Душой. «Столп» и «радуга» — лишь мифологиче-
ские образы, нуждающиеся в иносказательном толковании. 

26 Ibid. 2.198.25–26.
27 Ibid. 2.198.28–29.
28 Ibid. 2.199.1–8.
29 Ibid. 2.199.22: περὶ τῆς τοῦ τόπου φύσεως.
30 Plato, Phaedrus 247c3: ὑπερουράνιος τόπος.
31 Proclus, Theol. Plat. IV.6–16, 4.22.10–50.28 (Saffrey, Westerink 

1981). Большинство исследователей склоняются к тому, что 
«Платоновская теология» — последний труд Прокла по хронологии 
его написания, по крайней мере, из тех, что дошли до нас. Поэтому 
маловероятно, что в комментарии на «Государство» Прокл ссылался 
бы непосредственно на «Платоновскую теологию». Однако по логи-
ке рассуждения эти тексты довольно тесно связаны между собой.



403

Оказывается, что отсылка к символическому языку в истол-
ковании мифа была дана Проклом не случайно: именно этот 
способ прочтения он использует для объяснения обсуждае-
мого нами фрагмента «Государства».

Теперь вернёмся к Плотину: как видим, его слова о телес-
ном характере света, недоступности для телесного зрения, рас-
пространении по всему небу и связь с понятием места не только 
принимаются Проклом, но и тщательно развиваются, получая 
обоснование в виде стройной последовательности аргументов.

Обратимся снова к мифу Платона, но взглянем на него 
с другой стороны. Столп света, «протянувшийся через все 
небо и землю», «узел неба», который «скрепляет небесный 
свод» — эти образы довольно явственно отсылают читателя 
к архаической мифологии оси мира, которая, в свою очередь, 
выступает одной из модификаций образа мирового древа. 
Следуя В. Н. Топорову, можно обозначить основные элементы 
мифологемы axis mundi: это вертикальная структура, которая 
«помещается в сакральном центре мира», членится на три ча-
сти, соотносимые с «верхней», «нижней» и «промежуточной» 
частями мироздания, которые она координирует между собой.32 
У Платона, как видим, «верху» и «низу» соответствуют небо 
и земля, а промежуточной области — всё наполнение чувствен-
ного космоса. Выступая основанием, относительного которого 
располагается веретено Ананки, эта мировая ось приобретает 
значимость бóльшую, чем сами законы всеобщей справедли-
вости и неизбежного воздаяния, олицетворяемые Мойрами. 
Здесь же и главный герой мифа Эр, совершивший путешествие 
в загробный мир и вернувшийся в мир живых, то есть уже 
находящийся в движении между вертикальными «уровнями» 
мироздания, оказывается человеком, способным увидеть са-
мое основание этого «вертикального» строя вселенной.

Скорее всего, миф о загробном путешествии Эра хотя 
и тщательно выстроен Платоном, тем не менее возникает 
не как чисто синтетическое произведение, образно разво-
рачивающее его философское учение, но имеет под собой 

32 Топоров 2010: 326–327.



404

гораздо более древнее мифологическое основание.33 Если 
допустить, что Платон вдохновляется здесь каким-либо 
архаическим мифом, связанным с образом мирового дре-
ва или мировой оси, то нетрудно заметить, что именно эта 
«осевая» образность — то главное, что исчезает в истол-
кованиях Плотина и Прокла. Почему так происходит?

Заметим, что когда речь заходит о «световом теле» как 
месте тела космоса, охватывающем и наполняющем небо, оно 
должно представляться сферическим (или, возможно, в виде 
полусферы), но никак не имеющим форму оси или столпа. Бо-
лее того, именно от Прокла мы узнаём, что «столп» — это не 
реальная форма светового тела, а символическое обозначение 
его неподвижности. Парадоксальным образом миф Платона 
получает истолкование через отрицание буквальности прак-
тически всех его элементов — ведь даже свет, который видел 
Эр — вовсе не свет, который мы обычно видим глазами. Сам 
принцип истолкования платоновского мифа строится на им-
плицитной презумпции иносказательности его повествова-
ния: ни один из ключевых его элементов не остаётся понятым 
в прямом смысле в итоговой интерпретации.

В определённой мере это вполне ожидаемо, если про-
двинуться дальше и начать анализировать описание веретена 
Ананки — здесь необходимость иносказательного истолкова-
ния кажется уже совершенно очевидной. Возможно, именно 
стремясь к единству применяемого метода интерпретации, 
и Прокл, и Плотин распространяют его и на «световой столп», 
увиденный Эром.

Философское истолкование «столпа света, похожего на 
радугу» построено на тщательном анализе миф Платона, когда 
миф расчленяется на составные части и смысл каждой из них 
подробно исследуется. Но всё это в итоге формирует новый 
философский миф о колеснице мировой Души и вместилище 
тела космоса, имеющем световую сущность — миф, не менее 
удивительный и сложный, чем загробное видение Эра.

33 Ср. роль архаической мифологии у Нумения из Апамеи в 
статье Ф. Б. Щербакова в этом томе (Щербаков 2025: 443).



405

Литература

Cardullo, R. L. (1985) Il linguaggio del simbolo in Proclo: Analisi filo
sofico-semantica dei termini symbolon / eikôn / synthêma nel Com
mentario alla Repubblica. Catania: Università di Catania.

Cox, S. (2022) The Subtle Body. A Genealogy. New York: Oxford Uni
versity Press.

Dillon, J. (1975) “Image, symbol, and analogy: Three basic concepts 
of Neoplatonic exegesis” in: R. Baine Harris, ed. The significance 
of Neoplatonism. Albany: State University of New York Press: 
247–262.

Finamore, J. F. (1985) Iamblichus and the Theory of the Vehicle of the 
Soul. Chico, CA: Scholars Press.

Harrington, L. M. (2004) Sacred Place in Early Medieval Neoplatonism. 
New York, Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Kroll, W., ed. (1965) Procli Diadochi in Platonis rem publicam com
mentarii, 2 vols. Amsterdam: Hakkert.

Kurdybaylo, D. (2019), “On symbolon and synthēma in the Platonic 
Theology of Proclus,” Schole. Ancient Philosophy and the Classical 
Tradition 13.2: 463–485.

Morison, B. (2002) On Location. Aristotle’s Concept of Place. Oxford: 
Clarendon Press.

Saffrey, D., Westerink, L. G., éds. (1981) Proclus. Théologie platonicienne, 
t. 4. Paris: Les Belles Lettres.

Sambursky, Sh. (1982) The Concept of Place in Late Neoplatonism. 
Jerusalem: The Israel Academy of Sciences and Humanities.

Stählin, O., Früchtel, L., Treu, U., eds. (1960–70) Clemens Alexandri
nus, vols. 2, 3rd edn. and 3, 2nd edn. (Die griechischen christlichen 
Schriftsteller 52 (15), 17). Berlin: Akademie–Verlag.

Suchla, B. R., ed. (1990) Corpus Dionysiacum i: Pseudo–Dionysius 
Areopagita. De divinis nominibus (Patristische Texte und Studien 33). 
Berlin: De Gruyter.

Trouillard, J. (1981) “Le symbolisme chez Proclos,”  Dialogues d’histoire 
ancienne 7, 297–308.

Курдыбайло, Д. С. (2013) “Об «умопостигаемом месте» в метафи
зике Плотиновых Эннеад» in: И. А. Протопопова, О. В. Алие-
ва, А. В. Гараджа, А. А. Глухов, А. В. Михайловский, Р. В. Свет-



лов, ред. Платоновский сборник. Т. 2. М.–СПб.: РГГУ–РХГА: 
228–241.

Сидаш, Т. Г., перев. (2004) Плотин. Вторая эннеада. СПб.: Изд. 
Олега Абышко.

Топоров, В. Н. (2010) “Дерево мировое” in: В. Н. Топоров. Миро-
вое древо: Универсальные знаковые комплексы. Т. 2. М.: Руко
писные памятники Древней Руси: 324–336.

Щербаков, Ф. Б. (2025) “Поэтика неопифагорейской аллегоре-
зы Нумения Апамейского” in: XXXIII научная конференция 
«Универсум Платоновской мысли: Платонизм и литератур-
ные формы философии». Тезисы докладов и статьи. Санкт-Пе-
тербург, 19–20 июня 2025 г. СПб.: МОО «Платоновское фило-
софское общество»; Изд-во РХГА: 426–445.

Щетников, А. И. (2009) “Теон Смирнский. Изложение матема-
тических предметов, полезных при чтении Платона”, Schole. 
Философское антиковедение и классическая традиция 3.2: 
466–558.



407

Цыпина Лада Витальевна, кандидат философских 
наук, доцент; Санкт-Петербургский государственный 
университет (Санкт-Петербург, Россия), доцент

Два диалога об истине и познании: проблема 
концептуального персонажа и не собственно 

прямой речи автора у Платона и Декарта*1

Статья посвящена сопоставлению способов выражения 
философской мысли в диалогах Платона и Декарта. Ав-
тор анализирует понятие «концептуального персонажа», 
введённое Ж. Делёзом, и его связь с понятием первич-
ного и вторичного автора М. Бахтина, чтобы различить 
философские и литературные техники диалога. Иссле-
дование обращено к «Теэтету» Платона и «Разысканию 
истины посредством естественного света» —Декарта  
двум диалогам, в которых три персонажа разыгрывают 
поиски истины и познания. В обоих случаях первичный 
автор скрыт за фигурой концептуального персонажа: 
у Платона это Сократ, отражающийся в Теэтете и дру-
гих собеседниках, а у Декарта — Евдокс, обсуждающий 
с Полиандром и Эпистемоном сущность «естественного 
света». Концептуальные персонажи не только передают 
готовые концепты, но и совершают движения, описы-
вающие авторский план имманенции. Заключительная 
часть статьи сопоставляет полученные эпистемологиче-
ские результаты: у Платона через повивальное искусство 
знание раскрывается как «знание о незнании», тогда как 
у Декарта истина выявляется через самостоятельный акт 
здравого смысла. Эти наблюдения позволяют выявить 
сходства и различия используемых в диалогах философ-
ских и литературных техник и продемонстрировать, как 
выбранные персонажи организуют пространство мысли.
Ключевые слова: концептуальный персонаж, первичный 
и вторичный автор, не собственно прямая речь, Платон, 
Декарт, «Теэтет», «Разыскание истины», Ж. Делёз, М. Бах-
тин, познание, истина, диалог

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/



408

Lada Tsypina, CSc in Philosophy, Associate 
Professor; Saint Petersburg State University (Saint 
Petersburg, Russia), Associate Professor

Two Dialogues on Truth and Knowledge: 
Problem of the Conceptual Personae and the 

Author’s Indirect Speech in Plato and Descartes*2

The article compares the ways philosophical thought is 
expressed in Plato’s and Descartes’ dialogues. It takes 
Gilles Deleuze’s notion of the “conceptual personae” and 
Mikhail Bakhtin’s distinction between primary and secondary 
authors as methodological keys for distinguishing metaphysi-
cal techniques from purely literary ones. The analysis focuses 
on Plato’s Theaetetus and Descartes’ Search for Truth by Nat-
ural Light, two dialogues in which three characters act out the 
quest for knowledge and truth. In both cases the primary au-
thor remains hidden behind a conceptual figure: in Plato’s text 
Socrates mirrors himself in Theaetetus and other interlocu-
tors, while in Descartes’ work Eudoxus discusses the “natural 
light” with Polyander and Epistemon. The author argues that 
conceptual personae do not merely convey readymade con-
cepts but enact movements that describe the author’s plane 
of immanence. The paper concludes by contrasting the epis-
temological outcomes: for Plato knowledge emerges as an 
awareness of one’s own ignorance through the maieutic art, 
whereas for Descartes truth is discovered via an internal act 
of good sense. These observations highlight both the similar-
ities and the differences in the dialogical strategies and show 
how the choice of characters organizes the space of thought.
Keywords: conceptual  personae, primary and second-
ary author, indirect speech, Plato, Descartes, Theaetetus, 
Search for Truth, Deleuze, Bakhtin, knowledge, truth, dialogue

Горизонт размышления о Платоне и Декарте будет 
определяться вопросом о способах выражения философской 
мысли. Как удается «опознать» эту мысль как собственно фи-
лософскую или собственно литературную с учетом того, что 

* The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24-18-
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



409

литература и философия характеризуются как «две ближай-
шие и непереносящие друг друга деятельности человеческого 
интеллекта» (де Манн 1999: 127).  Каждой из них свойственна 
«установка на выражение» и обращение к широкому языково-
му регистру выразительных средств, однако комбинирование 
словесного материала в смысловые, а затем и художественные 
единства осуществляются философией и литературой свое-
обычно. Словесный материал, возведенный «в достоинство 
эстетического факта» (В. М. Жирмунский) преодолевает двой-
ственность выражения и выражаемого, тогда как приобрете-
ние им статуса истинности, напротив, сохраняет этот зазор. 
Способы, какими формируются философские понятия и связи 
между ними, основаны на особых «метафизических техниках» 
и служат знаками внеэстетической реальности.

В таком контексте интересно рассмотреть перекли-
кающиеся идеи «концептуального персонажа» Ж. Делёза 
и первичного автора М. М. Бахтина как методологические 
ключи к различению указанных метафизических техник от 
собственно литературных. В качестве примеров воспользу-
емся аналогией сюжетов двух важнейших для философской 
традиции диалогов о познании и истине — «Теэтэтом» Пла-
тона и «Разысканием истины посредством естественного све-
та» Декарта, которые отвечают на вопросы о том, как человек 
познает и что делает это познание истинным.  Камертоном 
для такого рассмотрения станет суждение Делёза: «Многие 
философы писали диалоги, однако есть опасность спутать 
персонажей диалога с концептуальными персонажами: они 
совпадают лишь по имени, а роли у них разные. Персонаж 
диалога излагает концепты <…> препарируя их для критики 
или изменений, которым собирается подвергнуть их автор. 
Напротив того, концептуальные персонажи осуществляют 
те движения, которыми описывается авторский план имма-
ненции, и принимают участие непосредственно в творчестве 
его концептов» (Делёз 2009: 73–74).

Очертив задачу, еще раз проясним методологическую 
рамку. «Концептуальный персонаж» — термин Ж. Делёза, ко-
торого он считает, автором философского высказывания в силу 



410

того, что тот «интенсивно живёт в мыслителе и заставляет его 
мыслить» (Делёз 2009: 82). Наличие концептуального (профи-
лософского) персонажа, изобретает и вызывает к жизни сама 
философия, реализуя собственный необходимый элемент — 
инсистенцию. Такой персонаж живой участник творчества 
непосредственно в него погруженный, а не функция изложе-
нии концептов. Историю концептуального персонажа Делез 
справедливо отсчитывает от Платона: «Это опять-таки нача-
лось ещё у Платона: заставив Сократа стать философом, он сам 
стал Сократом» Делёз 2009: 75–76). Заметим ещё одно важное 
обстоятельство, по смыслу этот термин родственен разгра-
ничению первичного (внешнего) и вторичного (внутреннего) 
автора у М. М. Бахтина, которое появляется во фрагментах 
«рабочих записей 60-х — начала 70-х годов». Первичный автор 
подобен демиургу, организующему словесный мир произве-
дения, это не созданный автор, тогда как вторичный автор — 
образ автора, созданный первичным автором.  У Бахтина оба 
эти автора соотносятся между собой достаточно сложно. «Соз-
дающий образ (т. е. первичный автор) никогда не может войти 
ни в какой созданный им образ. Слово первичного автора не 
может быть собственным словом; оно нуждается в освящении 
чем-то высшим и безличным (научными аргументами, экспе-
риментом, объективными данными, вдохновением, наитием, 
властью и т. п.). Первичный автор, если он выступает с прямым 
словом, не может быть просто писателем: от лица писателя 
ничего нельзя сказать (писатель превращается в публициста, 
моралиста, ученого и т. п.). Поэтому первичный автор облека-
ется в молчание. Но это молчание может принимать различные 
формы выражения, различные формы редуцированного сме-
ха (ирония), иносказания и др». (Бахтин 2002: 412). Еще один 
близкий рассматриваемому понятию концепт имплицитно-
го, «подразумеваемого» автора Уэйна Бута, как некоего ««ав-
торского второго я», «подразумеваемой версии себя самого» 
Имплицитный автор не технический приём или формальный 
аспект произведения, а источник убеждений, норм и целей, 
воплощённых в тексте, его смысла» (Лозинская 2018: 170–171). 
Проанализируем, как вышеописанная методологическая рамка 



411

позволяет сравнивать диалоги мыслителей, принадлежащих 
разным историческим эпохам.

В избранных нами диалогах есть одно примечательное 
сходство, в каждом из них участвуют по три персонажа: выра-
зитель авторской позиции, а также антагонист и протагонист 
этой позиции.  У Платона — это Сократ, юноша Теэтет и мате-
матик из Кирены Феодор. При этом, по обыкновению Платона, 
диалог представлен как записанный сократиком Эвклидом из 
Мегары и, согласно экспозиции сочинения, предложен к про-
чтению некоему Терпсиону. Причём сама беседа записана не 
как рассказ с его нарративной линейностью, а как диалог: «Весь 
разговор я записал не так будто Сократ мне его пересказывает, 
а так как если бы он сам разговаривал  с тем, кто был при этой 
беседе <…> а чтобы в записи не мешали такие разъяснения как: 
«а я заметил» или «на это  сказал», — когда говорит Сократ <…> 
я написал так, будто они просто беседуют сами между собой» 
(Платон 1993: 193). Таким образом первичный автор — Пла-
тон надежно защищен тройной дистанцией: самим жанром 
диалога со свойственным ему реплицированием, где автор 
может появиться только в облике концептуального персона-
жа — Сократа. И некогда случившейся беседой, которая была 
рассказана и услышана, затем записана, а после вновь прочи-
тана. Важно указать вслед за Д. Нейлз, что «Платон не приду-
мывал афинян, их имена, демы и родню; он писал о настоящих 
людях — некоторые из них в его время еще жили и действова-
ли в Афинах — людях с репутацией, семьями, соседями и по-
литическими пристрастиями, людях, которые оставили след 
в других существующих исторических памятниках: их высме-
ивали в комедиях, призывали в качестве свидетелей, избирали 
на службу, продавали, они женились, приобретали имущество, 
путешествовали, умирали» Нейлз 2019:27–28). Интересно, что 
Ю. Шичалин, представляя перевод ее работы читателю, зани-
мает полемическую по отношению к указанному тезису пози-
цию: «Платон ни в каком смысле не ставил своей целью быть 
биографом Сократа. У него нет ни одного сочинения, которое 
можно было бы назвать биографическим по отношению к Со-
крату. Сократ у него — везде и всегда персонаж», причем, доба-



412

вит он впоследствии, персонаж литературный (Шичалин2019). 
Это связано с тем, что реальные люди помещаются у Платона 
в вымышленные обстоятельства.

Что же касается Декарта, то «Разыскание истины с по-
мощью естественного света, который сам по себе, не прибегая 
к содействию религии или философии, определяет мнения, кои 
должен иметь добропорядочный человек относительно всех 
предметов, могущих занимать его мысли, и проникает в тайны 
самых любопытных наук» — необычное для сочинение, напи-
санное в диалогической форме. Его замысел вероятнее всего 
датируется 1628 г., реализация — 1641 г., а латинский перевод 
французского оригинала,  сделанный в 1656 г., увидел свет 
лишь в соcтаве Opuscula Posthuma  в 1701 г. В диалоге Декар-
та, который призван стать полезным для всех его читателей, 
используется «стиль учтивой беседы, в ходе которой каж-
дый из собеседников дружелюбно раскрывает перед своими 
друзьями лучшее, что у него есть на уме» (Декарт 1989: 155).  
Здесь мы также встретим трех персонажей, но по замыслу и по 
признанию автора, все они вымышленные. Евдокс — человек 
посредственного, но не искаженного предубеждениями ума 
и его гости — «незаурядно умные и наиболее любознательные 
люди своего века» — никогда не учившийся Полиандр — вы-
разитель жизненной мудрости (полиматии) и педантичный 
Эпистемон — эрудит, носитель книжной учености (scientia). 
Собственно диалогу у Декарта предшествует краткое размыш-
ление от первого лица, в котором задача этой дидактической 
беседы видится в том, чтобы «пролить свет на истинные бо-
гатства наших душ, указать каждому человеку средства для 
отыскания в самом себе, без заимствований у других, всего 
того знания, какое необходимо ему для правильного жизнен-
ного поведения и для последующего достижения <…> всех тех 
самых интересных знаний, какими может располагать челове-
ческий разум» (Декарт 1989: 154). У Декарта первичный автор 
обнаруживает себя напрямую, также как в его знаменитых 
сочинениях — «Рассуждении о методе» (1637), «Размышле-
ниях о первой философии» (1641) и Беседе с Бурманом (1648). 
Декарт обещает более легкий путь к истине и подчеркивает, 



413

что его мысли не заимствованы «ни у Аристотеля, ни у Пла-
тона» и полагает, что «они получат распространение в мире, 
подобно монете, коя не менее ценна, когда она извлекается из 
сумки крестьянина, чем тогда, когда ее выдает банкир» (Де-
карт 1989: 155). Несмотря на то, что Декарт не скрывает, а на-
против, демонстрирует себя и подчеркивает вымышленность 
беседы, которая обладает лишь дидактической полезностью, 
он тоже сохраняется дистанцию в отношении первичного ав-
тора в связи с тем, что эта работа надолго остается в чернови-
ках и не публикуется при жизни.

Рассмотрим концептуальных (профилософских) персо-
нажей каждого из диалогов, сделав акцент на том акцентируе-
мом Делезом моменте, что «концептуальный персонаж — это 
не представитель философа, скорее даже наоборот, философ 
предоставляет лишь телесную оболочку для своего главного 
концептуального персонажа и всех остальных, которые служат 
высшими заступниками, истинными субъектами его филосо-
фии» (Делёз 2009: 74). «Сократические беседы», предполагают, 
по замечанию П. Адо, «зримое присутствие живого существа, 
подлинный диалог, связывающий две души, обмен мыслями, 
позволяющий рассуждению ответить на вопросы, <…> кото-
рые ему ставят и самого себя защитить» (Адо 1999: 84).  Их не-
изменный герой — Сократ всегда разный, он то ироничен, то 
серьезен, он то поражает собеседника подобно электрическому 
скату, как в диалоге «Менон»1, то вызывает его раздражение 
«обрывками речей», как это происходит в диалоге «Гиппий 
больший»2. В «Теэтете» Сократ серьезен, по завершении диало-
га он отправляется в Царский портик по обвинению Мелета, за 
которым последуют суд, приговор и смерть. И именно в этом 

1 См.: «А еще, по-моему, если можно пошутить, ты очень по-
хож и видом, и всем на плоского морского ската: он ведь всяко-
го, кто к нему прикоснется, приводит в оцепение, а ты сейчас, 
мне кажется, сделал со мной тоже самое — я оцепенел». (Платон 
1990: 587).

2 См. «Но что же это такое, по-твоему, Сократ, все вместе взя-
тое? Какая-то шелуха и обрывки речей, как я сейчас только гово-
рил, разорванные на мелкие части». (Платон 1990: 416).



414

диалоге он подробнейшим образом обсуждает повивальное 
искусство, выдавая себя за практикующего это искусство 
тайно и принимающего «роды души, а не плоти», вопреки су-
ждениям тех, кто считает его вздорным спорщиком. Сам он 
признает себя «не таким уж особенным мудрецом», которо-
му ясно, что от него его ученики «ничему не могут научиться, 
просто сами в себе они открывают много прекрасного, если, 
конечно, имели, и производят его на свет. Повития же этого 
виновники — бог и я» (Платон 1993: 202). Диалог оказывается 
идеальной формой для повивального искусства Сократа, он 
не «информирует», по замечанию В Гольдшмидта, а «форми-
рует», т. е. «преображает индивидуумов, помогая читателям, 
как бы присутствующим при диалоге осознать требования 
разума и, в конечном итоге, нормативное содержание понятие 
блага» (Адо 1999: 86).  Важно, как в повивальном искусстве 
Сократа проявляет себя то действие, которое Делез называет 
инсистенцией. Концептуальный персонаж удваивается, Со-
крат отражается в Теэтете. «Во вступительной части Теэтета 
(143е-144Ь) учитель геометрии, Феодор, описывает замечатель-
ные интеллектуальные способности Теэтета, его быстрый ум 
и цепкую память как лучшие качества, которые он когда-либо 
встречал в человеческом существе; он прибавляет, что острый 
ум Теэтета сопровождается многими другими восхититель-
ными качествами — добротой, храбростью, щедростью, урав-
новешенностью —которые так редко встречаются вместе, что 
раньше Феодор считал такую комбинацию невозможной. И тем 
не менее мальчик был избавлен от опасности попасть в чьи-ни-
будь возлюбленные, потому что он был пучеглаз и курнос, как 
Сократ, и, опять-таки как Сократ, не обладал имуществом: он 
был сиротой, чье наследство разодрали на части или промо-
тали опекуны. Сократ знал отца Теэтета, Евфрония, которого 
он описывает таким же талантливым. В продолжение диалога 
показывается, насколько не по годам математически одарен-
ным был Теэтет» (Нейлз 2019: 312). Его философская натура 
родственна Сократу, в первую очередь, тем, что через нее Со-
крат как профилософский персонаж Платона может мыслить 
(разворачивать поле имманенции) и порождать концепты.



415

В «диалектических диалогах» Платона «господствует 
четкое распределение ролей между участниками разговора: 
спрашивающий с помощью альтернативных вопросов пыта-
ется выяснить то или иное мнение отвечающего; отвечающий 
может задавать только уточняющие вопросы, но ни в коем 
случае не брать на себя роль вопрошателя» (Эберт 2005: 57). 
В вымышленном диалоге Декарта воспроизводится атмосфе-
ра «Эпистолиона» — республики писем. Собеседники ведут 
учтивую беседу, движимые интересом к разысканию истины, 
в которой нет четко распределенных ролей. Важно прояс-
нить, почему Декарт, как важнейший из авторов-«основате-
лей классической дискурсивности» нуждается в фабуляции, 
в вымысле? Нидерландский исследователь Николя Рюс пишет 
о соотношении научного и поэтического в мысли Декарта, 
анализируя «Мир, или трактат о свете»: «примирение карте-
зианского проекта строгой научности со сказочным жанром 
и литературным стилем не случайно, так как механистический 
геометрический мир не просто не противится, но именно ну-
ждается в такой риторике для своей транскрипции (Ruys 2017: 
33). Этой мысли вторит наблюдение, сделанное Мамардашвили 
в «Картезианских размышлениях». Он подчёркивает, что Де-
карт, разработавший теорию дискретного времени, постоянно 
озадачен тем, чтобы удерживаться в настоящем, воспроизво-
дить себя в каждый текущий момент, постоянно погружаясь 
в актуальность. И само картезианское ego cogito как архиме-
дова точка опоры для остального мира3, само это намерение 
найти исходный пункт феноменальной полноты связаны со 
стремлением высказать вещи через самоактивность, усилие 
сознания, не полагаясь на их явленность чувствам. Каким же 
оказывается его концептуальный персонаж? В «Разыскании 
истины» это Евдокс, способный открывать истину посред-
ством естественного света, не прибегая к схоластической 
учености. Он характеризует себя так: «Я заверю вас, что бо-

3  См. «Архимед искал всего лишь надежную и неподвижную 
точку, чтобы сдвинуть с места всю Землю; так же и у меня появят-
ся большие надежды, если я измыслю даже самую малую вещь, 
которая была бы надежной и несокрушимой» (Декарт 1994:21)



416

лее не жажду ничего знать, и что я больше удовлетворен тем 
небольшим запасом знаний, коим я располагаю, чем Диоген 
когда-либо удовлетворялся своей бочкой, при этом у меня не 
возникает всякий раз нужды в философствовании» (Декарт 
1989: 157).  Но, как и Платон, демонстрацию передаваемости 
знания Декарт представляет помощью удвоения концептуаль-
ного персонажа. Простец, знаток житейской мудрости Поли-
андр легко принимает аргументы Эвдокса, согласно которым 
процесс познания отличается от логического дефинирования, 
и соглашается с тем, что сомнение есть подлинное начало до-
стоверного познания. В отличие от него эрудит Эпистемон не 
доволен доводами Эвдокса, который напоминает ему «плясу-
нов, постоянно возвращающихся на то место, откуда они на-
чали пляску: ты точно также всегда возвращаешься к своему 
принципу. Однако, если ты будешь плясать так и дальше, ты 
не скоро уйдешь вперед» (Декарт 1989: 177). В конце диалога 
Эвдокс вынужден взять на себя роль третейского судьи пози-
ций собеседников и даже признать себя наставником своих 
запутавшихся в споре товарищей.

Концептом, который творится в «Теэтете» становится 
знание само по себе, открываемое Сократом вместе с похо-
жим на него (и даже называемым его зеркалом) Теэтетом. 
Это — знание не есть «ни ощущение, ни правильное мнение, 
ни объяснение в связи с правильным мнением» (Платон 1993: 
274), а знание о своем незнании, полученное благодаря боже-
ственному по происхождению повивальному искусству. Это 
живое «знание в процессе его обнаружения» для своей кон-
цептуализации нуждается в удвоении персонажей. Сократ, 
постигая ускользающую природу знания, отражается в юно-
ше Теэтете, поскольку знание воспринимаемо и передавае-
мо. Инсистируемым в «Разыскании истины» концептом ста-
новится «естественный свет» — самоочевидная «первичная 
и простейшая истина», на которую может положиться лишь 
тот, кто не привык уступать авторитету или испытывать со-
мнение из-за предрассудков, тот, кто» следует единственному 
наставнику — здравому смыслу» (Декарт 1989: 178). Декартово 
здравомыслие — путь к естественному свету, обретение ко-



417

торого таже процессуально. Но это не диалектическая про-
цессуальность диалога как обмена позиций, который уводит 
в бесконечность беседы. Это обретаемая в себе самом точка 
достоверности, которая сообщается не от учителя ученику — 
в перспективе, будущему учителю. Это точка достоверности 
(«вещь, которую я могу знать только от самого себя»), которая 
имеется у каждого «добропорядочного человека, не обязанно-
го «перелистать все книги или тщательно усвоить все то, что 
преподносят в школах» Декарт 1989: 154). То есть естественный 
свет сообщим всем разумным существам, как самая распро-
страненная вещь в мире.

Литература

Адо, П. (1999) Что такое античная философия. М.: Издательство 
гуманитарной литературы.

Бахтин, М. (2002) “Рабочие записи 60-х — начала 70-х годов” in: 
Собрание сочинений в 6 томах. т. 6. М: Русские словари — 
Языки славянской культуры. С. 372–439.

Де Ман, П. (1999) Аллегории чтения. Екатеринбург: Издательство 
Уральского университета.

Декарт, Р. (1994) “Размышления о первой философии” in: В. В. Со-
колов, ред. Сочинения в 2-х томах, т. 2, М.: Мысль. С. 3–72.

Декарт, Р. (1989) Разыскание истины посредством естественного 
света in: В. В. Соколов, ред. Сочинения в 2-х томах, т. 2, М.: 
Мысль. С. 154–178.

Делёз, Ж. (2009) Что такое философия? Пер. с франц. и послесл. 
С. Зенкина. М.: Академический Проект.

Лозинская, Е. (2018) “Чикагская школа, Уэйн Бут и современная 
риторическая теория нарратива” in: Е. А. Цурганова, ред. Со-
временная наука о литературе: основные тенденции и пробле-
мы. М.: ИНИОН РАН. С. 170–171.

Нейлз, Д. (2019) Люди Платона. Просопография Платона и других 
сократиков. М.: Греко-латинский кабинет Ю. А. Шичалина.

Платон, 1990 “Гиппий Больший” in: А. Ф. Лосев и др.  Сочинения 
в 4-х томах. т. 1. М.: Мысль. С. 386–417.

Платон, 1990 “Менон” in: А. Ф. Лосев и др.  Сочинения в 4 х то-
мах. т. 1. М.: Мысль. С. 575–612.



Платон, 1993 “Теэтет” in: А. Ф. Лосев и др.  Сочинения в 4х то-
мах. т. 2. М.: Мысль. С. 192–275.

Шичалин, Ю. А. (2025) Книга Дебры Нейлз «Люди Платона» 
и новые научные горизонты. URL: https://magisteria.ru/
the-people-of-plato-book/people-of-plato-and-new-horizons

Эберт, Т. (2005) Сократ как пифагореец и анамнесис в диалоге 
«Федон». Пер. с нем. А. А. Россиуса. СПб.: Изд-во С-Петерб. 
ун-та.

Ruys, N. (2017) La science poétique dans le Monde de Descartes. Gent: 
Universiteit Gent.



419

Календа Алексей Владиславович; Балтийский 
федеральный университет им. Иммануила 
Канта  (Калининград, Россия), аспирант

Скептицизм в оценке русской философии 
второй половины XIX столетия 

(П. Юркевич, Вл. Соловьев, С. Н. Трубецкой)*
Русская идеалистическая философия конца XIX — на-
чала ХХ столетий воспринимала скептицизм как одни 
из аспектов философского и научного наследия. В целом 
скептицизм трактовался в том виде, которой он при-
обрел в истории европейской метафизики XVIII-XIX 
столетий. Однако С. Н. Трубецкой проводит опреде-
ленные различия между академическим скептицизмом 
античного мира и скептицизмом современным. Вместе 
с тем он обнаруживает глубинное сходство процессов, 
которые затрагивали в целом историю философии в ее 
«постклассические» периоды, что в эпоху эллинизма, 
что в его собственное время.
Ключевые слова: скептицизм, академический скептицизм, 
русская идеалистическая философия, Трубецкой С. Н., 
Соловьев В. С., Юркевич П. Д.

Aleksey Kalenda; Immanuel Kant Baltic Federal 
University (Kaliningrad, Russia), Postgraduate

Skepticism in the assessment of Russian philosophy 
of the second half of the 19th century 

(P. Yurkevich, Vl. Soloviev, S. N. Trubetskoy)**
Russian idealistic philosophy of the late 19th and early 20th 
centuries perceived skepticism as one of the aspects of phil-
osophical and scientific heritage. Generally, skepticism was 

* Исследование выполнено в Санкт-Петербургском государ-
ственном университете за счет гранта Российского научного фон-
да № 24-18-00980, https://rscf.ru/project/24-18-00980/

** The research was carried out in Saint Petersburg State University 
with the support of the Russian Science Foundation grant No 24–18- 
00980, https://rscf.ru/en/project/24-18-00980/



420

interpreted in the form it acquired in the history of Euro-
pean metaphysics in the 18th and 19th centuries. However, 
S. N. Trubetskoy draws certain distinctions between the ac-
ademic skepticism of the ancient world and modern skepti-
cism. At the same time, he discovers profound similarities 
in the processes that affected the history of philosophy as 
a whole in its “post-classical” periods, both in the Hellenistic 
era and in his own time.
Keywords: skepticism, academic skepticism, Russian idealist 
philosophy, S. N. Trubetskoy, V. S. Soloviev, P. D. Yurkevich

Сформулируем несколько предварительных тезисов 
о трактовке античного скептицизма, в том числе академиче-
ского, в отечественной философии конца XIX — начала ХХ 
века на примере трех выдающихся представителей русского 
идеализма.

Предварительно необходимо указать на общий тон 
отношения к скептицизму — не как к элементу здравой на-
учной методологии, а как особенно философской установке, 
начала которая сложились в античности (с точки зрения от-
ечественных мыслителей, следовавших Пиррону и Гегелев-
ским Лекциям по истории философии) прежде всего в софи-
стике, а затем у Пиррона и Аркесилая. Восприятие данной 
установки пришло в русскую мысль во вполне специфич-
ном для академической философии XIX столетия контексте: 
юмовско-кантовском. Если Иммануил Кант полагал, что он 
смог преодолеть скептицизм разбудившего его от «догмати-
ческой спячки» Дэвида Юма, то отечественная мысли второй 
половины XIX века, особенно после восстановления препо-
давания метафизики (то есть философии в полном объеме) 
в университетах в -1860х годах, наоборот видела в целом ряде 
положения самого Канта скептическую основу. Конечно же 
это касалось в первую очередь его учения о «вещи-в-себе» 
и выводов, которые могут из данного учения проистечь для 
статуса нашего интеллектуального инструментария. Вот как 
характеризует кенигсбергского философа Памфил Юркевич 
в своем программном тексте: «Разум по учению Платона и опыт 
по учению Канта»: «Кант, бесплодно силящийся поддержать 



421

союз метафизики со скептицизмом» (Юркевич 1866). Кантов-
ский «срединный путь» между скептицизмом и догматизмом 
приводит к тому, что мы вынуждены опираться в своем зна-
нии и внешнем, «протяженном» бытии не на него, а на факте 
наличия некоторого вне опыта положенного «Я», на принципе 
«я мыслю»: внешняя реальность свидетельствует о своем на-
личии не через чувственный изменчивый опыт, но через под-
ведения многого и разнообразного под формы единства и все-
общности, т. е. под категории. В этом, согласно П. Юркевичу 
мы обнаруживаем «такой всесторонний и грозный скептицизм, 
какой никогда еще не потрясал философию». Доведенный до 
конца кантовский принцип не только может элиминировать 
реальность опытного сознания, но и сами категории рассудка, 
как и идеалы разума сделать бессодержательными.

Не будем касаться вопроса о том, насколько аутентич-
но отечественный философ понял учение Канта о познании. 
Отметим лишь, что так понятый скептицизм стал для Юр-
кевича основанием к его «возвращению» Платона, причем 
Платона вполне себе положительно-философского, на аван-
сцену науки.

Еще один замечательный отечественный философ, 
В. С. Соловьев, признававший, что его собственный путь в фи-
лософию начинался с «религиозного скептицизма», сформиро-
вал достаточно четкую негативную позицию к этому явлению 
в мышлении и науке. Вот что он пишет в «Критике отвлечённых 
начал»: «И отвлеченно-рациональный принцип философии, 
и отвлеченно-эмпирический принцип положительной науки 
в своем последовательном развитии приходят, как мы видели, 
к отрицательным результатам, к невозможности какого бы то 
ни было объективного познания; оба эти пути естественного 
знания ведут прямо в пропасть скептицизма. Наш век ви-
дел крайнее развитие и отвлеченно-философского принципа 
(в гегельянстве), и принципа отвлеченно-научного (в пози-
тивизме); в первом мы имеем систему понятий безо всякой 
действительности, во втором — систему фактов безо всякой 
внутренней связи; чистая философия не дает разуму никакого 
содержания, чистая наука отрекается от самого разума» (Со-



422

ловьев 1988: 740). Вл. Соловьев идет дальше противостояния 
с Кантом, но, по сути, продолжает ту же тему, но на примере 
реалий его времени. В «Замечаниях» он поясняет, что суще-
ствует два вида скептицизма, школьный и популярный: если 
первый с его точки зрения преодолевается рациональными 
аргументами, то второй с его точки зрения исходит из не-
правомерного перенесения опыта исторического бытия чело-
вечества, которое всегда ограничено некоторым временным 
горизонтом конкретных периодов нашего существования, на 
способности разума, которые Соловьев понимает как над-и-
сторические. Таким образом он также опровергаем (Соловьев 
1988: 746–747).

Так или иначе, скептицизм по Вл. Соловьеву представля-
ет собой либо отдельный преодолеваемый этап в становлении 
разума, либо тупиковую ветвь (в двух ее вариантах — гипер-
рациональном и гиперэмпирическом).

Тема скептицизма возникает у Соловьева и при обсуж-
дении характера русского народа. Соловьев говорит о скепти-
цизме и мистицизме как некоторых крайних и, в то же время, 
сходящихся сторонах русского духа. «Русский скептицизм 
мало похож на здравое сомнение Декарта и Канта, имевших 
дело с внешнею предметностью и с границами познания; наш 
«скепсис», напротив, подобно древней софистике, стремится 
поразить самую идею достоверности и истины, подорвать 
самый интерес к познанию: «все одинаково возможно, и все 
одинаково сомнительно» — вот его простейшая формула. При 
такой точке зрения наш ум, вместо самодеятельной силы, пре-
вращается в безразличную и пассивную среду, пропускающую 
через себя всякие возможности, ни одной не отталкивая и ни 
одной не задерживая» (Соловьев 1912: 98).

Наследие Сергея Николаевича Трубецкого также на-
ходится в целом в рамках русской идеалистической мысли. 
Вместе с тем, при обращении к античным истокам скепти-
цизма он высказывает ряд суждений, отличающихся от оце-
нок П. Юркевича и В. Соловьева. В «Курсе истории древней 
философии» С. Н. Трубецкой различает скептицизм как 
важную и творческую черту философии, не позволяющую 



423

ей замкнуться в рамках догматизма (Трубецкой 1997: 28) от 
скептицизма, возведенного в систему. В «Метафизике в Древ-
ней Греции», характеризуя эпоху эллинизма он пишет: «Затем 
следуют скептики всякого рода, возводящие скептицизм в си-
стему, отрицание истины сущего и возможности знания в си-
стематическое исследование всех возможных противоречий, 
присущих человеческим понятиям, вещам и познанию. Таков 
отрицательный момент этого периода» (Трубецкой 2010: 46). 
И там же он говорит о главной причине формирования край-
него скептицизма: «крайний скептицизм—непосредственный 
продукт разложившейся, исчезнувшей веры в сообразность 
истины человеку» (Трубецкой 2010: 129).

Имплицитно это различение связано с двумя контек-
стами самого понятия скепсис в европейской культуре. Пер-
вый — скепсис, понятый как методическое сомнение: здесь 
сохраняются контексты исследования, рассмотрения, харак-
терные для семантики греческого слова, но к ним добавля-
ется сомнение как изначальная установка, которая заранее 
предполагает упречность, неконсистентность той концепции, 
идеи, представления, на которую мы обращаем внимание.

Второй — скепсис как антиметафизическая, а, по сути, 
столь же метафизическая, позиция и форма философствова-
ния, где метод утрачивает функции инструмента, превраща-
ясь в доктринальную рамку. Инструмент становится искомым 
итогом, подменяя собой все остальное, именно в этом контек-
сте приобретая характер негативной догмы. Правда, Монтень 
и Юм едва ли были готовы счесть себя такими догматиками. 
В той же мере, что и античные Пиррон, Аркесилай и Ксенократ. 
Однако принятие Кантом, например, концепции вещи-в-себе 
показывает, что здесь скепсис-сомнение приводит к однознач-
ному утверждению, фундирующего этот скепсис в виде док-
тринальной предпосылки, не предполагающего возможности 
собственной фальсификации. И эту тенденцию очень хорошо 
видели русские философы, обнаруживая ее проявления также 
в неокантианстве, позитивизме, порой, как мы видели, и в ге-
гелевском идеализме.



424

С. Н. Трубецкой видит причину появления скептициз-
ма в сенсуализме и эмпиризме, а также антропоморфизме. 
причем истоки скептицизма оказываются теми же самыми, 
что «религиозно-мистического позитивизма». Истоки разви-
того скептицизма он видит в движении софистов (Трубецкой 
2010: 394–399), в свою очередь, по мнению Трубецкого скеп-
тицизм сопровождался также ростом суеверий (Трубецкой 
2010: 408).

В «Курсе истории древней философии» С. Н. Трубец-
кой оценивает исторические формы античного скептициз-
ма, т. е. скептицизма, осознающего себя как таковой, более 
примирительно. В общем плане лекций, первом разделе кур-
са, вкратце высказано то, что будет в развернутом виде дано 
в разделе, посвященном «Третьему периоду развития греческой 
философии»: «ранний скептицизм Пиррона, однако, также 
проникнут практическим интересом: утомленная умозре-
нием мысль, изверившаяся в себе, приходит к отказу от по-
знания, от всякой деятельности вообще: ранний скептицизм 
приводит к квиетизму — учению о неделании, морали покоя. 
Более живой умственный философский интерес сказывается 
в скептическом критицизме средней Академии, деятельность 
которой направлена на разрушение догматизма: отчаявшись 
в знании, мысль должна успокоиться на вероятии — переход, 
подготовляющий философию веры и откровения» (Трубецкой 
1997: 53). Важно также следующее примечания Трубецкого, по-
зволяющее увидеть проводимую им в период чтения лекций 
по древнегреческой философии различие между скептициз-
мом античным и современным ему: «Скептицизм этот носит 
совершенно иной характер, чем у нас. Как это ни странно, но 
у древних он является нравственным учением, основанным 
на отрицании всякого познания» (Трубецкой 2010: 456). Отме-
тим, что скептические «пререквизиты» в философии Платона 
не становятся предметом особого внимания со стороны Тру-
бецкого, хотя он видит их в «сократических школах» (Светлов, 
Шевцов 2019: 294).

Однако в «Метафизике в Древней Греции» С. Н. Тру-
бецкой достаточно определенен в выводах по поводу истоков 



и значении скептической «тенденции» в античной мысли: «Оба 
этих исхода, скептицизм и эмпиризм, с одной стороны, и ре-
акционный религиозно-мистический позитивизм — с другой, 
наблюдаются нами в конце развития древней философии; то 
же мы видим и теперь, в современной европейской филосо-
фии, что с тем большим вниманием заставляет нас отнестись 
к судьбам греческой философии» (Трубецкой 2010: 143). На-
блюдение о параллелизме некоторых процессов в философии 
эллинизма — Поздней Античности и в постклассической мыс-
ли имеет ряд современных подтверждений (Светлов, Слобод-
ковский 2022: 77–87). Это позволяет взглянуть и на рецепцию 
скептицизма в отечественной мысли не только в плане чисто 
исторического отношения к нему, но и как возможное указа-
ние на некоторые общие типологические процессы, происхо-
дящие в «постклассические» периоды мысли.

Литература

Светлов Р., Слободковский С. (2022) “«Хорошо обоснованное со-
мнение». Принцип фальсифицируемости и «четыре основных 
положения» Цицерона в контексте реалий римского право-
применения” in: Академический скептицизм. СПб.: Русская 
христианская гуманитарная академия: 77–87.

Соловьев В. (1988) Сочинения в 2-х томах, т. 1, М.: Мысль: 
740–747.

Светлов, Р., Шевцов К. (2019) “Скепсис и парадокс: проблема пред-
посылок скептицизма у Платона и античная традиция пара-
доксов”,  Schole. Философское антиковедение и классическая 
традиция 13.2: 683–694.

Трубецкой С. (1997) Курс истории древней философии. М.: Владос.
Трубецкой С. (2010) Метафизика в Древней Греции. М.: Мысль.
Соловьев В. (1911) Собрание сочинений Владимира Сергеевича Со-

ловьева: в 10 т., т. 5. СПб: Книгоиздательское Товарищество 
«Просвещение».

Юркевич, П. (1866) Разум по учению Платона и опыт по уче-
нию Канта. URL: http://az.lib.ru/j/jurkewich_p_d/text_1866_
razum.shtml



426

Щербаков Фёдор Борисович, кандидат философских наук; 
Российский государственный гидрометеорологический 
университет (Гидромет) (Санкт-Петербург, Россия), 
доцент; Российский государственный педагогический 
университет им. А. И. Герцена (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

Поэтика неопифагорейской аллегорезы 
Нумения Апамейского*

В работе рассматривается взаимосвязь аллегорической 
практики Нумения Апамейского и поэтологических 
принципов его толкований. Предпринимается попытка 
рассмотреть его неопифагорейские, среднеплатониче-
ские и порой близкие к гностическим толкования мифо-
логических персонажей и пассажей из Платона с точки 
зрения системы его философских образов. В этой связи 
особенное внимание уделяется метафорическим мо-
делям Космоса, которые к середине II века н. э. давно 
стали общим местом в античной философской поэтике. 
Выдвигается предположение о том, что общность этих 
моделей для многих средиземноморских философских, 
мифологических и религиозных контекстов пробудила 
большой интерес к Нумению со стороны широкой ин-
теллектуальной аудитории — как языческой, так и хри-
стианской. Более того, постоянное обращение этого ав-
тора к метафорическим кодам Космоса (навигационный, 
оптический, социоморфный) и его использование фи-
лософской аллегорезы как базового герменевтического 
приёма были глубинно связаны, поскольку и метафора, 
и аллегория подразумевают такие принципы иносказа-
тельного письма и чтения, как активность, рефлексив-
ность и диалогизм.
Ключевые слова: философская аллегореза, Нумений Апа-
мейский, неопифагорейство, философия числа, мета-
форические модели Космоса, античная философская 
поэтика

* Исследование выполнено в Российском государственном 
педагогическом университете им. А. И. Герцена за счёт гранта 
РНФ № 25-28-00702, https://rscf.ru/project/25-28-00702/



427

Fedor Shcherbakov, CSc in Philosophy; Russian State 
Hydrometeorological University (Saint-Petersburg, Russia), 
Associate Professor; Herzen State Pedagogical University of 
Russia (Saint Petersburg, Russia), Senior Researcher

The Poetics of Neopythagorean Allegory 
in the Writings of Numenius of Apamea*

The work examines the relationship between the allegorical 
practice of Numenius of Apamea and the poetological princi-
ples of his interpretations. An attempt is made to consider his 
neo-Pythagorean, Middle Platonic, and sometimes close to 
Gnostic interpretations of some mythological characters and 
passages from Plato from the point of view of his philosoph-
ical figurative system. In this regard, special attention is paid 
to metaphorical models of the Cosmos, which became a com-
mon place in ancient philosophical poetics by the middle of 
the 2nd century A. D. long ago. It is suggested that the com-
monality of these models for many Mediterranean philosoph-
ical, mythological, and religious contexts aroused great in-
terest in Numenius from a wide intellectual audience — both 
pagan and Christian. Moreover, this author’s constant appeal 
to the metaphorical codes of the Cosmos (navigational, opti-
cal, sociomorphic) and his use of philosophical allegoresis as 
a basic hermeneutic technique were deeply connected, since 
both metaphor and allegory imply such principles of allegor-
ical writing and reading as activity, reflexivity and dialogism.
Keywords: philosophical allegoresis, Numenius of Apamea, 
neo-Pythagoreanism, philosophy of mathematics, metaphor-
ical models of the Cosmos, ancient philosophical poetics

В этом небольшом очерке особенностей аллегорической 
практики Нумения Апамейского (II в. н. э.), выдающегося пред-
ставителя неопифагореизма и Среднего платонизма, мы попро-
буем не столько содержательно реконструировать его учение, 
сколько высветить наиболее характерные моменты самой по-
этики его иносказательных толкований. Поэтикой (в данном 

* The research was carried out at the Herzen State Pedagogical 
University of Russia with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-28-00702, https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/



428

случае — философской) можно назвать сферу те конститутив-
ных принципов, которые делают возможным тот или иной 
текст; иными словами, вопрос о поэтике — это всегда транс-
цендентальный вопрос, это размышление о возможном. 

В случае как древнепифагорейской, так и неопифаго-
рейской философии, в качестве основного конститутивного 
принципа указывается эстетика (она же — этика) числа:1 то, 
что понятие ἀριθμός у пифагорейцев имело не только количе-
ственный смысл, но и, по сути, качественный, неоднократно 
отмечалось исследователями. В частности, А. И. Щетников 
пишет: «Первооснову пифагорейского учения как раз и со-
ставляло стремление к правильной настройке человеческой 
души на божественный космический лад; и созерцание чисел 
и числовой структуры космоса было одной из существенных 
составляющих этой настройки» (Щетников 2017: 630). Уже 
согласно древнейшему высказыванию Филолая (44B11 DK), 
природа числа понималась как «познавательная, предводи-
тельная и наставительная». Но и в более поздние времена 
аритмологические спекуляции могли быть основой для по-
стулирования принципов подобающей жизни: так, например, 
Филона Александрийского, испытавшего весьма заметное пи-
фагорейское влияние, пророки могли быть как бы живыми 
олицетворениями чисел и, следовательно, этических идеалов 
(Приходько 2025: 383). Поэтому фактически все, даже самые 
спекулятивные размышления пифагорейцев начала н. э., всег-
да имели дело с двумя аспектами числа: образно-эстетической 
(можно прямо сказать, — эйдетической) и тем аспектом, кото-
рый ближе к современному представлению о математических 
объектах: количественно-абстрактным. В этой связи совер-
шенно неслучаен тот постоянный геометрический «затекст», 
который по представлениям пифагорейцев имелся у первых 
натуральных чисел, входивших в первую десятку: распростра-
нённым топосом античного пифагореизма было увязывание 
монады и точки, диады и прямой, триады и треугольника, те-
трады и тетраэдра, и т. д. То, что монада не была ни чётным, 

1 Татаркевич 1977: 69–78; Лосев 2000: 538–541; Гатри 2015: 
391–399.



429

ни нечётным числом, а некоторым «мужеженским началом» 
для всех остальных чисел2 (поскольку получались они так или 
иначе из деления монады), также имеет явственное геометри-
ческое a priori. 

Но неопифагорейская аллегореза может рассматривать-
ся не только в рамках школьно-спекулятивных представлений 
о природе числа, но даже шире — в контексте всей антич-
ной аллегорической традиции, имевшей столь же длинную 
историю, сколь и вся античная философия.3 Несмотря на все 
эксцессы и перверсии античного аллегоризма, представляв-
шегося сторонникам буквального понимания текстов чем-то 
весьма одновременно рассудочным и при этом курьёзным, все 
проблемы его изучения по большому счёту могут быть сведены 
лишь к одному главному вопросу: насколько адекватными друг 
другу являются: 1) герменевтические результаты, получаемые 
аллегористами в ходе иносказательного толкования, и 2) сам 
толкуемый текст. 

При этом, как замечали ещё древние авторы, как пра-
вило, процедура иносказательного толкования фактически 
сводится к «подмене», «замещению» толкуемого мифологиче-
ского персонажа или сцены тем философским понятием или 
принципом, который желает «вычитать» аллегорист.4 В этом 
смысле можно говорить о том, что процедура философской 
аллегорезы практически всегда не столько разъясняет текст, 
сколько посредством него генерирует те смыслы, которые 
необходимы герменевту для обоснования своей собственной 
философской позиции. Пифагореец, толкующий Гомера, всег-
да находит в нём скрытого пифагорейца, стоик, толкующий 
Гесиода, непременно обнаруживает в нём некого «крипто-сто-
ика», и так далее. Хотя подобная субститутивная функция 
была в полной мере присуща и аллегорическим толковани-

2 Мельников 2003: 53.
3 Первые аллегористы появились ещё в VI в. до н. э., см.: 

Аверинцев 2006: 42.
4 Эту функцию аллегории В. Бернард называл «субститутив-

ной», имея в виду простую подстановку некой философемы вместо 
какого-либо персонажа или эпизода в тексте (Bernard 1990: 11–12).



430

ям Нумения из Апамеи, в этой работе мы хотели бы всё же 
обратить особое внимание не на содержание полученных им 
герменевтических результатов, а на те метафорические кон-
тексты, которые, во-первых, придавали определённое свое-
образие его аллегорической практике, а во-вторых, позволяли 
ему во многом совершить тот самых синтез совершенно раз-
нородных античных философско-религиозных воззрений, 
которыми он так прославился в веках у сторонников идеи 
Philosophia Perennis.

Итак, что же мы имеем в виду, употребляя выражение 
«метафорический контекст»? Фактически здесь говорится 
о так называемых «метафорических моделях Космоса» — яв-
лении античной философской поэтики, уже довольно хорошо 
изученном благодаря трудам, в частности, Дж. Э. Р. Ллойда 
и А. В. Лебедева.5 Такие модели суть способы схватывания 
мира в рамках единой всеобобщающей метафоры. Благодаря 
ей мир структурируется согласно не абстрактно-логическим 
родовидовым членениям (что имело место во многих более 
поздних философских системах, например, в случае Древа 
Порфирия), а в соответствии с внутренней, эстетически пе-
реживаемой структурой образа. В отличие от философского 
понятия, образ наделён чувственной конкретностью, нагляд-
ностью, целостностью,6 он коммуникативен и апеллирует не-
посредственно к сознанию своего реципиента, как бы включая 
последнего в свою собственную орбиту.7 Скажем, человек XVII 
века, последовательно разделяющий позиции естественнона-
учного механицизма («Мир как Машина машин»), тем самым 
как бы подталкивает себя к тому, чтобы и своё собственное 
бытие в мире осознавать и наблюдать как очередную «шесте-
рёнку» мироздания (естественно, здесь мы берём только не-
кий предельный случай новоевропейского мышления). Также 

5 Lloyd 1966; Лебедев 2014; у А. В. Лебедева — на материале 
Гераклита Эфесского и его современников.

6 Твардовский 2008: 439–448.
7 Это объясняется тем, что образ заведомо субъективен, 

и главный принцип его восприятия — это loi d’intérêt, «за-
кон интереса», по выражению Рибо (Твардовский 2008: 446).



431

и с античными метафорами Космоса: все они подразумевали 
как бы прямое втягивание читательского сознания, поддавше-
гося чарам той или иной космической метафоры, в собствен-
ную имагинативную «органику», в общее сплетение своих 
образно-чувственных волокон. Но о каких же именно мета-
форических кодах мироздания идёт речь? Среди мы можем 
только упомянуть наиболее распространённые в античной 
философии метафорические модели (подробное же их описа-
ние можно найти в уже упомянутых работах Дж. Э. Р. Ллойда 
и А. В. Лебедева):

Грамматическая модель: Мир-как-Текст или Слово, 
Логос (особенно популярна она была у Гераклита Эфесского, 
стоиков и христиан);

Социоморфная: Мир-как-Всеобщее государство, или же 
община богов и людей (см. популярную в эллинистически-рим-
ский период идею Космополиса, «Мирового Государства»);

Биоморфная: Мир-как-Живое существо (в частности, 
у Платона в «Тимее»);

Храмовая (мистериальная): Мир-как-Храм или Вселен-
ское Таинство, в котором верховную эпоптею совершает фи-
лософ в роли космического первожреца;

Техноморфная: Мир как Творение мастера-Демиурга 
(опять же, в «Тимее» Платона);

Навигационная: Мир-как-Пучина вод (своей популярно-
стью эта метафора безусловно была обязана диалогам Платона);

Оптическая: Мир-как-Зрелище (см. миф о пещере в пла-
тоновском «Государстве»).

Разумеется, что, хотя у разных авторов эти модели были 
представлены в разной мере, они тем не менее встречаются 
практически у всех значимых мыслителей — от самой ранней 
архаики (начиная с Гераклита) до самых поздних представите-
лей неоплатонизма (у Саллюстия, Ямвлиха и Прокла), причём 
также и христианского (авторы Александрийской школы). Бо-
лее того, многочисленные примеры метафоризации Космоса 
как пучины вод, вселенского зрелища, Божественного сло-
ва (Логоса), Божественного изделия и т. д. без особого труда 



432

можно обнаружить в мифологических традициях не только 
Древнего Ближнего Востока, но и, пожалуй, всех остальных 
регионов мира. В этой связи мы хотели бы высказать два клю-
чевых тезиса:

Поскольку эти метафоры есть не что иное, как своеобраз-
ный «средний термин» между такими областями культуры как 
философия, религия и мифология, то, выступив у Нумения 
в роли неких примордиальных («первопорядковых») образов, 
понятных в контексте любой культуры, они позволили ему 
совместить совершенно «разномастные» позиции; в каком-то 
плане эти интуитивно ясные каждому читателю метафориче-
ские модели выполнили функцию «метаязыка» для всего ан-
тичного Средиземноморья (конечно, не надо понимать в этом 
случае выражение «метаязык» излишне буквально).

Используя всю мощь и глубину данных образных 
концептуализаций Космоса, Нумений как бы прикрывал 
ими слабые места в своей аргументации, — ведь мест таких 
было много, поскольку иногда его система кажется скорее 
даже религиозно-мифологической, нежели философской in 
sensu strictu.

Но, прежде чем мы приступим к описанию аллегори-
ческой практики Нумения и особенностей использования 
им философской метафорики, необходимо дать общую и по 
необходимости краткую характеристику его сохранившего-
ся наследия. Всё, что касается Нумения, всегда было овеяно 
неким ореолом таинственности; при этом, весьма небольшое 
количество сохранившихся текстов, но при этом весьма поч-
тительное отношение к нему со стороны Плотина, Порфирия, 
Прокла, Феодосия Макробия, Климента, Оригена, Халкидия, 
Евсевия Кесарийского, Иоанна Лидского и других, только 
лишь усиливают эту таинственность Нумения. Прежде все-
го, обращает на себя внимание то, что после Филона он был 
вторым философом-герменевтом, который много внимания 
уделял иудейской религии. Действительно, Нумений весьма 
уважительно описывает Бога евреев: «Он ни с кем не общается 
(ἀκοινονήτος), Отец всех Богов, и никого не следует прослав-
лять в равной с ним мере» (fr. 56 des Places). Также, по словам 



433

Оригена в Contr. Cels. IV, 51, Нумений даже аллегорически 
истолковывает Иисуса, впрочем, не называя Его по имени (од-
нако, надо признать, что эти свидетельства Оригена не заслу-
живают большого доверия, поскольку слишком напоминают 
argumentum ad auctoritatem). Стремление Нумения увидеть 
сродное в эллинской и «варварской» иудейской мудрости 
вполне выражено в его знаменитом высказывании: «кто есть 
Платон как не Моисей, говорящий по-аттически?» (в передаче 
Климента Александрийского в Strom. I, 154, 4).

Р. Ламбертон полагает, что «многочисленность ссылок 
на Ветхий Завет и заявление о знакомстве с Новым Заветом 
должны рассматриваться в свете целей христианских апологе-
тов, которые сохранили фрагменты и приводят свидетельства 
(sc. Нумения — Ф. Щ.), но через эти источники могли дойти 
какие угодно искажения, поскольку Нумений, без сомнения, 
брал материал в свои сочинения из иудейской традиции» (Lam
berton 1989: 60). Тем не менее, как пишет Ламбертон, значение 
этого автора в том, что он включил мифы Платона и «варвар
ских» народов в единый круг обозрения, значительно повли-
яв на дальнейший характер неоплатонической аллегорезы 
(Lamberton 1989: 65).

Основным сочинением Нумения традиционно счи-
тается «О благе как таковом»,8 предположительно, в шести 
книгах (сохранившееся в отдельных эксцерптах, прежде все-
го, у Евсевия Кесарийского в Preparatio Euangelica, а также 
у Прокла, Халкидия, Климента Александрийского, Оригена, 
Иоанна Лидского и др.). В этом произведении некий Учи-
тель (в фигуре которого Нумений очевидно представлял сам 
себя) наставляет в философии ученика-странника, при этом 
«рассказчик <…> весьма напоминает Гермеса, инструктиру-
ющего Тата» (Диллон 2002: 347). Развивая в нём собственное, 
дуалистическое понимание платоновского «Тимея» (которое 
характеризуется учением о неком абсолютно трансцендентном 
Первоначале и его различных, в разной мере умопостигаемых 

8 Важно, что так же назвал свой курс лекций Платон, соглас-
но свидетельству Аристотеля. Речь идёт о его ἄγραφα δόγματα.



434

порождениях), Нумений говорит о неких трёх «манифестаци-
ях» Божественной природы, обозначая их в терминах родства: 
«Первый Бог» (или же Благо), «Второй Бог» (Творец–Демиург) 
и «Третий Бог» (Космос, как продукт Бога-Творца).9 

Первый Бог, или Ум (именуемый также Бытие в себе, 
или Монада) для людей полностью непознаваем; он оформил 
и завершил все вещи и передал их Второму Уму, которого люди 
почитают в качестве Первого (fr. 7 Des Places). Второй же Бог, 
вступая во взаимодействие с неразумной, бескачественной 
и множественной материей, вынужден был выделить внутри 
себя Третьего Бога (Прокл называет его Творением, а также 
Космосом в in Tim. I 303, 27 sq.). Видимо, стоит полагать, что 
именно эти Второй и Третий Боги в какой-то мере всё же до-
ступны познанию, так как связаны с чувственной действитель-
ностью: в частности, Прокл так и пишет, что «Второй и Третий 
Бог на самом деле одно существо, однако в процессе контакта 
с материей, которая есть Диада, он придаёт ей единство, од-
нако сам подвергается разделению ею, поскольку в характере 
материи заложена страсть и изменчивость» (Procl. in Tim. I 303, 
28c). Первый же Бог находится в полной отрешённости, не вме-
шивается ни в какие дела и пребывает в одиночестве, будучи, 
по Нумению, непостижимой и абсолютно цельной Монадой. 
Во фр. 15 Первый и Второй Боги противопоставляются: 

Очевидно, что Первый находится в покое, в то время 
как Второй, в отличие от него, в движении. Первый не 
распространяется далее сферы Ума. Второй же связан 
и с Умом, и с чувствами… Вместо движения, присуще-
го Второму, <…> покой (στάσις10) присущ и Первому 
как внутреннее движение, из которого рождается кос-

9 Вероятно, Нумений отсылает здесь к важному для поздне-
го платонизма месту из Второго письма Платона (312e): «Все тя-
готеет к царю всего и все совершается ради него, он —причина 
всего прекрасного. Ко второму тяготеет второе, к третьему — 
третье» (пер. С. П. Кондратьева).

10 Заметим, что это слово может переводиться и в совершен-
но противоположном значении, как «бунт», «мятеж», «восста-
ние»; тогда смысл всего фрагмент становится более запутанным.



435

мический порядок и его вечное пребывание, и спасе-
ние распространяется на все вещи.11 ( fr. 15 des Places)

Наконец, «во фр. 16 мы находим разработанный паралле-
лизм между Демиургом и Первым Богом или Благом» (Диллон 
2002: 353): «Если Бог Творения благ, то Демиург Бытия должен 
считаться Благом как таковым, которое присуще ему по при-
роде. Поскольку второй, будучи двойственным, создаёт в ка-
честве Демиурга свои формы и Космос, первый же полностью 
созерцателен». Как не трудно заметить, «трёхипостасная» тео-
логия Нумения чрезвычайно напоминает некоторые системы 
раннего гностицизма, а также очевидно выступает одним из 
важнейших источников для Плотина, на что неоднократно 
указывалось многими авторами. В частности, С. А. Мельни-
ков пишет: «Общее для Плотина, Нумения и гностиков, то, 
что делает их в буквальном смысле слова «современниками», 
это фундаментальное теоретическое противопоставление 
некого высшего первоначала («Благо как таковое», «единое»), 
и творца этого мира («ума-демиурга»). У гностиков демиург зол 
и завистлив, у Нумения — благ по причастности, у Плотина — 
по существу, однако одинаково для всех он — не последняя 
инстанция, и есть помимо него что-то большее» (Мельников 
2003: 45). Основной проблемой адекватной интерпретации Ну-
мениевой метафизики является соотнесение Трёх Царей и его 
довольно жёсткого дуализма. Недаром Амелий так высказался 
о Нумении: «Между тем, мысли этого мужа, ныне обвинённого 
недругами перед нашим согласным взглядом, не так-то легки 
для схватывания, потому что об одном и том же он говорил 
в разное время по-разному» (Гаспаров 1979: 470). Тем не менее, 
здесь мы имеем счастливую возможность избежать этого во-
проса и не будем заниматься реконструкцией его схемы богов, 
поскольку, в нашем случае важны не столько метафизические 
воззрения самого Нумения, сколько философская аргумента-
ция и глубинные основания его герменевтической практики.

11 Афонасин; Афонасина 2017: 562. Здесь и далее фрагменты 
Нумения приводятся в переводе Е. В. Афонасина и А. С. Афо
насиной.



436

Согласно изысканиям Дж. Диллона, Нумению принад-
лежит целый ряд аллегорических сочинений и комментариев 
на Платона. К сожалению, от таких произведений, как «Эпопт» 
(буквально — «Удод»12), «О числах» и «О месте» и др. не дошло 
ни одного фрагмента, но все они имели иносказательный ха-
рактер, причём, с вероятным уклоном в пифагорейский стиль 
толкования (Диллон 2002: 349). Об интерпретациях Нумением 
Платона известно по свидетельству Прокла (in Remp. II, 96, 11 
sq., Kroll), который сообщает, что философ из Апамеи зани-
мался толкованием мифа об Эре из X книги платоновского 
«Государства».13 В ней он, как приверженец идеи метемпсихоза, 
утверждает, что души после оставлении ими тела собирают-
ся на Млечном пути, затем через прохождение планетарных 
сфер снова попадают на Землю и получают новые телесные 
обличья. При этом молоко и мёд, предлагаемые некроман-
тами, символизируют губительные для душ влечения к чув-
ственным удовольствиям и опьянение, что приводит к оче-
редному перерождению в мире смертных.  Стоит отметить, 
что Прокл, которые сообщает нам все эти сведения, жалуется, 
что Нумений чрезмерно увлекается астрологией и мистиче-
скими культами (вполне возможно заключить, что метафору 
Философа-как-Жреца Нумений — в рамках храмового мета-
форического кода — мог понимать вполне буквально, что вы-
зывало его острейший интерес к подобным занятиям — как 
умозрительный, так и вполне практический).

В другом своём толковании Платона Нумений истолко-
вывает битву афинян и жителей Атлантиды как перманент-
ный бой между более благородными душами, поддержива-
емыми Афиной, и другими, которые являются активными 
участниками творения (γενεσιουργοί) и служат богам, управ-
ляющим Творением (sc. Посейдону). В этой аллегорезе есть 
намёк на возможно имеющееся у Нумения демонологиче-

12 В названии этого произведения безусловно игра слов: на-
звание птицы перекликается со словом «эпопт» (созерцатель выс-
ших таинств), а также с одним из эпитетов Аполлона.

13 О толковании этого пассажа в неопифагорейских и нео-
платонических кругах см. в этом томе работу: Курдыбайло 2025.



437

ское учение (Диллон 2002: 362). Интересно отметить, что 
парадоксальным образом такое понимание оказывается 
близким новейшему структуралисткому прочтению мифа 
об Атлантиде и Древних Афинах, предложенному П. Ви-
даль-Накэ, согласно которому в мифе Платона древние Афи-
ны соответствовали самим себе (воплощая, таким образом, 
платоновский принцип Тождественного), а современные 
Платону Афины были репрезентированы в виде Атлантиды, 
иллюстрирующей гибельность принципа Иного (Видаль-Наке 
2001: 281–300).

Как можно судить по сохранившимся фрагментам, в сво-
ей аллегорической практике Нумений был довольно традици-
онен: как и многие другие иносказатели, он придерживался 
устойчивых топосов, успевших сформироваться к началу II 
века н. э., правда, добавляя уже и некоторые пифагорейские 
черты. Можно согласиться с С. А. Мельниковым, который 
предполагает сильную зависимость его толкований от Ксе-
нократа.14 Нумений часто использует этимологию божествен-
ных имён — приём, который по свидетельству Ф. Бюффьера 
получил большое распространение благодаря платоновского 
«Кратилу» и особенно популярный у стоиков.15 Так, Аполлон 
во fr. 54 des Places именуется им принципом нераздельного 
(в данном случае, исходя из «народной» этимологии его эпите-
та): «в древнегреческом языке «один» (unus) называется δέλφον.16 
Поэтому и брат, говорит он, называется ἀδελφός, поскольку он 
уже не один (iam non unus)». Гермеса он толкует как «исходя-

14 Мельников 2003: 94. Ксенократ, по всей видимости, ока-
зал сильное влияние и на толкования Плутарха Херонейского 
(Диллон 2005: 151–156).

15 Buffiere 2010: 60–63. Э. Хиз проницательно пишет, что тра-
диция толковать именно сами имена богов, а не мифологические 
нарративы о них, была связана со стародавним представлением 
о периодических катастрофах (отражённым, в частности, у Плато
на в Tim. 22с-23d, Crit.111a-d, Legg. III, 677a-682e, а также у Аристо
теля в Met. XII, 8, 1074a38–b14), которые уничтожают почти всю 
накопленную древними мудрость. См.: Heath 2013: 119–120.

16 От греч. δελφύς — «матка».



438

щее слово»17  (λόγος προφορικός — стоический термин): «ведь 
ребёнок, как он говорит, не начинает кричать, пока не упадёт 
на землю, поэтому не без основания землю многие называют 
Майей» (Lyd. De mens. IV, 80). Гефест же — это «плодотворный 
огонь,18 животворящее солнечное тепло: Гефеста потому изо-
бражают хромым, что он делает неустойчивой и саму природу 
огня, не позволяя элементам смешиваться друг с другом» (De 
mens. IV, 86). В толковании богини Немезиды Нумений сбли-
жает её с богиней Тюхэ, имевшую особенную популярность 
уже начиная с эллинистического периода: «Немесида для 
вещей — это то падения, то взлёты счастливой судьбы, поэ-
тому, согласно Нумению, с каждым кругом её колесо восста-
навливает равновесие». Также есть косвенные свидетельства 
о том, что Нумений занимался символическим толкованием 
мистерий и таинств. Об этом может говорить дошедшая до нас 
через Феодосия Макробия (in Somn. Scip. I, 2, 19) полусатири-
ческая легенда о том, что Нумений разгласил содержание элев-
синских таинств, после чего ему явились во сне Музы в виде 
блудниц, стоящих у входа в публичный дом. Когда же тот 
спросил, в чём причина такого неподобающего элевсинским 
богиням поведения, покровительницы искусств стали упре-
кать философа, что он сам и является виновником их вывода 
из «святилища скромности» и выставления их на публичные 
позор и осмеяние.

Теперь же рассмотрим вопрос о внутренней связности 
иносказательной практики и использования метафорических 
моделей Космоса. Аллегория как риторический троп (фигу-
ра мысли) и коррелятивная ей философская аллегореза как 
способ «вычитывания» из текста того содержания, в которым 
был заинтересован герменевт, в равной степени базируются 
на одних и тех же поэтологических принципах. Среди них 
можно назвать:

17 Вспомним, что понимание Гермеса как Слова было ещё у са-
мого «первого» аллегориста — Феагена из Регия (8, 2 DK) и в пла-
тоновском «Кратиле» (408b).

18 Возможно, здесь Нумений пользуется стоическим понима-
нием Гефеста как πῦρ τεχνικόν, важного понятия в их системе.



439

Активность чтения. Если активность чтения обозна-
чить переменной L, а активность письма — переменной S, то 
общая формула коммуникации между криптором и читате-
лем будет выглядеть так: L ≥ S. То есть всякий текст, будь он 
действительно написан неким «зашифрованным» способом 
или же составлен только для буквального понимания, всег-
да может быть проинтерпретирован аллегорически, всег-
да допуская таким образом возможность генерации нового 
иносказательного смысла. И в случае реального авторского 
иносказания (когда сам автор текста действительно вложил 
некий скрытый смысл в своё произведение; такого автора 
мы будем называть «криптором»), и в случае рефлексивной 
аллегории (когда она есть скорее продукт герменевтического 
произвола, нежели изначально включенной в текст и подразу-
меваемой иносказательной интенции криптора), именно от 
читателя требуются основные усилия для того, чтобы эн-
телехия текста свершилась: риторическая аллегория долж-
на венчаться эстетическим событием встречи авторского 
и читательского сознаний, а герменевтическая аллегореза — 
философским событием «совпадения» сознания древнего ав-
тора и его комментатора-аллегориста. Таким образом, какая-
либо пассивность письма или чтения в наименьшей степени 
характерна для античной иносказательной герменевтики.

Рефлексивность сознания. В рамках иносказующего чте-
ния сознание постоянно должно наблюдать за самим собой, 
быть самому себе сторожем и попечителем; поскольку читае-
мый текст в любой момент может перейти из режима букваль-
ного понимания в режим иносказания — и наоборот (а в неком 
предельном случае мы можем предполагать, что весь текст обра-
зует почти непрерывную цепь метафор и умолчаний), то любая 
утрата рефлексии по поводу различения между буквальностью 
и небуквальностью понимания обессмысливает аллегорию — 
как в риторическом смысле, так и в герменевтическом.

Диалогизм. Этот принцип становится понятен в свете 
двух предшествующих. Поэтому он должен пониматься также 
в двух смыслах: по оси «читатель-автор» и по оси «читатель-чи-
татель». В первом случае в рамках аллегорического чтения или 



440

письма читатель и автор вступают как бы в заочный диалог 
друг с другом, причём именно непрямой характер коммуни-
кации между ними и обеспечивают возможность появления 
второй оси: «читатель-читатель». Поскольку реципиент никог-
да не уверен до конца, правильно ли он понимает интенцию 
автора, он вынужден всегда находится в диалоге с самим собой, 
чтобы наблюдать все возможные способы экспликации «под-
спудного» содержания текста. Таким образом, подытоживая 
сказанное, можно сказать, что в рамках аллегорической по-
этики как соответствующее письмо, так и чтение неизбежно 
должны привести к автокоммуникативности (т. е. самообра-
щённости герменевта и криптора к самим себе), когда и чита-
тель, и автор, всматриваясь в своё собственное сознание как 
в некое зеркало, всегда в итоге видят в нём чужое сознание 
(или же только его обманчивый морок, иллюзию).

В этой связи становится понятно, почему использование 
аллегорических методов чтения Нумением и другими неопи
фагорейцами не только допускает, но и прямо предполагает 
апелляцию к экзистенциально и мировоззрительно важным 
метафорам. Как было сказано выше, метафорические коды 
Космоса построены таким образом, чтобы вовлечь в себя всё 
возможное, включая самого реципиента метафоры (в этом 
сказывается их тенденция к тотальности схватывания). На-
пример, невозможно говорить о том, что мир есть Вселенское 
государство, но при этом самому не являться его гражданином. 
Так что, даже судя по сохранившимся весьма фрагментарным 
свидетельствам, Нумений действительно чрезвычайно активно 
использует различные способы метафоризации мира — и как 
инструмент обоснования свой позиции, и как мощный при-
ём риторического убеждения. Так, по мнению Р. Ламбертона,19 
Нумению весьма импонирует понимание Вселенной как Текста 
(Логоса): так, например, грамматический метафорический код 
обнаруживается в следующем пассаже:

Что есть бытие? Состоит ли оно из четырёх элементов 
(στοιχεῖα; буквально — «букв»), земли, огня, и других двух 

19 Lamberton 1989: 77.



441

промежуточных природ? И являются ли они сущностями, 
либо вместе, либо каждая по отдельности? — Однако как 
они могут существовать, будучи сотворёнными и вновь 
гибнущими, если мы можем видеть их возникающими 
один из другого, изменяющимися и не состоящими ни из 
элементов, ни из их соединений? (fr. 3 des Places)

Как пишет исследователь, «если нумениев авторитетный 
рассказчик20 «играет» с идеей о том, что язык на его низшем 
уровне организован как Космос, то он определённо считает, 
что <…> таким образом язык служит метафорой материально-
го мира, который сам по себе нестабилен, и является подлун-
ным выражением неподвижной, постоянной и истинной ре-
альности» (Lamberton 1989: 77).

Социоморфный код используется Нумением в обозна-
чении Первого Бога как Царя Царей (см. изложение пози-
ции Нумения Проклом, приведённый выше). Как отмечает 
С. А. Мельников: «Соотношение трёх богов у Нумения в не-
которой степени напоминает цепочку понятий: pater, avus, 
proavus, то есть классическую структуру «трёх именных пред-
ков» (= τριτοπάτορες), определявшую жизнь рода и родовой 
общины в большинстве цивилизаций древности».21 В свете 
этой метафоризации можно сказать, что та мера неопреде-
лённости, материальной случайности Космоса, которая ему 
заведомо присуща, может пониматься как принципиальное 
следствие той метафизической (и одновременно «метафори-
ческой») внутрисемейной «смуты» (στάσις), которую объявили 
два низших Бога одному Высшему.

Навигационный код обнаруживается во фр. 33, где Ну-
мений аллегорически интерпретирует Одиссея как странству-
ющую душу, спасающуюся от губительной пучины материи. 
Напомним, что такое толкование встречается у Плутарха 
(Mor. fr. 178; 200) и у Плотина (Enn. I, 6, 8): начиная со сред-
неплатонических авторов вода в толковании древних тек-

20 Имеется в виду Учитель из диалога Нумения «О благе».
21 Мельников 2003: 65. Похожее толкование, отождествляю-

щее Урана с Единым, Кроноса с Умом, а Зевса с Мировой душой, 
можно найти у Плотина (Enn. IV, 4, 9–10).



442

стов и мифов часто означает нечто губительное. В частности, 
Порфирий пишет: «Не без основания, мне кажется, Нумений 
и его последователи видели в герое гомеровской «Одиссеи» 
образ того, кто проходит по порядку весь путь становления 
и восстанавливает себя в беспредельном, вне моря и вне бурь: 
«доколе в край не прибудешь к мужам, которые моря не зна-
ют, пищи своей никогда не солят» (Od. XI 122 ff.). Морская же 
гладь, море и бури, по Платону, означают материальную суб-
станцию» (Тахо-Годи 1999: 590). Нумений и в других местах 
прибегает к навигационной модели. Во фр. 18 он называет 
Демиурга характерной платоновской метафорой «Кормчий» 
(при этом активно пользуясь и оптическими метафорами, 
которыми мы выделим курсивом):

Кормчий корабля, плывущего по волнам, возвышается 
над кормой и управляет кораблём со своего места, его 
взор устремляются ввысь, в небесный эфир, хотя и плы-
вёт он внизу по морю. Точно так же и Демиург, просто 
связав материю гармонией, так, чтобы она не смогла раз-
болтаться и заблудиться, сам располагается над ней, как 
над кораблём над водой, правя гармонией и управляя ею 
с помощью форм, и смотрит, как тот, на небо, на высшего 
Бога, который притягивает его взор, свои аналитические 
способности (κριτικόν) обретая из этого источника, а им-
пульсивные стремления (ὁρμητικόν) — из своего желания 
(ὄρεξις). (fr. 18 des Places)

Что характерно, во fr. 2 des Places мы также встреча-
ем одновременное слияние навигационной «продолжен-
ной» метафоры и отдельных вкраплений в неё нескольких 
оптических:

Благо <…> невозможно ухватить на основе чего-либо ясного 
нам или подобного ему, но как тем, кто сидит в сторожевой 
вышке, удаётся, напрягши зрение, всего на миг ухватить 
силуэт паруса маленького рыболовного судна, плывущего 
в одиночестве среди волн, не в меньшей степени и нам сле-
дует отстраниться от всех чувственных вещей и в полном 
одиночестве остаться наедине с благом <…> Однако если 
кому, увлечённому чувственным, почудится, что Благо 



443

машет ему, и он убедит себя в том, что сообщается с ним, 
то пусть он знает, что совершенно заблуждается. Ибо для 
достижения его требуется не обычный, но особый боже-
ственный метод, поэтому лучше сначала отвергнуть всё 
чувственное, обратиться к изучению математики и созер-
цанию чисел, так на практике освоив ту науку, которая 
научит тому, что есть Бытие. (fr. 2 des Places)

Таким образом, у Нумения мы можем наблюдать не 
только смешение стоических и платонических аллегориче-
ских топосов вкупе с их терминологией, но и совмещение 
метафорических кодов до такой степени, что более мелкие 
элементы одних из них помещаются в более крупные мета-
форические «конструкции» из других. Эта тенденция к по-
стоянной игре с метафорическими моделями и их периоди-
ческое переключение22 будет характерна и для более поздних 
языческих и христианских авторов. Помимо этого, несмотря 
на то, что Нумений «числится» по ведомству неопифагореизма 
и Среднего платонизма, в нём проявляются черты весьма ар-
хаичного мифологического сознания, которое, на наш взгляд, 
в гораздо большей степени зависит от именно образной по-
доплёки мышления (с её нечёткостью, диффузностью, чув-
ственной конкретностью), нежели от математико-понятий-
ной (с её абстрактностью, теоретической фиксированностью, 
эстетической нейтральностью). Можно сделать предположение, 
что существует некая обратная пропорция между вовлечён-
ностью того или иного неопифагорейца (вроде Модерата из 
Гадиры или Никомаха из Геразы) в собственно математические 
занятия и их иносказательно-герменевтическими практика-
ми: чем больше тот или иной пифагореец работает с образной 
подоплёкой числа, тем более он склонен апеллировать к алле-
горической герменевтике и метафоризации Космоса, и напро-
тив, чем более он склонен опираться именно на результаты 
математических и геометрических изысканий, то тем менее 
его интересуют аллегории и метафоры как принципы фило-
софского письма и его герменевтической «дешифровки».

22 Так называемый code-switching в концепции метафоры Дж. 
Лакоффа и М. Джонсона, см.: Лакофф; Джонсон 2017.



444

Литература

Аверинцев, С. С. (2006) “Аллегория”, in: Н. П. Аверинцева, К. Б. Си-
гов, ред. София — Логос. Словарь. К.: Дух i лiтера: 41–44.

Афонасин Е. В., Афонасина А. С., пер. (2017) “Нумений из Апамеи, 
Фрагменты и свидетельства”, in: Е. В. Афонасин, А. С. Афона-
сина, А. И. Щетников, Пифагорейская традиция. СПб: Изда-
тельство РХГА; Пальмира: 545–618.

Видаль-Накэ, П. (2001) “Афины и Атлантида. Содержание и смысл 
одного платоновского мифа”, in: П. Видаль-Накэ, Чёрный охот-
ник. Формы мышления и формы общества в греческом мире, 
перев. с франц. Ю. Н. Литвиненко. М.: Ладомир: 281–300.

Гаспаров, М. Л., пер. (1979) “Порфирий. Жизнь Плотина”, in: Ди-
оген Лаэртский, О жизни, учениях и изречениях знаменитых 
философов. М.: Мысль: 462–576.

Гатри, У. К. Ч. (2015) История греческой философии. Том I: Ранние 
досократики и пифагорейцы. Пер. с англ. и ред. Л. Я. Жмудя. 
СПб.: Владимир Даль.

Диллон, Дж. (2002) Средние платоники. 80 г. до н. э.-220 н. э. Пер. 
с англ. Е. В. Афонасина. СПб.: Издательство Олега Абышко; 
Алетейя.

Диллон, Дж. (2005) Наследники Платона: Исследование истории 
Древней Академии (347–274 гг. до н. э.). Пер. с англ. Е. В. Афо-
насина. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та.

Курдыбайло, Д. С. (2025) “«Столп света, похожий на радугу» из 
видения Эра в «Государстве» и его неоплатонические интер-
претации”, in: XXXIII научная конференция «Универсум Пла-
тоновской мысли: Платонизм и литературные формы фило-
софии». Тезисы докладов и статьи. Санкт-Петербург, 19–20 
июня 2025 г. СПб.: МОО «Платоновское философское обще-
ство»; Изд-во РХГА: 393–406.

Лакофф, Дж.; Джонсон, М. (2017) Метафоры, которыми мы живём. 
Пер. с англ. А. Н. Баранова и А. В. Морозовой. М.: ЛКИ.

Лебедев, А. В. (2014) Логос Гераклита. Реконструкция мысли и сло-
ва. СПб.: Наука.

Лосев, А. Ф. (2000) История античной эстетики. Ранняя клас-
сика. М.: АСТ.



Мельников, С. А. (2003) Философские воззрения Нумения Апамей-
ского. М.: Современные тетради.

Приходько, М. А. (2025) “Природа и число в трактовке фигуры па-
триарха Еноса у Филона Александрийского”, in: XXXIII науч-
ная конференция «Универсум Платоновской мысли: Платонизм 
и литературные формы философии». Тезисы докладов и ста-
тьи. Санкт-Петербург, 19–20 июня 2025 г. СПб.: МОО «Плато-
новское философское общество»; Изд-во РХГА: 379–392.

Татаркевич, В. (1977) Античная эстетика. Пер. с польск. А. П. Ер-
милова. М.: Искусство.

Тахо-Годи А. А., пер. (1999) “Порфирий. О пещере нимф”, in: 
А. Ф. Лосев, А. А. Тахо-Годи. Греческая культура в мифах, сим-
волах и терминах. СПб.: Алетейя: 577–591.

Твардовский, К. (2008) “Образы и понятия”, перев. с польск. 
Б. Т. Домбровского, in: С. Л. Катречко, ред. Воображение в све-
те философских рефлексий: Кантовская способность вообра-
жения. М.: Полиграф-Информ: 416–469.

Щетников, А. И. (2017) “Предисловие к «Теологуменам арифме-
тики»”, in: Пифагорейская традиция. СПб.: РХГА, Пальми
ра: 626–642.

Bernard, W. (1990) Spätantike Dichtungstheorien: Untersuchungen zu 
Proklos, Heracleitos und Plutarch. Stuttgart: Teubner.

Buffiere, F. (2010) Les mythes d’Homere et la pensee grecque. Paris: 
Les belles letters.

Heath, A. (2013) Ancient Philosophical Poetics. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Lamberton, R. (1989) Homer the Theologian: Neoplatonist Allegorical 
Reading and the Growth of the Epic Tradition. Berkeley; Los Angeles: 
University of California Press.

Lloyd, G. E. R. (1966) Polarity and Analogy. Two Types of Argumentation 
in Early Greek Thought. Cambridge: Cambridge University Press.



446

Курдыбайло Дмитрий Сергеевич, кандидат 
философских наук; Институт теологии Санкт-
Петербургского государственного университета 
(Санкт-Петербург, Россия), доцент; Российский 
государственный педагогический универ-
ситет им. А. И. Герцена (Санкт-Петербург, 
Россия), старший научный сотрудник

Числовой символ в платоновской 
экзегезе Прокла Диадоха*

В неоплатонической и неопифагорейской традиции ча-
сто выявляется особое значение числового символизма, 
который играет значительную роль, в том числе, и в тек-
стах Прокла Диадоха. Однако, соединить вместе поня-
тия «число» и «символ» у Прокла весьма трудно, так как 
символ, как правило, имеет материальную предметную 
природу, тогда как число, будучи структурно-оформля-
ющим принципом, нематериально и необъектно. Тем не 
менее, Прокл использует понятие «символ» примени-
тельно к числовым описаниям достаточно часто, чтобы 
видеть в этом философски отрефлексированный шаг. 
Объяснить, каким образом Прокл совмещал фундамен-
тальные свойства понятий «символ» и «число», можно, 
если принять во внимание геометрические образы, ко-
торые метафорически переносят на числовые отношения 
пространственные понятия. При этом пространствен-
ные метафоры широко использовались и в неоплатони-
ческой метафизике, начиная уже с Плотина. Простран-
ственно-геометрическая метафорика, таким образом, 
выступает герменевтическим инструментом, который 
позволяет Проклу использовать числовой символизм, 
не вступая в противоречие с главными положениями 
его онтологии.
Ключевые слова: число, символ, Прокл Диадох, платони-
ческий комментарий, античная арифметика, античная 
геометрия, неоплатоническая экзегеза

* Исследование выполнено в Российском государственном 
педагогическом университете им. А. И. Герцена за счёт гранта 
РНФ № 25-28-00702, https://rscf.ru/project/25-28-00702/



447

Dmitry Kurdybaylo, CSc in Philosophy; 
Saint Petersburg State University, Institute 
of Theology (Saint Petersburg, Russia), 
Associate Professor; Herzen State Pedagogical 
University of Russia (Saint Petersburg, 
Russia), Major Research Fellow

Number symbolism applied  
by Proclus Lycius to his  

Platonic exegesis*

Neoplatonic and Neopythagorean traditions pay special 
attention to number symbolism, which plays a noticeable 
role in the writings of Proclus Lycius as well. However, the 
notions of number and symbol proper can hardly be inter-
connected in the Proclean context. As a rule, a symbol is 
considered as a material object, while a number is neither 
material, nor an object, but rather a principle of struc-
ture and coordination. Nevertheless, Proclus applies the 
term symbol to his number-related arguments frequently 
enough to consider such wording a deliberate decision, 
which could have a particular philosophical background. 
The way, how Proclus could harmonize the fundamen-
tal properties of symbols and numbers, can be clarified 
if we take into account the geometrical imagery, which 
Proclus used metaphorically to impart spatial relation-
ships to numerical terms. Incidentally, spatial metaphors 
were also widely used in Neoplatonic metaphysics, begin-
ning from Plotinus. As a result, spatial and geometrical 
metaphors act as a hermeneutical instrument, which 
allows Proclus to take advantage of number symbolism 
without contradicting the fundamental principles of his 
ontology.

Keywords: number, symbol, Proclus Lycius, Platonic com-
mentary, ancient arithmetic, ancient geometry, Neoplatonic 
exegesis

* The research was carried out at the Herzen State Pedagogical 
University of Russia with the support of the Russian Science Foundation, 
project No 25-28-00702, https://rscf.ru/en/project/25-28-00702/



448

Числовой символизм1 у Прокла объединяет два важных 
основания высокого неоплатонизма: собственно учение о симво-
лах и синфемах, которые служат теоретическому обоснованию 
возможности теургии,2 и учение о числе. Это учение, с одной 
стороны, продолжает традиции неопифагорейства, а с дру-
гой — развивает концепцию идеальных чисел, впервые пред-
ложенную Плотином в трактате «О числах» (Enn. 6.6), который, 
в свою очередь, вдохновлён «неписанным учением» Платона.3

Могут ли те или иные числа быть символами? — Причём 
символами в том же смысле, в котором Прокл говорит о сим
волах в контексте теургических практик или же в контексте 
истолкования платоновских диалогов и древнегреческих ми-
фов, тоже наполненных символами умопостигаемого.4

В дошедших до нас сочинениях Прокла сравнительно 
немного упоминаний числовых предметов, которые были бы 
явно названы символами или истолкование которых называ-
лось бы символическим. Из более чем двух сотен упоминаний 
различных форм слова σύμβολον на числовые контексты при-
ходится менее двух десятков. Тем не менее, этого числа доста-
точно, чтобы сделать некоторые примечательные выводы.

Прежде всего, связь числа и символизма в самом ши-
роком смысле — отличительная особенность пифагорейской 
философии: так говорит Прокл дважды, в первых главах, от-
крывающих комментарий на «Тимей» Платона и «Платонов-
скую теологию». Говоря о литературном стиле «Тимея», Прокл 
перечисляет, от кого какие черты заимствованы Платоном:

1 Часто числовой символизм обсуждается в контексте пи-
фагорейства и неопифагорейства, см.: Kalvesmaki 2013, а также: 
O’Meara 1990; Huffman 2014.

2 О символе у Прокла см.: Trouillard 1981; Cardullo 1985; Struck 
2004; Rappe 2007; Петров 2013; Kurdybaylo 2019. 

3 Подробнее см.: Лосев 1993: 603–620; Slaveva-Griffin 2009.
4 На мой взгляд, тексты Прокла позволяют определённо раз-

личить «теургические» и «экзегетические» символы, подроб-
нее см.: Курдыбайло 2019. Аналогичный принцип был введён 
П. Роремом для различения «литургических» и «библейских» 
символов в корпусе Ареопагитик (Rorem 1984).



449

От пифагорейцев тут возвышенность, умозрительность, 
богодухновенность, стремление поставить всё в зависи-
мость от умопостигаемого, определять целое в числах 
(τὸ ἐν ἀριθμοῖς τὰ ὅλα ἀφοριζόμενον), изображать вещи 
символически и мистически, вести ввысь, превосходить 
частные представления и раскрывать сокровенное.5

Во вступлении к «Платоновской теологии» Прокл ещё более 
явно разводит числовой дискурс и собственно символический: 
учение о числах связано с пифагорейством, а символ — пре-
жде всего, с традиционными мифами, причём не только Го-
мера, но также и орфиков (возможно, присоединяя и «Хал-
дейские оракулы»). И всё же, не совпадая полностью, эти два 
способа рассуждения упоминаются непосредственно один 
за другим.6

То, что Прокл говорит об «определении целого в чис-
лах» (можно перевести и «числами», «с помощью чисел»), ну-
ждается в небольшом пояснении. Дело в том, что несмотря 
на то, что числа как таковые не обладают самостоятельным 
бытием в том смысле, как умопостигаемые сущности, боги 
или генады, тем не менее, с точки зрения их места в логике 
развёртывания онтологической иерархии от единого к самым 
низшим её ступеням, можно вполне отчётливо указать в ней 
и место чисел.

Прокл поясняет, что первичные умопостигаемые нача-
ла — это единство и множество, а число является одной из 
частных модификаций категории множества:

В самом деле, любое число есть множество; однако 
множество может существовать и как объединённое, 
и как разделённое, число же всегда оказывается разде-
лённым множеством (πλῆθος διακεκριμένον). Действи-
тельно, в нем присутствует инаковость (ἑτερότης); а ведь 
в умопостигаемом существовала вовсе не инаковость, 
а сила, которая порождала множества и приводила их 
в соприкосновение с монадами.7

5 Proclus, in Tim. 1.7.26–31 (Diehl). Перевод: Месяц 2012: 40.
6 Proclus, Theol. Plat. 1.19.23–20.3 (Saffrey, Westerink).
7 Ibid., 4.81.3–9. Русский перевод: Лукомский 2001: 290.



450

И поскольку для Прокла множественное всегда вторично по 
отношению к единому, а частное — следует за целым, то число 
в диалектике развития этих категорий стоит на третьем месте: 
сначала единство, затем множество, и, наконец, число. Здесь, 
разумеется, работает пифагорейское определение числа как 
синтеза предела и беспредельного, вошедшее в неоплатониче-
скую традицию через его переосмысление Ямвлихом.8 Но для 
Прокла здесь важно не только объединение в числе принципов 
единства и множества, но момент раздельности множества: то 
есть, множество, данное артикулированным, определённым 
и потому опредéленным образом. Число — не только разделён-
ное множество, но такая раздельность, которая координирует 
между собой элементы множества, созидает между ними це-
лостность как следствие координированной связности.

Будучи принципом координации, число следует за эле-
ментами множества, которые даны прежде любой коорди-
нации, во-первых, в их индивидуальной самостоятельности 
и, во-вторых, в инаковости друг ко другу. Если проводить 
аналогию с «Парменидом», то это обязательная необходимость 
предварительного утверждения его первой и второй гипотез, 
без которых не может появиться категория числа.

Разумеется, онтологически первичный тип чисел — это 
числа натуральные, ряд которых начинается с единицы (монады). 
При этом, монада исключительна среди всех остальных чисел: 
она не содержит в себе актуального множества и раздельно-
сти, более того, она не осуществляет какой-либо координации 
умных или чувственных вещей, — скорее ею констатируется 
отсутствие такой координации. Но и все следующие за еди-
ницей числа отличаются друг от друга той мерой совершен-
ства, которая тем выше, чем ближе число к монаде. Прокл не 
только всецело следует этой логике, но и вкладывает её в уста 
платоновского Сократа:

Но поскольку начало — единица, то более близкое к еди-
нице (τὸ μοναδικώτερον) выше и могущественнее того, 
что более удалено от начала. Вот почему Сократ делает 

8 Подробнее см.: Dillon 1973: 29–33; Лосев 2000: 167–171.



451

уменьшение в числе символом бόльшего совершенства 
(σύμβολον τελειότητος ὑπερτέρας), предвосхищающего 
в своём могуществе всё последующее и восполняющего 
ущербность вторичного.9

Впрочем, речь здесь идёт об уменьшении не абстрактного чис-
ла, а вполне определённого количества собеседников, собрав-
шихся в начале диалога. Как мы увидим далее, практически 
все символические толкования касаются чисел в их данности 
в материальных предметах или в действиях или явлениях, 
с такими предметами соотносимыми. 

В «Платоновской теологии» Прокл различает четыре 
типа чисел — это числа умные, сверхкосмические, небесные 
и подлунные.10 Разумеется, различаются они не своими ариф-
метическими свойствами и не образуемыми ими типами 
числовых множеств, как это можно было описать в терминах 
современной математики, но теми предметами, которые ими 
очислены. Принадлежность чисел определённому онтологи-
ческому уровню определяется онтологическим статусом тех 
сущностей, которые структурированы эти числами. Примеча-
тельно, что умопостигаемый мир не имеет соответствующего 
числового уровня — именно потому, что числам высшего ум-
ного уровня предшествуют умопостигаемые генады, по своей 
природе характеризуемые не раздельностью, но целостностью. 
При этом и сами генады даны во множестве, которое уступает 
абсолютной простоте и единству первого единого.

Символическими предметами у Прокла, как правило, 
оказываются именно принадлежащие «подлунному миру» 
материальные предметы,11 и если можно вести речь о симво-
лах–числах, то это предполагает, что эти числа взяты из бы-
тия материальных предметов — в одних случаях это может 
быть количество однородных или как-то сравнимых друг 
с другом предметов, в других — количество частей одного 
целого. В любом случае, однако, сохраняется координирую-

9 Proclus, in Tim. 1.23.29–24.1; перевод: Месяц 2012: 60.
10 Proclus, Theol. Plat. 4.86.5–17.
11 Подробнее об этом см.: Kurdybaylo 2019: 483.



452

щая функция числа по отношению к некоторому множеству. 
Случаев символического истолкования монады как числовой 
характеристики единичного объекта у Прокла мной ни разу 
не обнаружено.

Любопытно заметить, что оглавление четвёртой кни-
ги «Платоновской теологии» содержит такой титул главы 29: 
«Каким образом божественное число упорядочивает всё су-
щее и о каких располагающихся в нём силах символически 
сообщается на основании деления (τῆς διαιρέσεως) числа».12 
При этом, однако, в самом тексте этой главы ни буквально, ни 
иносказательно это «символическое предание» не излагается: 
речь идёт о самих числах и о предметах, в которых они обна-
руживаются. Возможно, для Прокла, сам предмет (или группа 
предметов), являющий то или иное число в своей структуре 
(или координации элементов в группе), уже тем самым ста-
новится числовым символом. Впрочем, как мы увидим ниже, 
даже если бы это предположение было верно, на него необхо-
димо наложить ряд существенных ограничений.

Наконец, нужно обозначить различие между числом 
и количеством. Говоря о любом материальном предмете (или 
группе предметов), мы можем выявлять его количественную 
характеристику путём пересчитывания его элементов, получая 
в итоге, число, обозначающее их количество. Это число имеет 
вторичный характер, оно следует после самого предмета. Но 
ведь само множество элементов существовало в определённом 
количестве и до того, как мы его сосчитали. Так, например, 
число частей живого организма или некоего целостного пред-
мета имеет своим первым началом соответствующий эйдос 
или логос — и в нём число будет предшествовать материаль-
ной вещи. Назовём его «первичным» числом. 

Наконец, «вторичное» число, полученное нами, соот-
ветствует числу первичному (или не соответствует, если мы 
совершили ошибку). Разумеется, такое первичное число для 
Прокла — первоначальное и важнейшее, определяющее бытие 
очисленных предметов: «в самом деле, нужно было бы, чтобы 

12 Proclus, Theol. Plat. 4.4.11–13; перевод: Лукомский 2001: 233.



453

число шло впереди исчисляемого, а причина всей раздельности 
предшествовала разделённому»13 — пишет Прокл. Выходит, 
с такой точки зрения число само по себе не может быть пред-
метом или иметь материально-предметный характер, что тем 
самым, казалось бы, исключает возможность говорить о нём 
как о символе. Тем не менее, это происходит, хоть и нечасто, 
на страницах Прокловых трактатов.

Рассмотрим несколько примеров чисел, которые Прокл 
истолковывает как символические. Число двенадцать — это 
количество дней, проведённых Эром в загробном мире, как 
это описано в Платоновском мифе, завершающем X книгу 
«Государства». Прокл объясняет, что этот период в 12 дней 
делится на три части: семь дней, проведённых на месте по-
смертного суда, затем четыре дня, проведённых в пути к «месту, 
откуда сверху виден луч света, протянувшийся через все небо 
и землю», и последний день, на который ушёл «однодневный 
переход» к месту видения веретена Ананки.14 Прокл ставит во-
прос о том, нужно ли понимать эти количества дней и самые 
дни буквально или же символически15 — и далее изъясняет их 
не как период времени, исчисленный днями, но как последо-
вательность небесных сфер, сквозь которые проходит душа, 
отделившаяся от тела.16 О тех же пяти небесных сферах Прокл 
говорит, истолковывая число 9 000 в комментарии на «Тимей»:

Кругооборот души, восходящей и нисходящей через 
пять звёзд, составляет 10 000 лет, так что на каждой она 
живёт два тысячелетия, хотя и не подряд. Время же от-
считывается подряд, путём прибавления к самому себе. 
В результате, жизней оказывается всего девять, на что 
и намекает жрец, говоря о девяти тысячелетиях. Не слу-
чайно и поминки по умершим справляют через девять 

13 Ibid., 4.85.20–23: … τῶν διακεκριμένων τὴν αἰτίαν τῆς ὅλης 
διακρίσεως. Перевод: Лукомский 2001: 293.

14 Plato, RP 616b1–c2; перевод А. Н. Егунова.
15 Proclus, in Remp. 2.188.19–23. Подробнее об истолковании 

Проклом этого места см. в этом томе на стр. 398–403.
16 Ibid., 2.188.15–189.13.



454

дней, и имена новорождённым некоторые дают на девя-
тый день, используя эти периоды в качестве символов 
рождения и смерти (συμβόλοις περιόδοις χρώμενοι γενέ
σεως καὶ ἀπογενέσεως). … Если душа восстановит своё 
исходное состояние, то продолжит жить умозрительной 
жизнью, и 10 000-летний период будет для неё завер-
шён. Но если она останется в области становления, то, 
даже поступая в общественной жизни наилучшим об-
разом, будет жить в течение оставшегося тысячелетия. 
Символом этого как раз и является число 9 000 (τούτου 
σύμβολον ὁ ἐννακισχίλια ἀριθμός), соответствующее наи-
лучшему общественному устройству афинян. … Число 
«девять тысяч» будет указывать (δηλώσει) на совокуп-
ный процесс исхождения, продолжающийся вплоть до 
куба и земных вещей (τῶν χθονίων ἔργων), а также на 
пронизывающую все вещи жизнь.17

Последовательность небесных сфер такова, что человеческая 
душа спускается с высшей до низшей, проводит на каждой из 
них по тысячелетнему периоду и поднимается наверх снова. 
При этом в средней точке этого пути, то есть на самой низ-
шей сфере, душа проводит один тысячелетний цикл, а на всех 
остальных по два, один раз при спуске, второй при восхожде-
нии — так и получается девять тысячелетних периодов.

Само число девять у Прокла, как видим, означает некое 
переходное состояние, ограничивающее жизнь души. Важ-
но, что девятка понимается как квадрат тройки, при том, что 
любое возведение в степень понимается как продвижение во 
множество от единства, исхождение вовне из состояния пер-
воначального покоя.18 Возведение в куб — ещё бóльшая сте-
пень отхода от простоты, чем квадрат, и, соответственно, ещё 
большая мера подвижности и изменчивости:19

17 Proclus, in Tim. 1.147.13–148.25; перевод: Месяц 2012: 199–200.
18 Имеется в виду излюбленная Проклом триада μονή — πρό

οδος — ἐπιστροφή, подробнее см.: Chlup 2012: 64–69.
19 Ср. изречение «Халдейских оракулов» в интерпретирую-

щем переводе Светланы Месяц: «не делай плоское объёмным» 
(Месяц 2012: 344–345, примеч. 122).



455

…первое число привносит глубину в плоскость, причём 
делает это при помощи неопределённой двоицы, дру-
гое же, сохраняя в самом себе плоскость посредством 
равенства и совершенства тройки, не оставляет неохва-
ченным и куб, заключая его в себе в виде тысячи. Но то, 
что пребывает в себе и таким образом упорядочивает 
вторичное, есть символ лучшей жизни (ζωῆς ἀμείνονος 
σύμβολον), тогда как нисходящее во вторичное, уподо-
бляющееся ему и наполняющееся от него некоторой 
неопределённостью изображает жизнь менее совершен-
ную. Поскольку же и второе число не вполне утратило 
сходство с богиней, то его нисхождение выражается 
кубами, имеющими сходство с тройкой. Всё же более 
простая жизнь подражает лучшему лучше, чем слож-
ная, а квадрат проще, чем куб.20

Подробнее о возведении в квадрат Прокл говорит, объясняя 
свойства тетрады (четвёрки): будучи квадратом, она своей четы-
рёхугольностью являет устойчивость и покой (τὸ μένον), но бу-
дучи вместе с тем чётно-чётным числом (то есть произведением 
двух чётных чисел), она являет и исхождение вовне (τὸ προϊόν). 
Наконец, будучи наполненной логосами, исходящими от мона-
ды (λόγων ἀπὸ μονάδος), она являет и возвращение (τὸ ἐπιστρέ
φον). То есть в тетраде дана одновременно вся триада «покой — 
исхождение — возвращение», что Прокл тут же называет 
«символами божественных и неизреченных вещей».21

Ещё один пример с возведением в квадрат даёт другой 
пассаж комментария на «Тимей»: «десятка выражает возвраще-
ние (τὴν ἐπιστροφήν) всех внутрикосмических вещей к единому 
(ἐπὶ τὸ ἕν), девяносто — совершающееся одновременно с исхо-
ждением (προόδου) новое восстановление (ἀποκατάστασιν) все-
го к единице, а оба [числа в сумме] являют символ космоса».22 
Число девяносто составлено из произведения числа десять 

20 Proclus, in Tim. 1.146.14–24; перевод: Месяц 2012: 198 с мо-
ими изменениями.

21 Ibid., 2.215.25–29: σύμβολα θείων ἐστὶ καὶ ἀπορρήτων πραγ
μάτων.

22 Ibid., 1.87.28–88.1; перевод: Месяц 2012: 133.



456

и числа девять, которое, являясь квадратом тройки, обозначает 
исхождение. Соединение девяноста и десяти в сотню даёт квадрат 
десятки, то есть объединяет «возвращение внутрикосмических 
вещей к единому» с исхождением, связанным с возведением 
в квадрат, — таков и есть чувственный космос, одновременно 
являющийся в полноте разнообразия материальных предметов 
и собирающий их воедино согласно с умным первообразом.

Кроме квадрата и куба, ещё одна объёмная поверхность, 
имеющая арифметическое значение, — это сфера. Сферическими 
числами называли такие, которые при умножении на себя со-
храняют последнюю цифру в десятичной записи. Таковы числа 
пять и шесть: пятёрка во всех натуральных степенях, начиная 
с первой, заканчивается на цифру 5, а шестёрка, соответственно, 
на цифру 6. Такое «возвращение к самому себе» ассоциирова-
лось с вращением относительно геометрического центра круга 
или сферы: «символом сферы является пентада, которая есть 
первое сферическое число».23 Разумеется, вращение сферы, ко-
торое не выводит её за пределы её места, но при том является 
движением, не может не ассоциироваться с тем, как Аристотель 
описывает синтез покоя и движения материального космоса 
в трактате «О небе». Соответственно, и сферические числа, из 
которых пентада стоит на первом месте, ассоциируются Про-
клом с космосом — в цитируемом отрывке речь идёт даже не 
об одном космосе, а о множестве гипотетических космосов.24

Вращение сферы ассоциируется с возвращением–ἐπι
στροφή, которому противопоставлено исхождение–πρόοδος, 
ассоциирующееся, напротив, с прямолинейным движением. 
Геометрическая прямая как таковая, есть «символ исхожде
ния, движения и беспредельности»,25 как это Прокл поясняет 
в комментарии на «Начала» Евклида.

23 Прокл в разных выражениях произносит эту мысль дваж-
ды: in Tim. 1.454.27–29 et 1.455.1.

24 Proclus, in Tim. 454.10–457.11: “The hypothesis of a finite 
plurality of worlds” (Runia, Share 2008: 348).

25 Proclus, in Eucl. 164.8–9: τὸ εὐθὺ προόδου σύμβολόν ἐστι καὶ 
κινήσεως καὶ ἀπειρίας. Та же мысль, только более кратко: Theol. 
Plat. 6.41.9–10: προόδου γὰρ τὸ εὐθὺ σύμβολον.



457

Как видим, практически все перечисленные выше симво-
лические толкования Прокла, связанные с числами, опирают-
ся на арифметические понятия, обладающие геометрическим 
коррелятом: будь то квадрат, куб, сфера или иные фигуры, ко-
торых античная арифметика знала немало.26 При этом в том 
же комментарии на «Тимей» находим пассаж, где упомина-
ются тройка, шестёрка и семёрка, которые принадлежат душе 
как полученные от высших умопостигаемых божественных 
уровней сущего, от генад, соответствующих Аполлону, Вакху 
и Дионису. При этом гармония между началами, прообразуе-
мыми этими богами в душе, согласно Проклу, имеет именно 
символический характер.27

Это, разумеется, не означает, что у Прокла нет пассажей, 
где символами называются числа без привязки к геометри-
ческой образности. Например, в «Платоновской теологии» 
можно найти места, где число 12 истолковывается из связыва-
ния свойств диады и триады (число 12 разложено на множи-
тели 3 и 4, где четвёрка взята как квадрат двойки — диады),28 
а гебдомада (семёрка) сопоставляется с монадой (единицей) 
в той мере, в которой обе являются простыми числами.29 Од-
нако нужно помнить, что «Платоновская теология», по всей 
видимости, — самый поздний из трактатов Прокла,30 и за вы-
водами, которые кажутся краткими и простыми, стоят более 
сложные и подробные выкладки, часть из которых дошла до 
нас в его комментариях на платоновские диалоги.

26 Напр., «плоские числа», «треугольные числа» и т. д. Подроб
нее см., напр.: «Изложение математических предметов…» Теона 
Смирнского и комментарии к нему А. И. Щетникова (Афонасин 
и соавт. 2017: 435–450).

27 Proclus, in Tim. 2.198.1–14: … τὴν δὲ ἐν ταύταις ταῖς μοίραις 
ἁρμονίαν ἔχῃ τῆς Ἀπολλωνιακῆς τάξεως σύμβολον.

28 Proclus, Theol. Plat. 6.86.24–25: ἡ δυωδεκὰς τῆς παντελοῦς 
ἐστι προόδου σύμβολον.

29 Ibid., 5.19.24–20.9.
30 «Платоновская теология» по своему содержанию представ-

ляет собой завершение огромного труда, предпринятого как са-
мим Проклом, так и его предшественниками, см.: Saffrey 1984.



458

Роль геометрической интуиции в арифметических по-
строениях Прокла, на мой взгляд, имеет исключительно боль-
шое значение, если учесть то базовое противоречие, которое 
содержится в самом понятии числовой символ. С одной сторо-
ны, для Прокла символом, как правило, выступает материаль-
ный предмет, в котором неявным образом манифестируются 
те или иные умные или умопостигаемые начала. С другой 
стороны, число как конструирующий принцип, оформляю-
щий умные и материальные сущности, предшествует любой 
предметности и материальности. Строго говоря, число само 
по себе символом быть не может.

Можно было бы сказать, что символический характер 
имеют не сами числа, а предметы, данные в определённом 
количестве — но выше мы видели, что Прокл истолковывает 
именно числа, причём часто это выглядит так, что не имеет 
большого значения, какие именно предметы описываются 
обсуждаемым числом. На фоне значимости самого числа, 
очисленный им предмет практически теряется из вида.

Поэтому противоречивость числового символа разре-
шается не на уровне предмета, а на уровне герменевтической 
процедуры: число в ходе его истолкования разлагается на 
составляющие, и сам путь образования сложного числа из 
простых слагаемых и/или множителей получает простран-
ственно-геометрическое изображение. Именно этому образу 
усваивается символическое значение, которое затем переносит-
ся и на породившее его число. Геометрическая интерпретация 
числа становится промежуточным звеном, которое устраняет 
противоречие между идеально-конструирующим характером 
числа и предметно-материальной природой символа.

Если бы в пифагорейской традиции не было выработано 
разнообразие геометрической терминологии, которая метафо-
рически переносилась в арифметику, то, скорее всего, никакого 
числового символизма у Прокла мы бы не встретили. Нужно 
особо подчеркнуть, что используемые и по сей день понятия 
возведения «в квадрат» или «в куб», равно как и почти забы-
тые «сферическая» или «треугольная» характеристика чис-
ла, — вовсе не собственные свойства чисел, а наша образная 



459

их интерпретация, упрощающая понимание математических 
закономерностей через пространственную аналогию. Изна-
чально метафорический характер этой процедуры порождает 
дальнейшее развитие связанной с ней системы образов уже 
далеко за пределами математики — проникая в пространство 
чистой метафизики у Прокла.

Наконец, нужно отметить ещё один важный момент: 
большинство пространственных аналогий, которые мы ви-
дели выше, связываются Проклом с диалектикой триады 
«покой — исхождение — возвращение» либо с перемещением 
души между различными уровнями онтологической иерар-
хии. Очевидно, что речь здесь идёт о непространственных 
понятиях, применимых к невещественным природам — они 
не ограничены пространством и временем, вообще не могут 
иметь какой-либо пространственной предикации, но притом 
описываются в терминах движения, перемещения и места. Эта 
особенность была замечена ещё Плотином — ведь и его соб-
ственная метафизическая терминология точно так же описыва-
ла непространственные сущности языком пространственных 
категорий, и ему приходилось говорить о «непротяжённом 
протяжении»31 и многократно напоминать читателям о том, 
что используемые им пространственные образы нельзя пони-
мать буквально, нельзя думать об умопостигаемом как о чём-
то протяжённом в пространстве, времени или ещё в каких-то 
подобных им категориях материального мира.

Поэтому пространственная образность в метафизи-
ческом языке неоплатонизма столь же метафорична, как 
и в языке арифметических действий.32 Возможность такого па-
раллелизма позволяет использовать язык геометрии как проме-
жуточную ступень, позволяющую перейти к метафизическому 
дискурсу из дискурса арифметического, используя герменев-
тические инструменты, привычные для неоплатонизма.

31 Plotinus, Enn. 4.4.16.22, διάστημα ἀδιάστατον.
32 Возможно, пространственная интуиция здесь характери-

зует не только неоплатоническую традицию, но имеет гораздо 
более широкое основание в античной культуре истолкования 
и комментирования (ср.: Щербаков 2024: 166–170).



460

Литература

Cardullo, R. L. (1985) Il linguaggio del simbolo in Proclo: Analisi filo-
sofico-semantica dei termini symbolon / eikôn / synthêma nel Com-
mentario alla Repubblica. Università di Catania.

Chlup, R. (2012) Proclus. An Introduction. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Dillon, J. M., ed. (1973) Iamblichi Chalcidensis in Platonis Dialogos 
Commentariorum Fragmenta. Leiden: Brill.

Huffman, C. A., ed. (2014) A History of Pythagoreanism. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Kalvesmaki, J. (2013) The Theology of Arithmetic: Number Symbolism 
in Platonism and Early Christianity (Hellenic Studies Series 59). 
Washington, DC: Center for Hellenic Studies.

Kurdybaylo, D. (2019) “On symbolon and synthēma in the Platonic 
Theology of Proclus,” Schole. Ancient Philosophy and the Classical 
Tradition 13.2: 463–485.

O’Meara, D. (1990) Pythagoras Revived: Mathematics and Philosophy 
in Late Antiquity. Oxford: Clarendon Press.

Rappe, S. (2007) Reading Neoplatonism: Non-discursive thinking in 
the texts of Plotinus, Proclus, and Damascius. NY: Cambridge 
University Press.

Rorem, P. (1984) Biblical and liturgical symbols within the Pseudo-Dio-
nysian synthesis (Studies and Texts 71). Toronto: Pontifical Institute 
of Mediaeval Studies.

Runia, D. T., Share, M., trs. (2008) Proclus. Commentary on Plato’s 
Timaeus. Vol. II. Book 2: Proclus on the Causes of the Cosmos and its 
Creation. Cambridge; New York; et al.: Cambridge University Press.

Saffrey, H. D. (1984) “La théologie platonicienne de Proclus, fruit de l'exé-
gèse du Parménide,” Revue de théologie et de philosophie 116: 1–12.

Slaveva-Griffin, S. (2009) Plotinus on Number. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Struck, P. T. (2004) Birth of the symbol: Ancient readers at the limits 
of their texts. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Trouillard, J. (1981) “Le symbolisme chez Proclos,” Dialogues d’his-
toire ancienne 7: 297–308.



Афонасин, Е. В., Афонасина, А. С., Щетников, А. И. (2017) Пи-
фагорейская традиция. Переводы и материалы. СПб.: Изд-во 
РХГА; Изд-во «Пальмира».

Курдыбайло, Д. С. (2019) “О символизме в комментарии Прокла 
к «Тимею» Платона,” Философский журнал 12.2: 144–159.

Лосев, А. Ф. (1993) Очерки античного символизма и мифологии. 
М.: Мысль.

Лосев, А. Ф. (2000) История античной эстетики. Последние ве-
ка. Кн. 1. Харьков: Фолио; М.: Изд-во «ACT».

Лукомский, Л. Ю., перев. (2001) Прокл. Платоновская теология. 
СПб.: РХГИ; «Летний сад», 2001.

Месяц, С. В., перев. (2012) Прокл Диадох. Комментарий к «Тимею». 
Книга 1. М.: Греко-латинский кабинет Ю. А. Шичалина.

Петров, В. В. (2013) “Σύμβολα и συνθήματα в теургическом нео
платонизме Ямвлиха и Прокла” in: В. В. Петров, ред. Πλα
τωνικὰ ζητήματα. Исследования по истории платонизма. М.: 
Кругъ: 210–225.

Щербаков, Ф. Б. (2024) “Философская аллегореза как деятельность 
и ситуация сознания” in: Л. Е. Артамошкина, И. Г. Гурьянов, 
Д. С. Курдыбайло, А. А. Синицын, ред. Vir hermeneuticus: Сбор-
ник статей к 60-летию профессора Р. В. Светлова. СПб.: МОО 
«Платоновское философское общество», Изд-во РХГА: 155–178.



ОГЛАВЛЕНИЕ

Тезисы докладов
Пленарное заседание . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7
Секция 1 «Платоновский диалог  

и литературные формы философии». . . . . . . . . . . . . . . . .  11
Секция 2 «Платонизм и аристотелевская традиция». . . . . .  41
Секция 3 «Рецепции платонизма в философии 

Средних веков и эпохи Возрождения» . . . . . . . . . . . . . . .  73
Секция 4 «Платонизм в философии Нового времени». . . .  103
Секция 5 «Новые подходы в платоноведении». . . . . . . . . . . 123
Секция 6 «Платоническая традиция  

в культуре XX века» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148
Круглый стол «Субъект в античной философии» . . . . . . . .  171
Секция 7 «Язык и литературная  

форма в философии» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186
Секция 8 «Платон и культура Античности». . . . . . . . . . . . . 205
Секция 9 «Неоплатонизм и раннее христианство». . . . . . .  241
Секция 10 «Русская философия  

и платоническая традиция». . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  270
Круглый стол «Герменевтика классического 

текста как форма философской 
самоидентификации». . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 306

Секция 11 «Еврейская духовная традиция 
и сохранение идентичности». . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  318

Круглый стол «Актуальность Аристотеля. 
Основные проблемы отечественного 
аристотелеведения». . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 360



Статьи
М. А. Приходько. Природа и число  

в трактовке фигуры патриарха Еноса 
у Филона Александрийского . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  379

Д. С. Курдыбайло. «Столп света, похожий на 
радугу» из видения Эра в «Государстве» 
и его неоплатонические интерпретации. . . . . . . . . . . . .  393

Л. В. Цыпина. Два диалога об истине и познании: 
проблема концептуального персонажа  
и не собственно прямой речи автора 
у Платона и Декарта . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407

А. В. Календа. Скептицизм в оценке русской 
философии второй половины XIX столетия 
(П. Юркевич, Вл. Соловьев, С. Н. Трубецкой). . . . . . . .  419

Ф. Б. Щербаков. Поэтика неопифагорейской 
аллегорезы Нумения Апамейского. . . . . . . . . . . . . . . . . . 426

Д. С. Курдыбайло. Числовой символ 
в платоновской экзегезе Прокла Диадоха. . . . . . . . . . . . 446



Научное издание

Тезисы докладов и статьи участников
XXXIII научной конференции

«Универсум Платоновской мысли:
Платонизм и литературные  

формы философии»

Санкт-Петербург, 19–20 июня 2025

Художник О. Курта
Верстка Д. Курдыбайло

Подписано в печать 00.00.2025
Формат 60 × 88 1/16. Бум. офсетная
Печать цифровая. Усл. печ. л. 28,3

Заказ № 0000

МОО «Платоновское философское общество»
Тел.: (812) 310–79–29; +7 (981) 699-65–95;

e-mail: 9450922@gmail.com

mailto:9450922@gmail.com

	Тезисы докладов
	Пленарное заседание
	Секция 1 «Платоновский диалог и литературные формы философии»
	Секция 2 «Платонизм 
и аристотелевская традиция»
	Секция 3 «Рецепции платонизма в философии Средних веков и эпохи Возрождения»
	Секция 4 «Платонизм 
в философии Нового времени»
	Секция 5 «Новые подходы в платоноведении»
	Секция 6 «Платоническая традиция в культуре XX века»
	Круглый стол 
«Субъект в античной философии»
	Секция 7 «Язык 
и литературная форма в философии»
	Секция 8 «Платон и культура Античности»
	Секция 9 «Неоплатонизм 
и раннее христианство»
	Секция 10 «Русская философия и платоническая традиция»
	Круглый стол «Герменевтика классического текста как форма философской самоидентификации»
	Секция 11 «Еврейская духовная традиция и сохранение идентичности»
	Круглый стол «Актуальность Аристотеля. Основные проблемы отечественного аристотелеведения»
	Статьи

	М. А. Приходько. Природа и число в трактовке фигуры патриарха Еноса у Филона Александрийского
	Д. С. Курдыбайло. «Столп света, похожий на радугу» из видения Эра в «Государстве» и его неоплатонические интерпретации
	Л. В. Цыпина. Два диалога об истине и познании: проблема концептуального персонажа и не собственно прямой речи автора у Платона и Декарта
	А. В. Календа. Скептицизм в оценке русской философии второй половины XIX столетия (П. Юркевич, Вл. Соловьев, С. Н. Трубецкой)
	Ф. Б. Щербаков. Поэтика неопифагорейской аллегорезы Нумения Апамейского
	Д. С. Курдыбайло. Числовой символ в платоновской экзегезе Прокла Диадоха

