
392 ЮГОРСКАЯ ПОЛЕВАЯ МУЗЕЙНАЯ БИЕННАЛЕ Ȅ Х

Е.В. Головнёва

Санкт-Петербургский государственный университет, г. Санкт-Петербург

АНТИРЕЛИГИОЗНОЕ КИНО В СССР В 1920–1930-Х ГГ.:  
НАУЧНО-ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ РАЗРАБОТКИ В АКАДЕМИЧЕСКОЙ, 

МУЗЕЙНОЙ И КИНЕМАТОГРАФИЧЕСКОЙ СРЕДЕ 

Исследование выполнено по гранту Российского научного фонда  
№ 25-28-00277 ««Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная  

пропаганда в СССР в 1920–1930-е гг.)»

Аннотация. В статье рассматривается история формирования осо-
бого жанра в сегменте просветительского кино о народах и культурах  
в СССР в 1920–1930-х гг. – советского антирелигиозного фильма. Появление 
антирелигиозного кино анализируется в контексте научной, музейной  
и кинематографической деятельности периода культурной революции. 
Предполагается, что ценные визуальные источники агитационно-массо-
вого искусства, включая кино, отражали целый спектр гуманитарных по-
зиций своего времени – взглядов научных атеистов, кинематографистов, 
ученых, содержали ценный этно-антропологический материал о религи-
озных группах в СССР, являлись важнейшей составляющей антирелигиоз-
ной пропаганды.

Ключевые слова: история СССР, кинематограф 1920–1930-х гг.,  
антирелигиозный кинематограф, советская идеология, антирелигиозная 
пропаганда в СССР, культурная революция, Н.М. Маторин.

В рамках изучения антирелигиозной пропаганды в СССР 
1920–1930-х гг. особый интерес представляют кинолен-
ты антирелигиозной направленности. К началу 1930-х гг.  
в их число входили такие художественные кинофильмы, 
как: «Бегствующий остров», «Бог войны», «Дочь святого»,  
«За монастырской стеной», «Иуда», «Опиум», «Праздник свя-
того Иоргена», «Разбитые боги», «Сектанты», «Старец Васи-
лий Грязнов», «Человек за бортом» и др. В период культурной 
революции эти фильмы воспринимались как инструмент 
освобождения населения от религиозных суеверий и высту-
пали живой и интересной формой пропаганды. 

Как отмечал председатель Союза безбожников Е. Ярослав-
ский на первом Всесоюзном съезде корреспондентов газе-
ты «Безбожник»: «Мы мало использовали кино. Мы должны 



393

специально обратиться к нашим кинематографическим орга-
низациям и Главполитпросвету с просьбой создать несколь-
ко антирелигиозных фильм…» [Спутник безбожника, 1930]. 
Этот призыв поддержал пропагандист В. Степанов, заявив 
о том, что «создание антирелигиозной фильмы – вопрос 
сегодняшнего дня, вопрос, не требующий ни минуты отла-
гательства» [Степанов, 1928, с. 20]. А известный режиссер  
А. Довженко эмоционально определил антирелигиозный ки-
нематограф как необходимое средство борьбы с «кулаком и 
попиком» [Довженко, 2011, с. 206]. 31 января 1929 года в Цен-
тральном Доме Рабиса состоялось совещание по вопросу  
о роли и задачах кино в деле антирелигиозной пропаганды, 
организованное Ассоциацией Работников Революционной 
Кинематографии (АРКК) и Центральным Советом Союза 
Воинствующих Безбожников (ЦС СВБ). Итогом этого сове-
щания стало принятие резолюции о необходимости разра-
ботки концепции советского антирелигиозного фильма  
[Совещание, 1929].

Параллельно с разворачиванием антирелигиозной про-
паганды в академической, музейной и кинематографиче-
ской среде в 1920–1930-е гг. осуществлялись научно-теоре-
тические разработки в области визуализации религиозных 
групп и создания антирелигиозных фильмов. 

Так, в начале 1930-х 
гг. силами научных кол-
лективов в Союзе была 
развернута экспедици-
онная антирелигиозная 
работа, целью которой 
являлся сбор точных 
сведений о тактике 
классового врага и пре-
жде всего сектантства, 
о темпах и характере 
отмирания религии  
в массах, о перспекти-
вах и методах безбожно-
го движения. В 1931 году 

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ, ГОРОДСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ

Рис. 1. Нижневолжская экспедиция к сектан-
там, 1930 год. (Архив Музея истории религии,  
г. Санкт-Петербург)



394 ЮГОРСКАЯ ПОЛЕВАЯ МУЗЕЙНАЯ БИЕННАЛЕ Ȅ Х

было отправлено 19 отдельных экспедиций, в которых уча-
ствовало по заданиям Центрального Совета Союза Воинству-
ющих Безбожников (ЦС СВБ) в общей сложности 56 человек, 
было обследовано 34 района, в том числе 19 национальных 
районов. Кадры работников экспедиций в основном ком-
плектовались из числа студенчества – часто первокурсников 
или работников-практиков. Исключительно ценной была 
«головная» экспедиция, организованная ЦС СВБ совместно 
с Институтом красной профессуры при Комакадемии в Цен-
трально-Черноземный район для изучения вопроса «Рели-
гии в борьбе с социалистической реконструкцией сельского 
хозяйства». План работы бригады предусматривал изучение 
«исторических предпосылок работы поповщины и сектан-
тов в районе в связи с его социально-экономическими осо-
бенностями; выяснение тактики поповщины и сектантов – 
методов, приемов, средств, которые церковники и сектанты 
применяют в разное время, в разных условиях и по отноше-
нию к различным социальным группам в борьбе с социали-
стической реконструкцией сельского хозяйства; изучение 
постановки антирелигиозной работы в районе; разработку 
конкретных задач безбожной работы в районе» [Дунаевский, 
1932, с. 30]. За два месяца работы экспедиция собрала бога-
тый материал, иллюстрирующий новую тактику религиоз-
ных организаций, главным образом сектантов (имяславцев, 
молокан, баптистов), в борьбе с социалистическим переу-
стройством деревни. 

Особую роль в проведении научно-исследовательской 
работы и разработке методики визуализации религии игра-
ли в 1920–1930-е гг. и ленинградские безбожники, под руко-
водством Н.М. Маторина, проявившем большую активность  
в организации экспедиционной работы. Николай Михай-
лович Маторин (1898–1936) – директор Музея антропологии  
и этнографии (с 1930 г.) являлся в это время одним из разра-
ботчиков «Систематического указания вероучений (религий) 
и антирелигиозных группировок», так называемой «карты 
религий СССР» [Маторин, 1934]. Учащиеся антирелигиозного 
отделения Ленинградского историко-лингвистического ин-
ститута, совместно с сотрудниками Института по изучению 



395

народов СССР, Госакадемии материальной культуры, пред-
ставителями местных научно-исследовательских институ-
тов, работали несколькими отрядами по изучению состояния 
религиозности и безбожия в ряде районов СССР, по преиму-
ществу национальных: Грузии, немецких районах южной 
Украины, Нижегородском крае (4 отряда: Светлоярский,  
Удмуртский, Чувашский, Марийский). 

Опыт подобных антирелигиозных экспедиций стал  
не только чрезвычайно ценным в области чисто теоретиче-
ской, но и дал значительный материал в практической ра-
боте, в частности, – в организации бесед с низовыми работ-
никами, установлении связей с местными ячейками СВБ, 
осуществлении масштабной краеведческой работы, а так-
же проведения фото- и кинофиксации религиозных групп  
в СССР в 1920–1930-х гг. По словам Н.М. Маторина, «наша ра-
бота по изучению религиозных верований Советского Союза 
должна быть работой методологически и политически зао-
стренной, работой солидной и конкретной, с учетом всего 
того, что делается за рубежом» [Маторин, 1934, с. 30].

Н.М. Маторин проявил себя и как организатор визуали-
зации знания о народах СССР и их религиозном мировоззре-
нии – при его непосредственном участии была проведена 
музейная реэкспозиция в МАЭ и открыты новые выставки. 
Именно Н.М. Маториным была предложена методологиче-
ская модель презентации памятников религиозного искус-
ства, которая стала основанием для выставок и музейных 
экспозиций [Шахнович, 2021]. Н.М. Маторин полагал, что 
использование визуальных средств (рисунков, чертежей, 
схем, фото и киноматериалов) в процессах фиксации и по-
пуляризации знания должно стать для музея важной частью 
его деятельности [Маторин, 1934].

К началу 1930-х гг. в СССР появилось 35 антирелигиоз-
ных музеев, в которых были созданы особые щиты и уголки, 
отражавшие классовую сторону религий. Ставилась задача 
разоблачения классового характера разных современных 
сект, обмана масс, «чудес», приветствовалась демонстрация 
преобразования церквей в столовые, кинотеатры, мельни-
цы и пр. (Маторин, 1931). В частности, большой резонанс 

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ, ГОРОДСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ



396 ЮГОРСКАЯ ПОЛЕВАЯ МУЗЕЙНАЯ БИЕННАЛЕ Ȅ Х

получила Антирелигиозная выставка Академии Наук СССР, 
устроенная в Ленинграде в 1930 году, под руководством уче-
ного-североведа В.Г. Богораза, в основе которой использова-
лись подлинники из коллекций МАЭ и Эрмитажа, а в реали-
зации были применены следующие подходы: 1) построение 
выставки на широкой научной базе; 2) выработка ее художе-
ственного оформления; 3) организация ее соответственно 
марксистскому методу: 4) придание ей антирелигиозного 
заострения [Тан-Богораз, 1930, с. 88]. 

Теоретические поиски в области методики создания ан-
тирелигиозного кинематографа получили развитие в перио-
дике и безбожной литературе конца 1920-х – начала 1930-х гг. 
Они содержали в себе не столько сами отзывы на фильмы, 
сколько инструкцию методического характера, ориенти-
рованную на советских режиссеров, работающих в жанре  
антирелигиозной фильмы [Шагурин, 1930, с. 10; Путинцев, 
1930, с. 81]. С одной стороны, эти критические рецензии на 
фильмы отражали общую линию антирелигиозной пропа-
ганды, направленную на анализ и нейтрализацию средств 
и приемов, которые могут использовать идеологические 
противники. С другой стороны, обращение к данным мате-
риалам позволяет в настоящее время обозначить, как пред-
ставляется, несколько направлений в развитии антирели-
гиозного кино 1920-1930-х гг., определивших специфику его 
функционирования, в том числе, в сравнении с зарубежны-
ми антирелигиозными картинами того времени.

Во-первых, поскольку «религия является обществен-
ным явлением, требующим совершенно особых методов, 
особых подходов и форм борьбы с ним» [Шагурин, 1930, с. 8] 
в качестве теоретического основания производства антире-
лигиозных фильмов было заявлен не антиклерикализм, а 
маркистско-диалектическое учение, направленное против 
классовой сущности религии. В этнографии и религиове-
дении ставились задачи создания марксистской науки о ре-
лигии и картографирования различных религиозных групп 
СССР (создание религиозно-бытовых карт) [Маторин, 1934, 
с. 2], в кинематографе – задача их кино-картографирования 
на основе марксистско-диалектического учения. Основной 



397

акцент в фильмах следовало сделать на борьбе со старыми 
формами быта (традициями, суевериями), разъясняя воз-
можности, смысл и пользу новых форм; призывая к ломке 
старых устоев и созданию новой жизни: к коллективизации, 
культурным методам обработки земли, к замене церковных 
праздников праздниками труда, замене церковного брака 
гражданским и т.д. [Кино против религии, 1928] 

Во-вторых, можно говорить о том, что среди режиссеров, 
снимавших антирелигиозные фильмы, к началу 1930-х гг. 
сформировались две группы: первая, выполняя идеологи-
ческий заказ, стремилась лишь разоблачать религию, вто-
рая – в поисках «документальности» стремилась ее изучать.  
Для второй группы – создание антирелигиозных картин, как 
и картин этнографических, нуждалось в съемках натуры, 
проведении экспедиционной работы и должно было осу-
ществляться с привлечением научных консультантов. Разра-
батывая проект по кинодокументированию регионов и на-
родов СССР, группа ленинградских работников выдвинула 
предложение использовать для засъемки этнографических 
и религиозных групп – по работам Госплана – научные и ис-
следовательские экспедиции. В течение десятилетия Акаде-
мия Наук с целью кинофиксации национальных «окраин» 
Союза отправила более 350 экспедиций, и подобную рабо-
ту предлагалось продолжить [Знаменский, 1930]. В идеале,  
по мысли теоретиков кино, снимать антирелигиозную куль-
турфильму должны были сами же научные работники. От-
мечалось, что «научные работники должны в обязательном 
порядке научиться киноискусству; кино должно занять та-
кое же большое место в научно-исследовательских учрежде-
ниях, как фотография» [Маторин, 1934, с. 31]. 

Процесс взаимодействия между теми, кто занимался 
исключительно агитпропом, и теми, кто проводил науч-
ные исследования, был довольно сложен. Но в любом слу-
чае от кинематографистов требовалось освоить метод не-
посредственного наблюдения жизни религиозных течений 
и организаций, развить привычки работать в поле и на ме-
стах, вести диалог с научными работниками, взаимодей-
ствие с которыми могли дать «особенно ценные результаты  

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ, ГОРОДСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ



398 ЮГОРСКАЯ ПОЛЕВАЯ МУЗЕЙНАЯ БИЕННАЛЕ Ȅ Х

и для разработки отдельных насущнейших тем, и для вы-
прямления общей линии советской научной кинофильмы» 
[Роом, 1930]. Антирелигиозные картины планировалось соз-
давать, таким образом, в ходе этнографических экспедиций 
по изучению «религиозного состояния СССР», в которых, 
помимо прочего, делалась ставка и на развитие сотрудни-
чества с бывшими местными религиозными деятелями.  
Как говорил литературный критик О. Брик: «Лучшие анти-
религиозники – это бывшие попы и монахи, и никто лучше 
их не знает «тайн» церквей и монастырей» [Брик, 2015, с. 21].

В-третьих, советское антирелигиозное кино 1920–1930-х гг. 
не являлось однородным, оно объединяло разных по своей 
творческой индивидуальности режиссеров, было докумен-
тальным и художественным. При создании антирелигиоз-
ных картин предлагалось выработать некую общую линию – 
режиссеров призывали пересмотреть принципы немого ки-
нематографа, опиравшегося на беллетристику, а также в из-
вестной мере на театр, цирк и балаган [Разлогов, 2011, с. 14]. 
С одной стороны, стремление развлечь публику, с другой, от-
разить в фильме идею классовой борьбы – привели к востре-
бованности в антирелигиозных фильмах конца 1920-х-начала 
1930-х гг. развлекательных и детективных сюжетов, постро-
енных на поиске врагов народа (кулаков в лице священнослу-
жителей). Однако видимые на экране зрителями упрощенные 
образы «святых» и «попов», достигаемые за счет контраста 

(монтажа двух разнона-
правленных сцен), ко-
мических, театральных 
эффектов, к примеру,  
в фильмах «Чудотворец», 
«Сектанты» [Головнёва, 
Головнёв, 2022], «Иуда», 
сатирических изображе-
ний – в картине «Празд-
ник святого Йоргена», 
использования ускорен-
ных документальных 
кадров – в сцене шаман-

Рис. 2. Кадр из антирелигиозного фильма «У 
сектантов» (А. Терской, 1930). Российский го-
сударственный архив кинофотодокументов 
(РГАКФД). Документальный фильм «Сектан-
ты». Фонд кинодокументов. Учетный № 2760



399

ства в фильме «Игденбу» [Головнёв, Головнёва, 2022], фарсо-
вой подачи материала о раскольниках-беспоповцах в фильме 
«Бегствующий остров» и т.д. – часто порождали противопо-
ложный эффект – эффект «лживого» антирелигиозного кино. 

Исходя из этого, методика создания антирелигиозных 
фильмов к началу 1930-х г. все больше стала ориентиро-
ваться на исключение по возможности интриговой фабулы 
и организацию материала по принципу документальной 
(с игровыми моментами по мере надобности) хроникаль-
но-протокольной фильмы. О роли кинохроники в филь-
ме говорили многие кинодеятели [Болтянский, 1926, с. 19;  
Пиотровский, 2011, с. 186; Петров-Бытов, 1929, с. 8]. Неко-
торыми критиками было прямо заявлено о том, что в пока-
зе антирелигиозных фильмов следовало придерживаться  
кино-документальности – реализма, «жуткого и потрясающе-
го, поданного с простотой» [Болтянский, 1926]. Как отмечал 
пропагандист Н. Шагурин: «Нам нужен специально антире-
лигиозный, художественный, идейно выдержанный фильм, 
сделанный без вычурности и исканий, но и без упрощенства 
и примитива…Кадры, построенные на бытовом, «из жиз-
ни» материале, принимают стопроцентную убедительность  
и иллюстрируют слова лектора» [Шагурин, 1934, с. 8]. Кро-
ме того, хронику хорошо покупали и смотрели за границей,  
где она могла агитировать за первую рабоче-крестьянскую 
страну. Как результат, многие антирелигиозные картины 
стали строиться по принципу особого жанра – «художествен-
ной документалистики», или документально-образного 
кино (Д. Вертов), сочетающего в себе игровое и документаль-
ное, хроникальное начала. 

В-четвертых, производство и демонстрация антирели-
гиозного кино 1920–1930-х гг. в СССР должны были быть до-
полнены также производством и показом этнографических, 
«антиалкогольных» и научно-популярных (научных) картин. 
Этнографические и научные фильмы выполняли, в первую 
очередь, дидактическую роль, разъясняя и комментируя 
деревенскому зрителю непонятные фрагменты из антире-
лигиозных кинолент [Полтевский, 1930, с. 4]. Этнографиче-
ские картины конца 1920 – начала 1930-х гг. («Купол ислама»,  

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ, ГОРОДСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ



400 ЮГОРСКАЯ ПОЛЕВАЯ МУЗЕЙНАЯ БИЕННАЛЕ Ȅ Х

«Джим Шуантэ», «Иверия», Малоземельская тундра», 
«Тумгу», «Страна Нахчо», «Советский Казахстан», «По Сред-
ней Азии», «По Туркмении и Бухаре с кино-аппаратом, Кал-
мыки», «Неведомая земля», «На реке Агане», «На стыке двух 
миров», «Талыши», «Монголия») изображали быт отдален-
ных советских областей и помогали наглядно представить 
«тормозящую роль религии в деле социалистического переу-
стройства быта отсталых национальностей Союза» [Кефала, 
1932, с. 42]. Для показа следовало выбирать фильмы, мате-
риал которых был взят из быта данной народности. Напри-
мер, для кочевников с анимистическими представлениями 
решительно не подходили фильмы вроде картин «Праздник 
Св. Йоргена» или «Овод».

Относительно создания «антиалкогольных» лент, следу-
ет отметить, что антирелигиозная и антиалкогольная кам-
пании в СССР в 1920–1930-е гг. разворачивались параллельно. 
С одной стороны, здесь присутствовала установка на то, что 
сами суеверия и религиозные обряды стоят в одном ряду  
с пьянством и невежеством, и само отправление религиоз-
ных обрядов и церковных праздников связано с употребле-
нием алкоголя. С другой стороны, «антирелигиозный ки-
нематограф, особенно соединенный с социалистическим 
государством», выступал, по выражению Л. Троцкого, «мощ-
ным соперником кабаку» [Троцкий, 2011, с. 102]. Как итог 
проводимой кампании против пьянства и «мракобесия», 
в конце 1920-х – начале 1930-х гг. появились такие «антиал-
когольные» картины, как «Алкоголь, труд и здоровье», «За 
ваше здоровье», «Пьянство и его последствия», «Наш старый 
враг», «Твердый характер», демонстрируемые на экране со-
вместно с антирелигиозными фильмами.

На фильмы же научно-популярного характера («Ведьма», 
«Гроза», «Жизнь моря», «Жизнь и устройство человеческого 
тела», «Загадка жизни», «Зарождение и развитие человека», 
«Кого нужно омолаживать?», «Любовь к природе», «Механика 
головного мозга», «Морока», «Небо и земля», «Омоложение», 
«Операция д-ра Воронова», «Проблема питания») возлага-
лась миссия по «десакрализации» природы и подведения 
научно-объяснительной базы (материалистических прин-



401

ципов естествознания) под многообразие происходивших  
в мире процессов. В газете «Кино» (1928) говорилось: «Пусть 
кино-агитаторы Запада пытаются убеждать рабочие массы 
«художественными» орлеанскими девами и страданиями 
святых мучеников, – мы же должны противопоставить этим 
бредням проводимое через кино научное мировоззрение» 
[Кино против религии, 1928]. Отдельно отмечалась в анти-
религиозной пропаганде роль научно-популярных фильмов, 
которые, используя особые формы, блестяще могут показать 
«работу ветра, солнца, воды, силы и богатства химические 
и минеральные, животные и растительные» [Сухаребский, 
1930]. В этом ряду, в частности, особо был отмечен фильм 
«Саламандра» (1928) режиссера Г. Рошаля, рассказывающий 
об опытах австрийского биолога-материалиста и дарвини-
ста над саламандрами, который был «затравлен» за свои 
взгляды на Западе и нашел спасение в стране Советов.

Наконец, предлагалось расширить новый метод пропа-
ганды – «антирелигиозные кино-передвижки» [Шагурин, 
1934] – как метод, заинтересовывающий массу и доступный 
по форме (беседа, пояснение, оформление на бытовом ма-
териале). Антирелигиозная пропаганда должна была отли-
чаться динамичностью, а фильм необходимо было включить  
в тот местный и сиюминутный контекст, благодаря кото-
рому он стал бы для зрителя более понятным Н. Шагурин 
отмечал: «Работники антирелигиозной кинопередвижки 
не должны быть сухими книжными червями, изображать 
из себя «мудрецов» и ошарашивать крестьянина потоком 
мудреных «измов» – их задача всемерно популяризовать 
знания, быть не только пропагандистами, но и энтузиаста-
ми в борьбе за новую жизнь» [Шагурин, 1934, с. 18]. Сама де-
монстрация антирелигиозной картины, особенно для дере-
венского зрителя, должна была превратиться в спектакль. 
Фильм следовало сопровождать дополнительными практи-
ками для усиления эффекта агитационной работы и разъяс-
нения киноязыка (кино-лекция, выставка, экскурсия, вечер 
вопросов и ответов) [Полтевский, 1930, с. 5]. 

Таким образом, в 1920–1930-е гг. в академической, музей-
ной среде, раннесоветском кинематографе происходила ак-

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ, ГОРОДСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ



402 ЮГОРСКАЯ ПОЛЕВАЯ МУЗЕЙНАЯ БИЕННАЛЕ Ȅ Х

тивная работа в области визуализации религии, в том числе, 
разработки методики производства и кинооформления ан-
тирелигиозной фильмы. Теоретические и практические по-
иски в области антирелигиозного кинематографа, осущест-
влявшиеся как режиссерами (Г. Болтянским, А. Терским, 
А. Довженко, А. Роомом и др.), так и антирелигиозниками- 
пропагандистами (М. Кефалой, А. Полтевским, Ф. Олещук, 
Ф. Путинцевым, Л. Сухаребским, Н. Шагуриным И. Элиаше-
вичем), свидетельствуют о достаточно активном развитии 
визуально-антропологического знания на российской почве. 
Эти поиски, безусловно, происходили в контексте изучения 
западных аналогов антирелигиозного кино, но имели свою 
специфику, свою почву, связанную с самобытностью разви-
тия кинотворчества в Советской России. 

Список литературы и источников:
Болтянский Г.М. Кинохроника и как ее снимать. – М.: 

Кинопечать, 1926. – 75 с.
Брик О.М. Фото и кино. – М.: Ад Маргинем Пресс, 2015. – 103 с.
Головнёв И.А., Головнёва Е.В. Шаманизм в советском 

антирелигиозном кинематографе 1920–1930-х гг. (на примере 
фильма «Игденбу» Амо Бек-Назарова) // Этнография. – 2022. –  
№ 3 /17. – С. 197–219. 

Головнёва Е.В., Головнёв И.А. Антирелигиозный фильм 
Анатолия Терского «У сектантов» (1930) // Религиоведение. – 2022. – 
№ 1. – С. 147–156. 

Довженко А. В ногу со временем // История отечественного 
кино. Хрестоматия / Рук. проекта Л.М. Будяк. – М.: «Канон», 2011. – 
С. 206–208.

Дунаевский Л. Антирелигиозные экспедиции НИО ЦС СВБ  
в 1931 г. // Антирелигиозник. – 1932. – №11–12. – С. 30–39.

Знаменский Ю. Надо создать «Киноатлас СССР» // Кино-фронт. – 
1930. – № 9. – Март, 16. – С. 2.

Кефала М.Н. Как организовать антирелигиозный кино-вечер. – 
М.: Роскино, 1932. – 52 с. 

Кино против религии // Кино. – 1928. – № 44. – С.3.
Маторин Н.М. Всероссийский музейный съезд и 

антирелигиозная работа // Антирелигиозник. – 1931. – № 2. – 
С. 62–64.



403

Маторин Н.М. Об изучении религиозных верований народов 
СССР // Антирелигиозник. – 1934. – № 5. – С. 28–33.

Петров-Бытов П. У нас нет советской кинематографии // Жизнь 
искусства. – 1929. – № 17. – С. 8.

Пиотровский А. Художественные течения в советском кино // 
История отечественного кино. Хрестоматия. / Рук. Проекта Л.М. 
Будяк. – М.: «Канон», 2011. – С. 178–189.

Полтевский А.Н. Антирелигиозная фильма: Справочно-метод. 
пособие по работе с антирелигиозной фильмой в клубе и избе-
читальне. – М: Гос. изд-во худ. лит-ры, 1930. – 32 с.

Путинцев Ф. Кулацкое светопредставление. (Случаи 
помешательства и массового религиозного психоза на почве 
кулацко-провокационных слухов о «конце света».). – М.:  
Акц. издат. о-во «Безбожник», 1930. – 82 с. 

Разлогов К.Э. Мировое кино. История искусства экрана. – М.: 
Эксмо, 2011. – 688 с.

Роом А. За культурфильму реконструктивного периода. 
Делаем вызов научным работникам // Кино-фронт. – 1930. – № 5, 
Июнь. – С.2.

Совещание по вопросу о роли кино в антирелигиозной 
пропаганде // Антирелигиозник. – 1929. – №2. – С. 94-95.

Спутник безбожника по Ленинграду / Сост. И.Я. Элиашевич. – 
Л.: Прибой, 1930. – 69 с.

Степанов В. Кино и антирелигиозная пропаганда // 
Антирелигиозник – 1928 – № 5 – С. 19–23.

Сухаребский Л. Кино на антирелигиозном фронте // Кино. – 
1930. – № 52 /276. – С. 3.

Тан-Богораз В. Антирелигиозная выставка Академии Наук 
СССР // Антирелигиозник. – 1930. – №8-9. – С. 87–93. 

Троцкий Л.Д. Водка, церковь и кинематограф // История 
отечественного кино. Хрестоматия. / Рук. проекта Л.М. Будяк. – М.: 
«Канон», 2011. – С. 100–103.

Шагурин Н.Я. Безбожное кино в деревне: Методика и практика 
антирелигиозной пропаганды через кино. – М.: Теакинопечать, 
1930. – 80 с.

Шахнович М.М. Презентация культа христианских святых 
в антирелигиозных музейных экспозициях эпохи «великого 
перелома» // Вестник Санкт-Петербургского университета. 
Философия и конфликтология. – 2021. – Т. 37. – Вып. 4. – С. 706–717.

МУЗЕЕВЕДЕНИЕ, ГОРОДСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ


