
Методология 
аксиологического подхода 

к изучению  
русской словесности  

А. А. Ухтомского  
и Д. И. Чижевского

Коллективная монография

Под научной редакцией 
Е. А. Фёдоровой

Издательство РХГА
Санкт-Петербург

2024

Министерство науки и высшего образования 
Российской Федерации

Федеральное государственное бюджетное 
образовательное учреждение высшего образования  

Ярославский государственный университет имени П. Г. Демидова



© ФГБОУ ВО «Ярославский государственный 
    университет имени П. Г. Демидова», 2024 
© Коллектив авторов, 2024
© Е. А. Фёдорова, науч. редакция, 2024
© АНО ВО «РХГА», 2024ISBN 978-5-907855-51-9

УДК 37:82
ББК 74:83

 М54

М54     Методология аксиологического подхода к изучению русской сло-
весности А. А. Ухтомского и Д. И. Чижевского : коллективная моно-
графия / под науч. ред. Е. А. Фёдоровой. — Санкт-Петербург : Изда-
тельство РХГА, 2024. — 540 с. 

ISBN  978-5-907855-51-9
В монографию включены ранее не опубликованные статьи и заметки А. А. Ухтом-

ского и Д. И. Чижевского. Предлагается также современная концепция изучения 
творчества Пушкина, Гоголя, Лермонтова, Толстого, Достоевского и Салтыкова-  
Щедрина в средней и высшей школе, в основе которой лежит аксиологический 
подход, а также программа духовно-нравственного воспитания и развития в высшей 
и средней школах. Монография адресована учителям, преподавателям вузов, студентам 
и аспирантам филологических, философских, психологических и педагогических 
факультетов университетов.

Р е ц е н з е н т ы :
Созина Е. К., доктор филологических наук, профессор Уральского  

Федерального университета имени Первого
Президента России Б. Н. Ельцина;

Моторин А. В., доктор филологических наук, профессор Новгородского  
государственного университета имени Ярослава Мудрого

Исследование выполнено за счет гранта  Российского научного фонда
№ 23-28-01302, https://rscf.ru/project/23-28-01302/;

Ярославский государственный университет имени П. Г. Демидова

В оформлении обложки использованы изображения предметов из коллекции 
Рыбинского музея-заповедника: Горюнов В. Я. Вослома. Родовая усадьба 
князей Ухтомских (2004); форзац книги из полного собрания сочинений

М.Е. Салтыкова-Щедрина (СПб, 1906.Т. 7-8)

УДК 37:82
ББК 74:83



Содержание

Введение  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 6

Р а з д е л  1. Учение о человеке А. А. Ухтомского . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 13

1.1. А. А. Ухтомский: личность, биография и культурное 
наследие (Е. А. Фёдорова) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 15

1.2. Антропологические взгляды А. А. Ухтомского и его  
этическое учение (Е. А. Фёдорова) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 27

1.3. Записные книжки и дневники А. А. Ухтомского . . . . . . . . . .           	 35
1.4. Переписка А. А. Ухтомского . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 48
1.5. А. А. Ухтомский [О «естественном» в человеке] . . . . . . . . .          	 57
1.6. Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных 

центров (с заметками на полях и комментарием) . . . . . . . . .          	 66
1.7. Доклад А. А. Ухтомского «Принцип доминанты»  

(фрагменты)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 85
1.8. Отзыв А. А. Ухтомского о дипломной работе Д. Б. Гуркина 

(фрагменты)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 86
1.9. Заметки на полях книг А. А. Ухтомского . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 89

1.9.1. Коллекция Рыбинского музея-заповедника  . . . . . . . . .          	 90
1.9.2. Библиотека Санкт-Петербургского государственного 

университета  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 111
1.9.3. Из частных коллекций  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 119

1.10. Библиография работ об Ухтомском (сост. Е. А. Фёдорова) 	 126

Р а з д е л  2. Методологические основы изучения русской  
литературы по сочинениям Д. И. Чижевского . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 133

2.1. Д. И. Чижевский: личность, биография, творчество 
(А. В. Тоичкина)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 135

2.2. Д. И. Чижевский о России и Европе (Е. А. Фёдорова) . . . . .      	 141
2.3. Д. И. Чижевский о Страхове и Достоевском 

(А. В. Тоичкина)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 144



 

2.4. Понятие стиля в исследованиях Д. И. Чижевского.  
Творчество А. С. Пушкина, Н. В. Гоголя, Ф. М. Достоевского 
(А. В. Тоичкина)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 155

2.5. Д. И. Чижевский о Н. В. Гоголе и Ф. М. Достоевском 
(Е. А. Фёдорова) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 194

2.6. Д. И. Чижевский. Пушкин (пер. А. В. Тоичкиной) . . . . . . . . .          	 200
2.7. Д. И. Чижевский. Лермонтов (пер. А. В. Тоичкиной)  . . . . . .       	 229
2.8. Д. И. Чижевский. Достоевский (пер. В. В. Янцена)  . . . . . . .        	 238
2.9. Библиография исследований о Д. И. Чижевском и сочинений 

Д. И. Чижевского (сост. А. В. Тоичкина) . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 266

Р а з д е л  3. Аксиологический подход к изучению русской 
классической литературы в средней школе . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 271

3.1. Программа духовно-нравственного воспитания в средней 
школе для 5–10 классов (Е. А. Фёдорова, В. В. Любарец) . .   	 273

3.2. Феномен «богатырство» в свете этического учения 
А. А. Ухтомского (на материале сказок А. С. Пушкина  
и М. Е. Салтыкова-Щедрина) (С. В. Капустина)  . . . . . . . . .          	 279

3.3. Школьное изучение романа А. С. Пушкина «Дубровский»  
в свете этических законов А. А. Ухтомского (С. В. Капустина) 	 286

3.4. Л. Н. Толстой и Ф. М. Достоевский о детстве и отрочестве 
(Е. А. Фёдорова, В. В. Любарец) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 291

3.4.1. Л. Н. Толстой и Ф. М. Достоевский о детстве . . . . . . .        	 291
3.4.2. Л. Н. Толстой и Ф. М. Достоевский об отрочестве . . .   	 300

3.5. А. С. Пушкин и Л. Н. Толстой о судьбе России в романах  
«Капитанская дочка» и «Война и мир» (Е. А. Фёдорова) . . .    	 314

3.6. «Мертвые души» Н. В. Гоголя и «Господа Головлевы» 
М. Е. Салтыкова-Щедрина: аксиологический подход 
(С. В. Капустина) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 327

3.7. Методические разработки занятий для средней школы  
по творчеству А. С. Пушкина, Н. В. Гоголя,  
М. Ю. Лермонтова, М. Е. Салтыкова-Щедрина, 
Ф. М. Достоевского и Л. Н. Толстого (В. В. Любарец) . . . . .      	 345

3.7.1. Роман А. С. Пушкина «Капитанская дочка»:  
Петр Гринев и Емельян Пугачев, 8 класс . . . . . . . . . . .            	 345



 

3.7.2. Повесть Н. В. Гоголя «Шинель»: анализ образа  
главного героя, 8 класс . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 354

3.7.3. Роман М. Ю. Лермонтова «Герой нашего времени»:  
анализ главы «Княжна Мери», 9 класс . . . . . . . . . . . . .              	 360

3.7.4. Роман-хроника М. Е. Салтыкова-Щедрина «История 
одного города»: обзорный урок, 10 класс . . . . . . . . . . .            	 367

3.7.5. Достоевский в кинематографе: принцип доминанты 
А. А. Ухтомского . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 376

3.7.6. Судьба личности и народа по роману Л. Н. Толстого 
«Война и мир»: принцип доминанты А. А. Ухтомского  	 386

Р а з д е л  4. Аксиологический подход к интерпретации русской 
классической литературы в высшей школе  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 403

4.1. Аксиологический подход к изучению русской классической 
литературы в высшей школе (А. В. Тоичкина) . . . . . . . . . . . .             	 405

4.2. Программа по дисциплине «Сравнительное славянское 
литературоведение» (М. П. Мальков, А. В. Тоичкина)  . . . . .      	 412

4.3. Программа духовно-нравственного воспитания в высшей  
школе «Аксиологический подход к изучению русской 
классической литературы XIX века» (Е. А. Фёдорова, 
С. В. Капустина)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 419

4.4. А. С. Пушкин о судьбе России в драме «Борис Годунов» 
(Е. А. Фёдорова) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 453

4.5. Мечтатели, игроки и парадоксалисты М. Ю. Лермонтова  
и Ф. М. Достоевского (Е. А. Фёдорова, В. В. Любарец) . . . .     	 466

4.6. Повесть «Двойник» и роман Ф. М. Достоевского «Бесы»  
как предупреждение (Е. А. Фёдорова) . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 483

4.7. «Русская идея» в романе Ф. М. Достоевского «Подросток» 
(А. В. Тоичкина)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 496

4.8. Преображение личности в романе «Братья Карамазовы» 
Ф. М. Достоевского и поздних повестях Л. Н. Толстого 
(Е. А. Фёдорова) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 513

Именной указатель . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 527

Сведения об авторах . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 539



6

ВВЕДЕНИЕ

В настоящее время возникла потребность аксиологического под-
хода к изучению русской классической словесности в высшей и сред-
ней школе. Во-первых, современная учебная литература сохраняет 
стереотипы и сложившийся в советские годы тенденциозный взгляд 
на произведения Гоголя, Пушкина, Лермонтова, Достоевского, Тол-
стого и Салтыкова-Щедрина. Во-вторых, интерпретации классических 
произведений в кинематографе и современной культуре могут со-
держать различные трансформации, при этом система ценностей 
авторов и интерпретаторов не всегда совпадают. Целью данного 
исследования является максимально адекватное или эквивалентное 
прочтение произведений русской классической литературы, которое 
позволяет реконструировать картину мира великих русских писате-
лей как национальную картину мира русского народа.

Помочь в этом могут Алексей Алексеевич Ухтомский (1875–1942) 
и Дмитрий Иванович Чижевский (1894–1977), чье культурное на-
следие еще до конца не прочитано и не освоено. В нашей моногра-
фии впервые частично публикуется работа А. А. Ухтомского «О “есте-
ственном” в человеке»1 (СПбФ АРАН. Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/6), 
в которой исследователь изложил свое учение о иерархическом 
строении человека, а также некоторые заметки на полях книг из 
библиотеки А. А. Ухтомского, его письма, фрагменты из дневников 
и записных книжек. Кроме того, впервые публикуются в переводе 
на русский язык работы Д. И. Чижевского о Пушкине, Лермонтове  
и Достоевском.

Работы Д. И. Чижевского о Гоголе и Достоевском публиковались, 
но не полностью. Записные книжки, письма и заметки на полях книг 
А. А. Ухтомского публиковались, но без указания архивных источни-
ков и без сохранения авторской орфографии, которая в некоторых 
случаях позволяет установить время написания заметок. В результате 
проведенного исследования авторам данной коллективной монографии 
удалось обнаружить заметки Ухтомского о Ф. М. Достоевском, 
Л. Н. Толстом, которые еще не публиковались (из фонда редкой кни-

1 Данная работа не названа автором; название предлагается по содержанию.



7

Введение

ги Рыбинского музея-заповедника и 
библиотеки Санкт-Петербургского 
университета, Санкт-Петербургского 
Филиала Архива Академии наук РФ), 
а также его письма и фрагменты за-
писных книжек. В монографии впер-
вые публикуются письма А. А. Ухтом
ского, адресованные Марку Викто- 
ровичу Кирзону и Елене Исааковне 
Бронштейн-Шур, а также письма 
Е. И. Бронштейн-Шур, которые хра-
нятся в Санкт-Петербургском Фили-
але Архива Академии наук РФ.

А. А. Ухтомский сформулировал 
три универсальных этических за-
кона на основе анализа произведений 
Достоевского — закон доминанты, 
закон возмездия или заслуженного 
собеседника и закон любви или ис-
купления милосердием. Кроме того, он впервые использовал по-
нятие «хронотоп» как совокупность временных и пространственных 
отношений, позволяющих моделировать картину мира. Это понятие 
М. М. Бахтин перенес в область литературоведения. Ухтомский раз-
мышлял также об интегральном образе как части предметного мира, 
которая выражает доминанту ее носителя. Он видел опасность 
в «двойнике» как проекции негативных рецепций человека, посколь-
ку часто человек судит о других по себе, по тому, что несет в себе. 
«Двойник» приводит человека к саморазрушению, только освобож-
дение от него поможет выйти на другой уровень коммуникации, 
которая предполагает умение увидеть в другом человеке высшую 
ценность. Воспитание в себе «собеседника» — это задача, стоящая 
перед любым человеком в течение всей его жизни. Образцами «со-
беседников» Ухтомский считал Сократа, Христа и немногих героев 
русской классики, в том числе, например, Зосиму Достоевского 
(«Братья Карамазовы»).

Учение об иерархичном строении человека А. А. Ухтомский из-
ложил в не опубликованной еще работе, которая хранится в Санкт-
Петербургском Филиале Архива Академии наук, «О “естественном” 

А. А. Ухтомский



8

Введение

в человеке» (нач. XX в.) (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/6), а также в за-
метках на полях книг из своей библиотеки, которая частично со-
храняется в Рыбинском музее-заповеднике и библиотеке Санкт-
Петербургского университета. Неопубликованные заметки на полях 
настольной книги писателя «Добротолюбие» (М., 1895. Т. 2) («До-
бротолюбие» находится в фонде редкой книги Рыбинского музея — 
РБМ-45380) позволяют увидеть, что святоотеческое учение являет-
ся основой антропологии Ухтомского. Учёный вслед за Отцами 
Церкви считает, что «греха и страсти нет в природе человека». На-
против слов о том, что «любовь и добродѣтель естественно присущи 
нашей природе» Ухтомский пишет: «“Естественный нравственный 
закон” (зачатки его еще у животных!)». Также мыслитель подчерки-
вает слова Апостола Павла о «душевном», «плотском» и «духовном» 
человеке.

Опираясь на труды Отцов Церкви (в основном Иоанна Лествич-
ника и Ефрема Сирина), Ухтомский определяет «естественного» 
(душевного) человека как поступающего по своей природе, несуще-
го в себе любовь и добродетель, но не овладевшего теми доброде-
телями, которые даются человеку его духовной деятельностью 
(чистота, безгневие, смиренномудрие, умиление, бдение, молитва  
и пост). Проявление естественного начала в человеке — это совесть, 
считает Ухтомский. «Плотской» человек действует против своего 
естества, а духовный — «естество преобразует в дух». На обороте 
форзаца «Добротолюбия» Ухтомский размышляет о добродетелях: 
«Добродѣтели — здоровое равновесiе жизни, норма» (Авва Дорофей 
с. 625). «Добродѣтель покоитъ человѣка, ибо она норма для него» 
(с. 628)». 

Нравственный выбор личности определяет ее судьбу. Судьба по-
нимается Ухтомским как Суд Божий (см. маргиналии на полях статьи 
«Доминанта как рабочий принцип нервных центров»). Размышляя 
о переходном, кризисном времени, ученый предполагал, что кризис 
означает начало новой жизни, ее обновление. 

Человек может предугадывать будущее. Это происходит, по мне-
нию Ухтомского, если доминанта в человеке достигает своего наи-
высшего развития и совпадает с хронотопом внутри и вне человека 
(см. заметки на полях романа Достоевского «Игрок»). Великие по-
следствия происходят благодаря мелким случайностям, по мысли 
Ухтомского, но случайность предусмотрена великим Разумом со-



9

Введение

бытий и бытия (см. маргиналии на 
полях романа Достоевского «Под-
росток»).

Подобное представление об иерар-
хичности человека Д. И. Чижевский 
излагает в двух работах: «Досто- 
евский и западноевропейская фи- 
лософия» (1931) и «Достоевский-
психолог» (1932). В перечисленных 
статьях мыслитель указывает источ
ники «традиционного иерархиче-
ского учения о душевной жизни»: 
это святоотеческая антропология, 
неоплатонизм (Достоевский его 
воспринимает через Шиллера), 
романтизм Гофмана и Каруса. Чи-
жевский утверждает, что человек 
«микрокосмичен», в его душе отражается весь мир. В нем есть 
«низшее природное» начало (сладострастие), которое у Достоев-
ского ассоциируется с насекомым и проявляется в человеке сильнее, 
чем моральное сознание (ананасовый компот у Лизы Хохлаковой 
из «Бесов»). В душе человека происходит сознательная борьба 
между добром и злом, Богом и дьяволом. Но есть еще бессознатель-
ная жизнь души — это надприродное бессознательное, представ-
ленное, по мнению Чижевского, творческим вдохновением и вещи-
ми снами. Источником морального и религиозного откровения, 
которое дается Ордынову («Хозяйка»), Мышкину («Идиот»), Ки-
риллову («Бесы»), Алеше Карамазову (глава «Кана Галилейская» 
в романе «Братья Карамазовы»), является «дух народа» или Святой 
Дух. Абсолютные корни человеческого существа — это вера, любовь 
к Богу и любовь к ближнему. Отсутствие любви к конкретному 
человеку приводит этический субъект к полному одиночеству, а 
затем и к гибели.

Общим в антропологии Ухтомского и Чижевского является от-
рицание «просвещенства» (позитивизма, эмпиризма и материализма), 
признание вслед за Гегелем и Достоевским истин двух порядков — 
«неподвижных идей» и «живых идей», а также утверждение необ-
ходимости в сознании человека существования категории «лица 

Д. И. Чижевский



10

Введение

Другого». В заметках на полях книги «Новые идеи в философии» 
(СПб., 1914, РБМ-6924) Ухтомский предлагает классификацию ис-
тин: «1) истины технологическаго интереса — приспособляемые 
к тому, чего мы хотим; 2) истины наличiя, которым мы слѣдуем 
всегда, даже и тогда, когда сопротивляемся им, — формальные ис-
тины» [с. 98–99].

В понимании феномена «двойничества» между мыслителями есть 
некоторая разница. Для Ухтомского «двойник» — это барьер между 
человеком и миром, который возникает из-за того, что человек со-
средоточивает доминанту своей души на себе. «Закон заслуженного 
собеседника» гласит, что мы получаем в жизни тех собеседников, 
которых заслужили. Чижевский в Голядкине, герое повести Досто-
евского «Двойник», видит не индивидуализм и эгоизм, как Ухтомский, 
а рационализм, который ведет к опустошению жизни, к ослаблению 
человеческого индивидуального бытия, к обезличиванию. В «двой-
нике», по мысли Чижевского, находит выражение человеческая 
«заменимость». Этическая функция появления «двойника» схожа 
с этической функцией смерти. Поэтому перед человеком возникает 
дилемма: или обретение новой жизни в Абсолютном бытии, или 
уход в Ничто.

Ухтомский и Чижевский выстраивали свои учения о человеке, 
опираясь не только на святоотеческое наследие, труды Гегеля и со-
чинения Н. О. Лосского, главным для них было исследование чело-
века в творчестве Ф. М. Достоевского. Представление о человеке 
обоих мыслителей иерархично: оба выделяют низшую биологическую 
природу человека (у Ухтомского «плотской» человек), которая может 
быть отделена от человека и воплощена в его «двойнике». При этом 
Ухтомский критикует прежде всего эгоизм и индивидуализм, а Чи-
жевский — рационализм, но оба не принимают идеи Просвещения. 
Объединяет Ухтомского и Чижевского утверждение о динамическом 
характере духовной составляющей человека, о напряженной борьбе 
добра и зла, Бога и дьявола в душе человека. Ухтомский утверждает 
совесть как естественный регулятор поведения человека, но, как  
и Чижевский, считает, что в восстановлении единства человека 
с Абсолютным бытием главную роль играют любовь к Богу и любовь 
к ближнему, а также предание и христианские символы. Чижевско-
го интересует «надприродная» составляющая человека, которая 
может его вести к двум полюсам бытия. Его выражение он видит 



11

Введение

в откровениях героев Достоевского и в их вещих снах (как источни-
ках морального и религиозного откровения). 

Оба мыслителя вслед за Гегелем выделяют истины двух рядов 
(которые зависят от человека и которые существуют независимо от 
него) и размышляют об идее бессмертия человека, критикуя идею 
«вечного возвращения» Ницше и его теорию сверхчеловека. Ухтом-
скому и Чижевскому близка «русская идея» Достоевского как «рус-
ский» синтез всех идей и идеалов, переживаемых Западом и Вос-
током, оба мыслителя верят в великое будущее России. Но взгляды 
на некоторые произведения русской классической литературы (на-
пример, на роман «Бесы») у мыслителей различны.

Некоторые размышления А. А. Ухтомского связаны с текущими 
политическими событиями в стране, в частности, речь идет о про-
блеме интеллигенции и народа. Категоричность его суждений объ-
ясняется болью за состояние России, во многом ответственность  
за происходящее он возлагает на либеральную интеллигенцию. 
Не следует забывать о том, что в советской России были репресси-
рованы многие его близкие люди, в том числе брат Александр (епис
коп Андрей). Кроме того, близостью к единоверческой церкви объ-
ясняется критическое отношение Ухтомского к реформам патриарха 
Никона. 

Не лишены субъективности и отдельные утверждения Д. И. Чи-
жевского, по взглядам близкого к либеральному западничеству. Так, 
при анализе трагедии Пушкина «Борис Годунов» он не учитывает 
древнерусские исторические источники. В романах «Бесы» и «Бра-
тья Карамазовы» он по-своему рассматривает генезис «высшего 
типа». Но любопытна его точка зрения о том, что романы Достоев-
ского являются дидактическими произведениями. Этим исследова-
тель показывает, что великий русский писатель является продолжа-
телем дидактической древнерусской литературы.

В коллективную монографию включены статьи с анализом тех 
произведений русской классической литературы, которые относятся 
к программным (методические материалы ориентированы на ФГОСы). 
Особое внимание уделяется дискуссионным вопросам преподавания 
русской литературы в средней и высшей школе. Предлагаются про-
граммы духовно-нравственного развития для средней и высшей 
школы, а также методические разработки в помощь учителям и пре-
подавателям.



Введение

Принцип доминанты Ухтомского, его «закон заслуженного со-
беседника» и этическое учение Чижевского позволяют осуществить 
аксиологический подход к художественному тексту. Использование 
этих категорий, предложенных мыслителями, помогает воссоздавать 
этическую перспективу в тексте произведений классической русской 
литературы, сохраняющей духовные доминанты русского народа. 

Над первым разделом монографии работала Е. А. Фёдорова, над 
вторым — А. В. Тоичкина и Е. А. Фёдорова, над третьим — Е. А. Фё-
дорова, С. В. Капустина и В. В. Любарец, над четвертым — А. В. То-
ичкина, Е. А. Фёдорова и С. В. Капустина. Именной указатель со-
ставили В. В. Любарец и С. В. Капустина.

Благодарим Рыбинский государственный историко-архитектурный 
и художественный музей, Санкт-Петербургский Филиал Архива 
РАН, Санкт-Петербургский государственный университет за предо-
ставленные к публикации материалы.

Ссылки
1. Добротолюбие в русском переводе, дополненное: в 5 т. 2-е изд. М.: Иж-

дивением Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1895. Т. 2.  
VI, 5. 760 с. (РБМ-45380).

2. Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных центров // 
Русский физиологический журнал имени И. М. Сеченова. 1923. Т. VI. 
Вып. 1, 2, 3. С. 31–45 (РБМ-17175).



Р а з д е л  1.  
 

УЧЕНИЕ О ЧЕЛОВЕКЕ  
А. А. УХТОМСКОГО 





15

1.1. А. А. Ухтомский: личность, биография  
и культурное наследие

Е. А. Фёдорова

Есть люди, как далекие звезды: свет от них приходит к нам  
не сразу, зато он так ослепителен, что виден всем. К таким лю- 
дям относится Алексей Алексеевич Ухтомский (1875–1942) —  
известный ученый-физиолог, академик РАН. Сформулирован- 
ный им принцип доминанты используется сейчас во многих есте-
ственных и гуманитарных науках. Предложенные ученым эти- 
ческие законы являются универсальными: они применимы во  
всех областях, где рассматривается человек в его целостности. 
Однако далеко не все наследие Ухтомского освоено его потом- 
ками.

А. А. Ухтомский принадлежит к древнему княжескому роду. 
Родословная ученого написана им на нахзаце книги «Доброто- 
любие», которая хранится сейчас в фонде редкой книги Рыбинско-
го музея-заповедника. Хотя род Ухтомского относится к династии 
Рюриковичей, однако начинает свою родословную ученый не с Рю-
рика или Юрия Долгорукого, а с князя Василька Константиновича 
Ростовского (1209–1238), погибшего в монгольском плену после 
поражения русских войск на реке Сити, где его принуждали от-
казаться от христианской веры. Князь-мученик сейчас канони- 
зирован Православной Церковью. Среди предков ученого в родо
словной выделены также Иван и Федор, которые были «убиты на 
Дону», во время Куликовской битвы, а также Александр, погибший 
под Конотопом в 1664 году во время русско-польской войны. Запись 
этой родословной раскрывает доминанты ее создателя. Для Ухтом-
ского главным в жизни было служение людям и любимому делу, 
к которому он пришел не сразу.



16

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Родился Алексей Алексеевич Ухтомский 13 июня 1875 года в селе 
Вослома Арефинской волости Рыбинского уезда Ярославской гу-
бернии в семье землевладельца, мичмана в отставке Алексея Нико-
лаевича Ухтомского и его жены Антонины Федоровны, урожденной 
Анфимовой. Один из потомков князя Всеволода Юрьевича Большое 
Гнездо получил во владение волость, которая располагалась по реке 
Ухтоме, — она и дала фамилию князьям Ухтомским. В семье Ухтом-
ских было трое сыновей (Александр, Алексей и Владимир) и две 
дочери (Елизавета и Мария). Владимир ушел из жизни в возрасте 
20 лет. Отец Ухтомского, Алексей Николаевич, увлекался народной 
медициной, военной и исторической литературой. Своему ученику 
Василию Меркулову Ухтомский в 1933 году говорил о том, что его 
отец пробудил у него интерес к физиологии. Александр Николаевич 
Ухтомский успешно лечил от туберкулеза рыбинских крестьян дву-
мя способами1. Мать будущего ученого, Антонина Федоровна, от-
личалась практичностью и одновременно стремлением к риску. 
А. А. Ухтомский рассказывал Меркулову, что мать после продажи 
имения в Восломе вложила деньги в акции каких-то компаний. Вес-
ной 1885 года, когда возникла опасность разорения из-за падения 
курса акций, она, несмотря на угрозу жизни, перебежала по льду  
на другой берег Волги, чтобы продать акции в банке2.

Глухие северные леса, давшие приют прославленным преп. Нилу 
Сорскому, старцам Андриану Пошехонскому, Севастиану Сохот-
скому, а также сокровенным староверческим общинам, необыкно-
венно живописные места, о которых с любовью вспоминал ученый, 
во многом определили его мировоззрение и самобытную натуру. 
В годовалом возрасте его на воспитание взяла тетя, Анна Нико- 
лаевна Ухтомская (1832–1898), которая после смерти родителей 
жила одна в собственном доме в Рыбинске, в Зачеремушье, неда-
леко от храма во имя св. Тихона Задонского. На кладбище при этом 
храме покоятся пять представителей рода Ухтомского. Тетя Анна 
Николаевна стремилась воспитать в племяннике разносторон- 
него человека с высокими нравственными принципами, искателя 
истины.

1 Меркулов В. Л. Алексей Алексеевич Ухтомский. Очерк жизни и научной дея-
тельности (1875–1942). М.; Л.: Наука, 1960. С. 40.

2 Там же. С. 13.



17

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Ухтомские прославили свои имена в разных общественных сфе-
рах. Дмитрий Васильевич Ухтомский (1719–1775) — выдающийся 
архитектор, который руководил 17 лет «архитектурной командой» 
в Москве и воспитал более 80 архитекторов. Маргарита Андреевна 
Ухтомская (1809–1888) — переводчица и поэтесса, ей принадлежит 
перевод на итальянский язык «Ревизора» Н. В. Гоголя. Эспер Эспе-
рович Ухтомский (1861–1921) — известный знаток Востока, директор 
Русско-Китайского банка, редактор «Санкт-Петербургских ведомо-
стей». Он сопровождал цесаревича Николая во время кругосветного 
путешествия на яхте «Штандарт».

Сочинения Отцов Церкви (в том числе преп. Тихона Задонского) 
и жития святых, особенно Алексея человека Божия и преп. Сергия 
Радонежского, постепенно стали любимым чтением Ухтомского. 
Классическая мужская гимназия Рыбинска (1884–1888), а затем — 
Нижегородский кадетский корпус имени А. А. Аракчеева (1888–
1894) — это первые ступени образования Ухтомского. Будучи гим-
назистом, А. А. Ухтомский брал уроки игры на скрипке, учился 
пению, увлекался рисованием (впоследствии сам писал иконы). 
Тогда же возник его интерес к иностранным языкам. Чтение худо-
жественной литературы на английском, французском и немецком 
языках расширило кругозор будущего академика, развило его вкус 
и подтолкнуло к размышлениям. Одно из любимых произведений 
Ухтомского — драма Гете «Фауст». Чтение с 17 лет книг американ-
ского психолога Джемса, сочинений Аристотеля, Декарта, Спинозы, 
Канта, Гегеля и Фейербаха заставило его задуматься о законах бытия. 
Любимым чтением Ухтомского стали произведения русских писа-
телей — Федора Михайловича Достоевского и Льва Николаевича 
Толстого. Благодаря родственным связям Ухтомскому удалось позна
комиться сначала с сыновьями великого русского писателя, а по-
том — и с самим Львом Николаевичем Толстым3.

В кадетском корпусе будущего ученого обучал математике Иван 
Петрович Долбня (1853–1912). Впоследствии общение с любимым 
учителем было продолжено в Петербурге, где тот стал профессором, 
а затем и ректором Горного института. В 1894 году Алексей Алек-
сеевич Ухтомский поступил на словесное отделение Московской 

3 Меркулов В. Л. Алексей Алексеевич Ухтомский. Очерк жизни и научной дея-
тельности (1875–1942). М.; Л.: Наука, 1960. С. 19.



18

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

духовной академии, где уже учился его старший брат Александр.  
На решение братьев, как утверждает М. Л. Зеленогорский4, по- 
влияла встреча с о. Иоанном Кронштадтским на волжском пароходе 
во время возвращения с каникул домой в Вослому. 

В Московской Духовной академии в это время преподавал круп-
нейший русский историк Василий Осипович Ключевский (1841–1911). 
Здесь, в Духовной академии, у будущего ученого вызревает мысль 
определить естественные и духовные основы поведения людей, ведь 
человек целостен, соединяя в себе социальную, духовную и физио-
логическую природу. Большое впечатление на будущего ученого 
оказывает чтение трудов великого химика Дмитрия Ивановича 
Менделеева (1834–1907). Ухтомский защищает диссертацию на тему 
«Космологическое доказательство Бытия Божия».

Судьба брата, Александра Алексеевича Ухтомского (1872–1937), 
заслуживает отдельного разговора. В Московской Духовной академии 
он защищает диссертацию «О гневе Божием». В 1895 году прини-
мает постриг с именем Андрей. В 1911 он становится епископом 
Сухумским, в 1913 году — епископом Уфимским и Мензелинским. 
В 1937 году был приговорен Особой тройкой к расстрелу. Приговор 
был приведен в исполнение в Ярославле.

В июле 1898 года ушла из жизни (умерла от рака) любимая тетя 
Анна Николаевна, самый близкий для А. А. Ухтомского человек, 
которого он причислял к разряду настоящих «собеседников». Алек-
сей Алексеевич на полгода уходит в Иосифо-Волоколамский мо-
настырь. Здесь ему не хватает научной атмосферы, ему нужна 
«келья с математикой». С 1899 года он становится вольнослушате-
лем на восточном факультете Санкт-Петербургского университета, 
а на следующий год входит в число студентов физико-математиче-
ского факультета Санкт-Петербургского университета для изучения 
физиологии. В автобиографии Ухтомский пишет о том, что выбрал 
Петербург, поскольку туда переехал его любимый учитель И. П. Долб-
ня. В Санкт-Петербургском университете он встретил второго 
учителя в своей жизни. Николай Евгеньевич Введенский (1852–
1922) — крупнейший физиолог, член-корреспондент Петербургской 
Академии наук, создатель теории нервного торможения. В 1903 го

4 Зеленогорский М. Л. Жизнь и труды архиепископа Андрея (князя Ухтомского) / 
М. Л. Зеленогорский. [Б. м.]: Мосты культуры, 2011. С. 22.



19

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

ду Ухтомский опубликовал свою первую научную работу по фи- 
зиологии5.

В 1902 году в возрасте 60 лет ушел из жизни Александр Никола-
евич Ухтомский, отец будущего ученого, перед смертью благосло-
вивший занятия сына наукой. Летом 1903 года Алексей Алексеевич 
отправился в путешествие по центральной России, во время кото-
рого он знакомился с народными песнями и преданиями. В 1905 году 
совершил поездку по Уралу и Западной Сибири. 

С осени 1905 года началось общение А. А. Ухтомского с Варварой 
Александровной Платоновой (1884–1942?), которое продолжалось 
до самой его смерти. Сначала Варвара Александровна считалась 
невестой Алексея Алексеевича, но потом, вспоминая своего небес-
ного покровителя, Алексея человека Божия, Ухтомский отказался  
от перспективы семейной жизни, был избран старостой Николо-
Миловской Единоверческой церкви в Петербурге, поддерживая 
духовное общение с близким ему человеком в письмах (более 35 лет 
они находились в переписке). В 1921 году А. А. Ухтомский тайно 
принимает постриг под именем Алимпий. Варвара Платонова на-
ходит свое место в общине прихода Высоко-Петровского монасты-
ря, где ее также избирают старостой.

Как и его брат, владыка Андрей, А. А. Ухтомский трижды был 
арестован и находился под наблюдением как политически неблаго-
надежный человек. Арест в 1920 году после пребывания в Рыбинске 
и заключение в ярославский политический изолятор чуть не завер-
шились расстрелом, от которого его спас мандат депутата Петро-
градского Совета VI созыва от рабочих и служащих университета. 
Больше в Рыбинск ученый не возвращался. 

В его рыбинском доме жили родственники домоуправитель- 
ницы Надежды Ивановны Бобровской. Близким другом, который 
помог Ухтомскому вывезти его библиотеку из Рыбинска, был Алек-
сей Алексеевич Золотарев (1879–1950) — общественный деятель, 
писатель и краевед, друг А. М. Горького, создатель метода лите
ратурного краеведения. Они вместе с Ухтомским учились в Петер-
бургском университете, постоянно общались и в Петербурге,  
и в Рыбинске. Золотарев вовлек Ухтомского в работу Рыбинского 

5 Алексей Алексеевич Ухтомский / Сост. П. Г. Терехов. М.: Изд-во Академии 
наук СССР, 1957. С. 3. 



20

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

религиозно-философского общества. В начале 1918 года Ухтом- 
ский выступил на двух его заседаниях с докладом о старообрядческом 
понимании антихриста. В 1926 году Золотарев пригласил Ухтомско-
го выступить на Всероссийском краеведческом съезде в Рыбинске 
с докладом о доминанте, но Ухтомский отказался от приглашения.

После защиты диссертации в 1911 году Ухтомский становит- 
ся преподавателем физиологии в Психоневрологическом институ-
те. После смерти любимого учителя Н. Е. Введенского в 1922 году 
Алексей Алексеевич Ухтомский принимает на себя руководство 
физиологической лабораторией университета. Совместная ра- 
бота с учениками и единомышленниками в Петергофе в 1922– 
1923 годах стала самым ярким и светлым периодом жизни учено-
го, который называл научное содружество «Прекрасной Алексан-
дрией». Всего Ленинградскому университету ученый посвятил 
43 года жизни. 

Развивая учение Н. Е. Введенского о торможении, Ухтомский 
в 1921 году начинает работать над принципом доминанты. Впервые 
он выступает с официальным докладом о доминанте 2 апреля 1923 года 
на заседании биологического студенческого научного кружка Ленин
градского университета, в котором указывает, что понятие «доми-
нанта» заимствовано им из второго тома книги Рихарда Авенариуса 
«Критика чистого опыта» (1888–1890). Однако для его предшествен-
ника доминанта — «нечто исключительное, нечто отходящее от 
нормы»6, тогда как Ухтомский считает этот принцип универсальным. 
Доминанта — это стойкое возбуждение, протекающее в нервных 
центрах в данный момент, которое приобретает значение господ-
ствующего фактора в работе прочих центров. Доминанта выража-
ется в повторном возбуждении определенных центров и в одно
временном сопряженном торможении других центров7. Закон 
доминанты помогает изучать человека целостно, в единстве его души 
и тела. Василий Меркулов вспоминает, как Ухтомский признавался 
ему в 1933 году, что еще 15-летним кадетом он прочитал книгу об 
одном враче-подвижнике, который решил описать свои предсмертные 

6 Санкт-Петербургский Филиал Архива РАН. Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 20. Л. 14.
7 Айрапетьянц Э. Ш. Жизнь и творчество Алексея Алексеевича Ухтомского 

(К 100-летию со дня рождения) // Журнал эволюционной биохимии и физиологии. 
1975. Т. 11. № 3. С. 214–215.



21

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

ощущения ради науки. Яркое художественное описание страданий 
сочеталось в этой книге со светлым сознанием, что умирающий врач 
может своими страданиями приоткрыть завесу над тайной смерти. 
Это чтение ошеломило Ухтомского, он стал читать книги по психо-
логии, но не нашел в них ответа на вопрос, что заставляет человека 
пожертвовать своей жизнью для блага других людей8. 

В 1927 году Ухтомский написал монографию «Парабиоз и до-
минанта». В 1932 году он был награжден Ленинской премией  
и избран членом-корреспондентом, а с 1935 года — действительным 
членом Академии наук СССР. В 1941 году подготовил к печати свои 
лекции по физиологии нервной системы9. Ухтомский был не только 
выдающимся ученым, но и талантливым педагогом. На лекциях он 
вел доверительную беседу со своими слушателями, стремился дви-
гаться в лекциях систематично и последовательно от простого 
к сложному, фактический материал он давал в свете современной 
теории и сопровождал лекцию иллюстративным материалом10. Лю-
бил рисовать на доске цветными мелками, пробуждая в слушателях 
аналитическое и образное мышление.

После начала блокады Ленинграда у Ухтомского было много воз-
можностей уехать из города. Он дал согласие на выезд из блокадного 
Ленинграда своих сотрудников и учеников (в Рыбинском музее сохра
нились письма его учениц и крестницы, которые благодарили его за 
помощь в эвакуации), но сам вместе с лаборантами продолжал рабо-
тать в Институте физиологии при Ленинградском университете. Он 
проводил исследования по травматическому шоку, искал факторы, 
устраняющие у раненых этот шок, и успел их записать, несмотря на 
ухудшающееся состояние здоровья. У него был диагностирован рак 
пищевода, но от операции Ухтомский отказался. Последний его труд — 
«Система рефлексов в восходящем ряду». Скончался ученый 31 ав-
густа 1942 года, похоронен на Волковом кладбище Санкт-Петербурга. 
В 1945 году организованный Ухтомским в 1934 году научно-исследо-
вательский физиологический институт стал носить его имя.

8 Меркулов В. Л. Алексей Алексеевич Ухтомский. Очерк жизни и научной дея-
тельности (1875–1942). М.; Л.: Наука, 1960. С. 40–41.

9 Алексей Алексеевич Ухтомский / сост. П. Г. Терехов. М.: Изд-во Академии 
наук СССР, 1957. С. 5. 

10 Там же. С. 14–15. 



22

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Осенью 1982 года возникла идея создания музея в рыбинском доме 
А. А. Ухтомского. Значительную роль в этом сыграл ученик академи-
ка Федор Петрович Некрылов, который был сотрудником лаборатории 
Ухтомского с 1930 по 1942 год (его архив хранится в Рыбинском музее). 
Архитекторами Валерием Семеновым и Ольгой Протасовой был раз-
работан проект внутренней реконструкции планировки дома и создан 
проект благоустройства территории будущего музея. Проект согласо-
ван с ленинградскими учеными-физиологами, сотрудниками научно-
исследовательского института имени А. А. Ухтомского, — докторами 
наук академиком А. С. Батуевым, профессором Б. Н. Савченко, кан-
дидатом биологических наук В. Л. Балакшиной, ученым секретарем 
Л. В. Соколовой. 20 сентября 1990 года состоялось торжественное 
открытие Мемориального Дома-музея А. А. Ухтомского. Автором 
концепции нового музея стала Наталья Николаевна Бикташева, кото-
рая затем более 30 лет возглавляла музей. Директор музея Наталья 
Николаевна Бикташева и научный сотрудник Ольга Васильевна Ива-
нова системно исследовали научное и культурное наследие Ухтомско-
го, работая в архивах и описывая библиотеку Ухтомского, которая 
частично хранится в Рыбинском музее-заповеднике.

С 1945 по 1962 год Ленинградским государственным университе
том было издано шесть томов собрания сочинений А. А. Ухтомского. 
Первым биографом Алексея Алексеевича Ухтомского стал Т. Г. Те-
рехов, который в 1954 году издал «Материалы к биографии» велико-
го ученого. Василий Лаврентьевич Меркулов (1908–1980), доктор 
наук, физиолог и историк науки в 1960 году издал очерк, посвящен-
ный жизни и творчеству великого физиолога. Эта книга ценна тем, 
что в ней содержится малоизвестный материал о родителях А. А. Ух-
томского, систематизированы архивные материалы и записи лекций 
и бесед с ученым за 1927–1937 годы. Отдельная глава книги посвя-
щена педагогическому наследию ученого. В 1965 году, к 90-летию 
со дня рождения Ухтомского, вышла книга его ученика Эрвана 
Шамировича Айрапетьянца (1906–1975), доктора наук, заслуженно-
го деятеля науки РСФСР. В нее включена автобиография А. А. Ух-
томского. В 1968 году опубликован биографический очерк доцента 
ЯГПУ имени К. Д. Ушинского Анны Васильевны Шлюпиковой, 
в котором большое внимание уделено общественно-педагогической 
деятельности ученого. В 1992 году под редакцией Ф. П. Некрылова 
издан сборник мемуарных статей учеников А. А. Ухтомского. Еще 



23

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

один ученик великого физиолога Илья Аркадьевич Аршавский 
(1903–1996), основоположник возрастной физиологии, автор термо-
динамической теории индивидуального развития, написал свои 
воспоминания об учителе в 2002 году. Семен Ефимович Резник 
(род. 1938), писатель и публицист, популяризатор науки, в своей 
монографии 2015 года проследил жизненный и творческий путь 
великого ученого и его биографа — В. Л. Меркулова.

Антропологические взгляды А. А. Ухтомского привлекли внима-
ние, прежде всего, физиологов, психологов, философов и педагогов. 
В 1950–70-е годы освоением наследия великого ученого занимались 
Л. П. Васильев, А. К. Овчинникова, С. В. Беляева, П. А. Симонов, 
В. П. Зинченко и многие другие. Так, В. П. Зинченко стал развивать 
идеи Ухтомского о приобретаемых в процессе жизни функциональ-
ных органах индивида, которые могут противостоять непредсказу-
емости мира (доминанта, интегральный образ мира, воспоминание, 
парабиоз)11. Духовным основанием этого явления, по мнению Зин-
ченко, является исихастская антропология. Доминанта, таким об-
разом, представляет собой энергию, объединяющую и подчиняющую 
себе некоторую группу энергий12. 

Настоящим открытием для читающей аудитории стали книги, 
изданные в 1990–2000-е годы, под редакцией доктора наук Людми-
лы Владимировны Соколовой и петербургских журналистов Игоря 
Сергеевича Кузьмичева (род. 1933) и Галины Михайловны Цурико-
вой (1928–2009). Дневники и записные книжки ученого, его письма 
и заметки на полях книг раскрыли необыкновенный мир мыслителя, 
которого интересуют вопросы бытия, проблемы познания истины, 
способы разрушения и восстановления личности, пути духовного 
совершенствования человека, проблемы интеллигенции и народа, 
Запада и Востока, судьбы России и многое другое. 

Личность ученого, его внутренний мир и духовные искания полу-
чили отражение в изданных в Рыбинске и Санкт-Петербурге книгах: 
«Интуиция совести» и «Заслуженный собеседник», «Доминанта души», 
с любовью составленных и прокомментированных. Большим объемом 
архивного материала и ограничением во времени при подготовке 

11 Зинченко В. П. Психологическая педагогика. Материалы к курсу лекций. 
Часть I. Живое знание. Самара: Самарский Дом печати, 1998. С. 206, 211.

12 Там же. С. 213–214.



24

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

публикаций объясняются некоторые недочеты этих изданий. Прежде 
всего, нет ссылок на архивные материалы, заметки на полях выпи-
саны без указания книг, на страницах которых они находились. Ис-
ключение составляет книга «Доминанта души», в которой описание 
маргиналий на полях книг из библиотеки Ухтомского, хранящихся 
в Рыбинском музее-заповеднике, составлено с указанием на источ-
ники научным сотрудником музея Ольгой Васильевной Ивановой13. 
Поспешная интенсивная работа привела к тому, что некоторые ма-
териалы опубликованы с указанием не всегда верных источников. 
Так, текст письма Ухтомского к Е. И. Бронштейн-Шур от 15 августа 
1928 года о Собеседнике в книге «Интуиция совести»14 соединяется 
с текстом записной книжки Ухтомского 1928 года15, но в качестве 
источника указывается только данное письмо. 

Проблемой является также то, что часть культурного наследия 
Ухтомского находится в составе частных коллекций. Письма учено-
го к Е. И. Бронштейн-Шур, которые хранились у нее, были впервые 
выборочно опубликованы в журнале «Новый мир» (1972, № 11),  
а затем в книге «Пути в незнаемое» (М., 1973), но в настоящее вре-
мя их местонахождение неизвестно. Письма Ухтомского к И. И. Кап
лан также находились в ее домашнем архиве.

Последующие перепечатки данных публикаций увеличивают 
путаницу. Так, в книге «Дальнее зрение» (СПб., 2024) под дневни-
ковой записью от 5 ноября 1937 года16 размещена заметка Ухтомско-
го на форзаце книги М. Е. Салтыкова-Щедрина, которая хранится 
в фонде редкой книги Рыбинского музея-заповедника17. Поэтому 
в настоящее время возникла необходимость создания нового издания 
сочинений А. А. Ухтомского с научным аппаратом, который пред-

13 Ухтомский А. А. Доминанта души: Из гуманитарного наследия / ред. И. С. Кузь-
мичев. Рыбинск: Рыбинское подворье, 2000. С. 294–325.

14 Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на 
полях / отв. ред. А. С. Батуев; сост. Л. В. Соколова, Г. М. Цурикова, И. С. Кузьмичев. 
Санкт-Петербург: Петербургский писатель, 1996. С. 292–293. 

15 Санкт-Петербургский Филиал Архива РАН. Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 91/18. 
Л. 51–53 об. 

16 Ухтомский А. А. Дальнее зрение. Из записных книжек (1896–1941) / отв. ред. 
А. Поташева. СПб.: Пальмира, 2024. С. 178. 

17 Салтыков-Щедрин М. Е. Полное собрание соч. Т. 7–8. СПб., 1906. URL: 
rybmuseum.ru/entity/OBJECT/18561?query=Салтыков-Щедрин&index=5 (дата об-
ращения: 24.04.2024).



25

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

полагает указание точных архивных источников. К 150-летию со дня 
рождения А. А. Ухтомского готовится к изданию коллективная моно-
графия под научной редакцией доктора биологических наук, про-
фессора Санкт-Петербургского университета Людмилы Владими-
ровны Соколовой и доктора педагогических наук, профессора ЯГПУ 
имени К. Д. Ушинского Владимира Владимировича Юдина.

Ярославль и Рыбинск объединяют исследователей и практиков, 
которые интересуются наследием Ухтомского. В 1990-е годы канди-
дат педагогических наук, профессор ЯГПУ имени К. Д. Ушинского, 
академик МАНПО Герман Константинович Селевко (1932–2008) 
возглавил Центр саморазвития и самосовершенствования личности 
Международной академии наук педагогического образования.  
На базе школы № 19 Рыбинска при участии Института развития 
образования им была создана федеральная экспериментальная пло-
щадка, где осуществлялась работа по введению инноваций в среднее 
образовательное звено на основе методологии А. А. Ухтомского. 
Результаты деятельности получили отражение в «Энциклопедии 
образовательных технологий» Г. К. Селевко, куда вошли описания 
более 500 педагогических технологий. В настоящее время иннова-
ционная деятельность продолжает осуществляться на базе школы 
№ 32 Рыбинска, которая носит имя академика А. А. Ухтомского.

Доктор педагогических наук, профессор ЯГПУ имени К. Д. Ушин-
ского Владимир Владимирович Юдин является организатором 
Межрегиональных научных конференций, посвященных А. А. Ух-
томскому, которые проводятся в Ярославле и в Арефино. Так, 
в 2020 году к 145-летию со дня рождения ученого и 30-летию Ме-
мориального Дома-музея Ухтомского им была организована XIII Меж-
региональная научная конференция «Наследие А. А. Ухтомского 
в свете современных проблем изучения и развития человека».

В Рыбинске на базе муниципального учреждения дополнитель-
ного образования «Центр детского и юношеского творчества “Мо-
лодые таланты”» и РГАТУ имени П. А. Соловьева при поддержке 
Департамента образования Администрации городского округа город 
Рыбинск Ярославской области в течение двадцати лет ежегодно 
в феврале проводятся научные конференции школьников, посвящен-
ные памяти академика А. А. Ухтомского. Материалы научной кон-
ференции, куда входят лучшие доклады, публикуются в РГАТУ 
имени П. А. Соловьева.



26

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Рыбинские журналисты Анна Васильевна Романова (учредитель 
и редактор историко-культурного журнала «Рыбная слобода») и Тама
ра Александровна Бельских (педагог, член Союза журналистов РФ, 
пресс-секретарь Совета ветеранов) и другие рыбинские краеведы в сво
их публикациях постоянно обращаются к наследию А. А. Ухтомского.

Книги, изданные в Петербурге и Рыбинске под редакцией Л. В. Со-
коловой и И. С. Кузьмичева, Г. М. Цуриковой, пробудили интерес 
у исследователей-гуманитариев к культурному наследию А. А. Ух-
томского. Психологи, социологи, философы, историки и литерату-
роведы все чаще осуществляют свои исследования с опорой на 
этическое учение Ухтомского, его комплексное исследование чело-
века. В 2000-е годы защитили диссертации о наследии Ухтомского 
многие ученые: С. Н. Коробкова («Антропология А. А. Ухтомского 
в контексте русского естественно-научного (“физиологического”) 
материализма»), С. В. Каликанов («Учение А. А. Ухтомского о до-
минанте: историко-философский анализ»), Л. В. Соколова («Раз-
витие учения о биосоциальной природе человека в трудах А. А. Ух-
томского») и др. В 2003 году вышла в свет монография Юлии 
Викторовны Столбун «Психическая доминанта академика А. А. Ух-
томского», в которой учение Ухтомского представлено комплексно, 
со ссылками на архивные источники.

Освоение культурного наследия Ухтомского осуществляется 
литературоведами. Валентин Евгеньевич Хализев (1930–2016) — 
доктор филологических наук, профессор МГУ, теоретик литературы, 
сопоставил методологию Ухтомского и Бахтина, ввел учение о до-
минанте в русло философских и духовных исканий начала XX века. 
Наталья Туймебаевна Ашимбаева (род. 1944) — директор литера-
турно-мемориального музея Ф. М. Достоевского в Петербурге, ли-
тературовед, заслуженный работник культуры РФ, обратилась 
к принципу доминанты Ухтомского при исследовании романа «Пре-
ступление и наказание», чтобы показать процесс формирования 
доминанты Раскольникова, которая привела его к преступлению. 
Виталий Юрьевич Даренский (род. 1972) — доктор философских 
наук, член Союза писателей России, рассмотрел «экзистенциальный 
поворот» русской философии ХХ века, в том числе труды А. А. Ух-
томского, в герменевтике. 

В Ярославском государственном университете имени П. Г. Деми-
дова под руководством доктора филологических наук Елены Алек-



27

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

сеевны Федоровой работает научная группа, которая осуществляет 
аксиологический подход к тексту и опирается при этом на этические 
законы, сформулированные А. А. Ухтомским. В 2022 году к 80-летию 
памяти А. А. Ухтомского в ЯрГУ была проведена Всероссийская 
с международным участием научная конференция, по итогам которой 
был издан сборник с докладами его участников. В 2021 году в кол-
лективной монографии «Достоевский в средней и высшей школе: 
проблемы и новые подходы» были опубликованы в качестве мето-
дологических работ в разделе «Антология для учителей» отрывки 
из сочинений А. А. Ухтомского (в работе над монографией прини-
мали участие д-р филол. наук А. В. Моторин (Великий Новгород), 
канд. филол. наук М. А. Шалина (Евпатория), канд. филол. наук 
С. В. Капустина (Симферополь), канд. филол. наук Л. А. Гаврилова 
(Рыбинск), С. А. Бесогонова (Ярославль)). Будучи также научным 
сотрудником Рыбинского музея-заповедника, Е. А. Федорова про-
должила, вслед за О. В. Ивановой, описание библиотеки А. А. Ух-
томского в фонде редкой книги Рыбинского музея. Однако большая 
часть библиотеки ученого находится в Санкт-Петербургском госу-
дарственном университете (частично заметки Ухтомского на полях 
книг из его библиотеки опубликованы в данной монографии), поэто-
му в перспективе предстоит еще большая работа по освоению всего 
культурного наследия А. А. Ухтомского. Свет звезды под именем 
«академик Алексей Алексеевич Ухтомский» продолжает светить нам 
и помогать в поисках истины.

1.2. Антропологические взгляды А. А. Ухтомского 
и его этическое учение

Е. А. Фёдорова

Этическое учение Алексея Алексеевича Ухтомского (1875–1942) 
можно выстроить на основе его отдельных статей, заметок, днев-
никовых записей и писем. Комплексной науке о человеке, частью 
которой являются сформулированные Ухтомским нравственные 
законы, посвящена монография Л. В. Соколовой [Соколова], 
В. Е. Хализев рассматривал это учение в контексте филосо- 
фии XX века [Хализев], Н. Т. Ашимбаева, опираясь на принцип 



28

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

доминанты, рассмотрела три фазы ее формирования у Раскольни-
кова, героя романа Достоевского «Преступление и наказание» 
[Ашимбаева]. 

В нашем исследовании мы обращаемся к дневникам и записным 
книжкам Ухтомского, которые сейчас находятся в Санкт-Петербургском 
Филиале РАН, и заметкам на полях книг Ухтомского, входящих 
в коллекцию Рыбинского музея-заповедника. Наша задача — про-
следить, как складывалось этическое учение Ухтомского, показать 
его связь со святоотеческим наследием, а также с помощью универ-
сальных категорий, которые предложил ученый и мыслитель, про-
анализировать произведения Л. Н. Толстого и Ф. М. Достоевского 
в свете его этического учения.

В дневниках и записных книжках Ухтомского 1890–1920-х годов 
постепенно складывается его этическое учение, которое вбирает 
в себя такие категории, как Двойник, Собеседник, принцип доминан-
ты, хронотоп. Ученый и мыслитель формулирует универсальные 
законы человеческого существования, которые действуют в жизни 
и в мире художественной литературы. Свое этическое учение Ух-
томский во многом выстраивает на материале произведений двух 
великих русских писателей — Ф. М. Достоевского и Л. Н. Толстого, 
а также с опорой на святоотеческое наследие.

27 августа 1897 года Ухтомский пишет в записной книжке о «есте-
ственном» и «сверхъестественном» законе жизни18. Естественный 
закон предполагает любовь и единение. Он дан человеку в раю, 
к нему он возвращается с помощью искупления. Неестественное 
состояние — это состояние греха и эгоизма. Ухтомский вспоминает 
концепцию страстей Исайи Нитрийского19: влечение к Богу есте-
ственно, извращение этого чувства становится грехом, страстью. 
Необходимо, чтобы чувства человека вернулись в свое естественное 
состояние. 

«Лествица» преп. Иоанна Синайского — это любимое чтение 
и Ухтомского, и Достоевского, и Толстого. В Рыбинском музее-запо-
веднике хранится настольная книга Ухтомского, к которой он возвра
щался, судя по заметкам разных лет, всю жизнь — это Добротолюбие 

18 Санкт-Петербургский Филиал Архива РАН. Ф. 749. Оп. 1. № 92/8. Л. 28.
19 Исайя Скитский (Нитрийский) (вторая пол. IV — первая пол. V в.) — египет-

ский подвижник, автор сочинения «Слова подвижнические». 



29

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

(II том)20, которое включает в себя труды Иоанна Лествичника, Еф-
рема Сирина и др. Подчеркивая слова о богоугодной жизни, Ухтомский 
пишет рядом: «Поставь доминанту на научение доброму, тогда в каж-
дом человеке и своем собеседнике будешь черпать поучение доброе 
на доброе для обоих» [Добротолюбие, с. 443]. Много размышле- 
ний вызывают у мыслителя понятия «естественный», «душевный»  
и «духовный» человек. Ухтомским подчеркнуто в наставлениях Еф-
рема Сирина черными и красными чернилами: «Апостол людей по-
ступающихъ естественно назвалъ душевными, а поступающихъ 
противоестественно — плотскими; духовные же суть тѣ, которые  
и естество преобразуютъ в духъ» [Добротолюбие, с. 342]. Внизу слов 
о человеке душевном Ухтомский делает заметку карандашом: «К ана-
лизу понятия “естественный”» [Добротолюбие, с. 342]. 

Напротив слов о том, что «любовь и добродѣтель естественно 
присущи нашей природе» Ухтомский пишет: «“Естественный 
нравственный закон” (зачатки его еще у животных!)». Опираясь  
на труды Отцов Церкви, Ухтомский определяет «естественного» 
(душевного) человека как поступающего по своей природе, несу-
щего в себе любовь и добродетель, но не овладевшего теми добро-
детелями, которые даются человеку его духовной деятельностью 
(чистота, безгневие, смиренномудрие, умиление, бдение, молитва 
и пост). Проявление естественного начала в человеке — это совесть, 
считает Ухтомский. «Плотской» человек действует против своего 
естества, поддаваясь греху, а духовный — «естество преобразует 
в дух». 

В наставлениях Иоанна Лествичника в «Добротолюбии» Ухтом-
ский подчеркивает слова о «любящих Бога», которые мужественно 
переносят все беды, не теряя упования на Господа. Рядом мыслитель 
оставляет заметку, в которой цитирует роман Достоевского «Братья 
Карамазовы»: «М <ожет > Б<быть> это-то и значит, что “прежде 
всего надо полюбить жизнь” (Достоевский)» [Добротолюбие, с. 412]. 
У Л. Н. Толстого Ухтомский находит тип праведника, о котором 
пишет преп. Иоанн Лествичник: «Ничто не приносит столько поль-
зы ближнимъ, какъ смиренный и непритворный нравъ, и такое же 

20 Добротолюбие в русском переводе, дополненное: в 5 т. 2-е изд. М.: Иждиве-
нием Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1895. Т. 2. VI. 760 с. (РБМ-
45380). Цитаты приводятся по этой книге.



30

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

слово». Рядом Ухтомский пишет: «Ср<авнить> “о. Сергий” у Л. Н. Тол-
стого» [Добротолюбие, с. 643].

Духовная эволюция, замечает Ухтомский, должна привести че-
ловека от искусства и символов к благому молчанию и молитве, 
о которой написано: «…молитва подлинное исследование самого 
себя, чтение совести» [Добротолюбие, с. 678]. Высшая ступень раз-
вития человека духовного, по Иоанну Лествичнику, сравнивается 
с «новонасажденным деревом», а душа, «как водное орошение, 
имеет слезы по Богу» [Добротолюбие, с. 346]. Ухтомский пишет 
рядом: «Переходъ в нѣкоторое новое состояние: “новая тварь”» 
[Добротолюбие, с. 346].

Подступом к созданию «закона заслуженного собеседника» Ух-
томского является его дневник 1896–1897 гг., который, как и другие 
архивные документы Ухтомского, хранится в Санкт-Петербургском 
Филиале Российской академии наук. В записи от 22 сентября 1896 года 
Ухтомский цитирует А. Шопенгауэра (его книга на немецком языке 
хранится в коллекции Рыбинского музея) и размышляет о том, что 
человек часто сам виноват в том, что в своем прошлом он не может 
найти «великое и задушевное», которое можно использовать для 
своего духовного роста. По мысли Ухтомского, человек хранит 
в своей памяти образы или «лица», которые несут важную инфор-
мацию, нужно только уметь ее правильно прочитать: «Всякое 
человѣческое лицо есть iероглифъ, который можно во всякомъ случаѣ 
разобрать и алфавитъ къ которому мы носимъ въ себѣ самихъ»21. 
Ухтомский считает, что лицо — это «мысль природы», «поэтому 
всякiй заслуживаетъ того, чтобы обратить на него вниманiе»22. В том, 
как мы воспринимаем другого человека, во многом раскрывается 
наша собственная натура: «Лицо никогда не обманываетъ, что могъ 
сказать и Фигаро, и это уже нашъ грѣхъ, когда мы въ немъ читаемъ, 
чего въ немъ нѣтъ. Во всякомъ случаѣ распознаванiе лица есть ве-
ликое и трудное искусство»23.

В дневниковой записи от 5 марта 1921 года Ухтомский размыш-
ляет о событиях Октябрьской революции, о том, кто виноват в общей 
трагедии России. Ученый считает, что «виноваты мы всѣ, всѣ до 

21 Ф. 749. Оп. 1. № 145/5. Л. 65.
22 Там же. 
23 Там же. Л. 64.



31

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

единого»24, поскольку общество — это единый организм, и если оно 
заболевает, то в нем нет не больных клеток. Конкретную вину рос-
сийской интеллигенции ученый видит в том, что нам так «много 
было дано преданiем отъ отцовъ» и мы «так мало сумели сделать из 
него хорошего!»25. Но от социальных проблем мыслитель отходит 
и обращается к нравственным вопросам, к проблеме личности: 
«Виноватъ общiй во всѣхъ насъ и в каждомъ конкретно живущiй 
грѣхъ»26. Поэтому от каждого человека требуется напряженная вну-
тренняя работа борьбы со своим внутренним «врагом», со своим 
грехом. Закон возмездия неизбежен, но спасение, победа над грехом, 
возможны лишь в случае перехода к «высшему Закону, которым и 
преодолевается [закон возмездия — Е. Ф.], — закону Милосердия»27.

Ухтомский противопоставляет субъективным воззрениям людей 
законы природы, которые существуют независимо от желания чело-
века. Он называет их «содержанием бытiя», «мыслями Божiими, 
вложенными в мiръ»28. К универсальным законам бытия мыслитель 
относит законы геометрии, механики, химии, биологии, а также эти
ческие законы — «законы добра и зла о грѣхѣ и возмездiи» и глав-
ное — «высшiй из законовъ — законъ искупленiя милосердiемъ»29.

В 1923 году Ухтомский публикует статью «Доминанта как рабочий 
принцип нервных центров», где показывает доминанту как свое
образную призму, сквозь которую смотрит на мир человек, и описы-
вает три фазы формирования доминанты личности на примере про-
буждения любви у Наташи Ростовой к князю Андрею Болконскому 
в романе Л. Н. Толстого «Война и мир». В Рыбинском историко-
архитектурном и художественном музее в фонде редкой книги хра-
нится экземпляр журнала с этой статьей30, на полях которой Ухтом-
ский размышляет о доминанте, которая определяет судьбу человека: 
«Всякому напряженному стремленiю, всякой доминантѣ дается 

24 Ф. 749. Оп. 1. № 90. Л. 46.
25 Там же.
26 Там же. 
27 Там же. Л. 46 об.
28 Ф. 749. Оп. 1. № 90. Л. 42 об.
29 Там же. Л. 42 об.–43.
30 Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных центров // Русский 

физиологический журнал имени И. М. Сеченова. М.; Пг., 2023. VI (1–3). С. 31–45. 
(РБМ–17175). Цитаты приводятся по этой книге.



32

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

добиться своего. Но это может быть и гибельно для их носителя.  
И в этом — Суд, т. е. в самом высшем смысле Судьба человека. 
Переоцѣнка под страхом смерти стремленiй и доминант человѣка — 
вот совѣсть внутри человека и судьба внѣ его» [Ухтомский 1923, 43]. 

Ухтомский в заметках на полях своей статьи продолжает раз-
мышлять о том, как проявляется в личности «естественный» закон 
возмездия или «заслуженного собеседника»: борьба с грехом в лич-
ности происходит с помощью совести и любви: «…Любовь — 
абсолютное обогащенiе жизни, которое однако съѣдает ее и исто-
щает во всѣх других направленiях. Истощено и угнетено в человекѣ 
все, за исключенiем захватившаго его образа. — Но дальновиднѣйшiй 
из органов сообщенiя с мiром человѣка — это совесть. Перед лицом 
ее, и с ея точки зренiя переоцѣнивается объективно всякая любовь. 
Ибо ради любви создана и образовалась совѣсть. И ею же она 
только живет. Заглянуть наиболее далеко и глубоко в то, что следу-
ет сдѣлать для любви, — вот вопрос, стимулируемый любовью,  
ею только и живущiй и способный убить соматическаго человѣка. 
Это та “буря мыслей” и томленiе, когда сталкивается, вспоминает-
ся, встает перед мыслью все пройденное, всѣ выводы и впечатле- 
нiя жизни, как, должно быть, бывает перед смертью» [Ухтомский 
1923, 41–42]. 

В докладе «Принцип доминанты», с которым Ухтомский выступа-
ет на заседании биологического студенческого научного кружка Ле-
нинградского университета 2 апреля 1927 года, сказано, что понятие 
«доминанта» заимствовано ученым из второго тома книги Рихарда 
Авенариуса «Критика чистого опыта» (1888–1890). Однако для его 
предшественника доминанта — «нечто исключительное, нечто от-
ходящее от нормы»31, тогда как Ухтомский считает этот принцип 
универсальным. Доминанта гения, считает исследователь, отличается 
тем, что в ней раскрываются «высшие этажи» духовной деятельности 
человека, поэтому он может предвидеть предстоящие события. 

Доминанта, по мнению Ухтомского, связана со временем и про-
странством человека, т. е. его хронотопом: «И вот, высшие этажи, 
эти наиболее дальнозоркие и наиболее ориентирующие нас в хро-
нотопе органы, предвидят предстоящую реальность задолго, у боль-
ших людей они могут предвидеть в истории за сотни лет, ибо хроно

31 Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 20. Л. 14.



33

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

топ гения чрезвычайно обширен, и именно гениальные деятели 
в своем индивидуальном поведении для себя чаще всего идут по 
пути наибольшего сопротивления для того, впрочем, чтобы достичь 
намеченного предмета наилучшим способом и открыть другим это 
достижение с наименьшей затратой сил»32. Способность личности 
расширять свое пространство и время Ухтомский связывает с за-
коном «заслуженного собеседника»: «Ибо ведь только в меру того, 
насколько каждый из нас преодолевает себя самого и свой индиви-
дуализм, самоупор на себя, ему открывается лицо другого. И с это-
го момента, как открывается лицо другого, сам человек впервые 
заслуживает, чтобы о нем заговорили как о лице»33. 

В своих статьях, дневниках, записных книжках и письмах 1920-х 
годов Ухтомский постоянно возвращается к универсальным этиче-
ским законам и с их помощью стремится объяснить героев Толстого 
и Достоевского. Так, в записной книжке 1928 года ученый обраща-
ется к героям романа «Братья Карамазовы» и ставит вопрос, почему 
Федор Павлович Карамазов смотрит на мир иначе, нежели Алеша, 
Митя или Зосима. Отвечает на этот вопрос Ухтомский, используя 
категорию «доминанта»: «Каковы доминанты человека, таков и его 
интегральный образ мира, а каков интегральный образ мира, таково 
поведение, — таковы его счастие и несчастие, — таково его лицо 
для других людей»34.

Каждый из героев Достоевского видит мир по-своему, поскольку 
в каждом живет грех, проявляется его «плотская» природа. Победить 
«плотского» человека чрезвычайно сложно, поскольку эта работа 
требует переделки себя, даже на физиологическом уровне. Однако 
это возможно, если смиренно отказываться судить другого человека, 
а критиковать прежде всего самого себя, формировать в себе «кате-
горию лица», т. е. переносить доминанту с себя на другого человека, 
видеть в другом человеке ценность и становиться для него Собесед-
ником. Образец Собеседника Ухтомский видит в Зосиме Достоевско-
го: «Моя исходная, первая и последняя задача — понять, как созда-
ется склад восприятия старца Зосимы. Я узнал, что он создается 
большим физическим подвигом, преданием от других и отношением 

32 Там же. Л. 25.
33 Там же. Л. 35.
34 Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 91/18. Л. 53 об.



34

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

к миру, как к любимому, почитаемому, интимно-близкому Собесед-
нику. Этот очень трудный — потому что постоянно напряженный — 
склад восприятия воспитывается и удерживается с большим трудом, 
с постоянной самодисциплиной и осторожным охранением совести. 
Но он необыкновенно ценен общественно, люди льнут к человеку, 
у которого он есть, повидимому потому, что воспитанный в этом 
восприятии человек оказывается необычайно чутким, отзывчивым 
к жизни других лиц…»35

Достоевский, по мнению Ухтомского, является уникальным пи-
сателем, который, опираясь на святоотеческое предание и глубокое 
знание природы человека, указывает ему путь к спасению: «…в том 
сумраке и сумятице борющихся идей и лиц, которые выявляются 
у Достоевского, выступают контуры трех закономерностей: закона 
доминанты, закона заслуженного собеседника (возмездия), закона 
милосердия (любви). Так, по преп. Иоанну Лествичнику, “иже о люб-
ви глаголати хотяи, о Бозе глаголати начат”. Не “доказательствами”, 
не самообеспечением, не предварительными расписками и векселя-
ми выходит человек за свои границы и открывает лицо другого, но 
расширением сердца и деятельною любовью. “Путь заповедей тво-
их текох, егда расширил еси сердце мое”»36. 

О категории времени Ухтомский размышлял и в записных книж-
ках и в письмах к Е. И. Бронштейн-Шур. Осмысление прошлого 
необходимо, считал ученый, но, когда человек начинает понимать 
прошлое, он неизбежно входит в новое настоящее. Любое кризисное 
время является переходом в будущее.

Ссылки
1. Ашимбаева Н. Т. Двойник или «заслуженный собеседник»: некоторые 

вопросы поэтики Достоевского в свете взглядов на человека и его от-
ношения с окружающим миром // Достоевский и мировая культура. СПб.: 
Серебряный век, 1999. Вып. 13. С. 123–131. 

2. Добротолюбие в русском переводе, дополненное: в 5 т. 2-е изд. М.: Иж-
дивением Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1895. Т. 2. VI. 
760 с. (РБМ-45380).

3. Иоанн Лествичник, преп. Лествица, возводящая на небо. 8-е изд. М.: 
Изд-во Сретенского монастыря, 2013. 592 с. (Сер.: Духовная сокровищница).

35 Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 91/18. Л. 52–52 об.
36 Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/6. Л. 104. 



35

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

4. Соколова Л. В. А. А. Ухтомский и комплексная наука о человеке. СПб.: 
Изд-во С.-Петерб. гос. ун-та, 2010. 316 с.

5. Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных центров // 
Русский физиологический журнал имени И. М. Сеченова. М.; Пг., 2023. 
VI (1–3). С. 31–45. (РБМ-17175).

6. Фёдорова Е. А. Автор и герой в поэтике романа Ф. М. Достоевского 
«Идиот» // Проблемы исторической поэтики. 2019. Т. 17. № 3. С. 186–206.

7. Фёдорова Е. А. Принцип доминанты в образах героев романа «Бесы» 
Ф. М. Достоевского (в свете этического учения А. А. Ухтомского) // Про-
блемы исторической поэтики. 2023. № 21 (1). С. 161–182 (a).

8. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 
А. С. Пушкина и «Война и мир» Л. Н. Толстого // Проблемы исторической 
поэтики. 2023. Т. 21. № 4. С. 102–129 (b).

9. Хализев В. Е. Интуиция совести (теория доминанты А. А. Ухтомско- 
го в контексте философии и культурологии XX века) // Проблемы  
исторической поэтики. Петрозаводск: Изд-во ПетрГУ, 2001. Вып. 6. 
С. 21–42.

1.3. Записные книжки и дневники 
А. А. Ухтомского

Записные книжки и дневники А. А. Ухтомского хранятся в Санкт-
Петербургском Филиале Архива Академии наук РФ (Ф. 749). Их 
публикация осуществлялась в 1996 году37, но данное издание не 
имело указания на конкретные архивные источники и не сохраняло 
авторскую орфографию. Некоторые записи Ухтомский переписы-
вал неоднократно. Это касается сочинения Артура Шопенгауэра 
«Parerga und Paralipomena»38 («Приложения и добавления» к со-
чинению «Мир, как воля и представление»), которое впервые по-
является в записной книжке Ухтомского 1896 года, а затем пере-
писывается еще раз39. 

37 Ухтомский А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. 
СПб.: Петербургский писатель, 1996. С. 310–416.

38 В библиотеке А. А. Ухтомского была книга А. Шопенгауэра, которая сейчас 
хранится в Рыбинском музее: Shopenhauer A. Summtliche Werbe in sichs. Banden IV. 
Parerga und Paralipomena: klein philosophische Jchriften von Artur Schopenhauer. Driter 
Band. Leipzig, 1891 (РБМ-6995) [Е. А. Фёдорова].

39 Изъ моего дневника 1896–1897 гг. (Къ вниманiю, руководству и назиданiе 
в будущемъ). Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 47/5 Л. 64–65.



36

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Записная книжка 1896 года 
22 сентября 1896 г. (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/2)

«Всякое человѣческое лицо есть iероглифъ, который можно во 
всякомъ случаѣ разобрать и алфавитъ к которому мы носимъ въ себе 
самихъ. Мало того, лицо человѣка почти всегда говоритъ болеѣ  
и интереснеѣ, чѣмъ его ротъ, — оно представляетъ краткое обобщенiе 
всего того, что послѣднiй имѣетъ сказать, тогда какъ онъ является 
монограммой всего мышленiя и воленiя данного человѣка. Также 
ротъ передаетъ лишь мысли лишь одного человѣка, лицо — мысль 
природы. Поэтому каждый заслуживаетъ того, чтобы обратить на 
него вниманiе, но далеко не всякiй — чтобы с нимъ говорить. — Итак 
уже всякiй индивидуумъ, какъ отдельная и единственная сама по 
себѣ мысль природы — заслуживаетъ созерцанiя; тѣмъ болѣе и въ 
высшей степени (л. 2) — красота, ибо она есть высшее, всеобщее 
понятiе природы; она есть мысль природы, выражаемая въ видѣ. 
Потому-то она такъ привлекаетъ наши взоры. Красота есть основная 
и главенствующая мысль природы, въ то время какъ индивидуумъ 
есть лишь второстепенная мысль — слѣдствие изъ нея».

«Лицо никогда не обманываетъ, что могъ сказать и Фигаро, и это 
уже нашъ грѣхъ, когда мы въ немъ читаемъ, чего въ немъ нѣтъ. Во вся
комъ случаѣ распознаванiе лицъ есть великое и трудное искусство. 
Его принципы никогда не могутъ быть изложены in abctracto». 

«Чисто объективное впечатленiе лица, а такимъ образомъ и воз-
можность распознанiя его строго говоря мы имеемъ только при 
первомъ взглядѣ… Лица производятъ свое полное впѣчталенiе лишь 
в первый разъ. Поэтому этотъ первый разъ подлежитъ тщательной 
оцѣнкѣ: слѣдуетъ на него обратить вниманiе и замѣтить, когда дѣло 
касается людей важныхъ лично для насъ и приходится полагаться 
на свое физiолого-мистическое чутье. Послѣдующее знакомство  
и общенiе может быть сотрет это первое впечатленiе, но слѣдствiя 
когда-нибудь докажутъ его истинность» (Parerga, II. Параграф 377) 
(л. 2 об.).

«За искюченiемъ прекрасныхъ, добродушныхъ и вдохновенныхъ 
лицъ, слѣдовательно за весьма малыми и редкими исключенiями — 
каждое новое лицо, как я думаю, возбудитъ (л. 2об.) въ человѣкѣ 
съ тонкою чувствительностью — ощущенiе близкое къ страху 
(Schreck), производя непрiятное чувство нового и неожиданного 



37

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

комбинацiею» (ibid). «Лицо проиводитъ истинное и полное впечат- 
ленiе лишь въ первый разъ. И чтобы получить его въ чисто объ-
ективномъ и беошибочномъ видѣ мы должны не имѣть никакого 
отношенiя къ интересующему насъ лицу, и, если можно, избѣгать 
разговора съ нимъ». «Человеческое лицо выражает именно то, что 
Онъ есть». «Въ чел<овеческом> лицѣ самомъ по себѣ отражается 
основной тонъ всѣх его мыслей и стремленiй, — arret irrevocable40 
всего того, что онъ имѣетъ видѣть и что онъ только иногда ощу-
щаетъ и есть» (ib.).

«Возвращаясь воспоминанiями к прошлому, мы обыкновенно съ 
любовiю перебираемъ пережитое нами. “Все то намъ мило, что про-
шло”. Но иногда, напротив, является мысль: как все это незначи-
тельно и бесцѣльно, — даже самое крупное изъ пережитого нами. 
Мы сами виноваты, если приходимъ к такому печальному выводу. 
Самое великое и задушевное, если мы не сумѣли воспользоваться 
имъ для своего нравственнаго и вообще духовнаго роста, теряетъ 
для насъ цѣну, но вмѣстѣ съ тѣмъ мы теряемъ и это “великое и за
душевное”»41 (л. 65).

Записная книжка 1897 года 
(Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 147/3)

4 января 1897 года. «Животная жизнь въ насъ отдѣлилась отъ 
жизни природы. Въ насъ два стремленiя. Разумъ и утроба живутъ 
двумя отдѣльными потоками»42 (л. 8).

5 января 1897 года. «Мы цѣнимъ и считаемъ великимъ Льва 
Николаевича Толстого за его голосъ, поднимающiй съ беспримѣрной 
силой духовные интересы общества, духовные запросы, къ которымъ 
общество всегда такъ индифферентно. Похвалить Толстого — значитъ 
похвалить существованiе въ обществѣ духовныхъ интересовъ. Ругать 
его на площадяхъ и перекресткахъ, какъ это делаетъ легiон cъ Хер-
сонскимъ Никаноромъ и К во главѣ, — значитъ замарывать духовные 
интересы общества. Левъ Николаевичъ есть великiй дѣятель въ дѣлѣ 

40 Безотзывное решение (фр.).
41 Опубликовано частично без указания источника и авторской орфографии: 

Ухтомский А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. 
СПб.: Петербургский писатель, 1996. С. 310.

42 Там же. С. 316.



38

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

культивированiя духовной жизни общества. — Понятно, къ чему 
клонится “популярная полемика” съ нимъ; понятно, что приноситъ 
эта полемика обществу»43 (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 147/3. Л. 50).

6 марта 1897 года. «Два источника зла: 1) внутри человѣка и  
2) внѣ его. Главный источникъ несомненно — внутреннiй. Внѣшнее 
учрежденiе создается съ цѣлью борьбы съ внутреннiмъ зломъ  
и стесненiя его. Таковы церковные и правовые учрежденiя. Когда 
внѣшнее учрежденiе теряетъ изъ виду эту цѣль, оно становит- 
ся внешнимъ источникомъ зла. Такова война, — возведенiе в практи- 
ческiй принципъ национального эгоизма» (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 147/5. 
Л. 28 об.)44. 

19 сентября 1897 года, Сергиев Посад. «…Но въ человѣческой 
природѣ существуютъ чудодѣйственная сила, дающая ему творческую 
способность — создать себѣ право перейти в указанной логической 
нормы и войти в логический рядъ высшего порядка жизни. Эта сила 
въ истинной дѣятельной любви. Она побуждаетъ тебя на вѣликое 
дѣло, — увлеченный побужденiями души, ты забываешь свои прежнiе 
эгоистическiе устои и рѣшаешься вступить в экстенсивную жизнь; 
тѣмъ самымъ ты логически не переламываешься отъ старыхъ усто-
евъ къ новымъ, къ “иного чистого высшаго началу”. Ты, поднимая 
какъ ты чувствуешь, — ближнего, поднимаешься самъ и тѣмъ осу-
ществляешь впервые полноту истинной жизни. Создаешь жизнь, — 
это не фраза, а реальное определенiе факта. Любовь даетъ духъ  
и силу войти въ теченiе нормальной жизни Вселенной» (Ф. 749.  
Оп. 1. Ед. хр. 147/3. Л. 62).

Дневник 1897 года  
(Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/8)

27 августа 1897 года. О «естественномъ» и «сверхъестественномъ».
«Отрицательно къ жизни настроенные люди видятъ “естествен-

ное” в томъ, что зло и худо въ мiре; все остальное — исключенiе изъ 

43 Опубликовано без указания источника и авторской орфографии: Ухтомский А. 
Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. СПб.: Петер-
бургский писатель, 1996. С. 318.

44 Опубликовано частично без указания источника и авторской орфографии: 
Ухтомский А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. 
СПб.: Петербургский писатель, 1996. С. 317.



39

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

общихъ правилъ, неменяющееся съ естественнымъ ходом вещей, 
“сверхъестественное”. Такъ думали иступленные ригористы, средне
вѣковые аскеты, женоненавистники, монахи, разбивавшiе древнiе 
сокровища Александрiи и т. п. Также точно, лишь в болѣе послѣ
довательной и законченной форме, думал о “естественномъ” и “сверхъ
естественномъ” Шопенгауэр: эгоизм, по нему, нечто само себѣ ясное, 
“естественное”, напротив, любовь, состраданiе, сочувстiвiе — нѣчто 
непостижимое в мiрѣ, “сверхъестественное”. — Владимир Соловьевъ 
утверждаетъ, напротивъ, что любовь и единенiе въ мiрѣ сами по себѣ 
понятны, начиная съ любви матери къ ребенку, — частицы (л. 28) 
ея собственного существа; а это ненависть, злоба и эгоизмъ именно 
таинственны, непонятны, не “естественны”.

Так же мыслили истинные аскеты, подвижники, и мысль Соло-
вьева принадлежитъ несомненно мiросозерцанiю древнихъ отцовъ. 
“Естественное”, сообразное существу обыденной дѣйствительности — 
это наше состояние в раю и по искупленiи. “Неестественное” и из-
ращенное — состояние грѣха и эгоизма. Здѣсь возможно свободное 
от нетерпимости и риторизма, ясное, свѣтлое и здоровое мiросозерцанiе, 
побуждающее не отрицать, развивать существующiе опредѣленiя 
жизни, способности и силы, единственное мiросозерцанiе здоровы-
ех умовъ всѣхъ временъ, служащее настоящимъ фундаментомъ на-
уки и культуры вообще. Превосходнымъ выраженiемъ этого рода 
идей являются слѣдующiе строки преп. аввы Исайи Нитрiйского: 
“въ началѣ, когда Богъ создалъ человѣка, то вселилъ въ раю, и онъ 
имелъ тогда чувства здравыѣ, стоящiе (л. 28 об.) въ естественномъ 
своемъ чинѣ… но, когда онъ послушалъ прельстившаго его, пре-
вратились всѣ чувства его въ неестественные (греч.) и изверженъ 
онъ былъ тогда из Славы своей. Господь же сотворилъ милость… 
Слово плоть бывъ, т. е. — совершеннымъ человѣкомъ во всемъ на-
шенскомъ сдѣлался Онъ ко всему, кромѣ грѣха, чтобы премѣнить 
неестественность нашу въ естественность (греч.) чрезъ Святое Тѣло 
Свое… Этимъ Онъ возвращаетъ человѣка опять въ рай, тѣмъ, что 
возставляетъ падшаго чрезъ послѣдованiе стопами Его и заповѣдями 
Его…” (Добротолюбие. I, 283, 284). Преп<одобный> идет дальше 
психологии страстей. То, что человѣкъ исполненъ желанiй, есте-
ственно, и это-то влечетъ его к Богу: но извращенiе дѣлаетъ изъ 
этого неестественную похотливость (Заме (л. 29) чательное психо-
логическое обобщенiе душевныхъ состоянiй: чувствованiе одно  



40

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и то же, но квалификацiя (?) влечетъ разные интеллектуальные под-
кладки). Естественные, присущiе душе ревность, гнѣвъ, ненависть 
и высокомѣрiе извращенiе превратило въ неестественные, враждеб-
ные ближнему: нетѣрпимость къ брату, злость, ненависть к ближне-
му и равному себѣ, гордыню. “Попечемся о себѣ самихъ, чтобы уго
дить Богу, и по силѣ нашей, упражняя дѣятельные силы свои и уста- 
новленiя, — как на вѣсахъ, — всѣ члены свои, пока станутъ они въ 
своемъ по естеству чинѣ, да обрящемъ милость въ часъ искушенiя, 
имеющаго прiити на всю вселенную”» (ibid. с. 285) (л. 29 об.).

Дневник 1898 года  
(Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/4).

30 ноября 1898 года. «Мы привыкли думать, что физiологiя — 
это одна из спецiальныхъ наукъ, нужныхъ для врача, и не нужныхъ 
для «выработки мiросоцерцанiя”. Но это столь же невѣрно, какъ  
и положенiе, что не дѣло врача, а дѣло спецiально священника, или 
метафизика, — вырабатывать мiросозерцанiе. Теперь надо понять, 
что разделенiе “души” и “тела” — есть лишь исторические основа-
ния имѣющiе психологическiй продуктъ, — что дѣло “души” — вы-
работка мiросозерцанiя — не можетъ обойтись безъ законовъ “тѣла”, 
и что физiологiю надлежит положить въ руководящее основанiе при 
изученiи законов жизни (въ обширномъ смыслѣ) (л. 14). Для человѣка 
его трудъ до тѣхъ поръ является неосмысленнымъ, пока онъ пони-
маетъ, что и всякiй другой на его мѣстѣ можетъ сдѣлать то, что 
дѣлаетъ онъ. Лишь на томъ мѣстѣ, гдѣ я пойму, что никто, кромѣ 
меня, не можетъ тамъ сдѣлать то, что дѣлаю я, — лишь на томъ мѣстѣ 
я почту свой трудъ дѣйствительно исполненнымъ интереса и смыс-
ла. — Очевидно, человѣческiе индивидуальности — не геоме(л. 18 об.)
трическiе точки и отнюдь не уравниваются наложенiемъ. Человѣкъ 
чувствуетъ, что онъ — то, чего болѣе нѣтъ, и чего болѣе не будѣтъ» 
(л. 19). 

18 января 1899 года. «Мы и себя знаем очень мало; и себя мы 
знаем лишь в символах, болѣе или менѣе удобных для того, чтобы 
справиться съ собою — в моменты, когда то потребуется. Познанiе 
о себѣ у насъ чисто практическiе» (л. 27).

28 окт<ября> 1899 года. «Надо иметь великое, дѣтское спокойствiе, 
дѣвственное спокойствiе духа, чтобы такъ переживать Природу, как 
Левъ Николаевичъ Толстой. Читая его несравненные страницы вспо-



41

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

минаешь о далеко минувшемъ, когда и ты жилъ так близко съ при-
родой, и травой, съ лѣсомъ, съ водой, и грустно становится, что 
волненiя жизни такъ отдалили тебя отъ этого родства съ великою 
матерью. — Но я думаю, что такое спокойствiе духа, открывающiе 
спокойствiе и миръ жизни природы, совершенно необходимы фило-
софу» (л. 35).

30 ноября 1899 года. «Гдѣ разница между вѣрою и знанiем? Ты 
читаешь, ты слышишь, что говорятъ: — ты узнаешь. Ты высказы- 
ваешь содержане твоей души, твоей мысли и твоего сердца: —  
ты вѣришь» (л. 48).

7 марта 1900 года. «Отрицая религiозные формы, мы часто впа-
даем въ игнорированiе лежащихъ подъ ними объектовъ. Выясненiе 
послѣднихъ есть (л. 74 об.) настоятельная задача науки. Но критерiи 
для определенiя, что мы ихъ выяснили вполнѣ — въ томъ, удовлет-
воряютъ ли выясненные объекты, выясненное психологическое 
содержание древним формам. Тогда послѣднiе могут быть устране-
ны, как случайныя» (л. 75).

Дневник. Январь 1921 — 1 мая 1921 года 
(Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 90).

21 января 1921 года. Москва. Третьяковская галерея. (Ф. 749. 
Оп. 1. Ед. хр. 90). 

«Врубель. «Хождение по водам». Апостолы в ужасѣ: их лодку 
бьет волнами, в сумраке и буре носятся какие-то пятна, в которых 
сначала ничего не разберешь! Потом начинаешь всматриваться 
в пятна, различать неясные образы (л. 14 об.). Сообразно внутрен-
нему настроенiю человека ему видится разное. Для так называемых 
“позитивных умов” тут ничего нѣт, кроме волнующейся стихiи воды 
и облаков. Другие различают какой-то намек на любимый, искомый 
облик человеческого лица. Искомого, любимаго и особенно нужно-
го в часъ испытанiя! Для третьих наконец тутъ просто загадочные 
тени и пятна, о которых можно лишь догадываться, что “да! Тут 
что-то было видно и что-то можно было принять за человеческий 
образ!” <…> Художник носит в себе любимый образ, которым он 
“забеременел”, и страдает, что он еще одинок перед лицом открыв-
шейся ему красоты и истины, и не имѣет еще сил призвать к покло-
нению открывшейся красоте и истине другихъ людей и братьев! 
Родившийся образъ, — собственность, интимнейшая собственность 



42

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

художника; но он не стремится удержать ее за собою (л. 15 об.),  
но страдает и мучается, пока не сумеет передать ее другим!

И вот в чем удивительная тайна того, как художество может пере-
давать образы и словом (?) зачинающей открываться Истины  
и Красоты! Художественная передача и художественное предание  
(а это то же самое!) передают в собственность же новым и новым 
лицам человеческим те новые идеи и истины, которыми забереме-
нели некогда первые творцы и пророки; и тогда для этих новых 
носителей и забеременевших обладателей эти зачатки и предобразы 
становятся столь же интимно дорогими, столь же собственными  
и столь же мучительными, пока они въ свою очередь не сумеют 
передать их новым людям и поколениям! Для нового обладателя 
художественный образ становится вполнѣ таким же, каким он был 
для первого художника, когда он впервые встал перед ним как новая 
задача и новое задание для человечества»45 (л. 16 об.). 

Дневник. Январь — март 1921 года
«В дѣйствительности надо усвоить себе то пониманiе, что узнаванiе 

законовъ природы есть лишь новое и новое ознакомленiе съ содержанiем 
бытия в противовес тем воззренiям, которыми исполнен наш внутреннiй 
миръ, предоставленный самому себѣ. Эти законы природы — свойства 
и границы Бытия внѣ меня и независимо от моего желанiя — это 
мысли Божiи, вложенные в миръ, будетъ ли это закон геометрии о трех 
перпендикулярах, или закон механики о половине произведенiя мас-
сы на квадрат скорости, или закон химiи о равенстве количества мо-
лекул в равных объемах, или закон бiологии о приспособленiи и ро-
довой привычкѣ, или законъ добра и зла о грѣхѣ и воз(л. 42 об.)мез- 
дiи, или высшiй из законовъ — закон искупленiя милосердiем» (л. 43).

5 марта 1921 года. (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 90). «Что может быть 
ужасней событий, в которые вовлечена Россiя после 1917 года?  
И однако достаточно внимательное всматриванiе научает понимать, 
что тутъ все обусловлено тончайшими нитями, все имѣет слишком 
глубокий и полный смысл, чтобы начинать легкомысленный судъ  
и при(л. 45)нимать еще более легкомысленные решения, указывать 

45 Опубликовано без указания источника и авторской орфографии: Ухтомский А. 
Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. СПб.: Петер-
бургский писатель, 1996. С. 356.



43

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

с определенностью, кто тут “виноват” и кто “не виноват”, а “жерт-
вочка невинная” <…> “Виноватого” приходится искать глубже  
и раньше! Его скорее можно найти в легкомысленных людях 1917 года 
и еще ранее, когда людям так много было дано преданiем от отцов 
и они так мало сумели сделать из него хорошего! Но более глубокое 
историческое проникновение и там не дает нам найти какого-нибудь 
“несомненного и первичного, окончательного виновника”! Посте-
пенно мы доберемся до ясного положения, что виноваты мы всѣ, всѣ 
до единого, подобно тому, как в заболевшем организме нет неболь-
ных клеток, и болезнь коренится так или иначе в жизнедеятельности 
каждого из них! 

Виноват общiй во всѣх насъ и в каждом конкретно живущiй грехъ. 
Активность и требуется со всею силою в отношенiи именно его! 
Враг твой в грѣхѣ, а грѣх внутри тебя! Последняя и настоящая ра-
бота должна быть здесь!

Но, как открыло нам христiанство, грѣх, этот последнiй и под-
линный враг, побеждается лишь милосердiем! Борьба милосердiя 
против грѣха должна идти до крови и смерти! Но чтобы милосердiе 
было сильно победить до конца, оно должно быть Божественным! 
Так мы опять и новым путем приходим к Христианству. Именно 
здесь одно из простых изложений того, как закон возмездия, закон 
добра и зла, переходит к высшему Закону, которым и преодолевает-
ся, — закону Милосердiя (л. 46 об.).

Великiй вторник 1921 года, 13 апреля. (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 90). 
«Смиренный человѣк — органическiй и природный дѣятель (строи
тель) святого преданiя, совершенно также, как гордый органиче
скiй его противник, его дробитель, непримиримый критикъ и инди-
видуалистъ» (л. 58 об.).

Записные книжки  
(Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 19/17. Л. 21 об. — 23 об.)

21–22 июля 1924 года. Старый Петергоф. «Мысль несравненно 
быстрее слова. Это можно уловить и самонаблюдением. Это же 
утверждается экспериментально Вюрцбургской школой46. Пробуя 

46 Вюрцбургская школа — психологическая школа, созданная в 1896 году  
при Вюрцбургском университете (Германия). Ее основатель, Освальд Кюльпе, 
утверждал, что мышление — это отдельный процесс решения задач, не сводимый 



44

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

высказать и, тем более, записать проносящуюся мысль, мы ее уже 
препарируем, может быть, уродуем, более или менее удаляемся  
от ее естественного состоянiя (л. 21 об.).

Искусство речи в том, чтобы так замедлить в себѣ ход мысли, 
дабы она текла одновременно с рѣчью и вплѣталась в рѣчь по мере 
своего образованiя. Но это удается лишь для повторно воспроизво-
димого хода мысли, и лишь в исключительных случаях для мысли 
в первый раз ее образованiя! Чтобы говорить связно по мѣрѣ хода 
мысли, требуется уже великое упражненiе.

Cовсем не одно и то же вспоминать в рѣчи лишь старый препарат 
своей или чужой мысли или улавливать в самом дѣлѣ мысль одно-
временно с рѣчью. Лишь в послѣднем, столь редком, случае рѣчь 
производит такое необыкновенное, живое, “чарующее” впечатление! 
(л. 22).

Бывает, что послѣ тревоги и возбужденiя чрезвычайно ускоряет-
ся рѣчь, и оттого даже не одаренному “даром слова” после возбужденiя 
удается выступить с красивой, увлекающей речью. Тогда рѣчь пре-
жде всего глубоко эмоцiональна.

“Интуицiей” мы называем именно ту, быстро убѣгающую, мысль 
в ее естественном состоянiи, которая пробѣгает еще до слов. Она 
всегда в нас первая. Дальнейший ход нашей (л. 22 об.) работы в том, 
чтобы воплотить, препарировать эту интуитивную мысль, неизвѣстно 
откуда происходящую и куда-то уходящую, почти всегда мудрую 
“мудростью кошки”, — в медлительные и инертные символы рѣчи 
с ее “логикой”, “аргументацiей”, “сознательной оценкой” <…>

Но логика и аргументацiя лишь поспевают вдогонку за интуицiей, 
не в дальнейшем ея истолкованiи, а в той досознательной опытности 
(л. 23 об.) примѣтливости, в той игрѣ доминант, которыми наделило 
нас преданiе рода!

Наш личный вопрос в том — преумножим, оплодотворим мы это 
преданiе рода или разрушим, исказим, испортим его!

P. S. Мудрость нашего “досознательнаго” это главная загадка  
и интерес физiологiи. Какое удивительное наследiе предков с их 
страданiями, трудом, исканiями и смертью! И как она обязывает 
нас, в качестве “сознательных” деятелей, — в том, чтобы наше 

к течению ассоциаций. Последующие исследования показали, что некоторые фор-
мы мышления протекают с опорой на наглядно-образные представления [Е. Ф.].



45

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

“сознательное” управленiе этим (л. 23 об.) наследiем было достой-
но ее — тою сугубою мудростью, которая не расточала бы, а пре-
умножала древнюю мудрость рода для тех, кто будет еще после 
нас! (л. 24).

С точки зрения самоутвержденiя, есть столько же мiровоззренiй 
и столько же “истин”, сколько темпераментов. Это значит, что под-
линная истина, сверхличная и пребывающая, возможна лишь там, 
гдѣ она ищется внѣ самоутверждения, а ради нея самой, т. е. там, 
гдѣ все собраны внима(л. 27)нiем ей, как мир собран в гармонiю 
тяготенiем к Единому Солнцу Правды»47 (л. 27 об.).

Записная книжка 1928 года  
(Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 91/18). 

«Риль пишет, что мышление ученого ничем не отличается от мыш
ления мужика. Это совершенно верно.

Но самое восприятие мира и даже ближайшего опыта может быть 
чрезвычайно разнообразно и изменчиво. Тот же самый Риль писал 
о Фр. Ницше, что он перешел к совершенно новому и оригинально-
му мироощущению, стал совершенно по новому воспринимать 
обыденные вещи и именно от этого возникли для него совсем новые 
оценки и перспективы, даже неожиданные для привычного пони-
мания.

Вот также Гете почувствовал, что после картин Микель Анджело 
он вышел к совершенно новому восприятию мира, к новому видению 
вещей.

То, что для людей представляется «действительным», фак(л. 51)
тическим, «реальным», «постоянным» — определяется в значитель-
ной мере их складом восприятия. И этот склад восприятия, могущий 
так внезапно изменяться у параноика, так внезапно изменившийся 
у Гёте под влиянием Микел Анжело, постепенно изменившийся 
у Ницше под влиянием болезни, — с одной стороны передается по 
преданию от других, поддерживается привычкою и традицией дан-
ной общественной группы; с другой может быть весьма различен 
у ближайших людей одной и той же специальности: оттого у разных 

47 Опубликовано частично без указания источника и авторской орфографии: 
Ухтомский А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. 
СПб.: Петербургский писатель, 1996. С. 413–415.



46

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

ученых и школ одни и те же вещи видятся с разных и неожиданных 
друг для друга сторон, ставятся различные опыты, все освещается 
новым и неожиданным светом!

Отчего же в одном и том же мире, посреди одних и тех же вещей 
и людей, Федор Пав(л. 51 об.)лович Карамазов видит и соответствен-
но действует совсем не так, как видит и действует старец Зосима, 
Алеша, или Митя.

Моя исходная, первая и последняя задача — понять, как созда-
ется склад восприятия старца Зосимы. Я узнал, что он создается 
большим физическим подвигом, преданием от других и отноше-
нием к миру, как к любимому, почитаемому, интимно-близкому 
Собеседнику. Этот очень трудный, — потому что постоянно на-
пряженный, — склад восприятия воспитывается и удерживается 
с большим трудом, с постоянной самодисциплиной и осторожным 
охранением совести. Но он необыкновенно ценен общественно, 
люди льнут к человеку, у которого он есть, повидимому потому, 
что воспитанный в этом восприятии человек оказывается необы-
чайно чутким, от(л. 52)зывчивым к жизни других лиц, легко пере-
станавливается на мироощущения и вытекающие из них горя — 
встречаемых людей. Такой человек, обыкновенно, наименее замкнут 
в самом себе, у него наименьший упор на себя и свою непогреши-
мость. Он привык постоянно и глубоко критиковать себя, —  
оттого он смиренен внутри самого себя и не критикует людей, пока 
они не просят его помочь им в их беде! Если он критикует других, 
то как врач, — стараясь распутать болезни пришедшего несчаст-
ливого.

У Фёдора Павловича, у Мити, у Алексея — все отдельности  
и замкнутости; что ни человек, то свой особый мир, своя претен- 
зия, — отчего и свое особое несчастие, свой особый грех, на- 
рушающий способность жить с людьми! Приэтом поведение каж-
дого таково, ка(л. 52 об.)ково мировосприятие, а мировосприя- 
тие таково, каково мироощущение. Тут для каждого замкнутый 
круг, из которого вырваться чрезвычайно трудно и без посторон- 
ней помощи, обыкновенно, и нельзя! Лишь потрясение и терпе- 
ливая помощь другого может вырвать человека из этой роко- 
вой Соотносительности субъект-объекта, — из того, что мир для 
человека таков, каким он его заслужил, а человек таков, каков его 
мир! 



47

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Надо ведь не более, и не менее, как переменить в человеке его 
физиологическое мировосприятие, физиологическую, привычную 
непрерывность его жизни. 

А это очень, очень трудно! А то ведь человеку в его инерции все 
подтверждает его излюбленное миропонимание. Ибо действует он 
так, как мироощущает, и мироощущает так, как действует. «Chague 
vilin trouva sa vilaina»!48 (л. 53).

Каковы доминанты человека, таков и его интегральный об- 
раз мира, а каков интегральный образ мира, таково поведение, — 
таковы его счастие и несчастие, — таково его лицо для других 
людей.

Повидимому можно сказать, что старцу Зосиме и ему подобным 
свойственна методика проникновения в ближайшее предстоящее, 
как в свое родственное, о котором говорит М. Пришвин, но только 
в необычайно подчеркнутой форме, притчи не для «писательства», 
а для самого приближающегося к ним человека.

Им свойственна доминанта на лицо другого (л. 53 об.). 
Упрощение лежит в свойствах нашей памяти, и именно теоре-

тической памяти. Запоминается и всегда может быть извлечено 
из памяти лишь то, что может быть изложено в простых словах 
и в краткой, схематизированной теории.

Лишь непроизвольная память может воспроизвести диффе
ренцiальные живые картины в целости! (л. 54).

Надо очень рекомендовать опыты Пришвина на этом пути.  
Это классик в писательстве, но, что еще важнее, открыватель  
этого, нового для писателей, но старого как мир — метода, за- 
ключающегося в одновременном растворении всего своего и сосре
доточении всего на другом (на встречаемой реальности, и встре-
чаемом человеке). Для Зосимы это метод исходный с самого на-
чала.

И если уже для писателя этот метод оказывается так труден, как 
видно из примера Пришвина, то для человека типа Зосимы, уходя-
щего в этот метод и отдавшемуся этому методу целиком, — он яв-
ляется делом постоянного напряжения и труда целой жизни изо дня 
в день.

48 Нет горшка, к которому не нашлось бы крышки; даже самой уродливой жен-
щине найдется муж (фр.).



48

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Усредненный и спокойный «интеллигент», ценящий более всего 
комфорт самодовольства, вряд ли решиться встать на этот путь! Он 
всегда будет (л. 55) стараться замкнуться ради своего покоя или 
утешительной и экономной теории.

Непрестанное устремленiе только к покою и самоудовлетворению 
в современном человеке делает то «положительное», что он не за-
мечает того ужаса, в котором живет. И ему все опять и опять пред-
ставляется, что «копья ломать» не из-за чего и «мир, вообще говоря, 
благополучен». Одним словом, получается, сто слепота, которая 
помогает жить, помогает беззаботно кататься по Парижам, безза-
ботно придавать разным прихотям «“Paris-plaisir’ов”, не задавать  
ни на минуту ощущением, что при этом незаметно сбиваешь с ног 
и давишь под ногой живых, милых, прекрасных людей. Недаром 
люди так настойчиво в этом устремлении к “покою” и “самоутвержденiю”; 
недаром они пришли и в науку (в особенности в нашу физиологию) 
этот предрассудок a priori, что вся ткань и всякий организм “в норме” 
стремится (л. 55) “компенсировать раздражители” и не мытьем, так 
катаньем вернуться к удовольствию и безразличию. “Слепая фило-
софия” — слепых, не продравших глаза щенят! Она была и смешна, 
если бы не была так горька по последствиям!» (л. 55 об.).

1.4. Переписка А. А. Ухтомского

Впервые публикуются письма А. А. Ухтомского, адресованные 
Марку Викторовичу Кирзону и Елене Исааковне Бронштейн-Шур, 
а также письма Е. И. Бронштейн-Шур к А. А. Ухтомскому, которые 
хранятся в Санкт-Петербургском Филиале Архива Академии наук 
РФ (Ф. 749).

Кирзон Марк Викторович (1901–1984) — физиолог; доктор 
медицинских наук, профессор кафедры физиологии человека и жи-
вотных биологического факультета Московского государственно-
го университета. Специалист в области нервно-мышечной физио-
логии и физиологии ЦНС. Заслугой М. В. Кирзона явилось внедрение 
в научную тематику кафедры прикладных разработок, выполняемых 
по заказу министерства здравоохранения. В процессе выполнения 
этих тем на кафедре было подготовлено поколение специалистов 
в области нейрофармакологии и психофармакологии.



49

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Елена Исааковна Бронштейн-Шур — ученица А. А. Ухтом-
ского в 1924–1928 годах, кандидат биологических наук. В Рыбинском 
музее-заповеднике хранится ее работа, написанная с П. А. Некра-
совым «К вопросу о влиянии симпатической нервной системы на 
спинномозговые рефлексы» (1935). Впервые публикуемые письма 
Е. И. Бронштейн-Шур интересны тем, что она пишет учителю 
о «категории лица» и значении времени в физиологии. В воспо- 
минаниях об Ухтомском, опубликованных его учеником Ф. П. Не-
крыловым (рукопись хранится в Рыбинском музее), Е. И. Брон- 
штейн-Шур также размышляет о категории времени: «Алексея 
Алексеевича всегда интересовал вопрос о значении времени для 
организма и жизни человека в целом. Обсуждая в одном из писем 
ко мне философскую проблему, может ли человек безгранично 
увеличивать объем своих знаний, или для этого есть определенный 
предел, он приходит к выводу, что способность человека повышать 
свои знания может расти безгранично, но существует характер-
ная особенность: мы начинаем понимать лишь то, что уже про-
шло, и когда нам кажется, что прошлое мы наконец поняли, мы 
незаметно для себя входим в новое настоящее. Это запаздывание 
понимания во времени является отличительным признаком на-
шего аппарата познания»49. Е. И. Бронштейн-Шур опубликовала 
письма А А. Ухтомского из своего личного архива в журнале «Но-
вый мир» (1973, № 1) и в сборнике «Пути в незнаемое» (М., 1973, 
№ 10)50.

Письмо А. А. Ухтомского Марку Викторовичу Кирзону 
(Москва, МГУ) (Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 447. Л. 32–32 об.)

Милый Марк Викторович, сейчас с большою радостью читал твое 
письмо и вот сразу хочу тебе ответить <…> Теперь о Собеседнике.  
Я доволен, что написал тебе об этом, хотя бы и в беглом очерке. Ты 
докликнешься, в чем тут дело. У меня эта тема сложилась и выплыла 
перед сознанием лет десять тому назад, и ее нужно было бы очень 
подробно разработать. Это диалектическая философия мiра в наи-
более живом и конкретном ее выражении. Основная и краеугольная 

49 Ухтомский А. Доминанта души: Из гуманитарного наследия. Рыбинск:  
Рыбинское подворье, 2000. С. 532.

50 Там же. С. 530.



50

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

мысль диалектической философии в том, что истина бытия не под-
дается монологическому выражению, т. е. не может быть изложена, 
как законченное «учение» (греч.). Истина не доктрина, не дискурсив-
ная система теорем, построенная по правилам логики, она диалектич-
на и конкретна, т. е. дана в постепенном раскрывании, в восхождении, 
ни в каком случае не солиптичном и самоутверждающемся («доволь-
ным собою и своим разумением»), но всегда в восхождении вместе 
с другими, т. е. с Собеседниками. Классическая формула диалектики 
(тезис — антитезис — синтез) есть лишь абстракция и тень, конкрет-
ное и живое выражение таково: «мое понимание — понимание Со-
беседника — ступенька Истины». Монологическая редакция истины 
всегда есть лишь абстракция и доступна только для абстракций. Чем 
абстрактнее и фиктивнее понятия, тем проще удается для них аб-
страктное, монологическое систематическое построение, но чем 
ближе к действительности, и чем конкретнее предмет искания, тем 
более «монолог» становится пустою претензиею, тем более требует-
ся диалектика, собеседование, т. е. умение понять и принять чужую 
(л. 32) мысль о предмете, как свою, и вместе передать другому свою 
мысль, как если бы она была не твоя «собственность», а чужая (л. 32 об.). 

Письмо А. А. Ухтомского к Е. И. Бронштейн-Шур  
(Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 447. Л. 82–82 об.)

Дорогая Лена, мне все не приходится говорить с Вами за множе-
ством беготни и тягостных забот. Сегодня я приносил обещанную 
работу, из Московского Университета, но не было ни Вас, ни Пети 
Киселева (зачеркнуто). Не знаю, получится ли увидеть Вас в поне-
дельник. Вот я и решил написать, если не удастся говорить.

Вы, я думаю, знаете, что мне крайне дорога Ваша работа и то, 
чтобы она была именно Ваша, т. е. чтобы тут была вложена Ваша 
инициатива и мысль. Методическая сторона прекрасно проработана 
Вами еще в предыдущей теме со словами, и я совершенно уверен, 
что Вы проделаете мне эту новую, ужасно дорогую для меня тему,  
на этот раз вложив в нее от себя Вашу мысль.

Тема касается тех «интегральных образов», о которых я напечатал 
пока только программную заметку (во «Врачебной Газете» 1924, 
№ 2). Я ведь убежден в том, что наш организм и центральная нерв-
ная система в норме действуют, как единое целое. Но это единство 
действия не дано заранее, как таковое. Оно достигается по мере 



51

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

развития. «Организм — не механизм первичной конструкции, но ме
ханизм упражнения», как писал Лангендорф. Издревле удавшиеся 
механизмы с единством действия закрепились наследственно очень 
прочно. В спинном, в продолговатом, в среднем мозгу, частью в са-
мой коре гол. мозга интегрированные механизмы с готовым един-
ством действия задаются нам от рождения. Но в высшем этаже, т. е. 
в наиболее творческих частях коры, в ответственных делах инди-
видуальной жизни, единство действия лишь достигается и ищется. 
Можно сказать, что все дело так называемого сознания — в выра-
ботке единства действия посреди кучи впечатлений от текущей 
жизни. То, что задано в низших этажах далекой историей развития, 
только ищется и должно быть наверху, в коре, в деятельности со-
знания. 

Тем не менее и здесь все, что более или менее удалось и удается 
в качестве «восприятия», «опыта», «представления отдельной 
вещи» — носит в себе отпечаток интегрирующей работы нашей 
нервной системы. Выделить из беспрерывной мглы впечатлений 
«вещь», «переживание», (л. 82) или лицо нам удается настолько, 
насколько мы сами активно их интегрируем. И это удается настоль-
ко, насколько мы этого заслужили, т. е. насколько достигли в каждом 
отдельном случае единства действия.

Не говоря пока ничего о таком сложном и страшно ответственном 
деле, как узнавание «лица», будем говорить об узнавании «вещи». 
Ведь, строго говоря, с точки зрения физической всякая отдельная 
«вещь», как сумма энергий, непрерывными переходами связана 
с энергиями окружающей ее среды. Мы более или менее искусствен-
но, путем активно сосредоточения внимания, выделяем «вещь» из 
ее среды, временно отвлекаясь от непрерывной связи всякой реаль-
ной вещи с непосредственно прилегающими к ней, такими же фи-
зическими факторами, как и она сама. Вот эту-то активность вы-
деления вещей из сплошной среды, активное построение вещей, 
как более или менее законченных в себе отдельностей, мне и хочет-
ся показать. Наш мозг в своих восприятиях и отчетах о среде актив-
но интегрирует вещи и образы, потому что сам он есть интегриру-
ющая машина. Он интегрирует организм, который его носит, 
сообщая ему единство действия, и интегрирует вещи в среде, как 
«предметы» действия. Вот основная мысль (Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 447. 
Л. 82 об.).



52

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Письмо А. А. Ухтомского к Е. И. Бронштейн-Шур  
(Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 447)

Кстати, я вот часто задумываюсь над тем, как могла возник- 
нуть у людей эта довольно странная профессия — писательство.  
Не странно ли, в самом деле, что, вместо прямых и практически-
понятных дел, человек пишет, пишет целыми часами без определен-
ных целей, — пишет вот так же, как трава растет, птица летает,  
а солнце светит. Пишет, чтобы писать! И, видимо, это для него на-
стоящая физиологическая потребность, ибо он прямо болен перед 
тем, как сесть за свое писание, а, написав, проясняется, как бы вы-
здоравливает! В чем же дело? Я давно думаю так, что писательство 
возникло в человечестве «с горя», за неудовлетворенной потребно-
стью иметь перед собой собеседника и друга. Не находя этого со-
кровища около себя, человек и придумал писать какому-то мыслен-
ному, далекому собеседнику и другу, очень далекому, неизвестному, 
алгебраическому x-у, на авось, что там где-то вдали найдутся души, 
которые резонируют на твои запросы, мысли и выводы, заключения! 
В самом деле: кому писал, скажем, Ж.-Ж. Руссо свою пламенную 
«Исповедь», или Паскаль — свои «Мысли о религии», или Ницше — 
свои темные, как фуги, и вдруг блистающие, как молнии, афоризмы? 
Безличному, далекому, неизвестному адресату, — очевидно, за не-
нахождением около себя драгоценного, личного, близкого, извест-
ного до конца Собеседника, который все бы выслушал и помог разо-
браться в тревогах и недугах. 

А вот, пожалуй, еще характернее: кому писал Платон свои «Диа-
логи», где он все время с кем-то спорит, и с помощью которого пере-
ворачивает и освещает с разных сторон первоначальную тему. Тут 
уже совершенно явно дело идет о мысленном собеседнике, и при-
том — собеседнике не совсем определенном: тут собеседник все 
время — спорщик, оспариватель высказанного тезиса. В первый раз 
в мировом писательстве первоначально мелькает мысль, что каждо-
му положению может быть противопоставлена совершенно иная, 
даже противоположная точка зрения. И это начало диалектики, т. е. 
мысленного собеседования с учетом возможных возражений. И, мож-
но сказать, это начало науки! Так из «писательства» в свое время 
возникла наука, — из полубезотчетного записывания мыслей — 
планомерное их изложение с учетом их закономерности и последо-



53

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

вательности. Древний египтянин и вавилонянин когда начал неуве-
ренное записывание своих высказанных неуверенных мыслей на 
глиняной поверхности своими странными знаками для неизвестно-
го адресата. Вот, его корреспонденции мы и сейчас рассматриваем 
в Эрмитаже! А грек из сопоставленiя этих корреспонденций попро-
бовал сделать уже науку! Так, из горя и неудовлетворенности  
от неимения Собеседника возникли и писательство, и наука.

Кстати сказать. Наука, как ее стали потом понимать, на мой взгляд, 
люди, это уже не только учет возможных противоположностей  
и возражений, как было в платоновских «Диалогах», но попытка 
выявить, что же из чел. высказыв. и мыслей — после всех возраже-
ний — может быть признано за однозначно-определенную истину.

Наука — система правильных мыслей. Так ее понимал Аристотель, 
его средневековые последователи, и кафедральные профессоры до 
наших дней. Стали рисовать себе науку как совершенно безликую, 
однозначную, категоричную в однозначности своих утверждений, 
чудесную и исключительную систему мыслей, уже не нуждающу-
юся в собеседнике и не заинтересованную в том, слушает ли ее 
кто-нибудь. Рационализм обожествил науку, сделал ее чем-то сверх-
человеческим. De l’homme a’la Science — характерно озаглавил свою 
книгу по теории естествознания правоверный рационалист Ле-Дапрех. 
Человека и человечество, будто бы, уже нет в науке, — здесь чистая 
мысль, стоящая выше всего человеческого! Конечно, это было лишь 
жалкое суеверие ученых профессионалов, а рационализм, объявляв-
ший все, что с ним не согласно, — человеческим суеверием, сам есть 
ироническим образом одна из хитрых разновидностей человеч. су-
еверия, и притом не более как противнейшее, ибо это претензионное 
суеверие! А рационализм снова должен уступить свое, так хорошо 
насиженное место диалектике. Самодовлеющий разум! Одна и на-
всегда поостренная система истин! Подумаешь, какая претензия 
кабинетного человечка. Я считаю великой претензией, что в послед-
ние годы рационализм сменяется опять диалектикой, т. е. отчетливым 
пониманием, что «систем знания» может быть многое множество, 
развиваются (Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 447. Л. 81) они, как и все на зем-
ле, исторически и в истории имеют свое условное оправдание, но 
логически равноправны. Живой человек стоит за ними, со всеми 
своими реальными горями и жаждой Собеседника, за отсутствием 
которого он будет опять писать и писать, чтобы высказать кому-то 



54

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

великие недоум. жизни и главное из недоум. своих: как это могло 
случиться, что самого важного дального, но Собеседника, — у него 
с ним не оказывается. 

Впрочем, были и есть счастливые люди, у которых всегда были 
и есть собеседники и которые, соответственно, ни малейшего по-
буждения к писательству. Это, во-первых, очень простые люди, 
вроде наших деревенских стариков, которые рады-радешеньки вся-
кому встречному человеку, умея приветить в нем его добро. И, во-
вторых, это гениальнейшие из людей, которые вспоминаются чело-
вечеством, как почти недосягаемые исключения: это не искатели 
Собеседника, а, скорей, вечные собеседники для всех, кто потом 
о них слышал и узнавал. Таков Сократ из греков, также и Христос 
из евреев! Замечательно, что ни тот, ни другой не оставили ведь ни 
строки, не проявили ни малейшего поползновения оставить после 
себя что-н. написанное для далеких собеседников! О Сократе мы 
ровно ничего не знали бы, если бы за ним не записывали его слова 
и мысли его собеседники — Платон и Ксенофонт. О Христе мы 
ровно ничего не знали бы, если бы народное предание, возникшее 
от его личных собеседников, не вылилось потом в Евангелия. Вот 
единственный случай, когда Христос писал, это тот, когда к нему 
привели женщину взятую за прелюбодеяние и подлежащую по за-
кону побиению камнями. Тогда, по преданию, он стал писать на 
песке, видимо, не находя, что сказать Собеседникам! И только на-
писав на песке он нашелся ответить: «Первый, кто чувствует себя 
безгрешным перед законом, пусть бросит камень!» Отчего же это 
они не писали, эти всемирно-гениальные люди? Отчего мы знаем 
о них лишь через их собеседников?

Мне кажется — оттого, что они тоже никогда и не имели неуто-
ленной жажды в собеседнике, ибо имели всегда искреннейшего  
и глубочайшего собеседника в каждом ближайшем встреченном 
человеке. Вот в чем секрет! Уметь видеть и находить в каждом бли-
жайшем встреченном человеке своего искомого Собеседника! Тогда 
конечно обращаться к мысленному дальнему собеседнику и не при-
дется! Зачем к дальнему, когда все тебе нужное перед тобою?  
И в то же время, как писатели всех времен, малые и великие, обра-
щались к «дальнему», подчас пронося свои носы мимо неоцененно-
дорогого близ себя, эти мужи умели находить ближнего. Вот секрет! 
«Дальние» узнавали о них через «ближних». Оттого и не было пи-



55

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

сательства, никаких абстракций, а была живая жизнь для живых 
людей, оживляющая через многие ряды лет и веков новые поколения 
живых людей. 

Да, знаете ли, как это ни парадоксально, но это так: это уже пло-
хо, если человек вступил на путь писательства! С хорошей жизни 
не запишешь! Это уже известный своего рода дефект, болезнь, если 
человек вступил на путь писательства. Или неповторимая утрата, 
или неумение жить с целой неабстр. жизн.

И притом вот что замечательно. Всякая сила развивает свое дей-
ствие обратно пропорционально квадратам расстояния. То, что 
дальний испытывает на расстоянии, он естественно рассчитывает 
испытывать сугубо с приближением к источнику. А ведь сплошь  
и рядом бывает, что моралист и поэт, разливающийся соловьем для 
дальнего, оказывается несноснейшим субъектом вблизи для своих 
ближайших домашних! Тут уже конечно ложь, когда люди серьезно 
уверяют, что они, дескать, будто забывают ближнего для дальнего! 
Это сбрехнул Ницше в минуту тяжелого душевного забол<евания>, 
а дураки повторяют как некую норму! Хороша норма, когда совер-
шенно очевиден обман для всякого дальнего, который по мере при-
ближения к показавшемуся идеалу, обретает скотину!

Вот оттого я более всего хотел бы обладать этою способностью 
и если мог передать ее в обладание друзей: видеть в ближайшем 
встречном человеке своего основного искомого, главного и ответ-
ственейшего Собеседника (Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 447. Л. 81 об.). 

Письма Бронштейн-Шур к А. А. Ухтомскому  
(Ф. 749. Оп. 2. Ед. хр. 193) 

11/VI-41 г. Дорогой Алексей Алексеевич, вчера вечером из пись-
ма Клары узнала тяжелую весть о смерти Надежды Ивановны51. Мне 
хочется сразу писать Вам и издали выразить Вам свое сочувствие, 
свою грусть, хочется, чтоб это горе не заставило бы Вас чувствовать 
одиночество. Я не умею выразить то, что хочется сказать Вам. У меня 
нет слов утешения, по-моему, перед лицом смерти их и не может 

51 Надежда Ивановна Бобровская (1863–1941) — помощница и домоправитель-
ница А. А. Ухтомского с 1897 года по 1941 год. Она стала помогать Ухтомскому 
с хозяйством по просьбе его умирающей тети Анны Николаевны. Ее уход из жизни 
27 мая 1941 года, в Духов день, Ухтомский очень переживал [Е. Ф.].



56

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

быть. Но самое дорогое и важное в жизни, — это лицо другого че-
ловека. Эту мысль Вы давно заронили мне в душу и мне хочется 
пожелать Вам, чтобы эти мысли о лице человека, о лице многих и 
многих людей дали бы Вам силы и бодрость в эти тяжелые и груст-
ные для Вас дни (л. 6).

Я как раз недавно послала Вам письмо. Как Ваше здоровье после 
перенесенной болезни? Много ли работаете? Я шлю Вам большой 
привет и хочу, чтоб эти бессвязные строки передали бы Вам то хо-
рошее, что я Вам желаю. Лена (л. 6 об.).

31/VII. Спасибо Вам, Алексей Алексеевич, за письмо, которое 
получила уже довольно давно. Не отвечала Вам, так как этим летом 
мне несколько не повезло. 29-го июня Лёнчик заболел корью. Корь 
прошла легко и без осложнений, но здешние врачи долго не могли 
определить что это корь, все уверяли меня, что это грипп. А состо-
яние у Леника было очень тяжелое, у него шла кровь из носа и он 
терял много крови. Мне было очень тяжело и тревожно, т. к. он 
прямо на глазах слабел (л. 7), прямо таял. Моя тревога достигла таких 
размеров, что я вызвала по телеграфу мужа, но вскоре выяснилось, 
что это корь, кровотечение остановилось и болезнь пошла на убыль. 
Теперь Лёник уже здоров, но все еще очень бледен. Погода, как, 
вероятно, и в Ленинграде, стоит плохая, последние несколько дней 
безостановочно почти лил дождь. А в такие дни в Торопце тоскливо, 
городишко тонет в грязи, выглядит уж очень неприглядно и убого. 
Зато сегодня выглянуло солнце и все окрасилось в другие цвета. 

Я мало отдохнула в связи с болезнью Леника и лишь (л. 7 об.) 
в последнее время после приезда мужа в отпуск начала немного от-
дыхать. Не знаю еще как быть с конгрессом, ехать ли на него, или 
нет. Завтра напишу сотрудницам нашей лаборатории и попрошу их 
сообщить мне будет ли для меня билет. Напишите мне, Алексей 
Алексеевич, Ваше мнение о предстоящем съезде. Я думаю, что 
должно быть много интересного, но сомневаюсь ехать ли, т. к. все 
же это довольно сложно.

Одновременно с Вашим письмом получила письмо от Фани, 
в котором она тоже пишет о своих сомнениях (л. 8) ехать ли ей  
в Ленинград: и побывать хочется, и отпуск разбивать жалко. Одно-
временно отсылаю и ей письмо в Старый Крым.

Я с большим интересом читала Ваши мысли о значении времени 
в физиологии и вообще в жизни человека. Я часто думаю об этом. 



57

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Но додумать до конца значение времени трудно, даже невозможно. 
Вы совершенно правильно пишете о том, что человек обычно очень 
поздно понимает текущий момент жизни. Я тоже об этом думала. 
Вот и пишу сейчас письмо, сейчас уже скоро 11 ч. вечера (л. 8 об.), 
окно открыто, в него льется свежий воздух и сквозь него я вижу 
контуры деревьев на фоне светлого неба. Я пишу при свете кероси-
новой лампы. Кругом совсем тихо, тихо, лишь доносятся заглушен-
ные звуки музыки из городского сада. Вот момент моей жизни, ко-
торый уступит место другим, но все же оставит какой-то свой 
неуловимый след.

Я пишу Вам тоже вскоре после своего дня рождения — на днях 
мне исполнилось 31 год. Уже много! Да и сын у меня становится 
(л. 9) большим. Он многим интересуется, многое уже по-своему 
понимает и воспринимает, очень чутко реагирует на многое. Ну, до-
вольно о себе. Желаю вам всего хорошего. Лена (л. 9 об.). 

1.5. А. А. Ухтомский  
[О «естественном» в человеке]52

Санкт-Петербургский Филиал Архива Академии наук РФ. Фонд 
749. Заметки, выдержки из сочинений по вопросам, относящимся 
к философии. Оп. 1. Ед. хр. 92/6.

«Такова истина: она изобилуетъ доказательствами».
(Златоустъ, V. 258)

«…признанiемъ фактическихъ причинъ возникновенiя 
вѣры въ дѣйствительность и фактическую значимость 
нашихъ сужденiй воспрiятiя еще ничего не рѣшается 
относительно правъ этой вѣры». 

(Загвартъ, логика. I. 215)

Параграф 1. Представляется несомненнымъ, что понятiе «есте-
ственный» прiобретаетъ все больше и больше правъ гражданства въ 
нашемъ словесномъ обиходѣ, въ нашемъ обыденномъ мышленiи; 

52 Не опубликованная ранее статья А. А. Ухтомского хранится в Санкт-Петербургском 
Филиале Архива Академии наук РФ (Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 92/6). Она не завершена 
и не имеет названия. Публикуются начало и конец статьи, с сохранением авторской 
орфографии.



58

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

теперь почти всюду гдѣ люди думаютъ, его можно замѣтить въ ка
чествѣ руководящаго, молча принимаемого, нормирующего понятiя. 
И что особенно замечательно, мы встрѣчаемся съ нимъ въ послѣднее 
время тамъ, гдѣ этого можно было бы и не ожидать: въ Богословiи, 
въ ученiи о спасенiи человѣка Божественнымъ Промышлениемъ,  
въ книгахъ, въ которыхъ мы привыкли читать (л. 1) о «сверхъестве-
ственномъ», въ этой-то области человѣческой мысли, въ этихъ-то 
книгахъ мы можемъ усмотрѣть въ последнее время решительное 
движенiе къ понятiю «естественный», рѣшительное желанiе уста-
новить на немъ точку зренiя.

Я укажу въ этомъ сочиненiи какъ на типъ, на достойную особли-
ваго вниманiя диссертацiю о. архимандрита Сергия «Православное 
ученiе о спасенiи» (Сергиевъ Посадъ, 1895). Научнымъ идеаломъ 
этой книги является «природосообразное (генетическое) объясненiе» 
самыхъ основныхъ догматовъ христiанской вѣры, выясненiе «есте-
ственной сообразности» ихъ53, выведенiе ихъ из нормальной при-
роды вещей, изъ «нравственнаго достоинства бытiя»54, — изъ кото-
рой (природы) съ естественной, «физической», — как выражаются 
авторы55 — необходимостью опредѣляется судьба человѣка56 (1 об.).

Ставится решительный вопросъ «почему?» — тамъ, гдѣ до сихъ 
поръ наши догматики считали достаточнымъ сказать: «такъ благо-
словилъ Богъ»57, Deus ex machine, «безпричинное изволенiе Божiе»58, 
«сверхъестественное превращенiе»59 людей, «сверхъестественные 
акты искупленiя» устраняются прямо, какъ нарушенiе естественна-
го порядка вещей, какъ «извращенiе душевной жизни»60.

Конечно книга о. арх. Сергiя нова для насъ не по своимъ идеямъ; 
вѣдь авторъ все время неуклонно держится святоотеческой письмен-
ности и самъ полагаетъ свой трудъ лишь в выясненiи ея идей. Нова 

53 Православное ученiе о спасенiи. С. 129.
54 Стр. 146, ср. стр. 105–107.
55 Стр. 133.
56 «Съ здравымъ разумомъ согласно, — говоритъ о. Сергiй, — только то 

представленiе о загробномъ воздаянiи, по которому это послѣднее является прямымъ 
выводомъ изъ того или другого состоянiя человѣка, того или другого направленiя 
его душевной жизни». Ibid стр. 142.

57 Стр. 41.
58 Стр. 135.
59 Стр. 33.
60 Стр. 149.



59

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

она темъ, что обратила вниманiе на эту именно, — естественно-
психологическую сторону въ мiросозерцанiи св. отцевъ, которая 
оставалась до сихъ поръ в тѣни; нова, — какъ опытъ систематической 
архитектоники христiанскаго святоотчеческаго богословiя на (л. 2) 
идеѣ естественной необходимости.

Оказывается, что по ученiю отцевъ церкви десятословiе, а потомъ 
и Евангелiе, служатъ просто «истолкованiемъ лучшей стороны 
человѣческой природы и на нее опираются»61, исходятъ из природы 
человѣка, какъ данной и имѣющей въ себѣ «точный и неповрежденный 
критерiй добродѣтели (Исидоръ Пелусiотъ), и имѣютъ своимъ дѣломъ 
лишь «тщательно воздѣлывать и благоразумно воспитывать» то, что 
«требуется уже самымъ естественнымъ порядкомъ вещей, что зало-
жено «вмѣстѣ съ устроенiемъ живого существа» (Василий В.)62.

Вѣдь, намъ до сихъ поръ не подчеркивали этихъ цитатъ изъ от-
цевъ церкви, гдѣ они прямо берутъ «естественность» пробнымъ 
камнемъ истинности.

Это — знаменiе времени, когда пастырь-богословъ входитъ в со-
юзъ съ психологомъ и психiатромъ (я разумѣю отношенiе архиман-
дрита, почти епископа Антонiя Храповицкаго къ Достоевскому). 
(л. 2 об.)

Какъ же смотрѣть на это существенное сближенiе богословству-
ющихъ мыслителей съ понятiемъ «естественный», — мыслителей, 
для которыхъ столь характерно все таки радикальное противоположенiе 
сврхъестественнаго всему естественному? Вѣдь мы не можемъ забыть 
тотъ типическiй фактъ исторiи — по крайней мѣрѣ — школьнаго 
богословiя, фактъ, тянущiйся на протяженiи почти всей этой истории: 
антогонизмъ богословiя противъ того, что мыслится и существуетъ 
естественно, отлученiе естественной науки и даже самой природы63.

Не приходится ли вспомнить теперь слова Рудольфа Вирхова, что 
«какъ сказывается, не смотря ни какiя преграды естественная наука, 

61 И. Поповъ. Естественный нравственный законъ. Сергiвъ Посадъ 1897. С. VII.
62 Ibid стр. IX.
63 «Злой духъ и Природа — это одно, и гдѣ Природа не побѣждена, не побѣжден 

и Злой врагъ» — вотъ капитальное предложенiе богословiя за многия столетiя  
(По цитатѣ Шопенгауэра изъ Deutsche Theologiе [Werke .13. V, 113] и оно пред-
ставлетъ для насъ, — в концѣ XIX столетiя — далеко не одинъ историческiй инте-
ресъ. По Гарнаку среднiе вѣка «признавали Природу и всю чувственную жизнь 
дiавольскимъ наважденiемъ (ср. у I. Baumamid Gofr d. Rilig Stuttg. 1895. P. 29).



60

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

неизвѣстно черезъ какiя поры и отверстiя, всюду проникаетъ въ 
школу; оттуда она распространяется въ видѣ какихъ то испаренiй  
и съ каждымъ годомъ все болѣе приходится убѣ(л. 3)ждаться, что 
пористость предградъ постоянно увеличивается»64. 

Одно можно уже заранее сказать относительно подчеркнутаго 
мною явленiя: въ немъ православное Богословiе не вступаетъ ни 
в какое историческое противорѣчiе съ собою, ни в какiе «компро-
миссы с духомъ времени». Писатели, которыхъ я имею в виду, гово-
рятъ все время отъ лица отцевъ церкви; вѣдь все их дѣло исключи-
тельно в изложенiи ученiя отцевъ церкви. Новизна только в томъ, 
что теперь стали обращать вниманiе на тѣ мѣста святоотеческой 
литературы, на которые прежде не обращали. Слѣдовательно, эта 
новизна касается лишь школьнаго Богословiя и должна быть назва-
на в научномъ (историческомъ) отношенiи — исправленiемъ его, — 
сближенiемъ его съ первоисточникомъ — святоотеческимъ ученiемъ. 
Именно такъ и понимают свое дѣло наши писатели65 (л. 3 об.).

Тѣмъ важнѣе и интереснѣе это явленiе для насъ. Понятiе «есте-
ственный» занимаетъ такое важное мѣсто в циклѣ техъ понятiй, изъ 
которыхъ строится наука вообще! А сближенiе богословiя съ духомъ 
науки вообще не можетъ не быть дорого, если дороги сами по себѣ 
интересы мысли.

И тѣмъ своевременнѣе обратить большее вниманiе на это сближенiе, 
чѣмъ то было до сихъ поръ.

Параграф 2. Понятiе «ествественный», «естественность» пред-
ставляютъ высокiй интересъ для изслѣдованiя. Историческая судь-
ба сдѣлала изъ нихъ могущественную «идею-силу», и тому, кому 
приходится считаться съ нею, какъ съ исторической идеей-силой,  
и кто, въ то же время, хочетъ встрѣтить ея влиянiе сознательно, — 
(л. 4) тому необходимо уяснить себѣ ея логическую и психологиче-
скую природу.

Чтобы воспроизвести предъ своимъ умственнымъ взоромъ то, 
съ какою историческою силою мы имѣемъ дѣло въ лицѣ понятiя 
«естественный», надо лишь пробѣжать въ памяти, — не заходя 

64 Изъ рѣчи, произнес. Вирховымъ 20 сент. 65 г. в Ганноверѣ (см. Неклюдовъ, 
Общий выводъ положительнаго метода, СПб., 1866, стр. 19, 20).

65 См. напр. Рѣчь о. Сергiя предъ защитой диссертацiи (Богосл. Вѣстн. 1895 
№ 9), а также многочисленная указанiя въ статьяхъ преосв. Антонiя въ «Богосл. 
Вѣстн.», и, в послѣдн. время, — въ «Православномъ Собѣседникѣ». 



61

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

далеко (а зайти можно бы гораздо глубже), — исторiю послѣднихъ 
вѣковъ культурнаго человѣчества, — начиная съ того времени, ког-
да стала колебаться великая историческая сила западной Европы — 
авторитетъ святого Престола; когда тому, «какъ хочетъ св. Престолъ» 
задумали противополагать то, что «сообразно природѣ вещей» и то, 
какъ хочетъ природа». — Костры, поголовныѣ истребленiя сотенъ 
людей, инквизицiя, проклятiе цѣлыхъ областей, отлученiя и гроз- 
ные буллы — ярко подчеркиваютъ на всѣ времена первую встрѣчу 
и послѣдующую борьбу папскаго авторитетасъ авторитетомъ пре-
словутой «природы вещей». Папскiй авторитетъ, какъ извѣстно,  
не оказывается въ исторiи настолько сильнымъ, чтобы смять въ 
самомъ зародышѣ своего (л. 4 об.) врага: костры мало-помалу 
смѣгчаются грозными буллами, великiй громовержецъ становится 
въ глазахъ людей «сердящимся Юпитеромъ». Оказывается, что,  
не смотря на великое назначенiе св. Престола — царствовать «надъ 
городомъ и вселенной», тенденцiя народовъ — жить и развиваться 
по нацiональнымъ началамъ, какъ «естественная», — жизненнѣе  
и сильнѣе его; оказывается, что не смотря на явное несоизволенiе 
св. Престола66. Земля, повинуясь «естественному закону», все таки 
движется вокругъ Земли. И съ техъ поръ, наперекоръ курiи, вслѣдъ 
за Дантовой «Монархiей», люди начинаютъ громко и упорно раз-
суждать о томъ, «что сообразно природы вещей», а Земля, послѣ 
Коперника и Галилея, — упорно двигаться вокруг солнца (л. 5).

О послѣдующемъ ходѣ европейской исторiи, о томъ, какъ по-
степенно эмансипируется «свободная мысль», «свобода изследованiя» 
и все то, что люди считаютъ «естественнымъ», объ всемъ этомъ  
и съ этой именно стороны, писалось такъ много и сказано такъ  
много хорошаго, все это служило источникомъ вдохновенiя для столь 

66 Въ настоящее время замѣтно очень понятное желанiе со стороны католиче-
скихъ ученыхъ — завѣрить, что Римъ вовсе ужъ не такъ противился началамъ 
естествовѣдѣния и, в частности, Коперниковской системы, какъ принято думать. 
Примеромъ можетъ служить Ортолат (см. С. С. Глаголева, Астрономiя и Богословiе. 
Сергиевъ Посадъ, 1898. Стр. 3, 4, 51 и слѣд.). Но факт, что св. конгрегацiя требо-
вала «отрицать, презирать и проклинать отъ чистаго сердца» идеи Коперника,  
«а равно всѣ другiя… еретическiе секты» — остается фактомъ (Ср. Ф. Розенбергеръ, 
первъ. исторiя физики, СПб., 1886. Ч. II, стр. 94 примечанiе). Очевидно это был 
св. Престолъ, кто первый «отрицалъ, презиралъ и проклиналъ отъ чистого сердца» 
обращенiе Земли вокругъ солнца.



62

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

многихъ писателей, большихъ и малыхъ, что в настоящемъ случаѣ 
можно не повторять того, что в этомъ отношенiи вошло в обычай 
говорить.

Всѣми принято понимать новую исторiю такъ, что самымъ ори-
гинальнымъ и типическимъ русломъ (л. 5 об.) ея является развива-
ющееся «мышленiе о природѣ»67; около него и въ неразрывной 
связи съ нимъ «сообразно природы вещей» строится и перестраива-
ется общественная жизнь европейскихъ нацiй от реформы и до ве-
ликой французской революцiи, — отъ революцiи и до нашихъ дней 
(л. 6). <…>

Историческая судьба понятия «естественный» производитъ такое 
впечателенiе, что ему предстоитъ еще (л. 7) много побѣды; повиди-
мому оно должно проникнуть всюду и сказать свое слово во всѣхъ 
сторонахъ жизни и мысли (7 об.). <…>

Ни пространство, ни время, ни движение не суть a priori в том 
смысле, что с самого же начала они могли бы возникать благодаря 
сознательной самопроизвольной деятельности, как число. Они пред-
шествуют уже всякому мышлению, мы находим их наперед, как про-
дукты нашего процесса представления (Зигварт. Логика, II, 83)68 (л. 50).

<…> Поскольку привходит требование каждый ряд единиц по-
лагать и объединять, как единство, поскольку полное понятие числа 
может вообще применяться лишь к конечному числу, и бесконечное 
число есть contradiction in adiecto, так как само выражение говорит, 
что теперь недостает того завершающего объединения, благодаря 
которому число только и становится тем, что оно есть (Зигварт. 
Логика. II. 1908. стр. 45). «Повсюду различение и объединение раз-
личающегося являются действующими при счете функциями… 
Собирание идет шаг за шагом вперед, по мере того, как даны быва-
ют последовательно подлежащiе собиранiю единицы… Только при 
совершенно неопределенном схватыванiи чувствующего множества, 
когда мы видим напр<имер> полет птиц или снежную мятель, пере-
вешивает соцерзание целого… Но в последнем примере и собирание 

67 Обожествленiе знанiя и натурализма — вотъ харктерные черты новой философiи. 
Собственно говоря лишь объектъ новой философiи есть «Природа»; до сихъ поръ 
объекты человѣческой мысли были другого рода (Ср. Фолькемберга, Исторiя новой 
философiи, СПб., 1894, с. 6–8, 10).

68 Данный абзац — это вставка более позднего времени, написана светло-сини-
ми чернилами, в современной орфографии [Е. Ф.].



63

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

представляет свои трудности, так как здесь совсем не дано никакой 
определенной границы. Мы не приходим к представлению целого, 
известной «совокупности», но как собирание, так и процесс раз-
личения остаются невыполнимыми. Мы имеем в самом точном 
смысле запутанное представление множества (стр. 353).

Необходимо пересмотреть возражения Кантора, а также Эйн-
штейна о «безграничности» и «бесконечности» (Frankel, Mengenle-
bire. Также Маха, Познание и заблуждение. Русск. нар. Котляра. 
стр. 336 и след.) (л. 01).

Природу решительно не удается понять, какъ цѣлое, единое в себѣ 
существо. (л. 100). Понятiе «природы» совершенно формально; оно 
представляетъ интереснейшiй примеръ того, какъ по существу не 
обладающее конкретным содержанiем понятие — подъ влиянiемъ 
историческiхъ условий въ продолженiи цѣлыхъ вѣковъ наполняется 
(?) болѣе или менѣе характернымъ, хотя и подвижнымъ, содержанiемъ. 
Впрочемъ совершенно несомненно, что «Природа», какъ собствен-
но (единичное) имя нѣкоторого существа есть простое платонизированiе 
(формального) понятiя, «природа» какъ существа чего-нибудь, т. е. 
приятiе его ante rem и современная, реалистически настроенная на-
ука должна окончательно отъ него отказаться; наука можетъ употре-
блять понятие «природа» лишь in re, — какъ мы употребляли его 
выше; при такомъ употребленiи она становится на подобающее ему 
место формального понятiя (наравне съ «существо», «существованiе», 
«субстанцiя», «бытие» и т. п.) перестаетъ предписывать претензицiонные 
догматы — мысли, попросту говоря, — очищает дорогу свободной 
мысли, и является возможнымъ принципъ, характеризующiй нели-
цеприятное отношение научного духа к лицам и к Бытiю вообще: 
«все имѣетъ свою Природу», «все детерминировано по своему», 
«всякое Бытие носит в себе свой закон» (л. 102).

Глава II. Естественная наука и идея Бога
Настоящую главу я изложу лишь в основных чертах, такъ какъ 

она по существу достаточно подготовлена предыдущею, подробную 
же разработку частностей мнѣ не пришлось сделать по независящимъ 
от меня обстоятельствамъ — тяжкой болезни моего друга.

Параграф 1. «Космологическое доказательство опирается на два 
термина: Бог и Природа: мир во всѣ времена считаетъ съ вопросомъ, 
как слѣдуетъ мыслить связь между ними. Такъ какъ «природа» есть 



64

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

собственный предметъ и предстоящее значение науки (выше стр. 93), 
то указанный вопросъ имѣетъ в общемъ слѣдующiй смыслъ: какъ 
надлежитъ научному духу относиться к идеѣ Бога.

Классическiй ответъ на это въ исто(л. 102 об.)рiи таковъ: наука 
должна доказать бытiе Божiе; иными словами, между Богомъ и При-
родой должна быть выяснена совершенно необходимая, санк
цiонируемая по закону противоречiя a priori связь. Въ этомъ идея 
«космологическаго доказательства» — этого типическаго творенiя 
эллинскаго духа, впервые познакомiвшего мiръ съ тѣмъ, что значит 
«доказательство» и даровавшего ему идею «матерiально определен-
ной Природы» — «Космоса». Первую формулировку этого доказа-
тельства принято считать у Аристотеля (см. Виндельбанда, ист. древ. 
Фил. с. 221). Слѣдует упомянуть о святоотеческихъ его редакцiяхъ 
(Афанасiя Алекс., Васил. Вел., Григ. Богосл. и Иоанна Дамаскина 
[см. Апологетика Рождественского II, с. 327]). Общiй комендiумъ 
всѣхъ этихъ доказательствъ представленъ в средние вѣка Фомою 
Аквинатоном (см. Fillman Pesch Die Grossen Weltratsel, V. II, p. 283).

Въ новой философiи классическiе его формулировки принад
лежатъ Лейбницу и Вольфу Фолькенбери (ист. нов. Фолк. Ст. 256; 
Рождественскiй, Апологетика, II, 328). 

Съ Канта начинаетъ утверждаться (л. 103) убѣжденiе, что изъ 
матерiально определяемой Природы выхода нѣтъ: от матерiальныхъ 
определенiй можно заключать лишь къ матерiальнымъ же.

Параграф 2. Библiи «космологическое доказательство» неизвѣстно 
по той простой причинѣ, что евреямъ не была извѣстна идея Все-
ленной. Какъ определеннаго существа, какъ завершенной в себе, 
индивидуализированного Космоса (см. August Dillmann, Handbuch 
der Alttestomentlichen Teologie Lp 1895 pp. 284, 285). Въ техъ случа-
яхъ, когда в позднейшей европейской письменности (например, 
в книге «премуд. Соломона») несомненно есть идея «космологиче-
скаго доказательства», что объясняется греческимъ влиянiемъ (см. 
напр. Grimm, Gommentor. uber das Buch Kahelethund Weisenreit 
Salumor. 1832). Евреямъ по существу чужда идея доказательства 
бытiя Божiя, ибо ихъ Богъ — прежде всего Богъ исторiи, опытно 
познаваемое Лицо в историческом проявлении.

Параграф 3. Вопрос: «какъ наука должна относиться к идеѣ 
Бога» — в чистомъ научномъ духѣ, гдѣ известно лишь фор(л. 103 об.)
мальное понятiе «природа», может быть разрѣшенъ одним образомъ: 



65

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

религiозный опытъ («что мы видѣли, что слышали, что руками на-
шими осязали…) историческiй и личный, начиная съ той особен-
ности, что значит «многими скорбями входятъ в Царство Небесное» 
есть достаточно своеобразный и характерный ряд закономерных 
событий, чтобы научная мысль могла имъ заинтересоваться, в осо-
бенности вникнуть в его «природу»; отсюда реальными научными 
задачами является физиология, психология и исторiя религiозного 
опыта69. Работа о. архимандрита Сергiя, о которой упоминалось 
вначалѣ, должна быть привѣтствована в этомъ отношенiи, в качестве 
и высшей степени своевременной новости, впрочем лишь возвра-
щающей мысль в древнее святоотеческое русло. Необходимо развить 
и продолжить святоотеческий эмпиризм и физиологизм в учении 
о путях и нормах человеческого познания и благоволения (спасения) 
при свете современных данных физиологии, психоанализа и гносео
логии70. 

В частности, в русской литературе драгоценный пионер на этом 
пути нам дан — в лице Ф. М. Достоевского. Андрэ Жид71 пре- 
красно говорит, что «величие Достевского истекает из того, что он 
никогда не сводил мира на какую-нибудь одну теорию и не дал 
самое себя подчинить какой-нибудь теории» (Nouvelle Revue Fran-
gaise 1921. р. 103). Русский критик В. В.72 добавляет: «мысли До-
стоевского только мысли его героев; борьба душ — не обмен отвле
ченных мнений… Тенденциозность Достоевского не в насиловании 
нашего суждения односторонним выводом, а лишь в страстной 
потребности открыться нам, показать нам правду, уяснить нам 
конкретную сложность духовной жизни. Больше того, все идеи 
Достоевского, его сокровеннейшие верования, все неотъемлемые 
качества его личности он неизменно понимает, как условия его 
творчества. И одна из самых глубоких мыслей Жида состоит в том, 

69 Cм. выше, стр. 182–186.
70 Начиная со слов «впрочем лишь возвращающей мысль» и до конца статьи — 

это вставка более позднего времени, написана светло-синими чернилами, в совре-
менной орфографии [Е. Ф.].

71 В. В. Андрэ Жид. Достоевский // Русский Современник. 1924. № 1. С. 330–331. 
Раздел «История и теория литературы» [Е. Ф.].

72 Вероятно, речь идет о Владимире Васильевиче Вейдле (1895–1979) — русском 
литературоведе, историке искусства, который публиковался в «Русском современ-
нике» в 1924 году. В этом же году он эмигрировал [Е. Ф.].



66

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

что самое христианское смирение (или смирение пред христиан-
ством) служит Достоевскому, как художнику, позволяя ему сохранить 
все богатство внутренних противоречий, ничего не убить в себе 
горделивым произволом воли» (В. В. Русский Современник. 1924. 
№ 1. С. 330).

Как только понятно, что за всяким теоретическим упрощением 
мира кроется урезывание живого горделивым произволом воли, как 
только прочувствовано принципиальное первенство живой реаль-
ности и Лица над самоутверждающим и ищущим самообеспечения 
знанием, открывается, что лишь культурою целого человека, куль-
турою деяния (воли и любви) может быть достигнуто видение в ве-
ликом мраке борющихся человеческих душ и лиц. И уже в том 
сумраке и сумятице борющихся идей и лиц, которые выявляются 
у Достоевского, выступают контуры трех закономерностей: закона 
доминанты, закона заслуженного собеседника (возмездия), закона 
милосердия (любви). Так, по преп. Иоанну Лествичнику, «иже 
о любви глаголати хотят, о Бозе глаголати начат».

Не «доказательствами», не самообеспечением, не предваритель-
ными расписками и векселями выходит человек за свои границы  
и открывает лицо другого, но расширением сердца и деятельною 
любовью. «Путь заповедей твоих текох, егда расширил еси сердце 
мое» (л. 104). 

1.6. Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий  
принцип нервных центров (с заметками  
на полях и комментарием)

Доминанта как рабочий принцип нервных центров // Русский 
физиологический журнал имени И. М. Сеченова. Т. VI (Вып. 1, 2, 3). 
Москва; Петроград, 1923. С. 31–45. (РБМ-17175).

В идейном и фактическом наследстве, оставленном Н. Е. Введен-
ским, есть вывод, который следует из совокупности работ покойно-
го над возбудимыми элементами, но который он сам почему-то не 
пожелал сделать, а именно, что нормальное отправление органа 
(например, нервного центра) в организме есть не предопределенное, 
раз навсегда неизменное качество данного органа, но функция от его 
состояния. Было большим освобождением для мысли, когда блес-



67

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

нула догадка, что металлы и металлоиды не являются раз навсегда 
качественно раздельными вещами, но вещество может проходить 
металлическое и металлоидное состояние в зависимости от величи-
ны атомных весов. Точно так же великим освобождением и вместе 
расширением задач для мысли было понимание, что газообразные, 
жидкие и твердые свойства являются не постоянными качествами 
вещей, но переходными состояниями в зависимости от температуры. 
Физиологическая мысль чрезвычайно обогащается перспективами 
и проблемами с того момента, когда открывается, что роль нервного 
центра, с которою он вступает в общую работу его соседей, может 
существенно изменяться, — из возбуждающей может становиться 
тормозящей для одних и тех же приборов — в зависимости от со-
стояния, переживаемого центром в данный момент. Возбуждение  
и торможение это лишь переменные состояния центров в зависимо-
сти от условий раздражения, от частоты и силы приходящих к нему 
импульсов. Но различными степенями возбуждающих и тормозящих 
влияний центра на органы определяется его роль в организме. От-
сюда прямой вывод, что нормальная роль центра в организме есть 
не неизменное, статически постоянное и единственное его качество, 
но одно из возможных для него состояний. В других состояниях тот 
же центр может приобрести существенно другое значение в общей 
экономии организма. В свое время я сделал этот вывод в книге «О за-
висимости кортикальных двигательных эффектов от побочных 
центральных влияний». «Кортикальный центр является носителем 
известной индивидуализированной функции лишь настолько, на-
сколько соответствующий, иннервируемый им сегментарный ме- 
ханизм действует индивидуально; и он будет носителем других 
функций, когда иннервируемый им сегментарный механизм будет 
действовать как часть более обширного центрального механизма»… 
«Нормальная кортикальная деятельность происходит не так, будто 
она опирается на раз навсегда определенную и постоянную функ-
циональную статику различных фокусов как носителей отдельных 
функций; она опирается на непрестанную межцентральную дина-
мику возбуждений в… центрах, определяемую изменчивыми функ-
циональными состояниями всех этих аппаратов». Фактическим 
подтверждением служила описанная тогда картина, что в моменты 
повышенного возбуждения в центральном приборе глотания или 
дефекации на теплокровном, раздражение «психомоторной зоны» 



68

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

коры дает не обычные реакции в мускулатуре конечностей, но уси-
ление действующего в данный момент глотания или дефекации. 
Главенствующее возбуждение организма в данный момент суще-
ственно изменяло роль некоторых центров и исходящих из них 
импульсов для данного момента. 

Что приписывание топографически определенному нервному 
центру всегда одной и той же неизменной функции есть лишь до-
пущение, делаемое ради простоты рассуждения, на это указывал уже 
W. H. Winch.

II
С 1911 г. я держусь той мысли, что описанная переменная роль 

центров в организме представляет собой не исключительное явление, 
а постоянное правило. Теоретически вероятно лишь, что есть центры 
с большим и с меньшим многообразием функций. Так, филогенети-
чески более древние спинномозговые и сегментарные центры, ве-
роятно, более однообразны и более устойчивы в своих местных 
отправлениях, а центры высших этажей центральной нервной сис
темы допускают большее разнообразие и меньшую устойчивость 
отправлений. Впоследствии Н. Е. Введенский пытался вызвать 
в центральной нервной системе лягушки нечто аналогичное тому, 
что было мною описано для теплокровного. В то время как я вы-
зывал главенствующее возбуждение организма адекватными стиму-
лами глотания и дефекации, Н. Е. задумал вызвать его очень дли-
тельным и вместе очень слабым электрическим раздражением 
какого-нибудь чувствующего нерва на спинальной лягушке. Оказа-
лось, что получается нечто аналогичное тому, что наблюдается на 
теплокровном. В организме устанавливается местный фокус повы-
шенной возбудимости, чрезвычайно понижаются местные рефлек-
торные пороги, зато развивается торможение рефлексов в других 
местах организма. Но Н. Е. все-таки не пожелал дать описанному 
явлению того общего и принципиального значения, которое мне 
казалось естественным. Он хотел видеть в описанных межцентраль-
ных отношениях скорее нечто исключительное, почти патологическое, 
и в связи с этим дал явлению характерное название «истериозиса». 
Со своей стороны, я продолжал видеть в описанных отношениях 
важный факт нормальной центральной деятельности и представлял 
себе, что в нормальной деятельности центральной нервной системы 



69

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

текущие переменные задачи ее в непрестанно меняющейся среде 
вызывают в ней переменные «главенствующие очаги возбуждения», 
а эти очаги возбуждения, отвлекая на себя вновь возникающие вол-
ны возбуждения и тормозя другие центральные приборы, могут 
существенно разнообразить работу центров. Это представление 
ставит новые задачи для исследования, и его можно принять, по 
меньшей мере, как рабочую гипотезу. Господствующий очаг воз-
буждения, предопределяющий в значительной степени характер 
текущих реакций центров в данный момент, я стал обозначать тер-
мином «доминанта». При этом я исходил из убеждения, что способ-
ность формировать доминанту является не исключительным досто-
янием коры головного мозга, но общим свойством центров; так что 
можно говорить о принципе доминанты как общем modus operandi 
центральной нервной системы. Истериозис Н. Е. Введенского есть, 
по-моему, частный случай спинномозговой доминанты.

III
Под именем «доминанты» у моих сотрудников понимается более 

или менее устойчивый очаг повышенной возбудимости центров, чем 
бы он ни был вызван, причем вновь приходящие в центры возбуж-
дения служат усилению (подтверждению) возбуждения в очаге, 
тогда как в прочей центральной нервной системе широко разлиты 
явления торможения.

Внешним выражением доминанты является стационарно под-
держиваемая работа или рабочая поза организма.

В высшей степени выразительную и устойчивую картину пред-
ставляет доминанта полового возбуждения у кошки, изолированной 
от самцов в период течки. Самые разнообразные раздражения, вро-
де стука тарелок накрываемого стола, призыва к чашке с пищею  
и т. п., вызывают теперь не обычное мяуканье и оживленное вы-
прашивание пищи, а лишь усиление симптомокомплекса течки. 
Введение больших доз бромистых препаратов, вплоть до доз, вы-
зывающих явления бромизма, неспособно стереть эту половую до-
минанту в центрах. Когда животное лежит уже в полном расслабле-
нии на боку, разнообразные раздражения по-прежнему вызывают 
все тот же симптомокомплекс течки. Установившаяся доминанта, 
очевидно, очень инертна и прочна в центрах. Состояние сильного 
утомления также не уничтожает ее. Получается впечатление, что 



70

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в замирающей деятельности центральной нервной системы под 
влиянием утомления или броматов доминанта может становиться 
еще выпуклее, чем в норме, и она гаснет последнею.

Нет никакой необходимости думать, что принцип доминанты 
приурочен исключительно к высшим уровням головного мозга и коры. 
Когда в моем примере глотание и дефекация в состоянии устойчи-
вого возбуждения» отвлекали на себя волны возбуждения из коры, 
сама доминанта слагалась, вероятно, еще в продолговатом и спинном 
мозгу. Предстояло исследовать условия образования и роль различ-
ных доминант собственно в спинном мозгу. М. И. Виноградов взял 
на себя труд систематически исследовать местное стрихнинное от-
равление спинного мозга лягушки в качестве средства образования 
доминанты для спинномозговых рефлексов. Уже прежние данные 
из литературы позволяли думать, что этим способом можно будет 
получать достаточно выразительные картины доминант, что и под-
твердилось в работе М. И-ча.

Спрашивается, может ли доминанта иметь определенный функ-
циональный смысл в пределах спинномозговой иннервации?

И. И. Каплан сделала попытку вызвать на спинальной лягушке 
специально сенсорную и специально моторную доминанты, наблю-
дая своеобразное влияние той и другой на определенный спинно-
мозговой рефлекс, именно на обтирательный рефлекс задней лапки 
(Abwischreflex). Спинной мозг подвергался местному отравлению 
в поясничных уровнях, то сзади — стрихнином, то спереди —  
фенолом, в том предположении, что при этом будет создаваться 
устойчивый очаг повышенной возбудимости соответственно то 
в сенсорных, то в моторных клетках спинного мозга. Если бы на 
самом деле удалось вызвать в отдельности функционально различные 
доминанты в одном и том же сегменте спинного мозга, это повлекло 
бы существенно различные изменения в одном и том же Abwischreflex’e, 
принятом за индикатор. Оказалось в действительности, что при 
стрихнинной (сенсорной) доминанте спинномозговых уровней, 
иннервирующих правую заднюю лапку, обтирательный рефлекс этой 
последней координирован так, как будто раздражение приложено 
к брюшку, к бедру и к самой реагирующей лапке, хотя в действитель-
ности раздражение прилагалось к передней конечности, к голове, 
к противоположной стороне и т. п. Здесь доминанта сказывалась не 
только в понижении порогов возбудимости в отравленных центрах, 



71

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

но и в характерном изменении направления, в котором координиру-
ется рефлекс. При моторной (фенольной) доминанте наблюдается 
существенно другая картина: повышение местной возбудимости 
сказывается в том, что при раздражении самых различных мест 
инициатива возбуждения принадлежит мышцам отравленной лапки, 
но обтирательный рефлекс, если ему не помешают характерные для 
фенола клонические судороги, направлен на место фактического 
раздражения.

Сенсорная спинномозговая Доминанта, очевидно, сближается по 
функциональному смыслу с явлениями отраженных болей в том 
истолковании, которое дал им Head: если из двух чувствующих 
путей, центрально связанных между собою, один более возбудим, 
чем другой, то при раздражении менее возбудимого рецепция прое
цируется все-таки в сторону более возбудимого.

Любопытно отметить, что Р. С. Кацнельсон и Н. Д. Владимирский 
успешно вызывали доминанту на ганглиях брюхоногого моллюска 
Limnaea stagnalis. Когда незадолго перед наблюдением один из ган-
глиев брюшной цепочки моллюска подвергался повторному меха-
ническому раздражению или изолированному стрихнинному от-
равлению, раздражения Других ганглиев цепочки действовали теперь 
так, как будто раздражался все тот же первый, перераздраженный 
или отравленный ганглий.

Особый интерес представляют все-таки доминанты, вызванные 
нормальными (адекватными) раздражителями. Нет нужды думать, что 
они могут возникать исключительно рефлекторным путем. Местные 
очаги возбуждения могут подготовляться также внутреннесекреторной 
деятельностью, химическими влияниями. Однажды спущенный поток 
нервного и внутренно-секреторного возбуждения движется далее 
с громадной инерцией, и тогда вновь приходящие раздражения лишь 
поднимают сумму возбуждения в этом потоке, ускоряют его. В то же 
время прочая центральная деятельность оказывается угнетенною. Так, 
условные рефлексы во время течки тормозятся.

IV
Доминанта есть очаг возбуждения, привлекающий к себе волны 

возбуждения из самых различных источников. Как представлять 
себе это привлечение возбуждающих влияний со стороны местного 
очага?



72

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В 1886 г. Н. Е. Введенский описал замечательное явление «те-
танизированного одиночного сокращения». В 1888 г. вторично ис-
следовали его, под руководством Н. Е. Введенского, Ф. Е. Тур  
и Л. И. Карганова. Одиночные волны токов действия, бегущие вдоль 
по двигательному нерву из его центрального участка, — где нерв 
раздражается одиночными индукционными ударами, — попадая 
в сферу очень слабой тетанизации в периферическом участке того 
же нерва, производят здесь как бы оплодотворение тетанических 
импульсов, повышенную восприимчивость к тетанизации, так что 
вслед за каждой такой волной, пробегающей через место слабой 
тетанизации, в этом последнем начинают возникать усиленные те-
танические импульсы с очень увеличенной амплитудой. Слабое,  
но устойчивое возбуждение в месте длительной слабой тетанизации 
нерва начинает рождать неожиданно усиленные тетанические эф-
фекты под влиянием добавочных одиночных волн, приходящих  
из другого источника.

Подобные подкрепления возбуждений в местном очаге — волна-
ми, иррадиирующими по нервной системе, должны быть весьма 
типическими явлениями в центрах — приборах значительной инерт-
ности. Н. Е. Введенский дал им имя «корроборации». Надо думать, 
что к ним сводятся явления в центрах, отмеченные прежней литера-
турой под именами «Bahnimg», «Summation», «Reflexforderung» и др.

Принципиально нетрудно понять отсюда, что волны возбуждения, 
возникающие где-нибудь вдали от поясничного центра дефекации 
(например, в нервах руки), могут дать решающий стимул к дефека-
ции, когда центральный аппарат последней находится в предвари-
тельном возбуждении. Таким-то образом, вновь приходящие волны 
возбуждения в центрах будут идти по направлению главенствую-
щего сейчас очага возбуждения.

Труднее понять возникновение разлитых торможений в центрах 
при появлении местного фокуса возбуждения. По внешности полу-
чается впечатление, что в связи с формированием доминанты к ней 
как бы утекает вся энергия возбуждения из прочих центров, и тогда 
эти последние оказываются заторможенными вследствие бессилия 
реагировать. Можно было бы привести соображения в пользу такого 
представления, начало которого можно возвести к Декарту. Но удов-
летвориться им мы пока не можем, так как остается проблематическою 
природа торможения во время этих утеканий возбуждения к очагу 



73

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

возбуждения. В тот час, когда раскроется подлинная природа коорди-
нирующих торможений в центральной нервной системе, частным 
случаем которых является ресипрокное торможение антагонистов, 
приблизимся мы к пониманию тормозящих влияний доминанты.

Понять природу координирующих торможений в смысле «пара-
биоза» затруднительно. Чтобы центр тормозился по типу параби-
оза, необходимо допустить одно из двух условий: или 1) при преж-
них энергиях раздражения внезапно понижается лабильность 
центра, или 2) при прежней лабильности центра энергия раздра-
жения (частота и сила импульсов) внезапно возрастает. Ссылаться 
на внезапное понижение лабильности всех тех центров, которые 
в данный момент подлежат торможению, значит для объяснения 
одной загадки ставить мысль перед другою: кто этот благодетель-
ный фактор, который так своевременно изменяет лабильность 
действующих центров, подготовляя одни из них к торможению, 
другие к возбуждению? Предполагать же, что на совокупность 
центров, подлежащих сейчас торможению, падают усиленные или 
учащенные импульсы, тогда как для положительной работы тех же 
центров достаточно редких и умеренных импульсов, значило бы 
допустить, что работа нервного механизма рассчитана на неверо-
ятно расточительную трату энергии.

Многие данные заставляют предполагать, что в центрах, рядом 
с парабиотическим торможением, должны иметь место торможения 
иной, более экономической природы.

V
Вполне исключительное значение должна иметь доминанта в выс-

ших этажах центральной нервной системы, — в головных сегментах. 
Еще в 1888–1889 гг. Gotch и Horsley Готч обнаружили, что энергия 
возбуждения в спинальных двигательных приборах в общем тем 
больше, чем с более высоких этажей нервной системы они получают 
импульс. Спинальный центр возбуждается, приблизительно, вдвое 
сильнее с коры полушарий, чем с волокон внутренней капсулы,  
и приблизительно в семь раз сильнее с коры, чем со спинальной 
рефлекторной дуги. К головным сегментам тела приурочены рецеп-
торы на расстоянии, и биологически очень естественно, что именно 
головным ганглиям этих органов предваряющей рецепции на рас-
стоянии должна принадлежать преобладающая и руководящая роль 



74

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

при иннервации прочих нервных этажей. Если бы в животном вос-
преобладали рефлексы спинального типа, т. е. реакции на ближайшие, 
осязательно-контактные раздражители, тотчас чрезвычайно возрас-
тали бы шансы погибнуть от вредных влияний среды. Характерная 
черта реакций на органы чувств головных этажей в том, что они 
предупреждают реакции на контактно-непосредственные рецепторы 
и являются предварениями последних: это реакции «пробы» («attempt»), 
по выражению Sherrington’а. «В качестве рефлекторных двигателей 
рецепторы на расстоянии характеризуются наклонностью возбуждать 
и контролировать мускулатуру животного в целом как единую ма-
шину, возбуждая локомоцию или прекращая ее в том или ином целом 
же положении тела, в той или иной позе, представляющей устойчи-
вое положение не отдельных конечностей и не отдельных комплек-
сов органов, но всей мускулатуры в целом».

Когда брюхоногий моллюск Planorbis corneus движется по дну 
аквариума, высоко подняв раковину и выставляя вперед напряженные 
щупальцы, рефлексы на прикосновение к боковой поверхности его 
тела резко отличаются от тех, что получаются при состоянии, когда 
моллюск остановился, а щупальцы прижаты к телу, или при состо-
янии, когда те же щупальцы на неподвижном животном расслабле-
ны безразлично. На моллюске, находящемся в деятельной локомоции, 
нанесение легких тактильных раздражении на ноге только усилива-
ет локомоцию и напряжение щупалец. И в то время, когда контактное 
раздражение ноги вызывает одно лишь усиление напряжения щупа-
лец, местных рефлексов в ноге (местного поёживания) нет, — про-
должается локомоция, только с усиленным напряжением позы 
«внимания вперед».

Чем выше ранг животного, тем разнообразнее, изобильнее  
и вместе дальновиднее аппарат предваряющей рецепции: перифе-
рические высшие органы чувств и нарастающие над ними головные 
ганглии. Надо сравнить в этом отношении глубину среды, в которой 
с успехом может предвкушать и предупреждать свои контактные 
рецепции Planorbis corneus с его тентакулами и близорукими «гла-
зами», орел — с его изумительным зрительным прибором и, наконец, 
адмирал в Гельголандском бою, управляющий по беспроволочному 
телеграфу невидимыми эскадрами против невидимого врага.

Головной аппарат высшего животного, в общем, может быть 
характеризован как орган со множеством переменных, чрезвычайно 



75

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

длинных щупалец, из которых выставляется вперед, для предвку-
шения событий, то одно, то другое; и «опыт» животного во внешней 
среде изменяется в зависимости от того, какими щупальцами оно 
пользуется, т. е. как дифференциально и как далеко оно предвкуша-
ет и проектирует свою среду в данный момент. Этот удивительный 
аппарат, представляющий собой множество переменных, калейдо-
скопически сменяющихся органов предупредительного восприятия, 
предвкушения и проектирования среды, и есть головной мозг. Про-
цесс же смены действующих органов достигается посредством 
образования доминанты и торможения прочего мозгового поля.

VI
В высших этажах и в коре полушарий принцип доминанты яв-

ляется физиологической основой акта внимания и предметного 
мышления. Что акт внимания должен таить в себе устойчивый очаг 
возбуждения при торможении других центров, эта мысль намеча-
лась еще у Ferrier, а затем развита Wundt’том, Mc. Dougall’ем, 
Ebbinghaus’ом. В литературе есть указания, что разнообразные 
слабые раздражения при процессе внимания способствуют его 
концентрации. Zoneff и Meumann находили, что концентрация 
внимания усиливается при возбуждении дыхательного и сосуди-
стого центра. Это можно понимать так, что иррадиации с про-
долговатого мозга способны подкреплять доминанту в коре. Рас-
пространяться здесь о природе акта внимания не буду, тем более 
что говорил о нем в другом месте.

Роль доминанты в предметном мышлении я попробую представить 
на конкретном примере, который характеризует с достаточной опре-
деленностью три фазы в развитии предметного опыта. Мне хотелось 
бы, чтобы меня не обвинили в кощунстве, когда я прикоснусь к пре-
красному человеческому образу в прекрасный момент его жизни 
с чисто физиологической стороны.

Первая фаза: достаточно устойчивая доминанта, наметившаяся 
в организме под влиянием внутренней секреции, рефлекторных 
влияний и пр., привлекает к себе в качестве поводов к возбуждению, 
самые разнообразные рецепции. Это Наташа Ростова на первом балу 
в Петербурге: «он любовался на радостный блеск ее глаз и улыбки, 
относившейся не к говоренным речам, а к ее внутреннему счастью… 
вы видите, как меня выбирают, и я этому рада, и я счастлива, и я всех 



76

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

люблю, и мы с вами все это понимаем, — и еще многое, многое 
сказала эта улыбка». Стадия укрепления наличной доминанты  
по преимуществу.

Вторая фаза: Из множества действующих рецепций доминанта 
вылавливает группу рецепций, которая для нее в особенности био-
логически интересна. Это стадия выработки адекватного раздражи-
теля для данной доминанты и вместе стадия предметного выделения 
данного комплекса раздражителей из среды. «Наташа была молча-
лива, и не только не была так хороша, как она была на бале, но она 
была бы дурна, ежели бы она не имела такого кроткого и равнодуш-
ного ко всему вида»… Это Наташа у Бергов, по возвращении в Мо-
скву. Но вот «князь братс бережливо-нежным выражением стоял 
перед нею и говорил ей что-то. Она, подняв голову, разрумянившись, 
и видимо стараясь удержать порывистое дыхание, смотрела на него. 
И яркий свет какого-то внутреннего, прежде потушенного, огня опять 
горел в ней. Она вся преобразилась. Из дурной опять сделалась такою 
же, какою она была на бале».

Ранее Наташа возбуждена, красива и счастлива для всех, изнутри, 
экстенсивно. Теперь она хороша, и возбуждена, и счастлива только 
для одного князя Андрея: доминанта нашла своего адекватного раз-
дражителя.

Третья фаза: Между доминантой (внутренним состоянием)  
и данным рецептивным содержанием (комплексом раздражителей) 
устанавливается прочная («адекватная») связь, так что каждый из 
контрагентов (внутреннее состояние и внешний образ) будет вызывать 
и подкреплять исключительно друг друга, тогда как прочая душевная 
жизнь перейдет к новым текущим задачам и новообразованиям. Имя 
князя Андрея тотчас вызывает в Наташе ту, единственную посреди 
прочих, доминанту, которая некогда создала для Наташи князя Андрея. 
Так определенное состояние центральной нервной системы вызыва-
ет для человека индивидуальный образ, а этот образ потом вызывает 
прежнее состояние центральной нервной системы.

Среда поделилась целиком на «предметы», каждому из которых 
отвечает определенная, однажды пережитая доминанта в организме, 
определенный биологический интерес прошлого. Я узнаю вновь 
внешние предметы, насколько воспроизвожу в себе прежние доми-
нанты, [и воспроизвожу доминанты], насколько узнаю соответ
ствующие предметы среды.



77

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

О предметном мышлении с физиологической стороны высказы-
вался И. М. Сеченов. К нему подходит теперь школа И. П. Павлова 
по методу условных рефлексов. На этот раз я намеренно не буду 
касаться вопроса о том, как изложенное здесь относится к превос-
ходным страницам И. М. Сеченова или какое место принцип доми-
нанты занимает в терминах учения об условных рефлексах.

В высшей психической жизни инертность господствующего воз-
буждения, т. е. доминанта переживаемого момента, может служить 
источником «предубеждения», «навязчивых образов», «галлюцина-
ций»; но она же дает ученому то маховое колесо, «руководящую 
идею», «основную гипотезу», которые избавляют мысль от толчков 
и пестроты и содействуют сцеплению фактов в единый опыт.

VII
Пока доминанта в душе ярка и жива, она держит в своей власти 

все поле душевной жизни. Все напоминает о ней и о связанных 
с нею образах и реальностях. Только что человек проснулся, луч 
солнца, щебетанье за окном уже напоминают о том, что владеет 
душою и воспроизводит любимую идею, задание, лицо или искание, 
занимающие главенствующий поток жизни. «Я сплю, а сердце мое 
бдит». Доминанта характеризуется своей инертностью, т. е. склон-
ностью поддерживаться и повторяться по возможности во всей 
своей цельности при всем том, что внешняя среда изменилась  
и прежние поводы к реакции ушли. Доминанта оставляет за собою 
в центральной нервной системе прочный, иногда неизгладимый 
след. В душе могут жить одновременно множество потенциальных 
доминант — следов от прежней жизнедеятельности. Они поочеред-
но выплывают в поле душевной работы и ясного внимания, живут 
здесь некоторое время, подводя свои итоги, и затем снова погружа-
ются вглубь, уступая поле товаркам. Но и при погружении из поля 
ясной работы сознания они не замирают и не прекращают своей 
жизни. Научные искания и намечающиеся мысли продолжают обо-
гащаться, преобразовываться, расти и там, так что, возвратившись 
потом в сознание, они оказываются более содержательными, со-
зревшими и обоснованными. Несколько сложных научных проблем 
могут зреть в подсознательном рядом и одновременно, лишь из-
редка выплывая в поле внимания, чтобы от времени до времени 
подвести свои итоги.



78

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Эти высшие кортикальные доминанты, то ярко живущие в поле 
сознания, то опускающиеся в скрытое состояние, но продолжающие 
владеть жизнью из подсознательного, очевидно, совпадают по смыс-
лу с теми «психическими комплексами», о которых говорят Freud  
и его школа. «Ущемленные комплексы», т. е., попросту, заторможен-
ные психофизиологические содержания пережитых доминант могут 
действовать патогенно, когда они не были в свое время достаточно 
вплетены и координированы в прочей психической массе. Тогда 
последующая душевная жизнь будет борьбою вытесняющих друг 
друга, несогласных доминант, которые стоят друг перед другом «как 
инородные тела».

Чем более согласованы между собою последовательно пережи-
ваемые содержания внимания, чем непрерывнее ткань прежней 
жизни сознания, тем более плавны будут последующие переходы 
душевной жизни от одной доминанты к другой. «Es ist doch ein Ge-
nuss ein so ruhiges Denken zu horen wie das seinige ist», — говорил 
Ludwig o Helmhoitz’е.

Надо ли представлять себе доминанту, как топографически единый 
пункт возбуждения в центральной нервной системе? По всем данным 
доминанта в полном разгаре есть комплекс определенных симптомов 
во всем организме, — и в мышцах, и в секреторной работе, и в со-
судистой деятельности. Поэтому она представляется, скорее, как 
определенная констелляция центров с повышенной возбудимостью 
в разнообразных этажах головного и спинного мозга, а также 
в автономной системе.

Когда кора возобновляет прежде пережитую доминанту, дело идет 
о более или менее подробном восстановлении в организме всего 
комплекса центральных, мышечных, выделительных и сосудистых 
явлений. Когда это нужно, кора умеет восстановить прежнюю кон-
стелляцию до такой полноты, что переживается вновь конкретное 
содержание тогдашнего опыта, быть может, до галлюцинации. Более 
обычно восстановление прежде пережитых доминант лишь частич-
ное, экономическое, в виде символов. В связи с этим и комплекс 
органов, участвующих в переживании восстановленной доминанты, 
будет сокращенным, — может быть, ограничится одним кортикаль-
ным уровнем.

Чисто кортикальная доминанта, наверное, есть позднейший  
продукт экономической выработки. Кора — орган возобновления  



79

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

и краткого переживания прежних доминант с меньшей инерцией  
и с целью их экономического сочетания.

С нашей точки зрения, всякое «понятие» и «представление», всякое 
индивидуализированное психическое содержание, которым мы рас-
полагаем и которое можем вызвать в себе, есть след от пережитой 
некогда доминанты. След однажды пережитой доминанты, а подчас 
и вся пережитая доминанта могут быть вызваны вновь в поле внима-
ния, как только возобновится, хотя бы частично, раздражитель, став-
ший для нее адекватным. Старый и дряхлый боевой конь весь преоб-
ражается и по-прежнему мчится в строй при звуке сигнальной трубы.

Комментарии Е. А. Фёдоровой
Публикуется по первому изданию. Журнал с данной статьей хранит-

ся в Рыбинском музее-заповеднике (РБМ–17175). Статья поступила 
12 февраля 1923 года из физиологической лаборатории Петроградского 
университета.

Статья содержит пометы и маргиналии, сделанные рукой А. А. Ух-
томского карандашом, красными, коричневыми и черными чернилами.

На титульных листах книги две записи: 1) 1-й тит. л. — владельческая 
запись, красными чернилами: «А. Ухтомский. Август 1923. Петроградскiй 
Университетъ»; 2) 2-й тит л. — владельческая запись, черными черни-
лами: «А. Ухтомский. 28 Ноября 1923. Петроградскiй Университетъ».

На форзаце приклеена фотография Ухтомского с сотрудниками 
физиологической лаборатории, сделанная 4 июля 1924 года (подпись 
под фотографией). Напротив помещена заметка Ухтомского, сделанная 
коричневыми чернилами: «Доминанта, как устойчивая характеристика 
дѣятельной личности, может выступить в особенности при душевном 
заболеванiи. Доминирующiй бред больного на вновь сложившiйся 
комплекс, а то, что было в данном лицѣ всегда, теперь же выступило 
с особенной выпуклостью за угнетенiем и выветриванiем множества 
текущих рефлексов на случайные впечатленiя среды. У моей тети эта 
устойчивая доминанта в болѣзнующей заботѣ о том, чем живут и пи-
таются люди, есть ли у них дома, чѣм успокоиться и напитаться. Вмѣсте 
с тѣм это было стремленiе уйти от текущих, “неважных” с точки зренiя 
доминанты, впечатленiй, — от посещенiя родных, от бесѣд с прежними 
посѣтителями и знакомыми. Все это было, очевидно, слишком болез-
ненно при столкновенiи с главным, — с боленiем за жизнь и людей. 
8/21 Февр. 1927 / Самый дальновидный из органов связи со средою 
у человека — это совѣсть». 



80

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В этой заметке Ухтомский пишет о своей тёте — Анне Николаевне 
Ухтомской (1832–1898), которая взяла его на воспитание. Анна Никола-
евна получила домашнее образование, замуж не выходила. Все свое 
приданое отдала младшей сестре, княжне Прасковье, которая вышла 
замуж за симбирского помещика Наумова Николая Михайловича. Анна 
Николаевна жила в Рыбинске на Выгонной улице, в доме, который она 
унаследовала от отца. Здесь она ухаживала за своими старыми родите-
лями, а после смерти в 1876 г. матери — княгини Елизаветы Алексеевны 
Ухтомской — полностью посвятила себя воспитанию племянника Алеши, 
сына ее младшего брата — князя Алексея Николаевича Ухтомского. Анна 
Николаевна была образцом добродетели, готова была всегда прийти на 
помощь людям. Умерла 26 июля 1898 г. Похоронена на кладбище в се-
мейной усыпальнице у церкви святителя Тихона Задонского в Рыбинске.

С. 31 — подчеркнуто красными чернилами: «нормальное отправ- 
ление органа (например, нервного центра) в организме есть не пред
определенное, раз навсегда неизменное качество данного органа,  
но функция от его состояния».

С. 31 — подчеркнуто карандашом: «Возбуждение и торможение это 
лишь переменные состояния центров в зависимости от условий раз-
дражения, от частоты и силы приходящих к нему импульсов».

С. 33 — подчеркнуто карандашом: «устойчивый очаг повышенной 
возбудимости» и «вновь приходящие в центры возбуждения служат 
усилению (подтверждению) возбуждения в очаге».

С. 36 — подчеркнуто красными чернилами «подкрепления возбужде
ний в местном очаге — волнами, иррадиирующими по нервной системе».

С. 37 — подчеркнуто красными чернилами: «По внешности полу-
чается впечатление, что, в связи с формированием доминанты, к ней 
как бы утекает вся энергия возбуждения из прочих центров, и тогда эти 
последние оказываются заторможенными вследствие бессилия реаги-
ровать». Рядом написано красными чернилами: «Дренаж».

С. 39 — подчеркнуто красными чернилами: «и “опыт” животного 
во внешней среде изменяется в зависимости от того, какими щупаль-
цами оно пользуется, т. е. как дифференциально и как далеко оно пред-
вкушает и проектирует свою среду в данный момент».

С. 41 — подчеркнуто красными чернилами: «Имя князя Андрея 
тотчас вызывает в Наташе ту, единственную посреди прочих, доминан-
ту, которая некогда создала для Наташи князя Андрея. Так определенное 
состояние центральной нервной системы вызывает для человека инди-
видуальный образ, а этот образ потом вызывает прежнее состояние 
центральной нервной системы».



81

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

С. 40–41 — заметки на полях, сделанные коричневыми чернилами: 
«Конечно, могущественнѣйшiй орган сообщенiя со средою это любовь, 
будет ли это любовь ученого к излюбленной и утраченной идеѣ, или 
любовь подвижника к утраченной истинѣ и красотѣ, или любовь по-
ловая, или любовь матери и воспитательницы к ребенку, или, наконец, 
любовь к лицу Христову. Лицо становится здѣсь подлинным органом 
жизни. Вы — мой орган, орган моей жизни. Когда вы со мной, поет моя 
душа, и тем болѣе душа моя умирает, когда Вас нѣт со мной. Рахиль не 
может утѣшиться, ибо дѣтей ея нѣт! И в этом мое счастiе, но и моя 
катастрофа. Любовь — абсолютное обогащенiе жизни, которое однако 
съѣдает ее и истощает во всѣх других направленiях. Истощено и угне-
тено в человекѣ все, за исключенiем захватившаго его образа. — Но 
дальновиднѣйшiй из органов сообщенiя с мiром человѣка — это совесть. 
Перед лицом ее, и с ея точки зренiя переоцѣнивается объективно всякая 
любовь. Ибо ради любви создана и образовалась совѣсть. И ею же она 
только живет. Заглянуть наиболее далеко и глубоко в то, что следует 
сдѣлать для любви, — вот вопрос, стимулируемый любовью, ею толь-
ко и живущiй и способный убить соматическаго человѣка. Это та “буря 
мыслей” и томленiе, когда сталкивается, вспоминается, встает перед 
мыслью все пройденное, всѣ выводы и впечатленiя жизни, как, должно 
быть, бывает перед смертью».

С. 43 — коричневыми чернилами на полях сделана заметка: «Вся-
кому напряженному стремленiю, всякой доминантѣ дается добиться 
своего. Но это может быть и гибельно для их носителя. И в этом — 
Суд, т. е. в самом высшем смысле Судьба человека. Переоцѣнка под 
страхом смерти стремленiй и доминант человѣка — вот совѣсть внут
ри человека и судьба внѣ его. Страшнѣе же всего не гибель, конечно, 
самого носителя стремленiй, а тѣх других, которые в них захватыва-
ются».

С. 45 — красными чернилами на полях написано: «Крайняя неосто-
рожность характеризовать Доминанту, как “сильное” возбужденiе! 
В. В. Савич говорит даже о «черезмерном возбужденiи” (Основы повед. 
чел-ка. 1924. С. 15): “такой сильный очаг возбужденiя”, “такая сильная 
доминанта” (с. 20). Можно говорить лишь о “повышенной возбудимо-
сти” по сравненiю с состоянiем покоя. Я надеюсь, что в своей характе-
ристике доминанты я не подал повода для такого упрощеннаго пониманiя. 
Повод к этому дал М. И. Виноградов. Но он не откажется подтвердить 
то, что я говорил ему по поводу его статьи. Доминанта утеряла бы для 
меня весь интерес, если бы дѣло сводилось к элементарной разницѣ  
по силѣ «доминантных» и «субдоминантных» возбужденiй».



82

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Примечания к статье самого А. А. Ухтомского
С. 32 — «В свое время я сделал этот вывод в книге “О зависимости 

кортикальных двигательных эффектов от побочных центральных вли-
яний”». Имеется в виду магистерская диссертация А. А. Ухтомского, 
защищенная в 1911 г. и изданная в Юрьеве отдельной книгой. В Рыбин-
ском музее-заповеднике хранится 6 экземпляров диссертации, три из 
которых содержат пометы автора (РБМ–16611/75, РБМ–16391/126, 
РБМ–19305) и один (РБМ–10038/10) включает дарственную надпись 
автора А. А. Золотареву (1879–1950), религиозному философу, крае- 
веду, писателю и публицисту, который учился вместе с Ухтомским 
в Петербургском университете.

С. 33 — «образ действия» (лат.).
С. 36 — «Bahnimg» — «проторение» (нем.), «Summation» — «сум-

мация» (англ.), «Reflexforderung» — «усиление рефлекса» (нем.). 
С. 38 — цитата: Mc. Dougall. Brain, 26 (1903) 153; Mimd 15 (1906) 352.
С. 40 — ссылка на слова «говорил в другом месте»: «О том, как 

слабые посторонние раздражители помогают концентрации внимания 
на скрытых интересах и содействуют выявлению и подкреплению до-
минанты, очень определенно говорит Кант: «Изменчивые, подвижные 
фигуры, которые сами по себе, собственно, не имеют никакого значения, 
могут приковывать к себе внимание; так, мелькание огонька в камине 
или капризные струйки и накипь пены в ручейке, катящемся по камням, 
занимают воображение целыми рядами представлений… и погружают 
зрителя в задумчивость. Даже музыка того, кто слушает ее не как знаток, 
например, поэта, философа, может привести в такое настроение, в ко-
тором каждый, соответственно своим целям или своим склонностям, 
сосредоточенно ловит свои мысли и часто овладевает ими и создает 
такие мысли, которых он никогда так удачно не уловил бы, если бы он 
одиноко сидел в своей комнате… Английский “Зритель” рассказывает 
об одном адвокате, который имел привычку во время своей речи вы-
нимать из кармана нитку и безостановочно то накручивать ее на палец, 
то снова развертывать. Однажды адвокат противной стороны, большой 
хитрец, вытащил у него из кармана эту нитку, что привело его противни
ка в крайнее замешательство, так что он говорил совершенный вздор, — 
про него-то и заговорили, что он потерял нить своей речи» (Иммануил 
Кант. Антропология, русск. Пер. Соколова. СПб., 1900. С. 49–50).

С. 40 — цитаты приводятся по изданию: Толстой Л. Н. Война и мир. 
Изд. Сытина. Москва, 1912. Т. II. С. 199, 209.

С. 41 — ссылка: Сеченов И. М. Предметная мысль и действитель-
ность. Собрание сочинений. Т. II. Москва, 1908. С. 241.



83

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Сеченов И. М. О предметном мышлении с физиологической точки 
зрения. Речь на X съезде русск. ест. и врачей 4 янв. 1894. С. 261.

С. 41 — ссылка Ухтомского: «Для самого возникновения условного 
рефлекса, т. е. для объяснения того, как может прежний центральный 
акт вызываться по новым и неадекватным рефлекторным поводам, 
И. П. Павлов уже в своей мадридской речи 1903 года предполагал, что 
соответствующий центр «является в центральной нервной системе как 
бы пунктом притяжения для раздражений, идущих от других раздра-
жаемых поверхностей» (Двадцатилетний опыт объективного изучения 
высшей нервной деятельности животных. Москва; Петрогр., 1923.  
С. 20). Также в стокгольмской речи 1904 года: «тот пункт центральной 
нервной системы, который во время безусловного рефлекса сильно 
раздражается, направляет к себе более слабые раздражения, падающие 
из внешнего или внутреннего мира одновременно па другие пункты 
этой системы» (там же, с. 40). И еще, в московской речи 1909 года: «если 
новое, ранее индифферентное раздражение, попав в большие полушария, 
находит в этот момент в нервной системе очаг сильного возбуждения, 
то оно начинает концентрироваться, как бы прокладывать себе путь 
к этому очагу и дальше от него в соответствующий орган, становясь, 
таким образом, раздражителем этого органа» (там же, с. 72). В послед-
нее время, в новом издании своей «Рефлексологии», В. М. Бехтерев 
говорит также о том, что «более возбуждаемая область обладает вместе 
с тем и большим притяжением к себе нервной энергии, тормозя другие, 
стоящие с нею в связи, области… дело идет о притяжении к более воз-
бужденной корковой области возбуждения из других корковых областей» 
(Общие основы рефлексологии человека. 2-е изд. Москва; Петроград, 
1923. С. 161).

С. 42 — «И все же это наслаждение: слышать такое спокойное мыш-
ление, как у него» (нем.). 

Расхождения с публикацией в собрании сочинений 
(Ухтомский А. А. Собр. соч. Т. I. Л., 1950. С. 163–172)

С. 31 — «также» вместо «так же»;
С. 31 — может существенно изменяться, — из возбуждающей может 

становиться тормозящей для одних и тех же приборов — в зависимости 
от состояния, переживаемого центром в данный момент (пропущено 
два тире);

С. 31 — «Возбуждение и торможение это лишь переменные состояния 
центров в зависимости от условий раздражения, от частоты и силы при-
ходящих к нему импульсов» (нет тире, слово «центров» вместо «центра»).



84

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

С. 32 — «на теплокровном», а не «теплокровного».
С. 32 — в конце первого раздела разрядкой выделен предпоследний 

абзац, последний отделен («Что приписывание…»), в конце написано 
«W. H. Winch», а не «Винш».

С. 33 — выделено разрядкой «рабочую гипотезу».
С. 33 — «у моих сотрудников» вместо «моими сотрудниками».
С. 34 — «в работе М. И-ча» вместо «его работы».
С. 35 — «Сенсорная спинномозговая Доминанта» («доминанта» 

с прописной буквы).
С. 35 — «дал им Head» вместо «Гед».
С. 36 — «внутренно-секреторного» (через дефис, а не слитно).
С. 36 — «тетанизированного одиночного сокращения» выделено 

разрядкой.
С. 36 — «где нерв раздражается одиночными индукционными уда-

рами» обособлено запятыми и тире.
С. 37 — «нетрудно» написано слитно.
С. 37 — разрядкой выделено: «вновь приходящие волны возбуждения 

в центрах будут идти по направлению главенствующего сейчас очага 
возбуждения».

С. 37 — разрядкой выделено: «Декарту».
С. 37 — «ресипрокное» вместо «реципрокное».
С. 38 — «Gotch» и «Horsley» вместо «Готч» и «Хорслей».
С. 38 — «приблизительно» обособлено запятыми.
С. 38 — «Sherrington» вместо «Шеррингтон».
С. 39 — «в общем» обособлено запятыми.
С. 39 — разрядкой выделено: «множество переменных, калейдоско-

пически сменяющихся органов предупредительного восприятия, пред-
вкушения и проектирования среды»; «посредством образования до-
минанты и торможения прочего мозгового поля».

С. 39 — «Ferrier», «Wundt», «Dougall», «Ebbinghaus», «Zoneff», 
«Meumann» вместо «Ферье», «Вунд», «Мак-Дугаллом», «Эббингауз», 
«Цонефф» и «Меуманн».

С. 40–41 — выделено разрядкой и после поставлено двоеточие 
«Первая фаза», «Вторая фаза», «Третья фаза».

С. 41 — добавлено сверху рукой Ухтомского коричневыми чернила-
ми: «и воспроизвожу доминанты».

С. 41 — имена И. М. Сеченова и И. П. Павлова выделены разрядкой. 
С. 41 — выделено разрядкой «маховое колесо».
С. 42 — «Freud и его школа» вместо «Фрейд и его ученики».
С. 42 — «Ludwig o Helmhoitz’е» вместо «Людвиг о Гельмгольце».



85

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

С. 42 — запятые поставлены иначе: «Надо ли представлять себе 
доминанту как топографически единый пункт возбуждения в централь-
ной нервной системе? По всем данным, доминанта в полном разгаре 
есть комплекс определенных симптомов во всем организме — и в мыш-
цах, и в секреторной работе, и в сосудистой деятельности».

С. 43 — выделено разрядкой: «Кора — орган возобновления и кратко-
го переживания прежних доминант с меньшей инерцией и с целью их 
экономического сочетания». Слово «попрежнему» вместо «по-прежнему».

1.7. Доклад А. А. Ухтомского  
«Принцип доминанты» (фрагменты)

Доклад прочитан на пленарном заседании биологического круж-
ка ЛГУ 2 апреля 1927 г. (Оп. 1. Ед. хр. 20. Л. 74+1). 

Векториальная определенность движения является результатом 
доминанты: возбуждение в одном, сопряженное с торможением 
в другом (л. 9).

…Повышенная возбудимость, повышенная впечатлительность 
определенной центральной области к раздражителям (л. 10).

…Способность суммировать, накоплять в себе возбуждение — это 
второй признак. И третий — способность поддерживать его во вре-
мени достаточно стойко, не сбиваясь (л. 11). 

Название принципа — из 2-го тома книги Рихарда Авенариуса 
«Критика чистого опыта» (1888–90), но для него доминанта — «не-
что исключительное, нечто отходящее от нормы» (л. 14).

…Очень возможно, что этот путь наименьшего сопротивления 
приведет к весьма большим бедствиям для того, кто тебе дороже 
всего; они останавливают, тормозят, вступают, может быть, в весьма 
тяжелую борьбу, в конфликт с низшими центрами и, очевидно, да-
леко уклоняют поведение от пути наименьшего действия <…>  
И вот, высшие этажи, эти наиболее дальнозркие и наиболее ориен-
тирующие нас в хронотопе органы, предвидят предстоящую реаль-
ность задолго, у больших людей они могут предвидеть в истории за 
сотни лет, ибо хронотоп гения чрезвычайно обширен, и именно ге-
ниальные деятели в своем индивидуальном поведении для себя чаще 
всего идут по пути наибольшего сопротивления для того, впрочем, 
чтобы достичь намеченного предмета наилучшим способом и от-
крыть другим это достижение с наименьшей затратой сил (л. 25).



86

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

…Главенствующая сфера возбуждения, вектор текущей нашей 
деятельности, устремлены на определенную, ограниченную группу 
фактов. И мы несем на себе все последствия одностороннего пове-
дения, мы ответственны за свои абстракции в более или менее 
близком будущем. Доминанта всегда одностороння, и тем более, чем 
она выражена. Вот почему в истории науки столь типичное явление, 
что абстрактные теории периодически сменяют одна другую, воз-
вращаясь опять к тем же путям, которые были покинуты, казалось 
на всегда (л. 29). 

Ученый схоластического склада, который никак не может вы-
рваться из однажды навязанных ему теорий, кстати и некстати будет 
совать свою излюбленную точку зрения и искажать ею живые фак-
ты в их конкретном значении. Новые факты и люди уже не говорят 
ему ничего нового. Он оглушен собственною теорию. Известная 
бедность мысли, ее неподвижность, связанная с пристрастием (л. 30) 
к тому, чтобы как-нибудь не поколебались однажды уловленные 
руководящие определения, — однажды избранные координатные 
оси, на которых откладывается реальность (л. 31).

Ибо ведь только в меру того, насколько каждый из нас преодоле-
вает себя самого и свой индивидуализм, самоупор на себя, ему от-
крывается лицо другого. И с этого момента, как открывается лицо 
другого, сам человек впервые заслуживает, чтобы о нем заговорили, 
как о лице (л. 35).

1.8. Отзыв А. А. Ухтомского о дипломной работе  
Д. Б. Гуркина (фрагменты)

Отзыв А. А. Ухтомского о дипломной работе Д. Б. Гуркина «К во-
просу о значении лабильности проводящей системы сердца для 
торможения блуждающего нерва» (1936–1938) (Оп. 1. Ед. хр. 42. 
104 л.)

Параграф 1. Доминанта — настаивает на своем, сопряженное 
с ассимиляцией (адаптацией) организма к данным среды и данной 
среды к организму. Это — великолепный инструмент, но и страшный 
инструмент. Ибо он может вести к самодовольной, хорошо обосно-
вавшей себя праздности, и к действительному узнаванию новых и но
вых аберраций бытия, к которым нужно сначала уметь уподобиться, 



87

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

чтобы затем их лечить! И самоутверждение, и узнавание того, что 
больше тебя самого — осуществляется через доминанту (л. 3).

6. Психология, как «объясняющая наука».
Психология, как практическая ориентировка в законах жизни. 

Эсхил, Софокл, Шекспир, Достоевский. Это не «объяснения», не под
мена живой реальности абстракциями, но постановка проблем, 
указание незамеченных вопросов и новых задач (л. 4). 

9. Господствующая страсть (мотив) и ее ведущее значение (л. 7).
10. Господствующий интегральный образ (л. 5).
Доминанта ослепляет; но доминанта же и открывает глаза на то, 

что не видно до сих пор, и что не было бы заметно без нее (л. 10).
18. словом создают установку в себе и словом передают ее дру-

гому (л. 11 об.).
20. Поведение создает быт. Быт подкрепляет поведение. Это  

выражение доминантного цикла. Община незаметно поднимает  
за собой. Древняя пустынь (л. 12).

23. Отрешиться от двойника, найти Собеседника.
NB. Следование быту наименее связанных собою людей, наи-

более свободных от себя самих, наибольших мастеров Собеседова-
ния!» (л. 12 об.)

Головной мозг и высшее разумение. А религиозная Истина  
и христианская вера есть глава всего и идет впереди всего, что есть 
у человека в жизни!» (л. 20).

М. Горький писал о Толстом: Каждая мысль впивается в душу 
его, точно клещ (Собр. соч. Т. XVI. Гос. изд. 1924. С. 294). Почти все 
отмечали чрезвычайную эмоциональную отзывчивость Толстого на 
текущие впечатления. Он часто плакал, глубоко переживал даже 
мелочные события текущей общественной жизни. Это, конечно, 
очень важный момент в его художественном отражении жизни! 
Каждая мысль его глубоко близка к действительности, ибо сердечна, 
эмоционально-глубока, от самой психо-физиологической почвы! 
Здесь великий художник — настоящая противоположность шизо
френику и шизотимику с их оскудением способности к эмоциональ-
ной впечатлительности, с их абстрактностью в каждом отдельном 
переживании, с их неустойчивостью и расщепленностью в каждой 
отдельной реакции! (л. 25).

А. П. Чехов был убежденный представитель интеллигенции с ее 
установками жизни и ее последовательным индивидуализмом. 



88

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В связи с этим он считал, что народный учитель есть призванный 
воспитатель народа. <…> «Воспитывать народ» — это конечная и, 
можно сказать, роковая претензия индивидуализма и интеллигенции 
(л. 26).

Параграф 77. «Как засыхает ветвь, снятая с виноградной лозы, 
так и желающие оправдаться без Христа» (л. 46 об.).

Я. Эльсберг в Предисловии к Изданию Салтыковской «Истории 
одного города» (Academia, 1935) излагает свое понимание салтыков-
ской литературной деятельности в том смысле, что Салтыков «умел 
всю действительность превратить в сатирико-фантастический мир, 
всю ее обессмыслить» (с. XV). Если бы это было так, то задача  
и достижение тут не из весьма благодарных. Бессмысленная голова, 
конечно, все всегда с успехом обессмысливает! Тут Салтыкову при-
писывают качества Угрюм-Бурчеева с его «нарочитым упразднением 
естества» (с. 176). Дело Салтыкова было, повидимому, совсем в дру-
гом! Оно в попытке образумить самоуверенную глупость!» (л. 49).

У всяческого бытия, у всякого человека есть свой рисунок, вы-
ражающий более или менее достаточно его содержание и закон, 
которым они живут. По отношении к жизни рисунок этот является 
тем же, чем замкнутая окружность является относительно синусо-
иды, или чем замкнутые фигуры Ласажу и Савари являются в от-
ношении к соответствующим периодикам и временам. Когда нам 
удается уловить рисунок того или иного самого скромного челове-
ческого лица, или кошки, или уголка природы с его пейзажем, это 
значит, что нам удалось их полюбить, и мы их приветствуем в их 
действительности, в их течении. Течение вещей или отрывки их 
бытия относятся к их пребывающему рисунку, как повторяющиеся 
периодики к своему симплексу или символу. Течение и период яв-
ляются при этом не обратимостью, как можно было бы думать  
по симплексу, но лишь повторением фаз и периодов» (л. 87). 

Стоящая на месте щука с ее оперативным покоем и изощренною 
способностью наблюдения… Сократ в ночном оцепенении на Аф-
риканской улице с его вслушиванием в пробуждения Демона… 
Тончайшее сопоставление всех впечатлений пережитого с проница-
тельным проникновением в смысл текущего для того, чтобы про-
никнуть в будущее (л. 90 об.).

Параграф 235. «Вот в чем корень западноевропейского идеализ-
ма: всякая вера истинна. Это, по смыслу, то же, что и девиз проте-



89

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

стантизма в понимании А. С. Хомякова: приищите себе удобную 
веру, и будет довольно, ибо всякая вера истинна. Но не всякая «вера» 
есть уже и истина, но есть вера истинная, когда она вера в Истину; 
ибо истина бытия познается человеком не иначе, как верою, про-
эктировнаием на расстоянии, предвосхищением будущего, совестью. 
Идеалисты самое состояние веры, энтузиазма и экстаза превращают 
в суррогат истины. Между тем лишь сущая, достигаемая, опредлен-
ная по содержанию и, следовательно, обязывающая истина есть 
истина» (л. 93 об.).

Параграф 267. По возвращении из первого путешествия Л. Н. Тол-
стой пишет (1857): — Мой камень преткновения есть тщеславие 
либерализма. — По возвращении из второго он отмечает, что при-
вилегированное общество не имеет никакого права воспитывать 
по-своему народ, который чужд ему (1862)… Толстой возмущается 
тем, как либералы злоупотребляют словом — народ, воля народа… — 
Да что они знают о народе? Что такое народ?.. Член самого деспо-
тичного народа может быть вполне свободен, хотя может подверг
нуться жестоким насилиям… Член же конституционного государства 
всегда раб, потому, что, воображая, что он участвовал в своем пра-
вительстве (л. 101 об.) он признает законность всякого совершаемо-
го над ним насилия…» (л. 102).

Вот Салтыков-Щедрин не понимал того, что старинные, гонимые 
Пошехонской Старины — были люди вполне свободные свободою 
самою высокою, которая успевала преодолевать все ухищрения 
«миродержителей века и духов злобы» (л. 102). 

1.9. Заметки на полях книг А. А. Ухтомского

Культурное наследие ученого и мыслителя Алексея Алексеевича 
Ухтомского включает в себя не только записные книжки, дневники, 
письма, статьи, которые хранятся в Санкт-Петербургском Филиале 
Архива РАН, но и маргиналии на полях книг из его личной биб
лиотеки. В настоящее время эти книги находятся, кроме архива, 
в библиотеке Санкт-Петербургского государственного университета 
и в фонде редкой книги Рыбинского музея-заповедника, а также 
в частных коллекциях. Частично маргиналии Ухтомского опублико-
ваны, но в некоторых случаях они отъединены от книги, на полях 



90

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

которой написаны73. Лишь в немногих статьях и изданиях указано, 
где размещены эти заметки74. В книге «Доминанта души» благодаря 
сотруднику Рыбинского музея-заповедника Ольге Васильевне Ива-
новой опубликовано чуть менее 200 заметок. Указано, из каких книг 
они выписаны, но систематизация по тематике и проблематике от-
сутствует.

1.9.1. Коллекция Рыбинского музея-заповедника
В данную монографию включены маргиналии Ухтомского на по

лях его книг, которые хранятся в Рыбинском музее-заповеднике 
(20 книг), некоторые публикуются впервые. Все книги Ухтомского 
с его заметками, которые хранятся в Рыбинском музее-заповеднике, 
можно разделить на тематические блоки по следующим наукам: 
физиология (24 книги), богословие и религия (18 книг), физика 
(7 книг), математика (6 книг), философия (6 книг), история и соци-
альные науки (6 книг), литература (5 книг), география (3 книги), 
биология (3 книги), психология (2 книги), медицина (2 книги), ис-
кусство (2 книги); этика, логика, химия, стенография (все по 1 кни-
ге). Ухтомского интересовали проблемы религии и богословия, 
философии, истории и литературы. 

Из общественно-политических вопросов Ухтомского больше 
всего волновали проблема народа и интеллигенции, а также судьбы 
России. Критика интеллигенции, которую мыслитель винил в про-
исшедшей в стране революции, содержится в заметках четырех книг: 
РБМ-18503, РБМ-19482, РБМ-6921, РБМ-10038/12. Об особенностях 
русского народа Ухтомский размышлял в заметках, которые остав-
лены на полях книг РБМ-16327/18, РБМ-18503. Мыслитель отмечал 
идеализм русского народа, а также его стремление быть самим собой. 
Наиболее ярко это проявляется, по мнению ученого, у ярославских 
и нижегородских крестьян [с. 317]. Не идеализируя русского кре-

73 Ухтомский А. А. Заслуженный собеседник : Этика. Религия. Наука: [Сборник]  / 
предисл. Л. В. Соколова, Г. М. Цурикова; примеч., крат. слов. имен и терминов 
Л. В. Соколов]. Рыбинск: Рыбинское подворье, 1997. 567[2] с.

Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на по-
лях / предисл. Г. Цуриковой, И. Кузьмичева, с. 3–22; примеч. Л. В. Соколовой. СПб.: 
Петерб. писатель, 1996. 525[2] с.

74 Ухтомский А. А. Доминанта души: Из гуманитарного наследия / А. А. Ухтом-
ский; ред. И. С. Кузьмичев. Рыбинск: Рыбинское подворье, 2000. С. 294–325.



91

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

стьянина, Ухтомский выделял такие его слабости, как легкомыслие, 
тщеславие, презрительность к младшему брату, низкопоклонство  
и раболепие перед сильнейшим, зависть и вороватость [с. 319].

Ухтомского волновала проблема отношений Запада и России. Он 
критиковал католицизм за то, что в нем проявляется иерархичность 
власти (РБМ-6962, с. 452–453). Между социализмом и материализ-
мом ученый находил много общего. По его мнению, ожидание ве-
ликих чудес свойственно для материалистического сознания (РБМ-
16327/9), материальное повторимо и имеет смысл лишь настолько, 
насколько повторимо (РБМ-16732/3), в классовом сознании, по его 
мнению, проявляется коллективный эгоизм масс (РБМ-16733/3).

О роли старообрядчества в истории Ухтомский размышлял в за-
метках книг РБМ-6957, РБМ-17483, РБМ-6987, РБМ-10038/12.

Ухтомский обнаруживал такие особенности религиозного созна-
ния, как жизнь сердца, превосходящая знание и опыт (РБМ-16733/1), 
связь с волевой функцией (РБМ-6952), вера в реальное, а не метафи-
зическое (РБМ-17483), свобода в Боге (РБМ-6952), дух преданности 
Истине (РБМ-6952). Религия, по его мнению, может дать единую 
основу сложному мировоззрению (РБМ-16732/3), важнейшие рели-
гиозные понятия — это «спасение души» и «благодать» (РБМ-6952). 

Проблема личности и принцип доминанты всегда волновали ис-
следователя (РБМ-17175, РБМ-10038/12). Закон заслуженного со-
беседника (РБМ-16732/3, РБМ-10038/12) и необходимость работы 
над переделкой себя (РБМ-16327/15) не один раз становились со-
держанием заметок Ухтомского.

Больше всего маргиналий находится в «Добротолюбии» (РБМ-
45380), настольной книги ученого, которая хранится в фонде редкой 
книги Рыбинского музея-заповедника.

1. Добротолюбие в русском переводе, дополненное: в 5 т. М.: 
Иждивением Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1895. 
Т. 2. 2-е изд. VI, 5. 760 с. (РБМ-45380).

Маргиналии Ухтомского посвящены таким общественно-полити
ческим проблемам, как народ и интеллигенция, материализм и со-
циализм, судьба России, отношения Запада и России. В своих за-
метках Ухтомский размышляет об особенностях религиозного 
сознания, о богословии, о проблеме личности. 

По заметкам, сделанным на полях настольной книги ученого — 
«Добротолюбию» — можно увидеть, что духовный рост личности 



92

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

происходит благодаря приобщению к преданию, к символам, закре-
пленным в традиции, на высшем этапе — умной молитве и безмол-
вию. В «Добротолюбии» заметки написаны с дореволюционной и 
послереволюционной орфографией, чернилами красного, черного, 
синего цвета и простым карандашом. Самая ранняя дата указана на 
с. 685 — «11 апр. 1900», на с. 130 — «13 авг. 1913», на с. 120 —  
«Рыбинск 10 авг. 1913», «4 авг. 1913. СПб.» На полях с. 130 написа-
но «10 янв. 1935», на с. 311 также есть дата: «1 февраля 1932»,  
на с. 320 — «2 февр. 1932». Иногда дается указание на церковный 
праздник: «Духов день / 1913» (с. 59). Ухтомский на полях приводит 
цитаты из трудов Отцов Церкви и Святых: Григория Богослова, 
Григория Синаита, Иоанна Златоуста, Макария Великого, Димитрия 
Ростовского, Серафима Саровского, Тихона Задонского и др. Ухтом-
ский подчеркивает слова, рядом с которыми приписывает: «Вослом-
ское правило», — вспоминая жизнь в родной усадьбе Вослома, ко-
торая находилась недалеко от Арефино: «Нам надо заботиться как 
о томъ, чтобы по желанiю плотскаго удовольствiя не принимать пищи 
прежде назначенного времени, или сверхъ мѣры, такъ и о томъ, чтобъ 
употреблять ее в назначенный часъ, хотя бы и не хотелось; потому 
что и чрезмѣрное желанiе плотскаго удовольствiя и отвращенiе отъ 
пищи возбуждаются врагомъ нашимъ» [с. 31]. Родословная писате-
ля представлена на нахзаце книги. Ухтомский начинает ее не с Рю-
рика или Юрия Долгорукого, а с князя Василька Константиновича 
Ростовского (1209–1238), погибшего в монгольском плену после 
поражения русских войск на реке Сити, где его принуждали отка-
заться от христианской веры. Князь-мученик сейчас канонизирован 
Православной Церковью. 

Среди предков ученого в родословной выделены также Иван  
и Федор, которые были «убиты на Дону», во время Куликовской 
битвы, Александр, погибший под Конотопом в бою во время русско-
польской войны 1657–1667 годов. Был в его роду инок Борис 
(1619–1621). Завершает Ухтомский родословную записью себя  
и брата Александра, который, уточняет Ухтомский, «во иночестве 
Андрей». Есть указание источника родословной: «На этом наша 
ветвь закончена в росписи 1686 г. поданной стольником князем Ми-
хайлом Ухтомским».

Некоторые заметки мыслителя связаны с личными переживания
ми. Особенно часто вспоминает Ухтомский свою любимую тетю — 



93

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Анну Николаевну Ухтомскую (1832–1898) и своего любимого учи-
теля — Ивана Петровича Долбню (1853–1912) — преподавателя 
математики Нижегородского кадетского корпуса, а затем профессо-
ра и директора Горного института в Санкт-Петербурге. Рядом со 
словами преп. Исаака Сирина об испытании, которое позволяет 
«познать своего Промыслителя, ощутить Бога своего и утвердиться 
в вере в Него» «по силѣ выдержанного имъ испытанiя», Ухтомский 
записывает: «тётина болѣзнь и кончина для меня. 11 апреля 1900» 
[с. 685]. На с. 495 «Добротолюбия» ученый делится своим воспоми-
нанием об учителе: «И. П. Долбня когда-то, разсматривая портретъ 
одного известного инока, сказал, что трудно рѣшить, что тутъ самое 
главное руководитъ остальнымъ: умъ и сильный духъ, или страсть» 
[с. 685]. Судя по всему, Ухтомский хотел написать о своем учителе 
и на полях «Добротолюбия» оставил заметку, что он начал бы свои 
воспоминания следующими словами, которые он подчеркнул: «Ви-
дел и неискуснаго ученика, который в присутствiи нѣкоторыхъ 
людей, хвалился добродѣтелями своего учителя, и, думая присвоить 
себѣ славу, прiобрелъ вмѣсто того одно безчестiе, когда все сказали 
ему: “какъ же доброе дерево произвело безплодную вѣтвь”» [с. 544]. 

Страшным событием для себя и для всей страны Ухтомский 
считал Октябрьскую революцию, и все время пытался осмыслить 
эти события. Рядом со словами «Никто никогда не понуждается  
ко грѣху, хотя бы дурной примѣръ другихъ возбуждалъ его къ тому, 
если онъ не имеетъ сокрытой въ сердцѣ своемъ матерiи того грѣха» 
Ухтомский пишет: «что случилось с русским обществом в 1917 г.» 
[с. 65]. На полях сочинения св. Ефрема Сирина «О борьбе съ гневомъ» 
Ухтомский пишет: «К нарочитому насаждению духа порочного со-
перничества и соревнования у социалистов» [с. 401].

Ухтомского интересует феномен гениальности, который он по-
нимает как такое соединение с Богом, когда Он будет действовать 
в человеке. Рядом со словами из сочинения св. Иоанна Кассияна 
«Борьба съ помыслами и духами злобы» о «совершенном уме, власт
вующем над своими помыслами» он пишет: «Кто-то сказал: «Гений 
это вниманiе». Но тамъ это даръ, прирожденное свойство. Здѣсь это 
предметъ достиженiя, — норма жизни, — установка владычествен-
наго ума над всемъ остальнымъ существомъ» [с. 99]. Падший чело-
век, не отринувший любви, может быть спасен, по мысли св. Ефре-
ма Сирина. Ухтомский размышляет об этом: «Что значит, что 



94

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

простится грѣхъ, ибо “она возлюбила много”. Любовь сохраняетъ 
сердцевину человѣка, а сохранивъ ее она еще может спастись, не 
смотря на всякое бремя грѣха» [с. 405]. Страх Божий также необхо-
дим для спасения: «“Страх Божий” (начало премудрости!) спасите-
ленъ именно тѣмъ, что всецѣло говоритъ о смиренiи духа» [с. 427]. 

Вместе со св. Аввой Дорофеем Ухтомский размышляет о приро
де греха и возможности его преодоления: «От греха смерть, но смерть 
для того, чтобы грех был не безграничен, ибо смертью истребляет-
ся грех» (Диалектика истории по Златоусту)» [с. 602]. На полях  
сочинения св. Иоанна Кассияна «Борьба съ духомъ гордости» Ух-
томский пишет: «Добродетель есть признак свободы; но мы не 
свободны / по произволу имѣют его или не имѣютъ. Имѣя его,  
мы в сферѣ свободы. Но лишь пройдя великiе законы духовнаго 
роста возможно приобрѣсти его. Законъ же это не отъ меня, но от Бо
га, сотворившаго небо и землю и Церковь свою» [с. 83]. 

Способность обрести истинный путь, по мнению Ухтомского, 
человеком достигается через смирение, исповедание своих грехов. 
Жизнью нужно располагать не по своему суждению, а по совету 
преуспевших в борьбе с грехами. Рядом с этими размышлениями 
св. Иоанна Кассиана Ухтомский пишет: «Это пути победы над само-
утверждением в себе и над индивидуализмом европейской культуры» 
[с. 144]. Добродетели, вслед за преп. Нилом Синайским Ухтомский 
называет «органами борьбы» [с. 286]. Затем он уточняет: «По преп. 
Антонию Великому добродетели это органы и вооружения души. 
По преп. Ефрему это то, что осуществится душою в реальности по-
сле совлечения плоти» [с. 339]. Торжество одной страсти может 
привести к победе других. Ухтомский по поводу этого замечает:  
«От одной трещинки проливается все содержимое сосуда…» [с. 288]. 
Рабство ума, его зависимость от страстей ученый называет «раз
слабленiем, атонiей, разлѣненiем духа» [с. 289]. Рядом со словом 
преп. Ефрема Сирина «Уроки о покаянии» Ухтомский пишет, как 
можно избавиться от греховных помыслов: «За “мыслями” в нас 
целая история с ее инерцией! Поэтому допустить в себя мысли, это 
уже значит войти в данную реку инерции. Прервать же мысль хотя 
бы и раз — значит начать овладевать собою» [с. 355]. 

На следующей странице он цитирует Исаака Сирина: «Исправь 
сначала волю, — затем будет исправляться “раздражительность”,  
а потом исправится и ум, т. е. разумение Сущего» [с. 356]. Размыш-



95

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

ляя о добродетели и свободе, Ухтомский пишет: «Христiанская 
свобода есть не фактъ, который можно дать или не дать кому-нибудь, 
а добродѣтель, трудом прiобретаемая каждым отдѣльнымъ человѣкомъ» 
[с. 359]. В конце труда св. Ефрема Сирина о добродетелях Ухтомский 
делает вывод, размещая его на полях книги: «Добродетели всегда 
есть нѣчто достигаемое, берущееся усилiем, подвигомъ, не дающе-
еся в руки само собою, — новая природа, прогрессирующая отъ 
силы в силу» [с. 376]. На полях сочинения св. Ефрема Сирина «Уро-
ки о подвижничестве» Ухтомский размышляет о том, какую роль 
в жизни человека играют добродетели: «“Жизнь” понимается то, как 
метафизическая сущность (бiологiя, физiологiя), то как добродѣтель 
в противность мраку невѣденiя и смерти, если выводить ее по 
отношенiи к тому или иному существу (напр. индивидуальной души), 
то в первом случае врядъ ли когда-нибудь удастся выразить ее, как 
следствiе других метафизических же понятiй (ср. Канта и современ-
ных бiологов); как слѣдствiе из другого, ее надо выводить изъ 
добродѣтелей, т. е. во втором смыслѣ (ср. Ренана)» [с. 441].

По поводу плодов грешников Ухтомский вспоминает сочинение 
Тихона Задонского «Весна» (Сокр. дух. от мiра собир. I, 215) и за-
мечает на полях рядом с сочинением св. Ефрема Сирина «Увещание 
к покаянию»: «И сейчас ведь, куда ни придет человек, всюду носит 
с собою и за собою то, что наготовлено им в себе самом! И в святом 
месте заносится вонь греха!» [с. 331]. Ухтомский верит в возмож-
ность изменения человека: «естество наше делаемо есть» [с. 326]. 
В ответ на описание мучения грешников он пишет: «Кромѣ этого 
внѣшняго нужно еще нѣчто внутреннее для того, чтобы сложилось 
убежденiе в этомъ значенiи смерти» [с. 337]. 

Часто Ухтомский обращается к евангельским образам в своих 
маргиналиях. Так, рядом с сочинением преп. Нила Синайского  
«О сребролюбии» ученый пишет о двух состояниях человека как 
о состоянии сестер Марии и Марфы: «Покой Марiи есть тоже иде-
альное состоянiе. В своемъ мѣстѣ потребенъ и Марфинъ трудъ»  
(Ср. Прологъ Янв. 18 д.) [с. 345]. По поводу призыва преп. Нила 
Синайского «Стенай о ближнемъ грѣшащемъ, чтобъ и о себѣ воз-
стенать; ибо мы всѣ повинны грѣхамъ» Ухтомский замечает: «Не воз
стенаешь о себѣ, т. е. и не ощутишь грѣха своего, если о грѣхѣ 
брата подумаешь безъ стенанiя! Вот почему надо “не судить”, ибо 
судъ исключаетъ стенанiе (соболенiе)» [с. 284].



96

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Много размышлений вызывают у мыслителя понятия «душевный», 
«естественный» и «духовный» человек. Ухтомским подчеркнуто 
в тексте черными и красными чернилами: «Апостол людей посту-
пающихъ естественно назвалъ душевными, а поступающихъ проти-
воестественно — плотскими; духовные же суть тѣ, которые и есте-
ство преобразуютъ в духъ [с. 342]. Внизу Ухтомский делает заметку 
карандашом: «К анализу понятия “естественный”» [с. 342]. Понятие 
плотского соединяется в сознании ученого с эпохой Просвещения 
[с. 344] и с материализмом. Также Ухтомский размышляет по пово-
ду помыслов, которые признаются за дело: «Это фактъ психолого-
физiологическiй: часто мысли о событiи, объ известной части опы-
та, есть уже опыт! Для человѣка факты мысли становятся фактами 
дѣйствительной реальности (ср. Джэмса). Мысль, съ которою свя-
залось произволенiе стало фактом опыта» [с. 342]. Сверху Ухтомский 
пишет: «Духъ есть не вещное, а динамическое, дѣятельное начало» 
[с. 342]. Рядом с описанием грехов в «Уроках о подвижничестве» 
св. Ефрема Сирина Ухтомский замечает: «Доминанта, обличающая 
внутреннего человека» [с. 432]. На с. 433 цитирует Григория Бого-
слова: «Материя дана для упражнения свободы». Подчеркивая 
слова о богоугодной жизни, Ухтомский пишет рядом: «Поставь до-
минанту на научение доброму, тогда в каждом человеке и своем 
собеседнике будешь черпать поучение доброе на доброе для обоих» 
[с. 443]. 

Предание и христианская символика нужны тому человеку, ко-
торый «сам опытом узнавать еще несилен» [с. 695]. Символ человек 
перенимает, не понимая его значения, но, когда человек коснется его 
духом, символ «вспыхнет ярким золотым пламенем» [с. 195]. Ух-
томский размышляет о духовном возрастании вместе со св. Исааком 
Сирином: «Путь духовной эволюции в истории и в отдельном чело-
веке: стало живою явью уже то, что до сих пор достигалось и росло 
искусством и символами» [с. 672]. Высшая ступень развития чело-
века духовного, по Иоанну Лествичнику, сравнивается с «новона-
сажденным деревом», а душа, «как водное орошение, имеет слезы 
по Богу» [с. 346]. Ухтомский пишет рядом: «Переходъ в нѣкоторое 
новое состояние: “новая тварь”» [с. 346]. 

Очень часто упоминает Ухтомский Иисусову молитву. Рядом 
с текстом св. Ефрема Сирина «Уроки о подвижничестве» Ухтомский 
пишет: «Молитва — зеркало духа» [с. 435]. Рядом с «Подвижниче-



97

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

скими наставлениями» св. Исаака Сирина ученый замечает: «Здесь 
молитва подлинное исследование самого себя, чтение совести» 
[с. 678]. На полях сочинения св. Иоанна Лествичника Ухтомский 
записывает: «Для чистой молитвы нужна вѣдь и полная нестяжатель-
ность» [с. 529]. Рядом с сочинением преп. Исихия «О трезвении  
и молитвѣ» Ухтомский пишет красными чернилами: «По Златоусту 
лице молящегося озаряется благодатью, как восходящим утром 
солнцем. И ему уже нельзя быть смертным за высоту осияния благо-
датью!» [с. 166]. Молитва становится проводником для благодати: 
«Только очисти душу для молитвы, благодать скажется сама собой» 
[с. 192]. В этом же сочинении ученый подчеркивает слова о страстях, 
которые восстают на разум, чтобы он им правил. Гневаться можно 
на сам грех и не согрешать. Рядом Ухтомский пишет: «Какъ управ-
ляться съ “цѣлым человѣкомъ”. Отцы также часто и постоянно 
требуют, чтобы разумъ былъ поставленъ владыкою всѣхъ прочихъ 
силъ души. Чѣмъ же и как это отличается отъ “рационалiзма”?  
По плодамъ, во всякомъ случаѣ, различiе огромное, ибо тамъ разумъ 
со своими отвлеченными формулами на самом дѣлѣ всецѣло раб-
ствуетъ прѣдъ другими силами души; здѣсь же онъ «владыка», 
правящiй всемъ остальнымъ» [с. 184]. 

По поводу визуальных образов рядом со «Словом о блуде» 
преп. Нила Синайского Ухтомский вспоминает о законе доминанты: 
«Появление представлений свидетельствует о сложившейся б. или 
м. устойчивой группе центров, которая готова разрядиться в поряд-
ке доминанты» [с. 236]. Доминанта личности раскрывается в ее речи. 
Ухтомский подчеркивает слова св. Ефрема Сирина: «Хвалолюбiе 
служитъ знакомъ, что мы тщеславны; прiятность явствъ показываетъ, 
что мы чревоугодники; нерадѣнiе обнаруживаетъ, что мы лѣнивы; 
любостяжательность — что не любимъ Христа; зависть возвѣщаетъ, 
что нѣт въ насъ любви; удовольствiе, съ какимъ осуждаемъ другихъ, 
означаетъ, что полны мы ненависти» [с. 432]. Рядом Ухтомский за-
мечает: «NB. Все есть. Обнаружение по действующим доминантам»; 
«Доминанта, обличающая внутреннего человека». 

На полях «Добротолюбия» Ухтомский упоминает трех русских 
писателей — Л. Н. Толстого, Ф. М. Достоевского и И. А. Гончарова, 
также несколько раз обращается к «Фаусту» Гете. Гончарова ученый 
относит к писателям-«обличителям», по поводу которых замечает: 
«Обличители, вроде Гончарова, никогда не думали о том, что врач 



98

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

должен целить себя прежде всего!» [с. 258]. С этой записью, сделан-
ной карандашом, соседствует чернильная заметка: «Обломовщина 
как нравственный типъ».

У Л. Н. Толстого Ухтомский находит тип праведника, о котором 
пишет Иоанн Лествичник: «Ничто не приносит столько пользы 
ближнимъ, какъ смиренный и непритворный нравъ, и такое же сло-
во». Рядом Ухтомский пишет: «Ср. “о. Сергий” у Л. Н. Толстого» 
[с. 643]. В наставлениях Иоанна Лествичника Ухтомский подчерки-
вает слова о «любящих Бога», которые мужественно переносят все 
беды, не теряя упования на Бога. Рядом мыслитель оставляет за-
метку, в которой цитирует роман Достоевского «Братья Карамазовы»: 
«М. б. это-то и значит, что “прежде всего надо полюбить жизнь” 
(Достоевский)» [с. 412]. 

2. Салтыков-Щедрин М. Е. Полное собрание сочинений.  
5-е изд. СПб., 1906. Т. 7–8. 509 с. (РБМ-18503).

На 1-й форз. — запись коричневыми чернилами: «Кн. Алексей 
Ухтомскiй // 1910 г. С. Петербургъ»; на форзаце рукой А. А. Ухтом-
ского коричневыми чернилами написано: «И Тургенев, и Гончаров, 
и Толстой, и Достоевскiй — все это продолжатели Пушкинско-Гого
левских традицiй. Каждый из этих писателей развил в особенности 
опредѣленную черту из той манеры воспрiятiя жизни, которая была 
дана Пушкиным и Гоголем. Но ни один из них не тронул из наследiя 
этих отцов преданiя «Ревизора» и «Мертвых душ». Заполнить этот 
пробѣл въ традицiи, — специально развить и довести до конца дух 
“Ревизора” и “Мертвых душ”, — было дѣлом Салтыкова-Щедрина. 
Но в этой спецiализацiи и односторонности Салтыкову чужд и не-
понятен дух того же Гоголя, развившiйся в “Перепискѣ с друзьями”. 
И оттого Салтыков отдался духу фарисея, так и не докопался до духа 
мытаря! Он остался типическим пророком россiйской интеллигенцiи, 
как ни велик был его талантъ и как ни прiоткрывал он ему перспек-
тивы за предѣлами фарисейскаго сужденiя жизни. Оттого у него так 
испакощено, до конца непонято церковное мiровоззренiе, и за одно 
это россiйская интеллигенцiя почитает его “своим” более, чем кого-
либо. Рефракторность, невоспрiимчивость к христiанству, вот важ-
нейшие последствiя фарисейскаго духа!». На обороте форзаца ка-
рандашом написано: «Какой рефлекс будет доминантным? Сказать, 
что “более сильный” значит впасть в механический схематизм. 
Сказать, что “более важный по биологии зная” — значит впасть 



99

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

в биологический “схематизм” <…> А история развития и культуры 
направлена на то, чтоб первоначально слабые и не успевшие укоре-
ниться рефлексы могли иметь <нрб.> преобладание посреди мощных 
конкурентов, сделать первым слабое — сильнее после конкурентов». 
На титульном листе написано карандашом: «В одном и том же мiре 
человек открывает с одной ступени на другую то, что есть, насколь-
ко лишь постепенно становится способен видеть то, что есть. От-
сюда диалектика сущего для человека. Не говоря о том, что само 
сущее есть диалектика собеседования». На с. 40 запись коричневы-
ми чернилами: «Здесь Салтыков глубже, чем сам думает! Критика 
забирает здесь глубже, чем на всѣх прочих страницах автора. Это 
критика всего благополучнаго европейскаго позитивизма, авенари-
ус-маховского экономизма, можно сказать — всей самоутверждаю-
щейся культуры и науки. Хотел ли автор забрать так глубоко? Ведь 
тут придется, пожалуй, отказаться от аксiомы, что мы, “дѣти, все-таки 
лучше отцов”». На с. 193 запись коричневыми чернилами: «Стацiонар
ные доминанты: всегда настаивают на своем. Подвижная, динами-
ческая доминанта дает, напротив, перерастанiе в новое и высшее!».

3. Салтыков-Щедрин М. Е. Полное собрание сочинений.  
5-е изд. СПб., 1906. Т. 11–12. 614 с. (РБМ-15756/3).

На 1-й форз. — владельческая запись, коричневыми чернилами: 
«Кн. Алексей Ухтомскiй. 1910 г. С. Петербургъ». На нахзаце план 
родового имения в Восломе, выполненный карандашом. На с. 274, 
277 упоминается дедушка Николай Васильевич. На с. 406 карандашом 
отчеркнуты строки: «Вотъ коли родишь мнѣ сына, тогда и еще ты-
сячу рублей дамъ <…>А дочь родишь — бѣленькую дамъ. Такой 
ужъ уговоръ». Рядом карандашом написано: «Подобный уговоръ 
был у А. А. Ухтомскаго с его бабой — Гирсовой». На форзаце за-
писи Ухтомского с указанием проблем русской жизни и номера томов, 
страниц, где эти проблемы поднимаются: образование (XI, 24), 
дворяне как «вытравители народного быта» (XII, 378), (XI, 293), 
консерватизм (XI, 254), земство (407), немецкая культура на Руси 
(XI, 76–77), Распротаков и Чацкий (420), Антихрист (XI, 221, 224) 
и др. На об. тит. л. запись: «Высшая лабильность личного духа может 
иногда дать то же, что и раздражительная слабость. Совершенная 
неустойчивость послѣдней, носительство по всякому вѣтру, посто-
янное безличное перескакиванiе съ предмета на предметъ может 
случайно навести на путь Истины. Так художник, дитя дитем, 



100

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

театрал<ьный> артистъ иногда поразительно приближаются к путям, 
открытым христианской святости. Но дѣло в том, что это озарен<ие> 
также легко и безотчетно оставляет эти пути, как и <нрб.> набреда-
ют на них. Случайно они пришли на них, случайно и уходят с них!» 
На с. 214 карандашом на полях написано: «Все опоганено и испле-
вано! Поэтому все уже шаржировано в односторонне перекашива-
ющем зеркале. Вопрос лишь в том, соболезновать ли автору, что он 
получил право так безвыходно осудить свое прошлое?» На с. 160, 
где описана жизнь Ахлопиных, Сашеньки и ее бабушки, карандашом 
вдоль написано: «Русская благодать». Сверху карандашом выписана 
цитата из сочинения Иоанна Златоуста: «Миръ <…> любящим закон 
твой, и нѣсть им соблазна». 

4. Толстой Л. Н. Посмертные художественные произведения 
Льва Николаевича Толстого. М.: Издание Толстой А. Л.; Типогра-
фия Товарищества И. Д. Сытина, 1911. Т. 1. С. 97–160, 225–240 
(РБМ-16327/20).

На с. 97, запись: «Тоже ростъ чувства»; 4) с. 112, запись: «Царскiй 
путь»; 5) с. 115, запись: «Да, это один изъ центральных аргументовъ»; 
6) с. 136, запись: «Удивительно. Это ведь стоитъ всего 1905 года  
со всеми его писателями!»; 7) с. 155, запись: «И. А. В[етюков]».

5. Записки Рыбинского Религиозно-Философского Общества. 
Рыбинск: «Товарищество Н. Богатов и Е. Кривулин», 1918. Вып. 1. 
74 с. (РБМ-19482).

На с. 6 — «Федор Павлович Карамазов и Ко»; с. 7 — «а почему 
сохраняется? Потому что еще все оторвались гордынею от отеческо-
го предания Христовой жизни»; «И все таки замечательно, что ин-
теллигент остается верен себе и ищет истину по себе! Достоевский 
им проще и ближе, свободнее, легче! А отцы и церковное предание 
трудно и слишком обязывает! А ведь нам все хочется сочетать, так 
или Иоанна (?) с прогулкой и с partic de plaisir!»75. На с. 18: «Опыт 
показывает, что необыкновенно легко смешать Разум истинный, для 
приближения к которому служит инструментом наше разумение,  
и само это наше разумение, приняв его, само по себе, за самодовле-
ющий разум! Вот тогда человек говорит себе: «Не Христос Истина, 
а то, что я думаю о Христе!» И с этого момента уже вся дорога пере-
порчена до конца! И вот также очень легко перемешать подсозна-

75 увеселительная прогулка (фр.).



101

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

тельные и досознательные мотивы жизни и сверхсознательные 
обязательства ее! То, что от телесной стихии, и то, что от Света 
Разумного! И тогда врага принимаем за Ангела Светла! Так и при-
ходили прелести и погибель! Отсюда и гностический мистицизм  
и распутинщина!»; «В любви женщины-матери, или воспринявшей 
в себя сердце матери находишь начало всякого добра, умиления, 
руковождения, любви до смерти».

6. Кэрд. Гегель / Перевод с английского кн. С. Н. Трубецкого. М.: 
типо-литография Т-ва И. Н. Кушнерев и Ко, 1898. 306 с. (РБМ-6948).

Штамп: «Князь Алексей Ухтомскiй». Запись на тит. листе: 
«А. А. Ухтомскiй 16 мая 1899 С. Петербургъ». В тексте пометы и за
писи на полях, относящиеся к содержанию книги, сделанные рукой 
акад. А. А. Ухтомского. Отмечено понятие «природа», «естествен-
ный» [с. 20–21], «дух» как «органическое жизненное единство» 
[с. 41], нравственный закон [с. 136]. «Абсолютную победу» над 
духом Ухтомский понимает, как «всеобъемлющий предел мысли» 
[с. 162]. В книге есть заметки, которые касаются личности самого 
Ухтомского. Так, он отмечает на полях рядом с текстом: «В этом я  
и сознаю свою работу». Выделенный фрагмент раскрывает цель 
ученого: «…вынудить научное или практическое сознанiе <…> 
преодолѣть свое отвлеченное и одностороннее утвержденiе частныхъ 
различiй и привести его въ соотношенiе къ единству мысли» [с. 167].

7. В память столетия (1814–1914) Императорской Московской 
Духовной Академии. Сборник статей, принадлежащих бывшим  
и настоящим членам академической корпорации : в 2 ч. Ч. 2. Серги-
ев Посад: тип. Св.-Тр. Сергиевой Лавры, 1915. 667 с. (РБМ-16732/3).

На титульном листе Ухтомский написал красными чернилами: 
«Кн. Алексей Ухтомскiй / 23 декабря 1917 / Рыбинскъ». Это было 
время, когда усиливается с его стороны критика никонианства 
[с. 178, 181, 277, 281, 514]. Одна из главных проблем, которая вол-
нует мыслителя, — это проблема интеллигенции и народа [с. 138–
139, 158, 429]. Ухтомский размышляет о природе идеализма [с. 69, 
87, 111]. «Идеалисту открывается процесс выявления сущности 
в вещах, при этом Истина становится опытом» [с. 127, 466–467]. 
Много заметок посвящено преданию и его роли в Церкви и в жизни 
[с. 173, 407, 421], в частности: «Главное тут в преодолении эгоцен-
тризма, в освобождении от привычки смотреть через себя и во всех 
видеть своих двойников. «Чувственное» и «плотское». Это то, что 



102

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

способно еще и учить пророка, когда тот потеряет путь!» [с. 98]; «Не 
иначе, как через человека и через живого Собеседника <Христос> 
благоволил принести к тебе живое Предание!» [с. 438]. «Если  
в одном пятнышке сознанию удалось уловить порядок и красоту,  
то и весь опыт, весь мiр есть в принципе порядок и смысл и красота. 
Лишь суметь их открыть!» [с. 78]. 

8. Новые идеи в философии. Непериодическое издание, выхо-
дящее под редакцией Н. О. Лосского и Э. Л. Радлова. Сб. 17. Со-
временные метафизики II. СПб.: Изд-во «Образование», типография 
Ш. Буссель, 1914. 135 с. (РБМ-6924).

Запись: «А. Ухтомский / Ноябрь 1916 г. / Петроград», подчерки-
вания в тексте: с. 1–11 и с. 84–111. Заметки Ухтомского в основном 
обращены к теории познания. На с. 101 запись: «Дѣйствительность 
“мiръ сам по себѣ” неизмѣнна; мѣняются лишь реакции на него, наша 
оцѣнка и философiя его» [с. 101]. Абсолютная истина может быть 
доступна индивидуальному сознанию, поскольку, замечает мыслитель 
на полях, существует «выдуманный изъ абстракцiй мiръ, не подвер-
гавшшйся столкновенiю съ реальностью» [с. 111]. Ухтомский пред-
лагает свою классификацию истин: «1) истины технологическаго 
интереса — приспособляемые к тому, чего мы хотим; 2) истины 
наличiя, которым мы слѣдуем всегда, даже и тогда, когда сопротив-
ляемся им, — формальные истины» [с. 98–99]. Ухтомский пишет на 
полях о том, что для него является источником «наличных фактов»: 
«“Природа” — органически условное, отвлеченное объединенiе суще
ствующаго (условное воплощенiе идеи)» [с. 97]. По поводу критики 
Джемса автором статьи Яковенко Ухтомский пишет: «?? Страшно  
и читать это о Джэмсе. Плохо рекомендует автора!» [с. 84].

9. Гефтинг Г. Современная философия. М., 1907. 267 с. (РБМ-
6945). 

Запись на титульном листе чернилами красного цвета: «Кн. Алек-
сей Ухтомскiй / Декабрь 1911. С. Петерб.». Ухтомский размышляет 
о философии Вудта, Ренана и Ницше: «Сила синтеза у Канта, 
“апперцепцiя” у Вудта» [с. 65]. Вудт делает акцент на том, что «пси-
хическая деятельность человека», его «чувственные впечатления  
и представления» «опредѣляются всей предшествующей исторiей 
развитiя жизни сознанiя» [с. 25]. На полях книги рядом с утвержде-
нием Вудта о том, что «душа — это деятельность, активность», 
Ухтомский уточняет: «Душа = динамика, нечто принципиально 



103

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

временное, во времени обусловленное. Оттого, м. б., нѣвозможно 
“локализовать” ея дѣятельность» [с. 20]. Рядом со словами о том, что 
«все представления имеют первоначально импульсивный характер» 
Ухтомский замечает: «Тут и видно, что “представленiе” первона-
чально есть также рефлекс, активный отвѣт на дѣйствительность» 
[с. 67]. Чем определяются особенности восприятия каждой личности? 
Ухтомский пишет о «выборѣ, делаемом, в конце концов, по склон-
ности, по чувству, по общему психо-физiологическому состоянiю» 
[с. 83]. В теории познания Ренана и Ницше Ухтомский находит общее 
и подчеркивает слова Гефтинга о «господстве разума» «как цели 
мирового развития» и о причастности к этому «генiев и интелли-
гентных людей, умѣющих цѣнить ихъ» [с. 96]. Данным «целям мира» 
Ухтомский противопоставляет «святоотеческую идею безконечнаго 
прогресса» [с. 99] и уточняет: «…В исторiи всего виднѣе рука Божiя» 
[с. 115]. В противоположность прагматизму восприятия Ухтомский 
определяет «высшiе идеи: любовь, творчество» [с. 107]; «Старый 
предрассудок говорит: “великiе умы”. Почему умы? Великiе души, — 
это точнее!». «Богъ истории, или история = Богъ? Здѣсь точка 
соприкосновенiя съ иудаизмом и христiанствомъ» [с. 44]. По поводу 
философии Ницше Ухтомский замечает: «Любовь к Высокаму была, 
но не было духа снисхожденiя и смиренiя. А это воистину коренная 
бѣда!»; «Отчаянное топтанiе на старых путях, безвыходное повторенiе 
и вещьное постоянство мiра в духе Екклизiаста»; «Даже болѣе: оно 
неумѣстно и ненужно при процессуальном, динамическом (Дiонис
сiйском) воспрiятiи Вселенной» [с. 192, XV, XVI]. Ухтомский вслед 
за Гефтингом выделяет три стадии развития личности, которая стал-
кивается с какой-либо проблемой: стремление, работа и освобожде-
ние [с. 160]. Третья стадия (решение проблемы, в том числе проблемы 
восприятия) достигается различными путями: реституцией — воз-
обновлением прежнего состояния — или субституцией — развитием 
новых состояний или способностей [с. 160–161]. Ухтомский на полях 
уточняет: «Можно сказать в этих терминах, что христiанское открытiе 
и усвоенiе истины для человека есть не реституцiя и подтвержденiе 
себя, но субституцiя, и передѣлка себя заново» [с. 161]. «Реальная 
(не рацiоналистическая выдуманная) религiя и живет всегда преда-
нием! Преданiе — нормальный органъ религiи (коллективное 
постиженiе» [с. 237]. «Символы, образы, уподобленiя богословiя, 
как постоянный и неизбежный способ выраженiя» [с. 239].



104

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

10. Карсавин Л. П. Основы средневековой религиозности 
в XII–XIII вв. преимущественно в Италии. Петроград, 1915. 360 с. 
(РБМ-6952).

На тит. листе красными чернилами сделана запись: «Кн. А. Ухтом
скiй / Июнь 1915. Петроградъ». На авантитуле и об. написан черны-
ми чернилами отзыв Ухтомского о книге: «Пустынная и каменистая 
книга, дающая добрый пример того, как, по слову отцов, ничего нѣтъ 
бесплоднѣе мысли о Боге безъ Бога! Применяясь к слову Исаака 
Сирина, это “глумящееся вѣдѣнiе” о народной религiи, ничему из 
нее не научающееся и ничего не дающее на потребу людям…»;  
«В чем авторъ духовно обогатился отъ духовной литературы сред
невѣковой церкви и в чемъ способенъ быть живымъ и полезнымъ 
для читателей — это в понятии веры…»; «Что же касается таких 
понятiй, как “спасенiе души”, “благодать” и т. д., то здесь эти идеи 
трактуются с cамой мелкой и плоской стороны, стоящей неизмери-
мо далеко от святоотеческаго их пониманiя…». В заметках на полях 
книги Ухтомский размышляет о вере и метафизике [с. 51], о мифе и 
легендарном образе [с. 106–107], о святом [с. 257], об идеале [с. 227], 
о предании [с. 290–291], о миропорядке [с. 302], о свободе: «Насто-
ящий, наиболее эмпирический и отвечающий порядку вещей «дуа-
лизм» развивался у отцов церкви задолго от описываемой эпохи, как 
дуализм Бога и Его миропорядка, с одной стороны, и человеческой 
свободы, с другой — свободы, которая может быть направлена в ко-
лею Божественного миропорядка, но может служить и своей самости 
[с. 110–111]; «В основе мира — свобода; это, конечно, основная идея 
религiи, которая знает, что лишь искусственное облегченiе мысли 
или совершенная близорукость побуждают думать, что вне челове-
ка в мiре есть лишь то, что ниже его, но нѣтъ ничего выше его по 
природе!» [с. 138–139]. [Об идеи божественной воли]: «Как она 
лишает человѣка свободы, когда сама она опирается в его сознанiи 
на его свободу?» [с. 140].

11. Робертсон Д. История христианской церкви от апостоль-
ского века до наших дней / пер. А. П. Лопухина. Т. 1. Петроград, 
1916. 1083 с. (РБМ-10038/12).

На тит. листе запись: «Кн. Алексей Ухтомский июнь 1917 г. Петро-
град». Ухтомский на полях книги делает заметки об отношении Церк-
ви и государственности [с. 87, 278], о роли народа в истории [с. 132], 
о значении предания [с. 148], о социализме, который он соотносит 



105

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

с империализмом, по его мнению, они утверждают культ государства 
[с. 171]. Внимательно следит исследователь за тем, как происходит 
разделение западной и восточной Церкви [с. 204, 577]. Останавлива-
ется мысленно на тех именах, которые особенно ему дороги: «Это 
была эпоха в Риме, родившая преп. Алексiя человека Божiя!» [с. 306]. 
Поддержка народом любимого Ухтомским Иоанна Златоуста вызыва-
ет следующий отклик: «Народъ — хранитель благочестiя и “учащая 
Церковь”» [с. 365]. Стремясь определить для себя отличие западного 
мироощущения от восточного, Ухтомский пишет: «Августин —  
начало западного ученiя объ “opus operatum” и о магическом дѣйствии 
Таинства» [с. 397]; «Идея Справедливости уже рѣшительно преоб-
ладает над идеей милосердiя у Августина!» [с. 400]; «На этих главах 
у автора начинает сказываться протестанское умаленiе преданiя;  
оттого у него и для него все тут так скучно!» [с. 428]; «Изъ обычнаго 
на востокѣ подчиненiя высших церковных вопросов императору раз-
вилось западное стремленiе устроить аналогичную власть внутри 
самой Церкви» [с. 452–453]; «Опять то, что дано было любовiю, хотят 
обратить в право!» [с. 507]. Ухтомский считает, что распространение 
иконопочитания на Востоке, а не на Западе, объясняется склонностью 
Востока к символическому мышлению [с. 526].

12. Джэемс У. Психология / пер. И. И. Лапшина. СПб., 1896. 410 с. 
(РБМ-15756/4).

На с. 111 красным карандашом подчеркнуто: «“Прялка жизни” 
находится въ нашихъ собственныхъ рукахъ, и мы сами безповоротно 
предопредѣляемъ свою судьбу. Нѣтъ такого ничтожнаго добро
дѣтельнаго или порочнаго поступка, который не оставилъ бы въ насъ 
своего навѣки неизгладимаго слѣда». Рядом вдоль карандашом на-
писано: «тутъ вся этика». На с. 110 внизу простым карандашом на-
писано рукой А. Ухтомского: «Ничто не приноситъ столько пользы 
людямъ, как отсѣченiе своей воли; и поистинѣ от сего человѣкъ 
преуспѣваетъ болѣе, нежели отъ всякой другой добродѣтели. Между 
тѣмъ, такое отсѣченiе своей воли и своих хотѣнiй может быть по-
минутное… Отсѣкая такимъ образомъ свое хотѣнiе, человѣкъ при-
ходитъ въ навыкъ отсѣкать его и, начиная с малаго, достигаетъ того, 
что и въ великомъ отсѣкаетъ ее безъ труда и спокойно» (Авва До-
рофей, Добротолюбiе, II, 604).

13. Миль Д. С. Система логики силлогиcтической и индук-
тивной. Изложение принципов очевидности (доказательства)  



106

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в связи с методами научного исследования / пер. с 10-го англ. изд-я 
под ред. В. Н. Ивановского. М., 1897. 781 с. (РБМ-15848).

1-й форз. — владельческая запись, черными чернилами: «Алексей 
Ухтомскiй // Рыбинскъ, 13 Августа 1900 г. Выписана еще съ кварти-
ры тети Анны Николаевны Ухтомской въ начале моихъ работъ по 
кандидатскому»; 1-й тит. л. — владельческая запись, коричневыми 
чернилами: «А. Ухтомскiй // 21 Ноября 1897. Сергiевъ Посадъ»; с. I, 
121 — владельческая запись, черными чернилами: «21 Ноября 
1897. С. П.»; 4) с. 225 — владельческая запись, фиолетовым каран-
дашом: «31 Марта 1898»; c. 321 — владельческая запись, черными 
чернилами: «22 Октября 1898 г. Стрелецкiя Слободы, Моск. губ.»; 
6) с. 449 — владельческая запись, черными чернилами: «22 Октября 
1898 г. Стрелецкiя Слободы, Моск. губ.»; с. 609 — владельческая 
запись, черными чернилами: «Получено во время моего пребыванiя 
въ Петербурге // Февр.–Iюнь 1899 г.»; 2-й форз. — штампы фиоле-
товыми чернилами: «Князь Алексей Ухтомскiй». На с. 31–32 рядом 
с подчеркнутым текстом сделана запись красными чернилами: «Быть 
можетъ и имя «естественный» может быть разобрано лишь как от-
носительное. Тогда «природа» будетъ логически отвлеченнымъ 
именемъ, синонимомъ «естественности». На с. 76 заметка красными 
чернилами: «Тут именно Бог не опыта, а каузальной теорiи» На с. 153 
заметка карандашом: «Раз ты принялъ чужое высказыванiе, оно 
стало твоим опытомъ». На с. 200 заметка карандашом: «Если дедук-
тивные, или демонстративные науки in principio76 условны и неис-
тинны, то, значит, богословiе не только временно, но и всегда оста-
нется индуктивною наукой».

14. Вундт В. Очерк психологии / пер. Д. В. Викторова; под ред., 
предисл. и примеч. проф. Н. Я. Грота. М., 1897. 389 с. (РБМ-16327/1).

На тит. л. — владельческая запись, рукой А. А. Ухтомского, чер-
ными чернилами: «7/8 Iюля 1898 г. Рыбинскъ». Заметки можно раз-
делить на две группы по времени и технике исполнения: 1) сделан-
ные синим карандашом и 2) черными чернилами. 1) На с. XLV 
подчеркнуто «задается цѣлью изученiя чисто психическаго содержанiя 
того или другого субъекта» и приписано вдоль всей страницы: «Са-
мобытность психической причинности»; на с. XX подчеркнуто 
«факты психической жизни человѣчества, документы мысли»;  

76 В принципе (лат.).



107

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

«Не изучали потому, что не умѣли изучать, допрашивать, т. е. психо
логически экспериментировать»; внизу синим карандашом написа-
но: «Вундт понимаетъ задачу экспериментального изследованiя 
в Психологiи гораздо уже» (с. 30)»; на с. XXXVII подчеркнуто синим 
карандашом «субъективное толкованiе чужихъ душевныхъ состоянiй» 
и ниже написано: «Искусство въ обширномъ смыслѣ (Ср. у Л. Н. Тол-
стого «Что такое искусство»)». На с. 21 подчеркнуто: «не покоюще-
еся содержанiе, но связь процессовъ» и рядом на полях написано: 
«Существо Энергетики». На с. 24 подчеркнуто «типическом значении 
воли для природы психологического опыта вообще» и приписано на 
полях: «Энергетика видится не во всѣхъ фактах событiя, а не “по-
коющееся содержанiе”» (с. 21). На с. 11 над словами «она выводит 
психическiе процессы не изъ другихъ психическихъ процессовъ» 
сверху приписано черными чернилами: «вообще говоря дает центр 
тяжести теорiи, а не фактамъ душевной жизни». На с. 13 на полях 
написано: «Такие различiя <нрб.> и культ чист. разума, признавал 
собственно “опыты” лишь в пространствѣ и времени». На с. 15 
к словам «къ физическому способу» приписано «въ виду его про-
стоты?» На с. 20 напротив почеркнутых слов «она утверждаетъ 
только то, что воля вмѣстѣ съ чувствами и аффектами, тѣсно съ ней 
связанными, составляетъ такую же неотъемлемую часть психологи-
ческаго опыта, какъ ощущенiя и представленiя» написано на полях: 
«<нрб.>, как необходимый инвентарь научнаго пониманiя фактов 
(Отто Либманъ)». На с. 23 на полях написано: «Здесь общiй пробный 
камень для сужденiя о достоинствѣ психическихъ “теорий” Геккеля, 
Молешотта и т. п.» На нахзаце вверху фиолетовым карандашом на-
писано: «По Авве Моисею: возд<ержание> въ пищѣ (2 р. в день), 
сонъ (6 часов), дѣятельность постоянная, не забавляться, не празд-
нословить, простота одежды».

15. Муретов М. Д. Четвероевангелие. Сравнительные особен-
ности канонических Евангелий по их содержанию, главным мыслям 
и изложению «Евангелия Иисуса Христа Сына Божия» (Марк. 1, 1). 
Сергиев Посад, 1915. 40 с. (РБМ-16327/9). 

Запись на тит. л. черными чрнилами: «Кн[язь] Алексей Ухтомскiй // 
Ноябрь 1915. Петроградъ»; на с. 5 запись красными чернилами: 
«Мессiя (Матфей)»; на с. 6 запись красными чернилами: «Богочело
векъ (Iоаннъ)»; на c. 11 запись простым карандашом: «Соцiалистическое 
quasi (квази (лат.)) сочувствiе христiанству. Ожиданiе великих чудесъ»; 



108

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

на с. 12 запись простым карандашом: «Ср[авнить] понятiя «питанiя» 
и «работы» въ эмпирiокритицизме»; на с. 13 запись простым каран-
дашом: «Большее и большее разделенiе чадъ света и чадъ тьмы,  
да откроются совѣты сердечные и станут явными тайныя помышленiя. 
И это судъ Божiй»; на с. 14 запись простым карандашом: «Идея 
древней жертвы кровавой»; на с. 16 запись простым карандашом: 
«Это былъ вѣнецъ евангельскаго развитiя Апостоловъ. Не удиви-
тельно, что, начиная прямо съ этого конца, люди находятъ его не по 
силамъ себѣ»; на c. 18 запись простым карандашом: «Так будетъ  
и еще разъ при конце временъ»; на с. 19 запись красными чернила-
ми: «Торжество вѣры — вѣра в Воскресенiе и победу надъ адомъ  
и смертью»; на с. 21 запись коричневыми чернилами: «Такое “ис-
пытывающее” невѣрiе даже ублажается Преданiемъ: “о добраго 
неверiя Фомина” — поется въ Стихирѣ Новой Недели»; на с. 38 
запись коричневыми чернилами: «А быть может онъ былъ попросту 
тотъ, кто въ смиренiи молился: Боже милостив буди мне грѣшному».

16. Струнников А. Вера, как уверенность, по учению Право-
славия. Исследование по вопросу об отношении веры и знания. Ч. 1. 
Самара, 1887. 176 с. (РБМ-16327/17).

На с. 23 запись: «См[отри] однако о явленiяхъ Божiихъ у Златоуста»; 
на с. 24 запись кириллическими буквами: «начало предания съ авра-
ама»; на с. 55 запись: «Ср[авнить] James (Джемс (англ.)): христiанство, 
по нему, первое выдвинуло жизненное значенiе вѣры, как психиче-
скаго органа»; на с. 57 запись карандашаом синего цвета: «верить 
может тот кто не лишен разума // Писание и передать устно хотели 
пораженные свидетели летописцы // конечно надо верить тому кто 
видел и был потрясен умом и добром проповедующих правду и мир // 
так было во все времена и правда побеждала ложь! // и летописцы 
были герои, которым можно верить. // Amen (Аминь (греч.))!».

17. Жорес Ж. Учредительное Собрание (1789–1791). СПб., 1908. 
80 с. (РБМ-16327/18).

На 2-й тит. л. — подпись А. А. Ухтомского, коричневыми черни-
лами. На с. 7 заметка черными чернилами: «Тогда это и будет церковь 
в истинном смысле слова — общество по любви и совѣсти, подддер-
живаемое энергiей воли!». На с. 15 заметка коричневыми чернилами: 
«Сѣверные наши княжата, вроде Ухтомских, очень долго сохраняли 
патриархальный феодальный бытъ, и в связи с этим, глубоко отлича-
лись духовно от нового питерско-служилого, неверующего, безпочвен



109

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

наго и ненароднаго барства сосѣдних помещиков». На с. 45 заметка 
коричневыми чернилами: «У русских людей меньше практицизма, но 
больше идеализма; революцiя и была начата здесь не ради «классо-
ваго эгоизма», а ради «спасенiя малых сих». На с. 76 заметка красны-
ми чернилами: «Русская община на земле есть своего рода историче-
ское чудо, и оно воспитано общиной древне-церковной!» На с. 80 
заметка коричневыми чернилами: «Буржуазия не нуждается в религiи, 
ей не нужно какого-нибудь горячаго и безповоротнаго исканiя Истины. 
Ей достаточно домашних суеверiй. Истинный мiр ея — собственность, 
наслажденiе здоровьем и легкомысленное “здравомыслiе”».

18. Тарле Е. В. Падение абсолютизма в Западной Европе. Ч. 1. 
СПб., М., 1907. 206 с. (РБМ-16733/3).

На тит. листе коричневыми чернилами написано: «Что такое 
“абсолютизм”? Всякая земная власть, почитающая и выдающая себя 
за абсолютную? Тогда сюда относится и социалiзм!» На с. 45: «Мо-
ральная символика, конечно, самое неточное, самое приблизительное 
из описанiй того, каковы законы и постоянства мира. Но это все-таки 
описанiя и констатированiе данного постоянства, одного из слож-
нейших и важнейших постоянств мiра и опыта человечества! “Амо-
ралисты” в сущности — продолжатели тѣх, кто ищет сведенiя болѣе 
сложных опытов на предыдущiе, допускающiе большую формаль-
ность изложенiя». На с. 47 красными чернилами написано: «осоз-
нали это люди относительно монарха, но не хотят осознать отно
сительно себя самих! Всегда на себя взглянуть труднее всего!»  
На с. 159: «Что такое собственно это “классовое самосознание”? 
Коллективный эгоизм масс!»

19. Baumann Julius, Dr. Die Grundfrage der Religion. Versuch 
einer auf den realen Wissenschaften ruhenden Gotteslehre. Stuttgart, 
1895. 72 с. (РБМ-16733/1).

На тит. л. — владельческая запись, черными чернилами: «А. Ух
томскiй // 13 Октября 1899 // С. Петербургъ». На с. 7 запись: «Религiя 
на самом деле живет не априорными Aбсолютностями, но особым 
мiром ярких подчас представленiй. Их идеализацiя и окраска “чувством 
бесконечности” есть доказательство присутствия волевой функции». 
На с. 12: «Автор боится признанiя религiи простым опытом (доста-
точно достовѣрным содержанiем фактически), считая опытное знанiе 
слишком субъективным: боится религиозного субъективизма. Но дѣло 
в том, чо опыт-то и есть по существу самое объективное в поле сознанiя. 



110

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Кантъ из опыта взял описанный им конфликтъ мiра съ чаянiями 
этич<еского> сознанiя. И, очевидно, из опыта же, — связь этого 
конфликта съ религiозным сознанием (это и значитъ, что онъ не на-
зывалъ «доказательством» своего описанiя идеи б<бытия> Божия)». 
На с. 23 черными чернилами внизу сделана запись: «всякое духовное 
содержанiе может быть разсматриваемо и не как религiя, и как религiя. 
Послѣднее — всегда более глубоко и развито, как в приложенiи к са-
мым незначительным (сравнительно) событiям жизни, так и по 
отношенiю к историческимъ мiроощущенiямъ». На с. 30–31: «Кажет-
ся уже эта субъективно-религiозная сторона дает намек на тѣ условiя, 
во имя которых создается объективный, своеобразый “религиозный 
опыт”: я признаю Бога реальным по тому самому, что онъ удовлет-
воряет мои недоумениiя о жизни. Еще более (объективнѣе): я признаю 
ад реальным, потому именно, что он меня обязывает, обязывает мою 
волю. Понятие “удовлетворенiя” еще слишком обусловлено субъек-
тивно — предполагаемыми им желанiями. Понятiе же “обязательства” 
имѣет столь же объективный и безусловный характер, как “факт”  
и “действительность”. Поэтому, что способно меня обязать, то реаль-
но для меня (Даны логическiе признаки реальности».

 20. Klimpert Richard. Lehrbuch der allgemeinen Physik (Die Grund-
begriffe und Grundsatze der Physik). Stuttgart, 1889. 372 с. (РБМ-15756/19).

На 2-й тит. л. — владельческая запись: «5 августа 1897 г., Ры-
бинскъ». Запись черными чернилами на нахзаце: «Что значит: 
“вѣровать в Бога”? Значит вѣровать, что несмотря на то, что вокруг 
тебя враждебные силы, навыки и прiемы жизни видимо несравнен-
но сильнѣе и устойчивѣе тебя и твоих идеаловъ, однако все это по-
гибнетъ и обречено к исчезновенiю, тогда как идеал твой просвѣтится 
предъ всѣми и осуществится. “Вѣтер развяѣл их, Израиль же будет 
во вѣки твердъ, как луна”. Так что Богъ, это не то, что освободитъ 
и спасетъ тебя от тяготы внѣшняго (Гартман), а то, что осуществля-
ет и осуществит твое добро (идеалы) противъ ихъ антагонистовъ».

Ссылки
1. Ухтомский А. А. Доминанта души: Из гуманитарного наследия / ред. 

И. С. Кузьмичев. Рыбинск: Рыбинское подворье, 2000. 608 с. 
2. Ухтомский А. А. Заслуженный собеседник: Этика. Религия. Наука: сбор-

ник / предисл. Л. В. Соколова, Г. М. Цурикова; примеч., крат. слов. имен 
и терминов Л. В. Соколова. Рыбинск: Рыбинское подворье, 1997. 567[2] с.



111

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

3. Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки 
на полях / предисл. Г. Цуриковой, И. Кузьмичева, С. 3–22; примеч. 
Л. В. Соколовой. СПб.: Петерб. писатель, 1996. 525 [2] с.

4. Фёдорова Е. А. Тематика и проблематика маргиналий А. А. Ухтомского 
в собрании Рыбинского музея-заповедника // Книжная культура Яро
славского края — 2023: сборник статей и материалов / Ярославская 
областная универсальная научная библиотека имени Н. А. Некрасова; 
редкол.: Н. В. Абросимова (отв. ред); под ред. Н. В. Беловой. Ярославль: 
ЯОУНБ, 2024. С. 91–99.

5. Фёдорова Е. А. Ухтомский о теории познания и русской литературе  
(по материалам коллекции Рыбинского музея) // Книжная культура Яро
славского края — 2022: сборник статей и материалов / Ярославская 
областная универсальная научная библиотека имени Н. А. Некрасова; 
под ред. Н. В. Беловой. Ярославль, 2023. С. 60–66.

6. Фёдорова Е. А. Художественная антропология Ф. М. Достоевского  
и Л. Н. Толстого (по заметкам А. А. Ухтомского) // Вестник Ярославской 
духовной семинарии. 2023. № 6. С. 152–157.

1.9.2. Библиотека Санкт-Петербургского государственного 
университета

В фонде редкой книги библиотеки Санкт-Петербургского госу-
дарственного университета хранятся 922 книги из коллекции 
А. А. Ухтомского. Это научные труды по физиологии, гистологии, 
фармакологии, психологии, психоанализу, неврологии, нейрофизи-
ологии, зоологии, физике, геологии, медицине, математике, социо-
логии, военной истории, логике, богословию, иконописи. В биб- 
лиотеку Ухтомского вошли книги по истории Церкви, труды Отцов 
Церкви (Блаженный Августин, Максим Грек, Иоанн Кронштадтский), 
философские сочинения В. Розанова, В. Соловьева, Н. Бердяева, 
Платона, Канта, Гегеля, В. Освальда, труды А. Эйнштейна, Р. Аве-
нариуса. Ученый хранил в своей библиотеке книги о музыканте 
Бетховене, художнике А. П. Рябушкине, описания московских  
и костромских храмов (церковь Василия Блаженного, Успенский 
собор московского Кремля, Ипатьевский монастырь), исторические 
труды В. О. Ключевского, временник дьяка Ивана Тимофеева, до-
мострой, лицевое житие Алексея человека Божия, Житие Сергия 
Радонежского, Анны Каширской, оптинского старца Амвросия, 
Великие Минеи Четии 1899–1910 годов. Мыслителя интересовала 
и переписка А. Курбского с Иваном Грозным, и сочинения Маркса, 
Энгельса, Ленина, история старообрядчества и история евреев. 



112

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Среди художественной литературы следует выделить «Фауст» Гете, 
сочинения М. Горького, Г. Успенского, В. Г. Короленко, Н. Г. Чер-
нышевского.

Из полного собрания сочинений Ф. М. Достоевского, которое 
Ухтомский приобрел в 1907 году (судя по его записи на титульных 
листах книг), в библиотеке Санкт-Петербургского университета 
хранятся т. 1, 4, 6, 9, 10, 14, 23. Мы приводим заметки Ухтомского 
на полях повестей «Село Степанчико и его обитатели», «Записки из 
подполья», романов «Игрок», «Подросток», «Братья Карамазовы». 
Полное собрание сочинений М. Е. Салтыкова-Щедрина также вхо-
дило в библиотеку Ухтомского (в библиотеке сохраняются т. 1, 2, 3, 
5, 6). Мы публикуем маргиналии Ухтомского на полях романов 
«История одного города» и «Господа Головлевы».

Некоторые записи Ухтомского связаны с личными переживаниями. 
Например, на полях романа «Игрок» Ухтомский пишет: «Старая 
Россия в 1917», а ниже приписывает карандашом: «а я ни на что не 
нужен! 1927» (с. 497). Напротив текста о признании Полины Алексею 
Ухтомский пишет красными чернилами: «“Вы этого хотели? Так это 
есть — родине довольно, и солнце есть!” 28 окт. 1927. Е. И. Б.» (с. 543). 
Вероятно, Ухтомский вспоминает Елену Исааковну Бронштейн-Шур.

1. Достоевский Ф. М. Село Степанчиково и его обитатели // 
Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч. Т. 3.: Повести и рассказы. СПб., 
1906. 574 с.

«Повидимому Фома Фомич Опискин это тип, навеянный Белин-
ским» (с. 33). «Я и ничего выше меня. Вот центр болезни» (с. 77). 
«Двойник: в других видит свои пороки, и вместе имеет в них за-
служенного собеседника» (с. 85). «Вот самое страшное состояние 
(Иван Карамазов): в других вкладывает своего двойника, всего же 
его вовсе не замечает, и потому другого “объективно осуждает”!» 
(с. 115). «Любовь проницательнее всего: Настино сердце подсказало 
правду и будущее» (с. 129). «Униженные и оскорбленные. Во-первых 
не “обиженные” в своем суьъективном сознании, а во-вторых вла-
деющие собой и свободой своей по преимуществу. Оттого открыва-
ющие новый опыт, для других…» (с. 193).

2. Достоевский Ф. М. Записки из подполья // Достоевский Ф. М. 
Полн. собр. соч. Т. 3.: Повести и рассказы. СПб., 1906. 574 с.

«Никто не побил так метко русскую интеллигенцию, как Ф. М. 
в этих мемуарах из подполья, побил по щекам как раз тем самым, 



113

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

чем интеллигенция со cвоими “вождями” собиралась гордиться…» 
(с. 344). «Марксисты грезят каким-то “сказкам” из самих себя! Как 
бы нибудь, да освободиться от себя!» (с. 411). «Хоть раз в жизни 
почувствовал настоящий опыт, живое!» (с. 410).

3. Достоевский Ф. М. Игрок // Достоевский Ф. М. Полн. собр. 
соч. Т. 3.: Повести и рассказы. СПб., 1906. 574 с.

«Как образуется, как зачинается будущая доминанта» (с. 457). 
«Все русские бары и интеллигенты, оторванные от народа и его 
вѣры» (с. 462).

«Доказала, что ум не благородный. Подозрение другого гово- 
рит о том, что есть в тебе» (с. 475). «Идея соединяется с силь- 
ным желанием. Доминанта» (с. 543). «Доминанта зацѣпила за хро-
нотоп, адекватно уловила его содержанiе в данный момент. И это 
удивительно, ибо она — его часть! И так получается полная адек-
ватность желаемого и осуществляющегося, — то, что мы назы- 
ваем чудом, ясновидѣнiем, прозрѣнием, пророчеством» (с. 544). 
«Доминанта не только мѣсто наибольшей возбудимости, но и наи-
большего усвоения ритма. Это в особенности о сензорной доми- 
нантѣ. Оттого она отзывчива на наибольшее число раздражителей. 
Так доминанта на своей высотѣ, хронотоп внутри и хронотоп  
внѣ нѣкоторое время идут в непосредственном совпаденiи. И тог-
да естественно пророческое постижение и прозорливость» (с. 543). 

4. Достоевский Ф. М. Подросток // Достоевский Ф. М. Полн. 
собр. соч. 6-е изд. Т. 9. СПб.: изд. А. Г. Достоевской, 1906. 530 с.

На тит. листе запись, сделанная Ухтомским красными чернилами: 
«Кн. Алексей Ухтомский. 25. X. 07. С. Петербург».

«Не гимназiя помѣшала идѣе, а идѣя помѣшала гимназiи, помѣшала 
и университету» (с. 16).

«Идѣя съѣла» (с. 31).
[О Ламберте]: «Отсутствiе оплошности въ нравственном сознанiи, 

разбитость личности, рефлекторность дѣйствiя!» (с. 32).
[О Версилове]: «И тут мудрость выше нашего разуменiя! В без-

божное время предоставляется блуднику проповедовать как бы для 
вящего соблазна! Страшные симптомы!» (с. 36).

[О смерти девочек у Дергачева]: «Рахиль плчетъ о дѣтяхъ своихъ 
и не можетъ (не хочетъ) утѣшиться, ибо ихъ нѣтъ!» (с. 51).

[Аркадий и голос «ничтожества»]: «Таинственный Двойник, за-
служенный Собесѣдникъ» (с. 53).



114

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«Оттого, что это нарушало всѣ их труды и научные их системы, 
на которые было положено столько неимоверного труда!» (с. 54).

[О земле, которая превратится в ледяной камень]: «Замыслова-
тость подчасъ принимается за разумность! А она так часто кроет 
за собою безумiе! И безсмыслицу разуменiя, въ которой повинен 
сам человѣкъ, ибо что-то пропустилъ въ мiрѣ самое главное, про-
буетъ же получить законченный смыслъ изъ обоварванного остат-
ка!» (с. 54).

«Они, пожалуй, за то болѣе всего и цѣнятъ и уважаютъ своих 
“дѣятелей”, что тѣ помогаютъ имъ закончить трудную лженауку (?) 
и устроиться безъ того краеугольного камня, который все разъяснил 
бы, но который им не желателенъ» (с. 56).

«У многих современных людей большѣ всего желанiе не быть, 
как всѣ, т. е. выйти изъ общества! И в то же время тоска по обществу, 
тоска по бытiю. Совмѣщенiе того и другого давалось и дается в церк-
ви!» (с. 75).

[Аркадий о нелюбви к людям]: «Двойник Мизантропа!» (с. 82).
«Отсюда и великiе инквизиторы, и великiе терзатели жизни: “Изъ 

принциповъ; революционеры и реформаторы — Тамерланы и Чин-
гисы культуры! Ея обновители, обновители без любви, антихристы!”» 
(с. 86–87).

«Свобода отъ непосредственныхъ велѣнiй среды, доминанта 
возбужденiя, “своя идѣя”!» (с. 92).

«К учению о вниманiи и его воспитанiи» (с. 92).
«Про “святость труда” и про его божественность могли учить 

только белоручки…» (с. 99).
[Татьяна Павловна о лакействе Аркадия]: «Интимно, в глуби- 

не души своей обидѣвшiйся на всѣхъ и на все в мiрѣ человѣкъ, 
самоутвержденецъ по преимуществу, съ которымъ так любятъ воз-
иться русскiе интеллигенты и человѣки из подполья, двойники их» 
(с. 114).

«Одно из общих мѣст у Достоевскаго таково: великiе последствiя 
происходятъ благодаря мелкой случайности; но случайность этого 
как бы предусмотрѣна нѣкiмъ великимъ разумомъ Событiй и Бытiя! 
Болѣе всего мы и ищем этого Разума вещей и Бытiя! Для него —  
наука, для него — вся наша вѣра! И только Oнъ признается нами 
дѣйствительно и не призрачно Сущимъ! Он — искомое нашей мыс-
ли, и Онъ же единственно-подлинное Бытие!» (с. 145).



115

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

«Какая страшная опасность таких — заразиться настроенiем 
толпы! И сколько таких становится “дѣятелями” в эпоху революцiй!» 
(с. 160).

«Может ли спасти от этого социалiзмъ?! “Аще любви не имам, 
бѣх яко мѣдь звенящая!”» (с. 166).

«Последнiя мотивы солѣпсизма и рацiоналистического инди
видуалiзма» (с. 203).

[Стебельков о втором человеке]: «Опять двойник» (с. 211).
«Татьяна Павловна для Подростка — противоположность двой-

ника, — она его живая совѣсть: все въ немъ провидится с удивитель-
ной точностью и, в то же время, все неприятно для него и против 
его вожделѣнiй» (с. 246).

«Крайнiй индивидуализм, противоположенiе себя всему прочему 
Бытiю, зачатки морального солипсизма как предпосылки всякiх 
революцiонных, соцiалистических, анархических замыслов! Однаж-
ды, когда-то онъ противоположилъ себя мiру и братiи, оцѣнилъ се- 
бя, полюбилъ себя, осудилъ и унизил прочiй мiръ. И это интимное 
начало предопредѣлило послѣдующiе разрушающiе результаты  
въ концѣ» (с. 267).

[О Бьоринге]: «Вызов всему тому, чѣм живут люди, ненависть 
к тому, что у них слыветъ за хорошее и почтенное» (с. 304).

[О кризисе Аркадия]: «Тут близость ненависти к любви к людям, 
близость вызова им всѣм, в совокупности, зачатки психологiи 
революцiонера» (с. 311).

«Тут борьба двух принципов: абстракцiи, уверенной в том, что 
все всегда то же самое, и цѣлостнаго воспрiятiя, всегда новаго  
и всегда индивидуальнаго опыта дней въ увѣренности, что все  
это ежеминутное — единственно в своем родѣ и неповторiмо!» 
(с. 334).

«…т. е. любящiй жизнь, — жизнь, а не себя и свое самоутвержденiе, 
любящiй мудрость любитъ жизнь» (с. 373).

[Рассказ о купце Скотобойникове]: «А у Л. Тостого с Нехлюдовым 
это сходит за самую чистую монету! Может быть потому, что автор 
там уже морализует и поучает, а поэтому близорук, принимая 
малодушiе за воскресенiе!» (с. 373).

[О Ламберте]: «Слѣдователь в “Преступленiи и наказанiи” — 
гораздо более опасный двойник и сатана» (с. 374). «Дураки-самодо-
вольцы изучаютъ слѣдователя в “Преступленiи и наказанiи”, как 



116

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

мастерскiй примѣръ для юридическаго подражанiя, а не догадыва-
ются об истинном замыслѣ автора» (с. 380). 

«Совѣсть — пророкъ» (с. 384).
«И вѣдь безъ театра, безъ надуманности, безъ футуристов,  

а только всего отъ присутствiя подлинной правды Божiей!» (с. 386).
«Вниманiе, как устойчивое состоянiе, могущее разстроить жизнь 

и воспрiимчивость прочаго сознанiя» (с. 389).
«Скудость сознанiя отъ солипсизма со своею честностью, своимъ 

страданiемъ, своими интересами, дѣлами и т. д. “Носится с собою, 
как с писанной торбой”» (с. 423).

«Только думалъ тамъ въ глубинѣ духа, глубже обыденной работы 
сознанiя. Там, гдѣ “вѣковыми колебанiями” нарастает и опускается 
совѣсть!» (с. 427).

«Революцiонеры — несчастные дѣти неблагообразных отцов!» 
(с. 434).

[О Версилове]: «Мечтательное и всесквѣрное царство антихри-
стово» (с. 437). «Обрѣтаемая желаемая Правда влилась в лицо, — 
воплотилась, стала конкретною!» (с. 435). «Антиномiя коммунiзма 
и буржуазiи и внѣ категорiй христiанской культуры» (с. 438). «Вто-
рое пришествiе Христово» (с. 442). «Борьба въ человѣкѣ двухъ 
любвей: одной — настоящей (к мамѣ) и другой — спинномозговой 
(к Катеринѣ Ивановнѣ). Борьба — между свободой и фатумомъ» 
(с. 476). «Имъ требуется разбить Христа. “Все, чему поклонялось 
ихъ сердце!”» (с. 476).

[Эпилог]: «?!!! Отсутствие преданiя, отсутствие культуры?! 
Однако, а старообрядческое крестьянство и купечество? Ведь 
именно в старообрядчествѣ подлинное преданiе и культура Руси!» 
(с. 527).

5. Достоевский Ф. М. Братья Карамазовы: роман в 4 ч. //  
Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч. Т. 14. СПб.: Изд. А. Г. Достоев-
ской, 1904. 472 с.

«Пытались самоутвердиться на святомъ. Зато отнимется у них 
святый. Самоутверждение на святом, использование и Святого для 
своего самоутверждения это уже наибольшее из суеверий в самом 
точном смысле слова…» (с. 2).

«Не бойся материалистического отношения к себе, т. к. оно может 
быть полезным реализмом. Но бойся как огня материалистического 
истолкования касательно других» (с. 35).



117

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

[Напротив Каны Галилейской]: «Приидите, пиво пием новое,  
не от камене неплодна чудодеемое, но нетления источник» (с. 38).

«Наука начинается и заканчивается стремлением прочесть мысли 
Божии на небе и в мире. В среднем пути человек читает лишь свои 
мысли и скорбит о том, что они только свои. Плохо, если перестанет 
скорбеть и идею которую на этом пути (?) тогда дал не поймет» 
(с. 89).

«Несет в себе не сознание еще, но уже сложившиеся события, 
которые уже предрешены. Вот откуда складывается впечатление 
“рокового” и “фатального”» (с. 88).

«Еще мудрый Л. Н. Толстой говорил, что поверить чуду — значит 
поверить во все что угодно. У господ это общее!» (с. 129).

«Что такое “предрассудок”? То, что связывает от возможности 
предаться свободно своим фантазиям, вкусам и инстинктам. Так  
и понимали в Возрождение» (с. 215).

«Буду святая мучением, коли убьют» (Аннушка). «А все-таки 
лучше, чтобы не убивали» (Сократ)» (с. 281). 

«Собеседник — совесть. К нему обращается, как к последней 
самопроверке» (с. 298). «Для Ивана Алеша — Собеседник, Смердя-
ков — Двойник. Чего Вы хотите: общества Собеседников или Двой-
ников?» (с. 301).

«Опять Двойники. Собеседники любят друг друга, каковы они 
есть — узнают друг друга. Двойники влюблены или ненавидят, или 
то и другое вместе» (с. 306).

6. Салтыков-Щедрин М. Е. Господа Головлевы // Салтыков-
Щедрин М. Е. Полное собр. соч. 5-е изд. Т. 1. СПб.: А. Ф. Маркс, 
1905. 648 с.

«Доминанта лица вылепившаяся, как дайк выветривания, к старо-
сти» (с. 22).

[Портрет Порфирия Головлева]: «Плюшкинъ» (с. 324).
[О Порфирии Головлеве]: «Правда осветила его совесть» (с. 368).
«Вот когда и как человѣк можетъ это почувствовать! Как и гово-

рить об этом? Лучше умолчать до святаго прихода Его!» (с. 373). 
«Страшный Судъ» (с. 372).

«Но так и нѣтъ “отпущенiя”, нѣтъ христiанскаго исхода для грѣха 
и преступленiя, в сознании автора? Слепо и безвыходно кончаются 
несчастные персонажи! И это оттого, что Христосъ поминается лишь 
как отрывок далекого преданiя, в большей своей части отвергнутаго 



118

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и законченнаго собственнымъ духом глумления и осужденiя! А съ од
ними отвлеченными чувствованiями (=78) ужас жизни не побѣжда
ется…» (с. 374).

7. Салтыков-Щедрин М. Е. История одного города // Салтыков-
Щедрин М. Е. Полн. собр. соч. 5-е изд. Т. 4. СПб.: А. Ф. Маркс, 1906. 
700 с.

На об. форзаца: «Спрашивается, отчего и как могло это быть, что 
целые поколения читателей “Истории одного города” из ее продол-
жаталей упорно не узнавали, и не хотели узнавать в ее городе самих 
себя? Труднее всего узнать самих себя! Даже и тогда, когда дано 
совсем адекватное отражение! Ибо всего труднее отдавать отчет 
в себе самих! И себя самих люди понимают меньше всего! Оттого 
в сотый раз рассматривая в театре гоголевского “Ревизора”, люди — 
те самые, которых Гоголь имел в виду, — оказываются склонными 
делать себе бесплодную карикатуру на кого-то другого, совсем  
не замечая учащей сатиры на себя!

Могут говорить: Гоголь и еще более Салтыков, писали о своем 
времени, о современных им людях и событиях. Все это нас не каса-
ется! Но вот что надо учесть: и древнееврейские пророки говорили 
и писали каждый по новой из своих, ему современных конкретных 
тем и событий в жизни родного народа. Но когда взгляд на эти со-
бытия становится достаточно глубоким, он видел в них и через них 
общее и закономерное, предстоящее ему опять и опять в будущем 
(= 492). Получалась страшная критика не только для современности, 
но и для будущего, и для бытия, и для себя, и для человечества! 
Фантастика Салтыкова смотрит в будущее, воспроизводит его до 
поразительной проникновенности, до ясновидения! Значит, — уже 
были в его время черты, из которых имело развернуться будущее! 
Можно сказать, что “История одного города” это паремии к пред-
стоящим торжествам!» 

«Тут пропуск: “У нас, сударь, насчет этого такая примета! Коли 
секут — так уж знаешь, что бунт”» (с. 551).

«Ошибка многих поколений идеалистов и мечтателей» (с. 602).
«Статистическое государство» (с. 621).
«Русский Апокалипсис» (с. 622). «Мiр бесконечен и безграничен. 

В нем можно делать все, что угодно» (с. 627).
«Вот диалектика: Когда невежество становится равносильным 

знанию!» (с. 632).



119

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

«Попытка упразднить историю. Попытка убедить, что в мире 
<нрз.> обязывающего. Ни к чему не обязывает ни прошлое, ни на-
стоящее, ни стало быть будущее» (с. 634).

8. Салтыков-Щедрин М. Е. Полн. собр. соч. 5-е изд. Т. 1. СПб.: 
А. Ф. Маркс, 1906. 648 с.

На об. тит. листа: «Человеческая трагедия не случайность, она не 
производится из исторических стечений. Коренится она в самой при-
роде человеческой. И есть люди, в которых эта общечеловеческая 
трагедия получает как бы состреточенное выражение, — такие под-
черкнутые люди особенно добры ко всем своим прочим братьям, ибо 
носят на себе их горя в усугубленной форме. О них нельзя было бы 
сказать, что они «трагически принимают жизнь», ибо дело все таки 
не в их особенной организации или особенном способе восприятия 
мира, а лишь в том, что они глубже и проницательнее всех прочих 
видят вещи и связи мира. В то время, как прочие еще находят возмож-
ность забываться, танцевать и «развлекаться», этим людям не удается 
оторвать глаз от однажды открывшихся страшных перспектив мира. 
И если трагедия человечества и мира не случайность, если она не 
происходит из исторических стечений, — то ее и не преодолеть, ко-
нечно, какими-нибудь «панацейками» и «программками» вроде «уче-
та и распределения», социалистической «рацiонализации” и т. п.». 

9. Салтыков-Щедрин М. Е. Полн. собр. соч. Издание пятое. 
Т. 2. СПб.: А. Ф. Маркс, 1906. 542 c.

«Есть у Салтыкова мысли, где он соприкасается с Л. Н. Толстым 
(Головлевы, Пошехонская старина, «птенцы славы») — и где он со-
прикасается с Достоевским (Запутанное дело). Важно по обеим 
линиям выявить его интеллигентские особенности восприятия по 
сравнению с деревенскою традицию, с петербургскими людьми 
“мокрого снега”» (с. 577).

1.9.3. Из частных коллекций
Достоевский Ф. М. Материалы к роману «Бесы»77. Роман в 3 ч.: 

(Из Записных книжек Ф. М. Достоевского) // Достоевский Ф. М. 
Полн. собр. соч. Т. 8. 6-е изд. СПб., 1905. 626 с. 

77 В Мемориальном Доме-музее А. А. Ухтомского в Рыбинске хранится фото-
копия маргиналий Ухтомского на полях этой книги. Цитаты даются по указанному 
изданию, в круглых скобках номера страниц.



120

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Заметки Ухтомского на полях этой книги можно разделить на три 
группы: 1) размышления о проблемах божественного бытия, о добре 
и зле, проблеме свободы (в основном они связаны с Кирилловым); 
2) мысли о духовно-нравственной проблематике романа, в том чис-
ле о проблеме одержимости бесами (анализируются в основном 
образы Петра Верховенского и Ставрогина); 3) записи, посвященные 
проблеме интеллигенции и народа. 

Больше всего Ухтомского интересует философия Кириллова. 
Останавливаясь на эпизодах встречи Кириллова и Ставрогина, Ки-
риллова и Петра Верховенского, Ухтомский размышляет о причинах 
отъединения героя-идеолога от божественного бытия. Он считает, 
что, во-первых, Кириллов не чувствует Бога в своем сердце, он яв-
ляется носителем идеи, которая препятствует его вере: «Когда Бога 
представляютъ абсолютно внѣшнимъ для человѣка, онъ становится 
великимъ мэономъ»78 (с. 104). Кроме того, главным барьером на пути 
к божественному бытию, по мнению Ухтомского, становится свое-
волие Кириллова. Он противопоставляет позицию героя и христи-
анский принцип «облечения во Христа», который предполагает 
послушание и отдание себя в волю Божию: «Христiанское сознанiе 
в том, что есть Богъ, и человѣкъ становится богомъ ради Него, — 
вниманiемъ, послушанiемъ, соединенiемъ, прiобщенеiмъ Ему» 
(с. 545). Наконец, замечает Ухтомский, Кириллов видит зло в мире, 
но не осознает, что божественное бытие связано с добром: «Нрав-
ственная ответственность выше этих смерти и жизни. Доброе и есть 
жизнь. Кириллов же понял пока лишь отрицательное: жизнь сама 
по себе, вот эта жизнь — сие все есть непременно доброе! Нрав-
ственная ответственность, признанiе добра и зла (закона возмездiя) 
законами бытiя и значит, что противоположенiе и борьба Добра  
и Зла выше рубежей наших здѣшнихъ смерти и жизни, земного су-
ществования и умиранiя!» (с. 491). Под знаком «ноте бене» Ухтомский 
отмечает: «Надо, чтобы съ прекращенiем этого существованiя мы 
переходили въ атмосферу Добраго Бытия, в атмосферу Жизни Вѣчной» 
(с. 491). Рядом со словами «Меня съела идея» Ухтомский пишет: 

78 Меон (греч. μὴὄν — не-сущее, несуществующее, небытие) — философское 
понятие, передающее представление о всякой неопределенности, противополож-
ности пределу, нетождественности самому себе и потому непостигаемое. Иногда 
меон выступает как относительное небытие, «еще не бытие» [Е. Ф.].



121

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

«т. е. не ассимилировалъ ее для себя, не самоутвердился въ ней,  
но ее ставитъ выше себя и ею опредѣляется!» (с. 491). И на следую
щей странице сравнивает произведения Достоевского и Горького: 
«У Максима Горького въ “Исповѣди” не идея Бога съедаетъ человѣка, 
но человѣкъ съедаетъ идею Бога, и в этом существеннейшая раз-
ница его съ Достоевским!» (с. 492).

Петра Верховенского Ухтомский считает одержимым бесом. 
В сценах, когда этот герой искушает Ставрогина, Эркеля, Юлию 
Михайловну, Ухтомский прямо соотносит его с нечистой силой: 
«Бѣсъ — ненавидящiй потакатель человѣческихъ вожделенiй» 
(с. 465) (о сцене Ставрогина и Лизы в Скорешниках), «Бѣсъ всегда 
разсчитываетъ на низость в человѣкѣ, — это черта его! И на низо-
сти человѣка норовитъ строить свои замки! Это также черта его!» 
(о разговоре Верховенского и Эркеля) (с. 553); «Человѣкъ заслужилъ 
своего собѣседника! Бѣсъ способствуетъ самоутвержденiю, само
оправданiю человѣка съ темъ, чтобы вдругъ бросить его, когда  
онъ зайдетъ в самую чащу самоутвержденiя… Можно задаться 
вопросомъ vice versa79: какъ праотцы съ Авраамомъ во главѣ за-
служили и могли заслужить собесѣдничества Бога, и что это 
собесѣдничество имъ давало, к чему влекло, что оно дало в конеч-
ном счетѣ человѣчеству!» (с. 439) (о беседе Верховенского и Юлии 
Михайловны).

Размышляя о Степане Тимофеевиче Верховенском, Ухтомский 
от духовно-нравственной проблематики романа переходит к обще-
ственно-политической: «Всѣ сiи “Бѣсы” — плоды своеобразнаго 
преданiя и своеобразной “воспитанности”. И Петръ Степановичъ  
и Ставрогинъ все люди “воспитанные”, и для каждого корни в его 
предшественникѣ, в прошедшей жизни отцовъ» (с. 208). Напротив 
сцены, где Степан Трофимович представляется «профессором»  
и «учителем», Ухтомский на полях пишет: «Вот он, Отрепьев 
в учителях, учитель новый русскаго народа, воспитавшiй, см., 
в своем собственномъ сыне — бѣса!» (с. 559). Ухтомский подни-
мает проблему ответственности интеллигенции, которая являлась 
носительницей либеральных западных идей, за разрушение России 
после Октябрьской революции. По поводу признания губернатора 
Лембке, что он солидарен с Верховенским, Ухтомский замечает: 

79 Наоборот (лат.)



122

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«Все правительственные чиновники Россiи искони: и миссiонеры, 
и Губернаторы… Для самого русскаго народа всѣ мундирщики 
искони были своего рода тайными масонами — разрушителями, 
просачивавшимися въ жизнь с целью ея разрушенiя» (с. 281). Еще 
более резкую мысль Ухтомский записывает полууставом: «“За-
падники” въ своемъ послѣднемъ выраженiи — рубильщики русскихъ 
головъ ради западныхъ идей!» (с. 192). На полях «Материалов 
к роману “Бесы”» Ухтомский размышляет, откуда происходит за-
падная ориентация русской интеллигенции: «Отъ онеметившегося 
правительства, отъ него же пошло и россiйское несчастное барство» 
(с. 610). И внизу страницы оставляет запись: «Посмотрим, к чему 
приведетъ соцiалистическая опека интеллигенции над народомъ!» 
(с. 610). 

На полях сцены праздника гувернанток Ухтомский противопостав
ляет интеллигенцию, оторванную от «почвы», представителям наро
да, которые сохраняют евангельскую Истину: «Очи, затуманенные 
этими облаками, не могут узрѣть настоящаго Смысла совершающе-
гося. Всѣ эти гордые собою, разодѣтые люди были бы страшно 
удивлены, если бы имъ сказали, что они не понимаютъ сами, в чемъ 
участвуютъ и что делаютъ! А совсем постороннiй мужик, предупреж-
денный Евангелiем и вѣрный Ему, видитъ, что съ ними и куда они 
идутъ: «Вся мудрость их поглощена бысть!». Реальность, в которой 
мы участвуем, в которую вносим свои движенiе и своею жизнью, 
безконечно мудрѣе нашего Ratio! Мы и сами свои поступки начина-
ем понимать съ трудом, спустя много времени, давно их совершив 
и совершая, не зная как!» (с. 416). Цитата из 106-го Псалма подчер-
кивает «смущение в уме» представителей сословия, которое берет 
на себя миссию учительства. Главный урок, который Ухтомский 
видит в событиях русской революции, — это неумение и нежелание 
интеллигенции, которая повела за собой народ, сопротивляться злу, 
западным идеям, основанным на самоутверждении личности. 
Противостоять хаосу и разрушению, по мысли ученого, может со-
борное чувство любви к Богу и своему ближнему, способность 
осознавать свое грехопадение и выбирать путь покаяния, возвраще-
ния в божественное бытие. 

Николая Ставрогина Ухтомский считает героем своего времени, 
выразителем главного в современном ему обществе, который довел 
до логического конца то, что в нем вызревало давно: «Николай Все-



123

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

лодович — “додѣлыватель”, исполнитель, осуществитель того, что 
всѣ про себя признавали, в себѣ носили, но не рѣшались объявить! 
На додѣлывателя всѣ накидываюся, как на дерзскаго, как на через-
чуръ смѣлаго, как на потревожившаго тайное больное мѣсто. Ибо 
такой открываетъ самосознанiе общества, каково оно есть, откры-
ваетъ каррикатуру, где другiе консервируютъ “святыню” своего 
спокойствiя, приличiя и самоутвержденiя» (с. 48).

Духовное падение героя Ухтомский фиксирует на полях, когда 
происходит сговор Ставрогина с Петром Верховенским: «Они уже 
“одно”! Между ними уже ничто не неожиданно!» (с. 464); «Въ од
нажды допущенной, хотя бы и летучей мысли человѣкъ уже вино-
венъ, уже несетъ вину ея, уже зачатъ съ нею, уже заберемененъ 
преступленiем, уже в опасности» (с. 464). Далее Ухтомский прово-
дит параллель между Ставрогиным и Дмитрием Карамазовым: 
«Тема, подробно развитая в Дмитрiе Карамазовѣ и в его винѣ 
в смерти отца. Человѣкъ несетъ ответственность и вину за мысль 
свою» (с. 464). Петр Верховенский становится «двойником» Став-
рогина, и Ухтомский формулирует на полях романа закон «заслу-
женного собеседника»: «Твой собесѣдникъ тоже таковъ, какимъ ты 
его себѣ заслужилъ! Твой собѣседникъ, даже и самый обыденно-
реальный, однако создан до изв<естной> степени и тобою самимъ: 
это твое “ты”, и слышишь от него то, что уже носишь в своей душѣ, 
хотя бы въ начаткѣ… Другое проходитъ мимо ушей, к другому ты 
иммуненъ! Праведный иммуненъ к бѣсу!» (с. 204). Таким образом, 
Ставрогин не смог сопротивляться искушению, поскольку уже нес 
в себе греховную мысль или, по словам Ухтомского, «зачатки 
преступленiя».

Однако после признания Лизе о том, что он причастен к убийству 
Лебядкиной, Ставрогин, по мысли Ухтомского, может освободить-
ся от своего двойника-«беса»: «Именно покаянiе для бѣса — вели
чайшая ложь, какую только можетъ напустить на себя человѣкъ. 
Вот эта ликвидацiя себя, отверженiе своего самоутвержденiя 
с т. зрения бѣса хуже самоубийства!» (с. 469); «Открытаго покаянiя, 
открытаго самосознанiя грѣховности — вот чего болѣе всего не 
терпитъ бѣсъ-двойникъ! От этого приходитъ в ярость, в крайнее 
раздраженiе, впадаетъ в болѣзнь и погибаетъ!» (с. 469). Почему же 
Ставрогин не смог победить в себе «беса-двойника»? В главе  
«У Тихона» Ухтомский пишет на полях о том, что Ставрогин  



124

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

не смог найти в себе Бога и не пошел по пути искупления: «Закон 
преступленiя и наказанiя. Крестъ есть этотъ же законъ, но не от 
мира высшей Справедливости, космической Правды, а от лица 
самого носителя преступленiя, хотя бы лишь в своемъ сознанiи!  
И здесь — естественный переходъ к высшему закону Искупленiя 
и Милосердiя» (с. 625). На полях книги рядом со словами Шатова, 
произнесенными на заседании «наших» Ухтомский пишет: «Исто-
рическое преданiе и его мудрость въ отношенiи индивидуальной 
рацiоналистической мысли!» (с. 609).

10. Луначарский А. В. Религия и социализм. Ч. 1. СПб.: Ши-
повник, 1908. 345 с. (Санкт-Петербургский Филиал Архива РАН. 
Ф. 749. Оп. 3. Ед. хр. 89). 

На тит. листе: «Не знаютъ Христа, — оттого не знаютъ и Отца; 
и тогда не могли написать об Отцѣ ничего кромѣ того, что тут на-
писано, ибо не знаютъ и Утѣшителя, который может их укрѣпить въ 
Словѣ Христовом объ Отцѣ, что Онъ есть Любовь и Единый Благiй! 
Но у них еще нѣтъ, как думается, грѣха противъ Утѣшителя, — ибо 
они не соглашаются ни на минуту примириться, что Богъ есть и Отец 
злобы в мiрѣ, но предпочитаютъ лучше уже отрицать Отца, чѣмъ 
идти на древне-языческое кощунство…» (л. 232).

«Позицiя марксизма, это позицiя пассивнаго присутствованiя  
при совершенiи поразительно мудраго историческаго процесса, 
который все равно идет къ Свету Разума и Добру! Да развѣ это  
не признакъ онтологическаго Добра, т. е. Божества превышѣ человѣ
ческаго сознания! Не дерзостный человеческiй идеал, а смиренное 
построенiе идеала по Духу вселенной — вотъ наше человѣческое 
дѣло, и дѣло нашего сознанiя! Нашъ идеалъ совпадетъ съ Божествен-
нымъ лишь въ далекомъ будущемъ, когда будетъ новая земля и новое 
небо!» (л. 237 об.).

«До сих пор у нас одинаково! Но дальшѣ? Дальшѣ другое. 
У марксистов идет далее очень просто: как кончится борьба клас-
сов, так и наступит это идеальное царство, когда человѣкъ будетъ 
свободно ставить идеалъ, а Божество будетъ убрано. Принимать 
идею первичности Зла (?) лишь в классах, в классовых самосо-
знаниях <…> ! Неужели так просто покупается это царство чистой 
свободы и обожествления человѣка, — лишь свободою от классо-
вой борьбы (л. 237 об.). Что это: счастливая случайность, что мы 
живемъ въ такомъ мудромъ мiрѣ, который всегда и фатально ведетъ 



125

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

все къ достижению наилучшего? Или это значитъ, что мiръ этотъ 
есть наилучшiй изъ возможныхъ? Или, что превышѣ всего есть 
Бог — Любовь?» (л. 238).

«Я говорю в том же духѣ: если бы люди не были лучше своихъ 
государствъ — мiръ былъ бы адомъ!» (л. 241).

[Фейербах: исторический прогресс в религии — объективное 
становится субъективным]: «По моему именно наоборотъ! Субъ-
ективное становится объективным, Судъ Совѣсти — судомъ 
Вѣчности, а идеал — реальностью! Это дѣло рели(л. 245)гiознаго 
сознанiя человѣчества! Стань же объективным, во-первых, в силе, 
явно — объективнаго значения предуказаний совѣсти, дѣло уже 
очевидно не ограничивается ни человѣкомъ, ни человѣчествомъ!» 
(л. 246).

«Радостное и возвышающее душу человѣка представленiе о богахъ 
или богѣ, какъ самомъ лучшемъ, достойномъ, высокомъ существѣ, 
до какого может додуматься данный народъ въ данную эпоху, иде-
альная красота бога — не должна не может быть запачкана отвѣт
ственностью за зло и ужасъ жизни» (с. 82).

«Ср. Достоевскаго: “Бог есть собирательное лицо всего народа, 
взятого съ начала и до конца!”» (л. 270).

«Вся высота религiи остается, но мiръ перестаетъ быть тiранией, 
как перестает быть и просвещенной монархiей, за которую его упор-
но хотят принимать, несмотря на всѣ муки человѣчества (с. 90).

«Без сомненiя истинная религiозность и наиболѣе чистое и бес-
корыстное богослуженiе будетъ именно послѣ всех этих благъ “знанiй 
метеорологiи”, прикладного искусства ея и т. п. Именно (л. 274 об.) 
тогда-то увидится, поклоняется ли человѣкъ Богу, как Истинѣ, “Не-
сравненной Красотѣ”, — как Григорiй и Василiй, или его религiя вся 
сводится на корыстное ожиданiе себѣ благ!» (л. 275).

«Выраженiе идеала. Это очень хорошо!» (л. 281). «Только избѣгайте 
поддѣлокъ, идолопоклонства, фантомовъ вмѣсто идеаловъ! Не смѣ
шивайте и въ шутку Люцифера со Христомъ! Да и ничего не про-
буйте ставить на мѣсто Христа» (л. 282).

«Это правда, что дѣло коренится в том, нужно, или не нужно 
человѣку, любитъ онъ, или не любитъ, — это предрѣшаетъ вопросъ, 
будетъ ли духъ его расти и развиваться, или будетъ уходить извѣст- 
ное идеальное стремленiе. Но тутъ, в этомъ фактѣ нужности или 
ненужности еще далѣко вѣдь отъ какой-нибудь морально логической 



126

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

ясности и самоочевидности, безусловной первоначальной самооправ-
данности предъ Лицемъ Совѣсти и Истины! Нетъ, его сомненiе 
надлежит изучить самостоятельно и подвергнуть (л. 272 об.) анали-
зу в себѣ! Конечно спокойному мещанину Богъ нуженъ лишь по 
далекой традиции! Спокойному профессору и еще того теплѣе  
и яснѣе безъ Бога посредине его самодовольства! Это “подсозна-
тельные предпосылки философiи”, но эти субъективные предпо-
сылки так и надо будет изучать, как таковые! Больше ничего строить 
на них будетъ нельзя!» (л. 273).

1.10. Библиография работ об Ухтомском
сост. Е. А. Фёдорова

1. А. А. Ухтомский в воспоминаниях и письмах / сост. Ф. П. Некрылов. 
СПб.: Изд-во С.-Петербург. ун-та, 1992. 205 с. 

2. Айрапетьянц Э. Ш. Академик Алексей Алексеевич Ухтомский. К 90-ле-
тию со дня рождения. М.; Л.: Наука, 1965. 63 с.

3. Амбурладзе Р. В., Берлов Д. Теория хронотопа и представления совре-
менной философии о пространстве и времени // Учение А. А. Ухтомско-
го и современная наука. СПб., 2000. С. 3–4.

4. Андреева В. Г. Доминанты жизни и поведения Николая I в повести 
Л. Н. Толстого «Хаджи-Мурат» // Филологические чтения. Человек. 
Текст. Дискурс: V Всероссийская с международным участием научная 
конференция, посвященная 80-летию со дня памяти Алексея Алексее-
вича Ухтомского, 23–24 сентября 2022 г. / сост. Е. А. Фёдорова; Яросл. 
гос. ун-т имени П. Г. Демидова. Ярославль: Филигрань, 2022. С. 18–30.

5. Аршавский И. А. Роль А. А. Ухтомского — ученого и личности в созда-
нии физиологической школы Ленинградского университета. М.: Наука, 
1971. 13 с.

6. Аршавский И. А. Мы все равноправны друг перед другом (воспоминания 
об А. А. Ухтомском. Смысл и судьба доминанты нравственности). Рига, 
2002. 285 с.

7. Ашимбаева Н. Т. Двойник или «заслуженный собеседник». Некоторые 
вопросы поэтики Достоевского в свете взглядов А. А. Ухтомского на 
человека и его отношения с окружающим миром // Достоевский и миро-
вая культура. СПб., 1999. № 13. С. 123–131.

8. Батуев А. С., Соколова Л. В. А. А. Ухтомский и русская культура // Рос-
сийский физиологический журнал им. И. М. Сеченова. 1999. Т. 85. № 5. 
С. 706–708.



127

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

9. Батуев А. С., Соколова Л. В. О соотношении биологического и социаль-
ного в природе человека // Вопросы психологии. 1994. № 1. С. 81–92.

10. Бикташева Н. Н. Академик А. А. Ухтомский в дни ленинградской бло-
кады // XIX Золотаревские чтения: материалы научной конференции 
(22–23 ноября 2022 г., Рыбинск) / Департамент культуры Ярославской 
области, Рыбинский музей-заповедник. Рыбинск, 2022. С. 311–315.

11. Бикташева Н. Н. Новые сведения о роде князей Ухтомских // XVI Золо-
таревские чтения. Материалы научной конференции, 25–26 октября 
2016 г. Рыбинск: Рыбинский музей-заповедник. 2016. С. 281–291.

12. Бикташева Н. Н. Первая мировая война в переписке академика А. А. Ух-
томского // XV Золотаревские чтения. Материалы научной конферен- 
ции, 6 ноября 2014 г. Рыбинск: Рыбинский музей-заповедник, 2014. 
С. 55–59.

13. Бикташева Н. Н. Поиски истины братьев Ухтомских // XIV Золотаревские 
чтения. Материалы научной конференции, 27 ноября 2012 г. Рыбинск: 
Рыбинский музей-заповедник, 2012. С. 3–11.

14. Варущенко Л. Вослома и ее обитатели // Рыбинск. 1995. № 24. С. 9–10.
15. Варущенко В. Р. На пути к Заслуженному собеседнику// Рыбинские 

известия. 26.06.2004. С. 6.
16. Варущенко В. Р. На пути к Заслуженному собеседнику// Рыбинские 

известия. 03.07.2004. С. 3.
17. Варущенко В. Р. На пути к Заслуженному собеседнику// Рыбинские 

известия. 10.07. 2004. С. 2
18. Варущенко В. Р. На пути к Заслуженному собеседнику// Рыбинские 

известия. 17.07. 2004. С. 2.
19. Васильев Л. П. Принцип доминанты в психологии // Вестник ЛГУ. 1950. 

№ 9. С. 32–43. 
20. Виноградова О. Н. Восприятие А. А. Ухтомским доминанты Л. Н. Тол-

стого // Филологические чтения. Человек. Текст. Дискурс: V Всерос-
сийская с международным участием научная конференция, посвящен-
ная 80-летию со дня памяти Алексея Алексеевича Ухтомского, 23–24 сен
тября 2022 г. / сост. Е. А. Фёдорова; Яросл. гос. ун-т имени П. Г. Де
мидова. Ярославль: Филигрань, 2022. С. 87–93.

21. Воронцов Б. Н. Эстетические взгляды А. А. Ухтомского // X Золотарев-
ские чтения. Материалы научной конференции, 19–20 октября 2004 г. / 
под ред. А. М. Селиванова. Рыбинск: Рыбинский музей-заповедник, 
2004. С. 98–101.

22. Вострецова Л. Н. А. А. Ухтомский и искусство // Художественное твор-
чество. Вопросы комплексного изучения. Л.: Наука, 1982. С. 126–132.

23. Голубева Л. Н. Этика духовного общения: А. А. Ухтомский и А. А. Зо-
лотарев // VI Золотаревские чтения. Тезисы докладов научной конфе-
ренции, 21–22 января 1997 г. / под ред. А. М. Селиванова (отв. ред.), 



128

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

М. В. Васильева, Л. В. Барабанова. Рыбинск: Рыбинское подворье, 1996. 
С. 25–27. 

24. Даренский В. Ю. Философия А. А. Ухтомского как экзистенциальная 
герменевтика // Философский полилог: Журнал Международного цент
ра изучения русской философии. 2019. Вып. 2 (6). С. 46–58.

25. Достоевский в средней и высшей школе: проблемы и новые подходы / 
Фёдорова Е. А., Бесогонова С. А., Капустина С. В., Моторин А. В., 
Шалина М. А. / под науч. ред. Е. А. Фёдоровой. СПб.: Изд-во РХГА, 
2021. 604 с.

26. Зинченко В. П. Наука о мышлении (Часть 2) // Психологическая наука 
и образование. 2002. Т. 7. № 2. С. 5–20.

27. Иванова О. В. Мужская гимназия в жизни А. А. Ухтомского: у истоков 
творчества // XI Золотаревские чтения. Материалы научной конферен-
ции, 16 ноября 2006 г. / под ред. Ю. Г. Саловой, И. Ю. Шустровой. 
Рыбинск: Рыбинский музей-заповедник, 2006. С. 205–207.

28. Иванова О. В. «Самое родное место на земле…» // VII Золотаревские 
чтения: тезисы докладов научной конф. (23–24 нояб. 1998 г) / под ред. 
А. М. Селиванова. Рыбинск: Рыбинское подворье, Рыбинский музей-
заповедник, 1998. С. 45–46.

29. Иванова О. В. Некрополи князей Ухтомских на рыбинской земле // 
XVIII  Золотаревские чтения. Материалы научной конференции,  
26–27 ноября 2020 г. Рыбинск: Рыбинский музей-заповедник, 2020. 
С. 126–134. 

30. Иванова О. В. Обзор религиозных изданий из библиотеки академика 
А. А. Ухтомского // VI Золотаревские чтения. Тезисы докладов научной 
конференции, 21–22 января 1997 г. / под ред. А. М. Селиванова (отв. 
ред.), М. В. Васильева, Л. В. Барабанова. Рыбинск: Рыбинское подворье, 
1996. С. 22–24. 

31. Иванова О. В. «Где Бог привел родиться…» [о Восломе — месте рож-
дения А. А. Ухтомского] // Рыбинские известия. 1993. 3 августа. С. 2–3.

32. Иванова О. В. Связи А. А. Ухтомского с Рыбинским научным обще-
ством // VIII Золотаревские чтения. Тезисы докладов научной конфе-
ренции, 16–17 октября 2000 г. / под ред. А. М. Селиванова. Рыбинск: 
Рыбинское подворье, Рыбинский музей-заповедник, 2000. С. 90–92. 

33. Капустина С. В. «Господа Головлевы» М. Е. Салтыкова-Щедрина в кри-
тике А. А. Ухтомского // Проблемы исторической поэтики. 2024. Т. 22. 
№ 1. С. 176–194.

34. Каткова Е. А. Педагогические идеи А. А. Ухтомского как ресурс ста-
новления профессиональной культуры педагога // Вестник Вятского 
университета. 2012. № 3 (3). С. 122–127.

35. Любарец В. В. «Закон заслуженного собеседника» в произведениях 
Ф. М. Достоевского «Неточка Незванова» и «Маленький герой» //  



129

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

Филологические чтения. Материалы VI Всероссийской научной кон-
ференции «Филологические чтения», посвященной 75-летию со дня 
рождения Иосифа Абрамовича Стернина (1948–2022). Ярославль,  
28–29 апреля 2023 года / сост. Е. А. Фёдорова, ред. М. В. Шаманова. 
Ярославль, 2023. С. 98–107.

36. Меркулов В. Л. Алексей Алексеевич Ухтомский. Очерк жизни и научной 
деятельности (1875–1942). М.; Л.: Наука, 1960. 315 с.

37. Меркулов В. Л. О влиянии Ф. М. Достоевского на творческие искания 
А. А. Ухтомского // Вопросы философии. 1971. № 11. С. 116–121.

38. Николаев Н. И. Печатный Пролог с записями А. А. Ухтомского из со-
брания М. С. Лесмана // Труды отдела древнерусской литературы. СПб.: 
Ин-т рус. лит-ры (Пушкинский Дом) РАН. 1996. Т. 50. С. 818–824.

39. Николаев Н. И. Академик князь А. А. Ухтомский как деятель и мысли-
тель старообрядчества // Труды отдела древнерусской литературы. СПб.: 
Ин-т рус. лит-ры (Пушкинский Дом) РАН. 2016. Т. 64. С. 576–586.

40. Николаев Н. И. Академик Князь А. А. Ухтомский и история древне- 
русской литературы // Книги и книжная культура в Западной Европе  
и России до начала Нового времени: сб. в честь Александра Хаимови-
ча Горфункеля. М.; СПб., 2019. С. 584–602.

41. Овчинникова А. К. К вопросу о проблеме целостности в трудах А. А. Ух-
томского // Вопросы философии. 1959. № 1. С. 139–148. 

42. Петрицкий В. Их место здесь, в Рыбинске [О судьбе некоторых книг  
из библиотеки А. А. Ухтомского] // Рыбинские известия. 1996. 25 октяб
ря. С. 3. 

43. Резник С. Е. Против течения. Академик Ухтомский и его биограф:  
документная сага с  мемуарным уклоном. СПб.: Алетейя, 2015.  
364 с.

44. Романов А. В. А. А. Ухтомский // Рыбинск в судьбах замечательных 
людей. Рыбинск, 1997. С. 79–80.

45. Саленко О. Ю. Хронотоп и доминанта как категории изучения индиви-
дуального стиля (на примере изучения стихотворений А. Фета, А. Апух-
тина, К. Фофанова) // Филологические чтения. Человек. Текст. Дискурс: 
V Всероссийская с международным участием научная конференция, 
посвященная 80-летию со дня памяти Алексея Алексеевича Ухтомско-
го, 23–24 сентября 2022 г. / сост. Е. А. Фёдорова; Яросл. гос. ун-т име-
ни П. Г. Демидова. Ярославль: Филигрань, 2022. С. 262–268.

46. Селевко Г. К. Энциклопедия образовательных технологий: в 2 т. М.: 
Народное образование, 2005.

47. Симонов П. А. Роль доминанты и условного рефлекса в организации 
поведения // Доминанта и условный рефлекс. М., 1978. С. 152–168.

48. Соколова Л. В. Значение наследия А. А. Ухтомского для гуманитарных 
наук // Филологические чтения. Человек. Текст. Дискурс: V Всероссий-



130

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

ская с международным участием научная конференция, посвященная 
80-летию со дня памяти Алексея Алексеевича Ухтомского, 23–24 сен-
тября 2022 г. / сост. Е. А. Фёдорова; Яросл. гос. ун-т имени П. Г. Деми-
дова. Ярославль: Филигрань, 2022. С. 7–10.

49. Соколова Л. В. А. А. Ухтомский и современность: роль образа в фор-
мировании биосоциокультурного пространства человека // Психо- 
логия образования в поликультурном пространстве. 2012. № 4, 20. 
С. 146–161.

50. Станевко С. «Только жизнь для других дает настоящую ценность  
и смысл жизни» (говорил Ухтомский) //Анфас. 2010. № 33 (август). 
С. 6–7.

51. Степанова А. «…Труд над собой и ради другого» // Анфас. 2002. № 346. 
С. 6.

52. Столбун Ю. В. Психическая доминанта академика А. А. Ухтомского. 
Тверь; Ярославль: Лилия Принт, 2003. 520 с.

53. Ткаченко А. С., Иванов Д. О., Березкина Е. Н. Философско-антрополо-
гический аспект учения А. А. Ухтомского о доминанте // Педиатр. 2018. 
Т. 9, № 3. С. 128–136.

54. Трохина А. А. А. Ухтомский. Жажда собеседника // Среда. 2009. № 9 (65). 
С. 24–25.

55. Ухтомский А. А. Доминанта души : из гуманитарного наследия. —  
Рыбинск: Рыбинское подворье, 2000. 608 с.

56. Ухтомский А. А. Заслуженный собеседник: Этика. Религия. Наука. — 
Рыбинск: Рыбинское подворье, 1997. 576 с.

57. Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Замет-
ки на полях. СПб.: Петербургский писатель, 1996. 528 с.

58. Ухтомский А. А. Статьи и выступления разных лет. Заметки на полях / 
сост. Л. В. Соколова. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2015. 736 с.

59. Фёдорова Е. А. Диалогичность слова в рассказе о выборе веры князем 
Владимиром (по А. Ухтомскому) // Вестник Новгородского государ-
ственного университета имени Ярослава Мудрого. 2016. № 3 (94). 
С. 66–68.

60. Фёдорова Е. А. Доминанта души и хронотоп Раскольникова: от «Двой
ника» к «Собеседнику» (по А. Ухтомскому) // Социальные и гуманитар- 
ные знания. 2016. Т. 2. № 4 (8). С. 327–332.

61. Фёдорова Е. А. «Пороговое» состояние личности и формирование новой 
доминанты: А. А. Ухтомский и Ф. М. Достоевский // Филологические 
чтения. Человек. Текст. Дискурс: V Всероссийская с международным 
участием научная конференция, посвященная 80-летию со дня памяти 
Алексея Алексеевича Ухтомского, 23–24 сентября 2022 г. / сост. Е. А. Фё-
дорова; Яросл. гос. ун-т имени П. Г. Демидова. Ярославль: Филигрань, 
2022. С. 327–335.



131

Раздел 1. Аксиологический подход к изучению русской словесности…

131

62. Фёдорова Е. А. Принцип доминанты в образах героев романа «Бесы» 
Ф. М. Достоевского (в свете этического учения А. А. Ухтомского) // 
Проблемы исторической поэтики. 2023. № 21 (1). С. 161–182.

63. Фёдорова Е. А. Проблема «двойника» в творчестве Я. П. Полонского  
и Ф. М. Достоевского (по терминологии А. А. Ухтомского) // Я. П. По-
лонский: творчество, судьба, эпоха (посвящается 195-летию со дня 
рождения поэта): сб. науч. ст. по материалам междунар. научн.-практ. 
конф., 27–29 мая 2015 года / сост. и науч. ред. Т. В. Федосеева; Ряз. гос. 
ун-т имени С. А. Есенина. Рязань, 2015. С. 209–217.

64. Фёдорова Е. А. Проблема Другого в повести «Двойник» Ф. М. Досто-
евского (А. Ухтомский и М. Бахтин) // Достоевский и современность. 
Материалы XXX Международных Старорусских чтений 2015 г. / отв. 
ред. С. Л. Шараков; Новгородский музей-заповедник. Великий Новго-
род, 2016. С. 190–196.

65. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 
А. С. Пушкина и «Война и мир» Л. Н. Толстого // Проблемы историче-
ской поэтики. 2023. Т. 21. № 4. С. 102–129.

66. Фёдорова Е. А. Тематика и проблематика маргиналий А. А. Ухтомского 
в собрании Рыбинского музея-заповедника // Книжная культура Яро
славского края — 2023: сборник статей и материалов / Ярославская 
областная универсальная научная библиотека имени Н. А. Некрасова; 
редкол.: Н. В. Абросимова (отв. ред); под ред. Н. В. Беловой. Ярославль: 
ЯОУНБ, 2024. С. 91–99.

67. Фёдорова Е. А. Художественная антропология Ф. М. Достоевского  
и Л. Н. Толстого (по заметкам А. А. Ухтомского) // Вестник Ярославской 
духовной семинарии. 2023. № 6. С. 152–157.

68. Фёдорова Е. А., Державина С. Е. Нравственная проблематика водевилей 
Н. А. Некрасова (по учению А. А. Ухтомского) // КАРАБИХА: истори-
ко-литературный сборник (выпуск XVIII) / Государственный литера-
турно-мемориальный музей-заповедник Н. А. Некрасова «Карабиха» / 
Михайлова М. А., Нанковский М. А., Оторочкина А. Е. Ярославль: 
ООО «Академия 76», 2023. С. 31–40.

69. Фёдорова Е. А., Капустина С. В. Диалог Н. В. Гоголя и М. Е. Салтыко-
ва-Щедрина: аксиологический аспект // VI Всероссийская научная кон-
ференция «Филологические чтения — 2023» / сост. Е. А. Фёдорова, 
ред. М. В. Шаманова. Ярославль, 2023. С. 187–195.

70. Фёдорова  Е.  А., Любарец  В.  В. Мечтатель и подпольный герой  
М. Ю. Лермонтова и Ф. М. Достоевского в свете этического уче- 
ния А. А. Ухтомского // Два века русской классики. 2023. Т. 5, № 2. 
С. 50–71.

71. Хализев В. Е. Интуиция совести (теория доминанты А. А. Ухтомского 
в контексте философии и культурологии XX века) // Евангельский текст 



Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в русской литературе XVIII–XX веков. Вып. 3. Петрозаводск, 2001. 
С. 21–42.

72. Хализев В. Е. Нравственная философия Ухтомского // Новый мир. 1998. 
№ 2. С. 222–229.

73. Хализев В. Е. Учение А. А. Ухтомского о доминанте и ранние работы 
М. М. Бахтина // Бахтинский сборник. Вып. 2. / отв. ред. Д. Куюнджич, 
В. Л. Махлин. М., 1992. С. 70–86.

74. Шлюпикова А. В. Академик Алексей Алексеевич Ухтомский. 1875–
1942 [предисл. А. Иванова]. Ярославль: Верх.-Волж. кн. изд-во, 1968. 
88 с.

75. Яковлева Т. Школа доминанты по Ухтомскому [освоение наследия  
Ухтомского в школе № 19] // Рыбинск. 1994. № 65. С. 6–7.



Р а з д е л  2.  
 

МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ  
ИЗУЧЕНИЯ РУССКОЙ  

ЛИТЕРАТУРЫ ПО СОЧИНЕНИЯМ 
Д. И. ЧИЖЕВСКОГО





135

2.1. Д. И. Чижевский: личность, биография,  
творчество

А. В. Тоичкина

Дмитрий Иванович Чижевский (1894–1977) — религиозный 
философ, филолог-славист, историк церкви — родился 23 марта 
(4 апреля по н. ст.) 1894 года в Александрии на Херсонщине в дво-
рянской семье. В 1911–1913 гг. учился на физико-математическом 
факультете Петербургского университета, увлекался астрономией. 
Потом перевелся на историко-филологический факультет Киевского 
университета, где оказался в кругу учеников В. Н. Перетца, в част-
ности дружески общался с О. Бургартом. Здесь же он познакомил- 
ся с В. В. Зеньковским и Г. И. Челпановым, слушал лекции Н. О. Лос-
ского. В студенческие годы участвовал в меньшевистском движении, 
за что в 1916 г. был арестован. В 1918 г. был членом Центральной 
рады, но выступал против выхода Украины из состава Российской 
империи. С 1920 г. преподавал в Киевском университете, читал курс 
общего языкознания на Высших женских курсах в Киеве. 13 апреля 
1921 г. под угрозой расстрела покинул страну (нелегально пересек 
польскую границу).

В Германии Чижевский продолжил философское образование под 
руководством Г. Риккерта, К. Ясперса, Э. Гуссерля, М. Хайдеггера, 
Р. Кронера. С 1924 г. Чижевский преподавал философию в Украин-
ском высшем педагогическом институте имени М. П. Драгоманова 
в Праге. С 1927 г. он стал профессором и заведующим кафедрой 
философии этого института. В 1929 г. по совместительству в качестве 
доцента и экстраординарного профессора работал в Украинском 
свободном университете. В это время он участвует в Семинарии 
А. Л. Бема по изучению Достоевского при Русском народном универ
ситете в Праге, в заседаниях Пражского лингвистического кружка. 



136

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В 1920-е гг. Чижевский становится известен в научных кругах, бла-
годаря своим трудам по философии и литературоведению. В 1932 г. 
ученый был приглашен в университет Галле и получил звание док-
тора философии. Там он преподавал русский язык в 1932–1945 годах. 
В 1934 г. защитил диссертацию на тему «Гегель в России». Во время 
Второй мировой войны Чижевский принимал участие в антифашист-
ском движении. Но в июне 1945 г. он вынужден был покинуть Гал-
ле накануне занятия его Советской армией.

В 1945–1949 гг. Чижевский возглавлял Семинар славистики Мар-
бургского университета. В это время, как пишет В. Янцен, «наряду 
с М. Фасмером Чижевский играет заметную роль в разработке 
долгосрочной “славистической стратегии” западногерманских уни-
верситетов, является признанным авторитетом, к мнению которого 
прислушиваются при назначении новых преподавателей и профес-
соров славистики» [Чижевский, 2007, с. 8]. Однако, в силу интриг  
и неблагоприятной политической ситуации, ученый вынужден был 
уехать в США.

В 1949–1956 гг. по приглашению Р. О. Якобсона он работал го-
стевым лектором славистики в Гарвардском университете (Масса-
чусетс, США). В Америке Чижевский чувствовал себя чужим. Его 
отношения с Якобсоном и руководством кафедры не сложились, 
поэтому, когда Чижевский получил приглашение возглавить отделе-
ние славистики в Гейдельберге, он вернулся в Германию. С 1956 по 
1964 год возглавляет кафедру славистики в Гейдельбергском уни-
верситете, читает курсы по философии и лингвистике в разных 
университетах.

В 1956–1977 гг. Чижевский возглавил созданный им Институт 
славистики в Гейдельберге (до 1967 г.). Также он работал профес-
сором в Гейдельбергском, Франкфуртском (1964) и Кельнском уни-
верситетах (1964–1977). Педагогическая деятельность была делом 
всей жизни ученого, при этом она была теснейшим образом связа- 
на с его научной работой. Лекции и семинары являлись непосред-
ственными источниками научных трудов слависта. Курсы и темы 
семинаров поражают разнообразием и широтой охвата материала 
в преподавательской деятельности Чижевского [Чижевский, 2007, 
с. 723–766]. Он подготовил целый ряд специалистов и заложил 
перспективы развития немецкой славистики на ряд десятилетий 
вперед. Его монография «История русской литературы XIX века» 



137

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

(том 1 — «Романтизм»; том 2 — «Реализм»), вышедшая в 1964–1967 гг., 
является одним из свидетельств того курса лекций, который он читал 
в эти годы в немецких университетах. Как писал Юрий Иваск1, 
«Чижевский был суровым педагогом, некоторые даже говорят — 
слишком суровым. Но теперь, при всеобщем понижении академи-
ческого уровня на всем Западе, иногда поневоле вздыхаешь по его 
суровости. Ведь явно не всех можно допускать до серьезной семи-
нарской работы» [Чижевский, 2007, с. 494].

В 1960-е гг. работы ученого «приобретают мировую известность: 
в изданном к его 70-летию втором юбилейном сборнике “Orbis 
Scriptus” (1966) принимают участие гуманитарии почти всего мира, 
за исключением советских коллег. Он избирается председателем 
Немецкого союза преподавателей славистики, действительным 
членом Гейдельбергской академии наук, а затем и Хорватской ака-
демии наук в Загребе» [Чижевский, 2007, с. 9].

Умер Д. И. Чижевский в Гейдельберге 18 апреля 1977 г. В не-
крологе по случаю смерти ученого его друг Эрнст Бенц2 писал: 
«Он был ученым необычно широкого диапазона научных исследо-
ваний. Их предметом были литературы на всех славянских языках. 
В этой области он занимался славянской филологией во всем объ-
еме: не только историей языка и грамматической структурой от-
дельных славянских языков, но и их литературными жанрами 
в различных областях прозы и поэзии, а также духовно-историче-
ским значением различных славянских литератур, включая области 
философии и богословия, и различными слоями литературного 
выражения — высокой литературой, народной литературой, на-
учной литературой, мистической и назидательной литературой» 
[Чижевский, 2007, с. 483].

Его ученики отмечали его «любящее и оценивающее сердце, 
которое в необъятно огромном царстве духа умело отличать цен- 
ное от никчемного, плевелы от пшеницы, смертельный яд от пи-
тательного хлеба и освежающего вина» (Л. Мюллер) [Чижевский, 
2007, с. 485].

1 Ю. П. Иваск (1907–1986) — поэт второй волны эмиграции, аспирант Д. И. Чи-
жевского в Гарвардском университете (1952–1954).

2 Э. Бенц (1907–1978) — протестантский священник, богослов и историк церк-
ви, друг Чижевского.



138

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Ростислав Плетнев3 писал о Чижевском: «Обладая огромной 
работоспособностью, Дмитрий Иванович был защитником духов-
ности в человеке. <…> Наш ученый возмущался тем, что под словом 
«человек» — антропос стали разуметь наименее человеческое в че-
ловеке — его материальное бытие» [Чижевский, 2007, с. 490].

«История духа» Д. И. Чижевского
Д. И. Чижевский разработал оригинальный подход и методологию 

в сфере сравнительного славянского литературоведения. Он сам 
определял свой подход как «история духа». «Науки о духе» возник-
ли в Германии на исходе XIX века. В частности, В. Дильтей в своих 
сочинениях подвел философскую базу, определив культуру как 
сферу выражения духовных и психологических переживаний чело-
века. В немецкой гуманитарной науке этот подход получил широкое 
распространение. Чижевский разрабатывал свой вариант «истории 
духа» на ниве славяно-германской компаративистики. Его культу-
рологическая модель включает в себя как историю русской мысли 
(упомянем, к примеру, его 2-томный труд “Russische Geistesgeschich-
te”, Hamburg, 1959, 1961), так и историю литературы (“Literaturge-
schichte”). Есть у Чижевского и работы по исследованию проблем 
славянских языков и искусств. Ученого занимали противоречия 
бытования «литературного факта» в истории культуры. Он стремил-
ся выработать единый универсальный подход, который можно было 
бы соединять с различными методологиями в исследовании своеоб
разия художественных форм. Его задача была создать динамическую 
модель истории развития духа европейских, в частности славянских 
народов, воплощенную в истории национальной культуры. Чижев-
ский впитал в себя опыт русской религиозной философии, он вни-
мательно следил за достижениями советского литературоведения. 
В эмиграции его учителями были видные представители русской 
религиозной философии — Н. О. Лосский, В. В. Зеньковский, 
С. Л. Франк. Вместе с тем для него оказался важен опыт немец- 
кой философии XIX–XX веков. Так он был страстным гегельян- 
цем. Затем в эмиграции его учителями стали известные немецкие 

3 Р. В. Плетнев (1903–1985) — славист, литературовед, исследователь творчества 
Достоевского, специалист по истории русской литературы. Плетнев был в дружеских 
отношениях с Чижевским со времен их сотрудничества в Семинарии А. Л. Бема.



139

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

философы Э. Гуссерль и Р. Кронер. «История духа» Чижевского со-
единяет в себе две традиции: традицию русской религиозной и не-
мецкой философий. В своих историко-литературных работах ученый 
раскрывает онтологический смысл поэтики образа и духовные за-
коны истории литературы [Тоичкина, 2024].

В. В. Янцен пишет о том, что «история духа» Чижевского явля-
ется целостной моделью исторического бытия культуры [Янцен, 2008, 
с. 17–18]. Универсальность подхода Чижевского предопределена его 
увлечением Гегелем (укажем здесь на работы Чижевского, вышедшие 
в 1929 г.: «Гегель и французская революция», «Гегель и Ницше»). 
Но при этом ученый был сосредоточен на конкретных произведени-
ях истории литературы. На это обращает внимание Н. С. Надъярных: 
«в центре, согласно феноменологическому принципу, — конкретное 
явление, имя, контекстуальное же их освещение способствует более 
четкому обнаружению ростков оригинального художественного со-
знания» [Надъярных, 2005, с. 91]. Чижевский соединяет универсализм 
Гегеля с феноменологическим методом Гуссерля. Для него было 
важно понятие «система» [Тоичкина, 2016, с. 140–152].

В «истории духа» Чижевского есть любимые персоналии, которым 
он посвятил значительную часть работ. К таким авторам относятся 
известный украинский философ Г. С. Сковорода (1722–1794), чеш-
ский религиозный мыслитель и педагог Я. А. Коменский (1592–1670). 
Особое место в научной деятельности слависта заняло изучение 
творчества таких писателей, как А. С. Пушкин, Н. В. Гоголь, Ф. И. Тют-
чев, Ф. М. Достоевский [Mnich, 2021, с. 247]. Работы, посвященные 
этим авторам, связаны между собой подходом и отдельно взятыми 
наблюдениями (см. авторитетные исследования специалистов [Ян-
цен, 2008]; [Марченко, 2016]; [Мних, 2021]; [Надъярных, 2005]; 
[Валявко, 1997]; [Васильева, 2008], [Тоичкина, 2017]). Чижевский 
рассматривает творчество этих авторов в сложном диалоге с веду-
щими стилями их эпох (в частности, барокко, романтизма и реализ-
ма). Он обнаруживает целостность художника, анализируя духовный 
смысл тропов, фигур и символов, которые автор использует. Как 
пишет Иваск, «Дмитрий Иванович говорил, что он много дал бы за 
ключ к ритмам Гоголя, но вместе с тем ему импонировало то, что 
сложная гоголевская “музыка” ускользает от анализа. Ведь всякое 
истинное творчество не может быть полностью разъяснено. Чижев-
ский знал: компьютеры тут не помогут» [Чижевский, 2007, с. 493]. 



140

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Библиография Чижевского насчитывает около 900 единиц [Чи-
жевский, 2007, с. 772–807], [Mnich, 2021, с. 473–572]. Она включает 
в себя статьи, заметки, монографии ученого на разные темы и по 
многим направлениям гуманитаристики. Но все его работы внутрен-
не связаны тем «углом зрения», который позволял слависту иссле-
довать духовный смысл жизни человека, воплощенный в мировоз-
зрении и стиле различных эпох в истории культуры.

Ссылки
1. Валявко І. Осмислення філософії Григорія Сковороди в працях Дмитра 

Чижевського // Сковорода Григорій: образ мислителя. Київ: Інститут 
Філософії НАН України, 1997. С. 196–211.

2. Васильева М. А. А. Л. Бем, П. М. Бицилли, Д. И. Чижевский: Метод 
«мелких наблюдений» // А. Л. Бем и гуманитарные проекты русского 
зарубежья: международная конференция, посвященная 120-летию со дня 
рождения. 16–18 ноября 2006 г./ сост., науч. ред. М. А. Васильева. М.: 
Русский путь, 2008. С. 113–135.

3. Марченко О. В. FABULAE SELECTAE. М.: Асхань, 2016. 208 с.
4. Mnich R. «Рецептивная эстетика» Дмитрия Чижевского. Siedlce: Wy-

davnictwo Naukowe Instytutu Kultury Regionalnej I Badan Literackich  
im. Franciszka Karpinskiego, 2021. 588 с.

5. Надъярных Н. С. Дмитрий Чижевский. Единство смысла. М.: Наука, 
2005. 366 с.

6. Тоичкина А. В. Понятия «система» в работах Д. И. Чижевского о Я. А. Ко
менском и Г. С. Сковороде // Поиск гармонии в мире хаоса: Ян Амос 
Коменский и современная философия образования: Материалы меж
дународной научно-практической конференции (Санкт-Петербург,  
3–4 июня 2015 г.) / ред. С. Марчукова, Р. Мних. СПб.: Петершуле, 2016. 
С. 140–152.

7. Тоичкина А. В. Сковорода, Коменский, Сведенборг и Достоевский в ра-
ботах Д. И. Чижевского о мистиках // Вестник Русской христианской 
гуманитарной академии. Т. 18. Вып. 2, 2017. С. 145–156.

8. Тоичкина А. В. Аксиологические основы метода Д. И. Чижевского в его 
работах о Г. С. Сковороде и Н. В. Гоголе // Ученые записки Новгород-
ского государственного университета. 2024. 2 (53). С. 234–241.

9. Чижевский Д. И. Избранное: в 3 т. Т. 1: Материалы к биографии (1894–
1977) / сост., вступ. ст. В. Янцен; коммент. В. Янцена и др. М.: Библио
тека-фонд «Русское Зарубежье»; Русский путь, 2007. 848 с.

10. Янцен В. В. Неизвестный Чижевский: обзор неопубликованных трудов. 
СПб.: Изд-во РХГА. 2008. 162 с.



141

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

2.2. Д. И. Чижевский о России и Европе
Е. А. Фёдорова

Дмитрий Иванович Чижевский не просто ученый-славист, он яв
ляется учеником Н. О. Лосского, В. В. Зеньковского, Г. И. Челпано-
ва, а также Э. Гуссерля, К. Ясперса, Г. Риккерта, Р. Кронера, М. Хай-
деггера [Ермичев, с. 170]. Главной интенцией русской духовности 
Чижевский считал «онтологизм». Из триединства диалектики, онто
логизма и символизма, по его мнению, может произрасти достойное 
русской истории философское будущее, вероятно, на путях соеди-
нения диалектики и феноменологии [Ермичев, с. 176]. Вопрос о бы-
тии, считает Чижевский, в русской философии понимается как вопрос 
о человеческом бытии [Чижевский, 2002, с. 184]. Онтологизм он 
обнаруживает в центральной идее Федорова о «воскресении умер-
ших», символизм — почти в духе Шеллинга и немецких романти-
ков — у Лосева [Чижевский, 2002, с. 184–185]. Но противопостав-
ление западничества и славянофильства в русской философской 
мысли после Достоевского, по мнению Чижевского, невозможно, 
поскольку Достоевский вышел на уровень синтеза, и в его «русской 
идее» произошло объединение и примирение односторонних на-
циональных идей [Чижевский, 2002, с. 178].

Прот. В. В. Зеньковский в своих воспоминаниях сетовал по по-
воду того, что Д. И. Чижевский, будучи одним из талантливейших 
студентов философского семинара Киевского университета, где 
преподавал сам Зеньковский до 1917 года, не состоялся как философ. 
«Филологическая стихия, очень яркая в нем (ср. его первоначальные 
этюды о Гоголе), помешала его философскому творчеству», — дела
ет вывод Зеньковский [Чижевский, 2007, с. 245].

Если даже согласиться с этим мнением, то очевидно, что иссле-
дование истории русской литературы позволило Чижевскому подой-
ти к осмыслению философии истории России, поскольку в древне-
русской словесности с самого начала существования уже проявляла 
себя историософская мысль (см. «Слово о Законе и Благодати» и др.).

В своей работе «На темы философии истории» (1925) Чижевский 
утверждает, что каждый народ имеет свою судьбу, в которой выра-
жается «надчеловеческое» и «надиндивидуальное» в истории [Чи-
жевский, 2009, с. 474–475]. Внезапное изменение судьбы народа,  



142

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

по мнению Чижевского, может произойти под действием Благодати, 
которая является «силой, которая разбивает, прорывает тесный круг 
исторической необходимости — силы традиции, прошлого и судьбы» 
[Чижевский, 2009, с. 476–477]. На этот «прорыв» можно надеяться, 
но его невозможно предсказать наверняка. Поэтому историческое 
сознание должно быть не оптимистичным, а трагическим, ведь че-
ловек не совершенное существо, в котором все гармонично. В исто-
рическом движении не может быть гарантий, считает Чижевский. 
Но если нет постоянной живой воли, в сознании трагизма истори-
ческих перспектив, если нет движения, то судьба народа «непод-
вижно окаменевает». Поэтому необходимо «брать на себя вину, 
чтобы, может быть, и достичь цели, идти на риск, чтобы получить 
надежду на победу» [Чижевский, 2009, с. 478]. 

В своей рецензии на работу Чижевского «Гегель у славян» (1934) 
С. Л. Франк обращает внимание на то, что Чижевский утверждал 
особое значение философии Гегеля в России. В связи с гегелевской 
философией, по его мнению, просыпается русская мысль, проис-
ходит ее разделение на отдельные направления, в страстной борьбе 
с философией Гегеля пробуждается самосознание в русской фило-
софской мысли [Чижевский, Избранное: в 3 т., с. 688–689]. Франк 
соглашается с Чижевским в том, что Гегель не оказал влияния на 
Достоевского, но утверждает, что для обоих мыслителей, немецкого 
и русского, «идея является укорененной в онтологической законо-
мерности мысли потенцией, действующей в жизни человечества 
в качестве мощной космической силы, причем непосредственные 
душевные события образуют своего рода медиум и инструмент для 
непреложного диалектического развертывания идеальных сил» 
[Чижевский, Избранное: В 3 т., с. 689]. Различие между Гегелем  
и Достоевским Франк видел в том, что у Гегеля главная тема — это 
судьбы народов, а у Достоевского — трагедия конкретной личности 
как носителя идеи [Чижевский, Избранное: в 3 т., с. 689]. 

В работе «Достоевский и западноевропейская философия» (1931) 
Чижевский называет Достоевского тем мыслителем, который «разру
шил стену между русской мыслью и европейской» [Чижевский, 2010, 
с. 264]. Влияние Гегеля на Достоевского, по его мнению, могло осуще
ствляться через мироощущение петрашевцев [Чижевский, 2010, с. 265]. 
О Гегеле Достоевский беседовал с А. Сусловой, Н. Н. Страховым, 
В. С. Соловьевым [Чижевский, 2010, с. 266]. По мнению Чижевского, 



143

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

в критике «рационалистического» взгляда на мир, в отрицании при-
мата логических элементов сущности человека Достоевский идет тем 
же путем, что и западноевропейские критики немецкого идеализма — 
Кант, Гегель, затем Ницше [Чижевский, 2010, с. 272].

Рассмотрим работу Д. И. Чижевского «Гегель в России» (1939) 
с точки зрения влияния на творчество Достоевского философии 
Гегеля и предвосхищение в произведениях великого русского писа-
теля идей Ницше. Чижевский относил к представителям «почвен-
ничества» как своеобразной форме гегельянства Ф. М. Достоевско-
го, Ап. Григорьева и Н. Н. Страхова. Николай Николаевич Страхов 
(1828–1896), по мнению исследователя, был наиболее системным по
следователем Гегеля. О значении Гегеля Страхов писал в 1860–70-х гг. 
в своих статьях [Чижевский, 2007, с. 304–305]. Гегельянство рас-
сматривалось Страховым как «связная, стройная система необы- 
чайной глубины и высоты» [Чижевский, 2007, с. 305]. Признавая 
главным достижением Гегеля его «Логику», Страхов соглашался 
с ограничением сферы значения философии Гегеля Хомяковым 
[Чижевский, 2007, с. 306]. Страхов видел Гегеля как звено в цепи 
развития немецкого идеализма — от Канта к позднему Шеллингу 
[Чижевский, 2007, с. 307]. 

Самое главное достижение Гегеля у Страхова, по мнению Чижев-
ского, состоит в представлении «об историческом развитии как 
о смене ряда образов духа, ряду служащих духу народов» [Чижев-
ский, 2007, с. 308]. По мнению мыслителя, в русской традиции 
обычно недооценивалась религиозная составляющая философии 
Гегеля, на что обратил внимание Страхов [Чижевский, 2007, с. 309]. 

Чижевский полагает, что «эвклидовский разум» Ивана Карама-
зова Достоевский заимствовал из полемики Страхова с русскими 
«спиритами» (в черновике романа «Братья Карамазовы» черт ссы-
лался на «философию Страхова») [Чижевский, 2007, с. 309]. 

Фейербаха, из философии которого вызрела философия Ницше, 
Страхов относил к левому крылу гегельянства. Чижевский утверж-
дает, что Страхов предрек появление идей Ницше и считал, что 
мысли о сверхчеловеке и идея «вечного возвращения» относятся 
к глубоким идеям [Чижевский, 2007, с. 318–319]. Но если Страхов 
думал, что идея сверхчеловека выступит в биологическом аспекте, 
то Достоевский выдвинул на первый план интеллектуальные и эти-
ческие стороны «сверхчеловечества» [Чижевский, 2007, с. 319]. 



144

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Учение о «вечном возвращении», по мнению Чижевского, имеет 
своим источником античную традицию [Чижевский, 2007, с. 320]. 
Любопытно, что Чижевский упоминает «шлиссельбуржца» Н. А. Мо-
розова, который в 1870-е годы развил натуралистическое учение 
о вечной повторяемости событий в мире [Чижевский, 2007, с. 321].

«Русское просвещенство» 1860-х годов Чижевский воспринимает 
как «глубокий социальный радикализм», логическую форму, которая 
опирается на убеждение в совершенной «одноэтажности» бытия: 
«высшие сферы бытия выводятся из низших» [Чижевский, 2007, 
с. 281]. Антиисторический характер русского просвещенства Чижев-
ский видит в том, что прошлое и настоящее для русских мыслителей 
заменено их собственными конструкциями [Чижевский, 2007, с. 282].

Ссылки
1. Ермичев А. А. Предваряя рубрику // Россия и современный мир. 2002. 

№ 1 (34). С. 170–176.
2. Чижевский Д. И. Гегель в России. СПб.: Наука, 2007. 411 с.
3. Чижевский Д. И. Достоевский и западноевропейская философия / публ. 

А. В. Тоичкиной // Достоевский и мировая культура. 2010. № 27. С. 264–272.
4. Чижевский Д. И. Избранное: в 3 т. Т. 1: Материалы к биографии (1894–

1977) / сост., вст. ст. В. Янцева; коммент. В. Янцева. М.: Русское Зарубе-
жье; Русский путь, 2007. 848 с. 

5. Чижевский Д. И. На темы философии истории [1925] // Исследования по 
истории русской мысли: Ежегодник за 2006–2007 год / под ред. М. А. Ко-
лерова и Н. С. Плотникова. М.: Модест Колеров, 2009. С. 469–479.

6. Чижевский Д. И. Современная русская философия / публ. А. А. Ерми
чева // Россия и современный мир. 2002. № 1 (34). С. 177–185.

2.3. Д. И. Чижевский о Страхове и Достоевском

А. В. Тоичкина

Д. И. Чижевский высоко оценивал деятельность и научное на-
следие Н. Н. Страхова (1828–1896). Ученый всячески продвигал 
тезис о значении страховских сочинений для истории русской 
философии и литературы. Работы Чижевского о Страхове непо-
средственно связаны с исследованием творчества Ф. М. Достоев-
ского. Рассматривая отношения Достоевского и Страхова, Чижевский 



145

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

неоднократно отмечал, что Страхов на протяжении ряда лет был 
«философским информатором» писателя [Чижевский, 2007, с. 302], 
что, несмотря на многие личные несогласия, они составляли единый 
лагерь в идеологической борьбе своего времени, в частности в сра-
жениях с просвещенцами. Для них обоих главный вопрос — вопрос 
о ценности человеческой личности — был непосредственно связан 
с вопросом о вере в Бога. Напряженный диалог и общение со Стра-
ховым, по наблюдениям Чижевского, являются одним из важных 
источников произведений Достоевского4. 

Круг работ Чижевского о Страхове невелик, но занимает знаковое 
место в ряду его исследований творчества Достоевского5. Кроме 
того, идеи, сформулированные в этих работах, важны для понима-
ния подхода и метода Чижевского. Упомянем следующие статьи. 
В 1936 году во втором томе сборника памяти Николая Осипова 
«Жизнь и смерть» (под редакцией Альфреда Бема) Чижевский пуб
ликует статью «К проблеме бессмертия у Достоевского. (Страхов — 
Достоевский — Ницше)»6. Предваряют эту статью три небольшие 
работы, в которых рассматриваются разные аспекты этой темы. 
Вышли эти заметки в известном издании Фасмера “Zetschrift für 
slavische Philologie”: “Der Teufel Ivan Karamazovs und N. N. Strachov” 
[Tchižewsky, 1933a], “Die Philosophie Ivan Karamazovs und Strachov” 
[Tchižewsky, 1933б], “Dostojevskij und Strachov” [Tchižewsky, 1936]7. 
В 1939 году Чижевский издает на русском языке монографию «Ге-
гель в России»8, в которой целая глава посвящена Н. Н. Страхову. 
Сюжет Достоевского — Страхова — Ницше в этой главе также 
вполне обозначен.

В 1946–1947 годах появляются два варианта брошюры Чижев-
ского о Достоевском и Ницше: “Strachov — Dostojewskij — Nietzsche 
(Bemerkungen zum Problem der Beziehungen Nietzsces zu Dostojews-
kij)” (1946) и “Dostojevskij und Nietzsche. Die Lehre von der ewigen 

4 У нас об этом писал в свое время и А. С. Долинин в известной статье  
«Достоевский и Страхов» [Долинин, 1989, с. 234–270].

5 Всего Чижевский посвятил Достоевскому 36 статей и 12 рецензий.
6 См. мою библиографию работ Чижевского о Достоевском: [Тоичкина, 2010, 

с. 53–57].
7 См. мою публикацию переводов этих заметок на русский язык: [Чижевский, 

2014, с. 104–115].
8 Немецкий вариант текста вышел в 1934 году.



146

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Wiederkunft” (1947) [Tchižewsky, 1947]9. Первый вариант Чижевский 
распечатал в 25 экземплярах на печатной машинке, второй ему уда-
лось издать в серии “Deus et Anima”. Эти две немецкие работы яв-
ляются расширенными вариантами русскоязычной статьи «К про-
блеме бессмертия» 1936 года [Чижевский, 1936]. Наиболее полным 
и законченным является последний немецкий вариант 1947 года. 
Различия в текстах немецкой и русской редакций состоят в том, что 
в варианте 1947 года изменено название и добавлена первая главка, 
несколько изменены абзацы, введен еще один один абзац (с кратким 
изложением биографии Страхова)10, обновлен аппарат ссылок. 

Еще одно обращение к теме Достоевского и Страхова мы найдем 
в известном труде Д. И. Чижевского “Russland zwischen Ost und West. 
Russische Geistesgeschichte II. 18–20. Jahrhundert”, который вышел 
в 1961 г. [Tschižewskij, 1961a, с. 100–103]. В этом же году под редак-
цией Чижевского вышло второе издание тома «Гегель у славян» 
(“Hegel bei den Slaven”) с немецким вариантом текста брошюры 
Чижевского «Гегель в России» (по сравнению с русским изданием 
в немецком расширены параграфы про И. А. Ильина и А. Ф. Лосева 
[Tschižewskij, 1961б, с. 360–370]). 

В этих работах Чижевский рассматривает один и тот же круг 
тем и идей, которые непосредственно восходят к философии Геге-
ля. Это темы просвещения и просвещенчества, центрального по-
ложения человека в мире (в природе и истории) и «высшего чело-
века» (или «сверхчеловека»), «эвклидова ума» (рациональной 
логики), «вечного повторения», «геологического переворота»  
и диалектики («необходимого минуса»). Чижевский рассматрива- 
ет «обертоны смыслов», которые приобретают эти темы в философ
ских трудах Страхова и в творчестве Достоевского (от повести «Двой
ник» к «Братьям Карамазовым»)11. Тема Страхова и Достоевского 

9 См. мою публикацию перевода этой статьи: [Чижевский, 2012].
10 Владимир Янцен объясняет возникновение второго варианта текста тем, что 

на снятии фамилии Страхова с обложки настаивал Владимир Шилкарский, из-
давший брошюру в своей научно-популярной немецкой серии (аргументация: 
«Страхова в Германии никто не знает — это конечно лишний серьезный повод 
говорить о нем в тексте, но не упоминать его в заглавии»). См.: [Янцен, 2008, 
с. 138–139].

11 См. работы: [Тоичкина, 2011a], [Тоичкина, 2011б], [Тоичкина, 2012], [Тоич-
кина, 2013].



147

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

в трудах Чижевского соотносится с философскими трудами Ницше, 
но восходит, безусловно, к Гегелю. 

Гегель — одна из центральных фигур в истории европейской 
философии и культуры XIX–XX веков. Страхов был гегельянцем  
и посвятил Гегелевой философии ряд своих статей. Достоевский 
интересовался Гегелем, о чем существует ряд свидетельств совре-
менников. Но и сам Чижевский тоже был гегельянцем. И для того, 
чтобы оценить вклад ученого в мировую славистику (его подход, 
который он сам обозначал как «история духа»), необходимо, по край-
ней мере, указать на ключевые моменты в его понимании философии 
Гегеля. 

Для Чижевского Гегель — «колоссальная фигура». Но существу-
ющие трактовки его философии по Чижевскому — это «вообража-
емый», а не подлинный Гегель. Как пишет И. И. Евлампиев, «<…> 
в XIX в. Гегеля понимали очень по-разному, это проявлялось в борь-
бе двух школ его идейных наследников. Левые гегельянцы утверж-
дали, что под оболочкой религиозной философии Гегеля скрыт 
атеизм, предполагающий замещение Бога человеком. Правые геге-
льянцы, напротив, выдвигали на первый план религиозный ас- 
пект философии Гегеля, его представление о господстве в истории 
и в человеческом обществе Абсолютного Духа, который являлся 
“видоизменением” традиционного представления о Боге» [Евлам-
пиев, 2017, с. 326]. В 1910 г. Виндельбрант выступил с речью о воз-
рождении гегельянства (“Wiedergeburt des Hegelianismus”). И связа
но это выступление было с новым этапом изучения Гегеля в евро- 
пейской философии. В русской философии Гегель тоже оказался 
востребованным. Так событием стала книга И. А. Ильина «Фило-
софия Гегеля как учение о конкретности Бога и человека» (1918). 
Чижевский книгу Ильина оценивал неоднозначно. Так он писал, что 
в книге Ильина «дано чрезвычайно интересное истолкование “Фи-
лософии” Гегеля как учения о конкретности бытия. Это истолкова-
ние обозначает в общем и целом понимание Гегеля как идеал-реа-
листа и интуитивиста». Но при этом Чижевский констатирует, что 
«Ильин не гегельянец; из системы Гегеля он устраняет схематику 
диалектического построения как случайный элемент системы;  
он вскрывает целый ряд не преодоленных Гегелем трудностей» 
[Чижевский, 2007, с. 382]. В целом Чижевский видел задачу совре-
менной ему философии в создании работы, «долженствующей  



148

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

показать Гегеля во весь его действительный рост» [Чижевский, 2005, 
с. 220]. Собственно о Гегеле ученым написано немного работ. 
В частности, это статьи «Гегель и французская революция» и «Гегель 
и Ницше» (обе вышли в 1929 г.). Определяющей для научных инте-
ресов Чижевского была тема «Гегель у славян» (и один из аспектов 
этой темы — «Гегель в России»). Эта тема проходит через всю на-
учную биографию ученого. Работы о Гегеле, конечно, не только дают 
определенный материал для оценки восприятия Чижевским Гегеля, 
но и важны для анализа историософских оснований подхода и мето
дологии ученого. Помимо указанных работ, Чижевский написал ряд 
рецензий на книги, посвященные философии Гегеля.

Статьи о Гегеле 1929 года составляют концептуальное единство. 
Чижевский в них рассматривает важные для его методологии по-
ложения. В статье «Гегель и французская революция» он анализи-
рует соотношение исторического факта и философских умозрений 
в системе Гегеля, т. е. «судьбу образа французской революции в те-
оретических работах Гегеля». Чижевский в статье показывает, «что 
этот образ с самого начала связан у Гегеля с двумя соседствующи-
ми — Просвещением и Наполеоном, что Гегелю в разные периоды 
его жизни эти три образа представлялись очень разными и, в част-
ности, менялась их оценка.<…> Французская революция явилась 
самым сильным переживанием Гегеля и, как видно из роли развития 
образа Революции в его ранних произведениях, была самой первой, 
непосредственно данной представительницей логической категории 
отрицания. Двойственность идеи и силы, «революционной мысли» 
и революционного поступка, теоретического отрицания и реально-
го уничтожения Гегель видел в революции»[Чижевський, 2005, 
с. 336]12. Чижевский констатирует «онтологизацию» всей системы 
Гегеля в его все возрастающем стремлении исследовать не только 
смысл, идеальную сторону бытия, но и сами реальные связи и от-
ношения. «Диалектика становится из диалектики полярного движе-
ния диалектикой линейного перехода — не через пропасть, которая 
разделяет утверждение и отрицание, а между соседними и лишь 
противоположными по содержанию явлениями реальности. <…> 
Диалектика Гегеля — это “свободная система”, ни один конкретный 
образ в ней не занимает определенного, твердо закрепленного места, — 

12 Перевод с украинского мой. — А. Т.



149

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

смысл ни одного исторического, ни одного реального явления не 
открывается только с одной стороны, только в одной плоскости. 
“Конкретность” — это значит тоже многогранность и многовид- 
ность» [Чижевський, 2005, с. 337]. Такое понимание диалектики 
Чижевский положит в основание своей культурологической систе-
мы — «истории духа»13. Сравнительная история славянских лите-
ратур будет строиться как динамическая модель, развивающаяся 
путем чередования историко-культурных эпох по принципу «теории 
волн» (от Античности до Модернизма). Теория отрицания Гегеля 
методологически будет задействована исследователем на разных 
уровнях. Для Чижевского отрицание — значимая категория, ибо оно 
«может быть и весьма содержательно богатым и многосторонним», 
когда доходит «до внутреннего расчленения и до самораскрытия» 
[Чижевский, 2007, с. 280]. Не случайно в конце жизни Чижевский 
еще раз вернется к вопросу о типах отрицания у Гегеля [Tschižewskij, 
1975, с. 475–476]. Специфические виды отрицания он находил 
в философии Ницше и творчестве Достоевского.

В статье «Гегель и Ницше» Чижевский подводит теоретическую 
базу и в плане своего подхода, и в плане разработки темы Достоев-
ского и Страхова. Его концепция Просвещения строится на «Фено-
менологии духа» Гегеля, но рассматривается в перспективе положе-
ний Ницше. Чижевский сам констатирует принципиальные различия 
между философами: «Что касается философских идей, то Гегеля 
можно назвать “конструктором систем”. Ницше при этом является 
выразителем “философии жизни”, которая не признает никакой 
систематизации и обретает соответствующую форму воплощения 
лишь в афоризме; Гегель — “рационалист”, “панлогист”; философия 
Ницше — иррациональная, релятивистская <…>; Гегель — философ 
протестантизма, Ницше — воинственный атеист и “антихристиа- 
нин”. Сыновья одного века, они своей противоположностью были 
как будто призваны выявить всю широту диапазона философской  

13 Так Д. И. Чижевский в известной ответной речи на поздравление его с 70-ле-
тием Ф. Степуна сказал следующее: «Приехав впервые 13 мая 1921 года в Гейдель-
берг, я составил список своих предполагаемых исследований. К настоящему вре-
мени почти все из него опубликовано»[Янцен, 2007, с. 467]. Это высказывание, 
безусловно, не исключает момента развития и становления ученого, но указывает 
на специфику эволюции Д. И. Чижевского, предопределенность «планом» его на-
учных исследований и созданной им «истории духа».



150

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

мысли целого столетия» [Tchijewsky, 1929, с. 321] 14. И, тем не менее, 
для Чижевского важно подвести теоретическую базу под идею пре-
емственности: «Мы же придерживаемся той точки зрения, что Ниц-
ше кровно связан с “немецким идеализмом” в целом и с философи-
ей Гегеля в частности» [Tchijewsky, 1929, с. 322–323]. Отдельно 
выделяет он вопросы о «диалектике» и «релятивизме», и об иерархии 
человеческих типов. Чижевский видит у Ницше «материализацию 
диалектики», которая «уже подается не как теория логических 
противоречий, а как теория эволюции во времени» [Tchijewsky, 1929, 
с. 328]. Речь идет об идее становления во времени (у Гегеля — «дви-
жение» идей вне времени). «Релятивизм» Ницше оказывается важен 
для Чижевского и его «истории духа». В частности, идея, что «каж-
дой эпохе свойственна своя истина, своя логика, своя философия» 
стала определяющей для концепции историко-культурных эпох.  
«В истории противоположные истины бьются одна против другой» 
[Tchijewsky, 1929, с. 328]. Этот принцип заложен в теории волн: 
каждая последующая историко-культурная эпоха отрицает преды-
дущую. У Гегеля же любая конкретная истина становится абсолют-
ной. В то время как по Ницше все относительные истины заканчи-
вают тем, что выявляют свой ошибочный характер. Для Гегеля 
история идей — это «Пантеон Духа», для Ницше — она «ряд ошибок 
и безумств; пройдя через бесконечные временные пространства, 
разум не создал ничего, кроме ошибок» [Tchijewsky, 1929, с. 329]. 
Чижевский констатирует принципиальные различия между реляти-
визмом Гегеля и Ницше. В вопросе же иерархии человеческих типов, 
как он пишет, «Ницше ближе всего подходит к немецкому идеализ-
му, в частности, к Гегелю» [Tchijewsky, 1929, с. 330]. 

Далее Чижевский рассматривает проблему сверхчеловека (“Über-
mensch”). С его точки зрения концепция Ницше вырастает из эти
ческой проблематики немецкого идеализма, в частности, поиска 
морального идеала в конкретном, в высшем человеческом типе 
в противовес человеческой посредственности. «Проблема этики 
выдвигается Ницше как задание “поднять” человека над современ-
ным типом, “превзойти” человека, превзойти ее не ради идеала, 
который находится вне- и над- реальным миром, а заради “высшего” 
типа человека» [Tchijewsky, 1929, с. 330–331]. Сам термин “Übermensch”, 

14 Перевод с французского мой — А. Т.



151

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

по наблюдениям Чижевского, был употреблен в философском по-
нимании именно в гегельянстве. Ученый показывает родство геге-
левского понимания «морального идеала»: «Гегель выявил абстракт-
ный и “пустой” характер моральных правил, отсутствие в них 
позитивного содержания. Как и Гегель, Ницше объясняет немощность 
морали, одной и той же “для всех”, выдумывая “схематического 
человека”, представляемого. В то время как Гегель, чтоб наполнить 
абстрактные формы реальным содержанием, прибегает к идее Бога, 
Ницше, вслед за Фейербахом, взывает к “потребности”» [Tchi
jewsky, 1929, с. 336]. Соответственно Ницше противопоставляет 
«сверхчеловека» как человеческий тип, современному человеку и «че
ловеку прошлого». Метафоры Ницше выражают ту же мысль силы 
и онтологической стабильности, он характеризует человека «вер-
шинного», «сильного», «могучего», с «чувством земли», с «целью» 
запросов, «сверхприродного», — почти к таким же терминам при-
бегает Гегель — «сила» и «другая природа» [Tchijewsky, 1929, с. 337]. 
Гегеля и Ницше, — протестантскую теологию и «антихристианское» 
безбожие — разделяет бездна. Но при всех этих колоссальных раз-
личиях, сравнивая Гегеля и Ницше, Чижевский показывает, как левое 
гегельянство смыкается с философией Ницше. Эта концепция Чи-
жевского важна для понимания его работ о Достоевском, Страхове 
и Ницше, в которых он рассматривает проблему бессмертия, «выс-
шего человека», «вечного повторения», исходя из своих философских 
разработок.

Круг работ Чижевского о Страхове и Достоевском является 
только одним направлением в разработанной ученым истории сла-
вяно-германских литератур. «История духа» Чижевского, как 
междисциплинарный подход к исследованию в сравнительном 
аспекте духовной истории славян, в плане источников характери-
зуется синтезом философских традиций. Этот подход глубоко фи
лософичен и теоретичен. И. В. Валявко пишет, что Чижевский  
«в целом принимает гегелевскую концепцию развития философии, 
с ее основными тезисами: каждая философская система является 
лишь шагом в постижении Абсолюта; философия отражает в себе 
изменения, происходящие во всех сферах культуры; процесс раз-
вития философии является движением через противоположности». 
Но в эту концепцию ученый включает аспект национальности, 
которая, «согласно его убеждению, оказывает существенное влияние 



152

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

на «структурные элементы» философских идей» [Валявко, 2015, 
с. 101]. В 1920–1930-е гг. Чижевский пытался теоретически решить 
противоречие между гегелевской философией Абсолюта и харак-
тером национальной истории литературы и философии (упомянем 
его «Нариси з історії філософії на Україні»). В 1950–1960-е гг. 
в рамках его монографий, посвященных историям славянских ли-
тератур, ему удалось соединить гегелевскую концепцию с опытом 
феноменологии Гуссерля.

Чижевский создавал свою «историю духа» на стыке разных под-
ходов. С одной стороны, он опирался на немецкую традицию. Так, 
«история духа» как культурологическая модель восходит к философии 
Дильтея. Выше мы говорили о значении Гегеля для Чижевского. 
У Ницше он заимствовал идею становления и теорию символа, 
у Гуссерля — метод феноменологии. Чижевский прошел через опыт 
«фундаментальной онтологии» Хайдеггера. Его учителями были 
Р. Кронер и К. Ясперс. С другой стороны, Чижевский принадлежал 
к плеяде русских религиозных философов, и среди его учителей были 
Н. О. Лосский, В. В. Зеньковский, С. Л. Франк. Он на протяжении 
своей жизни находился в эпицентре религиозно-философской и ли-
тературоведческой жизни эмиграции, участвовал в Пражском семи-
нарии А. Л. Бема, в Пражском лингвистическом кружке, в семинаре 
«Поэтика и Герменевтика», в международных съездах славистов. 
Именно синтетический характер «истории духа» Чижевского как 
подход к изучению сравнительной истории славянских литератур 
предопределил его сложность и многоаспектность. Так, в плане ме-
тодологии Чижевский объединяет диалектику и феноменологию, при 
этом используя инструменты конкретных филологических школ 
(например, формализма). Чижевским написано около 900 работ. Так, 
в последней библиографии его работ, собранной и опубликованной 
Романом Мнихом, указывается 894 позиции [Мних, 2021, с. 473–588]. 
И это тоже не полная библиография трудов ученого. Огромная рабо-
та, проделанная Чижевским по изучению славянских литератур, 
с трудом поддается систематическому анализу. Тем не менее мы 
можем, с опорой на оценку Гегеля Чижевским, обозначить опреде-
ляющие направления. В частности, принципиально важным являет-
ся для Чижевского вопрос о немецком влиянии на славянские лите-
ратуры. Немецкое влияние в истории культуры рассматривается им 
как проникновение в национальные славянские литературы немецкой 



153

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

мистики. Для него и философия Гегеля важна как систематическое 
философское осмысление протестантской теологии. В его концепции 
мистицизм (речь идет об истории немецкой мистики) рассматрива-
ется как особая форма мышления [Погорілий, 1999], которое стре-
мится познать бытие в реальном и трансцендентном измерениях15. 
Законы религиозной жизни по Чижевскому надконфессиональны  
и наднациональны. И это направление анализа приводит к тому, что 
Чижевский прочитывает сравнительную историю славянских лите-
ратур как мистерию Духа, как историю личных отношений с Богом 
таких видных представителей славянских народов, как Сковорода, 
Коменский, Гоголь и Достоевский (национальная культура как воп
лощение Божьего глагола, как диалог народа с Богом). И в этой ис-
тории Гегель для него важен как проводник, который перевел на язык 
философской систематики («чистой философии») свои собственные 
интуитивные откровения Абсолютного Духа, предложив уникальную 
методологию познания. Следуя за Гегелем, Чижевский видел свою 
задачу в том, чтобы создать такой подход, который позволил бы 
нейтрализовать различие между исследователем и внешним пред-
метом его познания, описать Абсолют как единство действительно
сти, охватывающей в себе все противоположности. Этот подход 
и метод оригинальным образом был воплощен Чижевским в его 
«истории духа» на материале славяно-германской компаративистики.

Ссылки
1. Валявко И. В. Дмитрий Иванович Чижевский и его исследования по ис

тории философии (к 120-летию со дня рождения) // Философский жур-
нал. 2015. Т. 8. № 1. С. 95–106.

2. Долинин А. С. Достоевский и другие. Л.: Художественная литература; 
Ленинградское отделение, 1989. 480 с.

3. Евлампиев И. И. Русская философия в европейском контексте. СПб.: 
Изд-во РХГА, 2017. 468 с.

4. Mnich R. «Рецептивная Эстетика» Дмитрия Чижевского. Siedlce: ELPIL, 
2021. 588 с.

5. Погорілий А. О. Дмитро Чижевський як історик філософії: автореф. 
дис. … канд. філософ. наук. Київ, 1999. 15 с.

15 «Ум рефлексивный, интуитивно-спекулятивный, диалектический является 
высшим уровнем интеллектуального постижения, поскольку воплощает в себе 
трансцедентальное сознание» [Погорілий, Лісовий, 2008,с. 504].



154

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

6. Погорілий А. О., Лісовий В. С. Д. Чижевський: філософські досліджен-
ня // Історія української філософії. Київ: «Академвидавництво», 2008. 
С. 501–523. 

7. Тоичкина А. В. Достоевский, Страхов, Ницше в «истории духа» Д. И. Чи-
жевского // Вестник Русской христианской гуманитарной академии 2012. 
№ 13 (2). C. 145–153.

8. Тоичкина А. В. «И как пишет критик Страхов…» (Тема спиритизма 
в публицистике Ф. М. Достоевского, Н. Н. Страхова и в романе «Братья 
Карамазовы») // Достоевский и журнализм / под ред. В. Н. Захарова, 
К. А. Степаняна, Б. Н. Тихомирова. “Dostoevsky Monographs”. Вып. 4. 
СПб.: Дмитрий Буланин, 2013. С. 299–315. 

9. Тоичкина 2011а — Тоичкина А. В. Философия Ницше в «истории духа» 
Д. И. Чижевского // Wspolczesna Komparatystyka w wymiarze hermeneu-
tycznym. Colloquia Literaria Sedlcensia. Studia Minora. Volumen III. Siedlce, 
2011. S. 43–48.

10. Тоичкина 2011б — Тоичкина А. В. Концепция просвещения в работах 
Д. И. Чижевского о Достоевском // Вестник РХГА. 2011. № 12. Вып. 3. 
С. 199–208.

11. Чижевский Д. К проблеме бессмертия у Достоевского (Страхов —  
Достоевский — Ницше) // Жизнь и смерть. Сборник памяти д-ра Нико
лая Евграфовича Осипова под редакцией А. Л. Бема, Ф. Н. Досужкова 
и Н. О. Лосского. Т. 2. Прага, 1936. С. 26–38.

12. Чижевский Д. Richard Kroner. Vom Kant bis Hegel, Bd. I. Von der Ver-
nunftkritik zur Naturphilosophie. Tüb. 1921. Стр. 612 // Логос: Между
народный ежегодник по философии культуры. 1925. Кн. 1. — репр. изд. 
М.: Территория будущего, 2005. С. 219–225.

13. Чижевский Д. И. Гегель в России. СПб.: Наука, 2007. 409[1] с.
14. Чижевский Д. И. Шиллер и «Братья Карамазовы» (вступ. статья: А. В. То-

ичкиной, В. В. Янцен; перевод: С. П. Кравца, В. В. Янцена; библио- 
графия: А. В. Тоичкиной (при содействии Р. В. Мниха) // Достоевский. 
Материалы и исследования. Т. 19. СПб.: Наука, 2010. С. 14–55.

15. Чижевский Д. И. Достоевский и Ницше. К учению о вечном возвраще-
нии (1947) // Вестник РХГА. 2012. Т. 13. Вып. 2. С. 132–144.

16. Чижевский Д. И. Черт Ивана Карамазова и Н. Н. Страхов / пер. М. Кар-
мановой, публ. и коммент. А. В. Тоичкиной // Вопросы философии. 
2014. № 5. С. 110–115.

17. Чижевський Д. Гегель і французька революція (До біографії та історії 
філософічного розвитку Гегеля // Наукові Записки Українського Педаго
гічного Інституту у Празі. 1929. № 1. С. 469–504.

18. Чижевський Д. Філософськи твори у чотирьох томах. Київ: «Смоло-
скип», 2005. Т. 4. 512 с.



155

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

19. Tchijewsky D. Hegel et Nietzsche // Revue d’Histoire de la Philosophie. 
1929. No. 3. P. 321–347.

20. Čyževskyj 1933а — Čyževskyj D. Literarische Lesefrüchte II: (10) Der 
Teufel Ivan Karamazovs und N. N. Strachov // Zeitschrift für slavische 
Philologie. 1933. X (¾). S. 388–390.

21. Čyževskyj 1933б — Čyževskyj D. Literarische Lesefrüchte II: (11) Die 
Philosophie Ivan Karamazovs und Strachov // Zeitschrift für slavische Phi-
lologie. 1933. X (3/4). S. 395–396. 

22. Čyževskyj D. Literarische Lesefrüchte IV: (37) Dostojevskij und Strachov // 
Zeitschrift für slavische Philologie XIII (1/2), 1936. XIII (1/2). S. 70–72.

23. Tschižewskij D. Dostojevskij und Nietzsche. Die Lehre von der ewigen 
Wiederkunft. Kleine Schriften aus der Sammlung “Deus et anima“. 1. Schrif-
tenreihe. 1947. Bd. 6. 16 s.

24. Tschižewskij 1961a — Tschižewskij D. Dostoevskij und die “Bodenständig-
keit“ // Russland zwischen Ost und West. Russische Geistesgeschichte II. 
18–20. Jahrhundert. Hamburg, 1961. S. 100–103.

25. Tschižewskij 1961б — Hegel bei den Slaven. Hrsg. von D. Tschižewskij. 
Hermann Gentner Verlag Bad Homburg vor der Höhe, 1961.487 s.

26. Tschižewskij D. Typen der Hegelschen Negation // Poetik und Hermeneutik. 
1975. Bd. 6. München, 1975. S. 475–476.

27. Янцен 2007 — Д. И. Чижевский. Материалы к биографии (1894–1977) / 
сост., вступ. ст. В. В. Янцена; коммент. В. В. Янцена и др. М.: Библиотека-
фонд «Русское Зарубежье»-Русский путь, 2007. 848 с.

28. Янцен В. В. Неизвестный Чижевский. Обзор неопубликованных трудов. 
СПб.: РХГА, 2008. 162 с.

2.4. Понятие стиля в исследованиях 
Д. И. Чижевского. Творчество А. С. Пушкина, 
Н. В. Гоголя, Ф. М. Достоевского

А. В. Тоичкина

Д. И. Чижевский разработал свой подход в области исследования 
истории литературы. Так, он рассматривал истории славянских  
литератур в контексте общеевропейского процесса смены историко-
культурных эпох, каждая из которых создавала свой неповторимый 
стиль. Чижевский описывал историю культуры, используя «теорию 
культурных волн» (в истории литературоведения она и упоминает- 
ся зачастую под условным, конечно же, названием «маятника Чи-
жевского»). Схема развития изображается в виде волны, каждая 



156

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

культурно-историческая эпоха и ее стиль обозначены пиком волны: 
Античность, Средневековье, Возрождение, Барокко, Классицизм, 
Романтизм, Реализм, Модернизм (неоромантизм). Сам Чижевский 
неоднократно указывал на то, что этой теорией можно пользоваться 
с большим количеством оговорок в отношении конкретных фактов 
истории культуры, творческих миров значительных авторов, их про-
изведений, событий истории культур конкретных наций (в частности, 
славянских)16. Обосновывал он также и диалектический характер 
смены одной эпохи другой: каждая последующая эпоха идеологи-
чески и стилистически отрицает предыдущую. И каждая новая 
эпоха оглядывается назад, через голову отрицаемой предшествен-
ницы обращается к родственной эпохе в истории. Так, к примеру, 
романтизм, отрицая классицизм, обращается к эстетике и религиоз-
ным верованиям эпох барокко и средневековья, а реализм, отрицая 
романтизм, использует философию и эстетику классицизма, воз-
рождения и античности. Чижевский пришел к выводу, что история 
культуры представляет собой в целом диалектическое взаимодействие 
двух типов стилей, один из которых тяготеет к ясности, простоте, 
гармоничности форм и композиции, другой — к сложности, витие-
ватости и избытку стилистических украшений. Конечно же, теория 
«историко-литературных эпох» широко использовалась и отечествен-
ными специалистами (правда, по политическим причинам, без 
ссылок на работы Д. И. Чижевского), такими, к примеру, как В. М. Жир-
мунский, Д. С. Лихачев или А. В. Михайлов и др. Но принципиаль-
ное отличие исследований Д. И. Чижевского состояло в подходе 
к изучению развития истории национальной культуры как к вопло-
щению духовных, религиозных, философских исканий данного 
народа. Так, например, эпоху романтизма он изучал сквозь призму 
соотношения эстетического канона эпохи и стиля конкретного авто-
ра. В работах, посвященных творчеству писателей эпохи романтиз-
ма, славист систематизировал и описывал аспекты, характерные для 
религиозно-философских представлений и поэтики романтитзма 
в славянских литературах. Чижевский указывал на избирательный 
характер влияния на славянских авторов западноевропейской культуры. 

16 См., например, его работы: Д. Чижевський. 1) Культурно-історичні епохи. 
Авгсбург: УВАН, 1948; 2) Початки і кінці історико-культурних епох // Віра і знання: 
Праці Науково-Богословського інституту УПЦ в ЗДА. Нью-Йорк, 1954. С. 13–21.



157

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Деятели славянского романтизма выбирали из широчайшего спектра 
европейских духовных направлений идеи и стилистические средства, 
преобразовывали и переосмысливали их так, что создавалась ори-
гинальная культурная традиция [Чижевський, 1983, с. 107–108]. 
В дальнейшем эта традиция продуцировала развитие национально-
го самосознания и задавала определенные общественно-политичес-
кие векторы развития. «Западные влияния», по мысли Чижевского, 
способствовали формированию у славян собственной культуры, 
характерной особенностью которой стала религиозно-философская 
ее направленность.

Понятие «стиль» является ключевым для Д. И. Чижевского. С од-
ной стороны, он рассматривает стиль в историческом плане как 
«стиль эпохи» (от Античности до Модернизма) и обосновывает 
«теорию волны» как принцип развития истории культуры. С другой 
стороны, Чижевский рассматривает проблему индивидуального 
стиля (в частности, для писателей Нового времени, т. е. писателей 
с ярко выраженными авторскими стилями). И в этом случае он опи-
рается на разработки отечественных и немецких ученых. Так, для 
него актуальной была формулировка Э. Эльстера: «Стиль — это 
сумма подчиненных объединяющей норме средств выражения, 
в которых обнаруживается эстетическая концепция и преобразующая 
сила творящего» [Бургард, 1915, с. 9]. Стиль по Эльстеру «рождает-
ся в подсознательных глубинах нашего духа», а это значит, что 
«истинный стиль всегда внутренний» [Бургард, 1915, с. 9]. Есть 
«стиль восприятия» и «стиль изложения». Стиль восприятия обна-
руживается в том, как автор схватывает, преобразовывает и обога-
щает собранный материал, стиль изложения — в том, как автор со-
держание своего внутреннего мира облекает в образы и формы. 
Преобразовательная способность автора обнаруживается двумя 
путями: 1) внешним, в самой форме стиля; сюда относится ритм, 
гармония, музыкальность, составляющие предмет обсуждения мет
рики; 2) внутренним, в тех частных особенностях, на которых обна-
руживается уменье расчленять, регулировать данный материал; эти 
характерные особенности сказываются, например, в преобладании 
реплик, сентенций, в умении оттенить главное от второстепенного 
и т. п. «Исследуя стиль того или иного писателя, мы натыкаемся то 
на общие черты, характеризующие своею наличностью все творче-
ство данного лица, то на особенности, которые проявляются только 



158

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в частном, единичном. Причем как общие, так и частные свойства 
делятся на эстетические и психологические. Объективность призна-
ков авторского стиля зачастую предопределяется историко-культур-
ной эпохой и эстетической программой, которую выбирает автор» 
[Бургард, 1915, с. 10–11].

Творчество А. С. Пушкина и концепция романтизма  
в работах Д. И. Чижевского

Исследования творчества Пушкина появляются у Чижевского 
в юбилейном 1937 году. В немецких журналах выходят его статьи 
«Пушкин между романтизмом и классицизмом», «Пушкин и роман-
тизм», «Заметки о Пушкине», «Германо-славистическая пушкиниана 
в “Звеньях”». В 1939–1941 гг. выходят такие обзоры ученого, как 
«Новые исследования Пушкина» (I–II). В 1949 — статья «Пушкин  
и русский язык». В период работы слависта в Гарвардским универси-
тете (1953), Чижевский подготовил и опубликовал издание романа 
Пушкина «Евгений Онегин» со своим комментарием и предисловием17. 
В 1954–1955 гг. ученый печатает на английском и русском языках 
статью «К морю», стихотворение Пушкина, рукопись второй редакции» 
и заметку «Новое о Пушкине, Лермонтове и Гоголе». Глава о творче-
стве Пушкина была написана Чижевским для его монографии на 
немецком языке «История русской литературы XIX века» (первая часть 
«Романтизм» вышла в 1964 г.). В монографии Чижевского «Сравни-
тельная история славянских литератур» (1968) Пушкину уделено 
значительное место в главе о славянском романтизме.

Творчество Пушкина Чижевский рассматривает в контексте сво-
ей концепции стиля эпохи романтизма. Но он все время фиксирует 
несоответствия стиля Пушкина ведущему стилю эпохи. Так, в «Исто-
рии» ученый представляет Пушкина как центральную фигуру рус-
ского романтизма, при этом отмечает неоднозначность этого утверж-
дения: «Как и для всех выдающихся поэтов, границы одной какой-то 

17 Комментарий Чижевского вызвал болезненную реакцию у В. В. Набокова, 
который в это время работал над своим комментарием к «Евгению Онегину» Пуш-
кина. Об этом сюжете существует своя литература: А. Гершенкрон. Рукотворный 
памятник // Классик без ретуши. Литературный мир о творчестве Владимира На-
бокова. М.: Новое Литературное Обозрение, 2000. С. 396–416.; Черкасов В. Роман 
А. С. Пушкина «Евгений Онегин» в освещении Чижевского и Набокова // Миргород. 
2018. № 2 (12). С. 23–48. 



159

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

школы были для него узки. Но доминировал в его творчестве все-таки 
романтический дух» [Tschizewskij, 1964, с. 50]. Соответственно,  
по мысли слависта, исследовать творчество Пушкина необходимо 
с позиций сложного соотношения стиля эпохи и индивидуального 
авторского стиля. В главе анализируемой монографии дается краткий 
очерк биографии Пушкина, рассматриваются классицистические 
особенности его ранней поэзии, далее — поэтика южных поэм как 
байронических («свободная форма», лирические отступления, вне-
сюжетные вставные картины, диалог с читателем, таинственность 
и неясность в развитии действия, фрагментарность и незавершен-
ность произведений). 

Своеобразие и оригинальность в художественном раскрытии 
исторической тематики ученый рассматривает, анализируя трагедию 
Пушкина «Борис Годунов» и повесть «Капитанская дочка». Отдель-
но он останавливается на поэтических особенностях «Евгения 
Онегина». В связи с темой Петра анализирует поэмы «Полтава»  
и «Медный всадник». Обращается к теме сказок Пушкина и их ис-
точникам. Пишет о символах, которые использует Пушкин в «Ма-
леньких трагедиях» (так чума у Пушкина — «символ опасности, 
которая возникает в жизни каждого человека, но, помимо этого, она 
“таит” для “сердца смертного” “наслажденье”, которое невозможно 
объяснить» [Tschizewskij, 1964, с. 64]). Отмечает стилистическую 
неповторимость «Повестей Белкина», и отдельный параграф посвя
щает особенностям пушкинского стихосложения, многообразию тем, 
размеров и типов рифм. 

В плане тематическом, по наблюдению Чижевского, Пушкин 
принадлежит эпохе романтизма. Но стилистически его творчество 
выходит за рамки эстетических требований эпохи. Глава в моно-
графии построена на сюжете эволюции стиля Пушкина от класси-
цизма к романтизму и реализму. При том, что Чижевский не любил 
реализм (в частности, из-за политизации этого понятия в советском 
литературоведении), он видел в стиле Пушкина проявления стиля 
реализма. Так, он опирался на тезис Р. О. Якобсона, что главным 
тропом в стиле романтизма является метафора, а в реализме — 
метонимия. И в статье «Что такое реализм?» (1964) Чижевский при
водит пример именно из Пушкина. Он разводит два способа изобра
жения: метафорический и метонимический: «Наряду с метафо- 
рическими методами изображения употребляются и иные: уводящие 



160

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

нас от объекта к иному предмету не сходному с первым, но с ним 
“соседствующему”, близкому в пространстве или времени» [Чижев-
ский, 1964, с. 140]. Этот способ сводится или к указанию на отдель-
ные черты, «входящие в состав» объекта или к указанию на «обста-
новку» объекта, его прошлое и на его будущее. «Пушкин вместо 
“девы-розы” лицейских стихотворений видит позже перед собой 
“стройную, бледную и семнадцатилетнюю девицу”, “воспитанную 
на французских романах” (“Метель”). Таков же, но более яркий  
и богатый чертами портрет Татьяны Лариной в “Евгении Онегине”. 
Быт и характер Онегина раскрывается Татьяне, посещающей остав-
ленное им имение, в деталях и мелких чертах: 

“…забытый в зале / Кий на бильярде отдыхал, / На смятом канапе 
лежал / Манежный хлыстик ˂ …˃ / И лорда Байрона портрет, / И столбик 
с куклою чугунной / Под шляпой с пасмурным челом, / С руками сжа-
тыми крестом ˂…˃ / И груда книг ˂…˃”» [Чижевский, 1964, с. 140].

Но этот анализ не приводит Чижевского к заключению о том, что 
Пушкин писатель-реалист. Образы снов, природы, ночи, тему безу
мия у Пушкина Чижевский рассматривает в контексте стиля эпохи 
романтизма. В славянских литературах, по наблюдениям Чижевско-
го, в значительной степени была воспринята немецкая органическая 
философия, в частности труды Шеллинга. Действительность вос-
принималась и познавалась как живое целое, средоточие духа. Пер-
вичной силой познания была признана интуиция. Поэзия создавалась 
романтиками при помощи интуиции и становилась источником 
познания. Разум оказывался несостоятельным средством проникно-
вения в глубины души. Так, романтики оправдывали состояние 
безумия (как в повести Н. А. Полевого «Блаженство безумия», или 
в «Медном всаднике» А. С. Пушкина). Ведь безумие позволяет че-
ловеку избавиться от контроля разума и освобождает внутренние 
силы души. Душа же человека всегда пребывает на грани двух миров, 
она, по выражению Тютчева, «бьется на пороге // как бы двойного 
бытия». К «ночной стороне души» романтики относили вдохновение, 
таинственные предчувствия, мечты, видения, экстазы, магнетизм, 
галлюцинации, сомнамбулизм, эпилепсию. Сновидения тоже, по их 
мнению, воплощали «ночную сторону души». И у Пушкина понятие 
сна наполнилось целой гаммой характерных для романтиков значе-
ний: «творческие сны», «сны поэзии святой», «поэтический сон», 



161

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

«сон пустой». «Сон» ассоциируется у Пушкина с мечтой, забвением, 
призраком и даже бредом. Вещие сны (с характерной для них сти-
листически пестрой лексикой) выполняют сюжетообразующую 
функцию в таких произведениях писателя, как «Борис Годунов», 
«Евгений Онегин», «Медный всадник», «Капитанская дочка», «Ме-
тель», «Пиковая дама» [Tschizewskij, 1968, с. 14–16].

Натурфилософия Шеллинга оказала влияние и на образ природы 
у романтиков, который тесно связан с образом ночи. Природа — 
живая целостность; ее существование символически связано с бы-
тием в ней человека. Так, образ моря у Пушкина становится симво-
лом душевного беспокойства, движения преходящего мира [Чи- 
жевский,1956, с. 14–15]. Природа — бездна, стихия, хаос, родствен-
ная душевному складу человека.

Из романтических жанров Чижевский особо выделяет «байрони-
ческий эпос»: «К жанру “байронических”, или вольных, не скован-
ных классицистическим каноном поэм, относятся самые выдающие
ся произведения славянских литератур» [Tschizewskij, 1968, c. 22]. 
К ним ученый относит и «Евгения Онегина» Пушкина. Специфику 
романтической драмы он рассматривает, обращаясь к своеобразию 
поэтики «Бориса Годунова» и «Маленьких трагедий» Пушкина. 
Русская баллада, которая возникла на этапе перехода от классициз-
ма к романтизму, отличается народным сюжетом и языком. У Пуш-
кина примерами таких баллад стали «Жених» (1825) и «Утопленник» 
(1828). Любимым жанром романтиков была литературная сказка. 
У Пушкина источники литературных сказок можно найти среди 
европейских народных сказаний (так, Чижевский отмечает, что сю-
жет «Сказки о золотом петушке» Пушкин мог взять из «Легенд 
Альгамбры» В. Ирвинга, а «Сказки о рыбаке и рыбке» — у братьев 
Гримм) [Tschizewskij, 1968, с. 25]. Высокий образец исторического 
романа Чижевский видел в «Капитанской дочке» Пушкина и «Тара-
се Бульбе» Гоголя.

Останавливается Чижевский и на переосмыслении романтиками 
темы любви: любовную страсть они оправдывали и приписывали 
ей силу очистительного огня. У Пушкина в «Метели» и «Египетских 
ночах» любовь отождествляется с судьбой человека (но в «Евгении 
Онегине» тема любви решается иначе, на стыке романтизма и реа-
лизма). Романтики стали новаторами и в плане разработки на
циональных языков. Так Пушкин в «Евгении Онегине» свободно 



162

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

использует заимствования из западноевропейских языков: «Но пан-
талоны, фрак, жилет, // Всех этих слов на русском нет» [Tschizewskij, 
1968, с. 32]. 

С литературным языком связаны художественные приемы роман-
тиков: метафоры, антитезы, персонификации, фольклорные эпитеты, 
стилизации, аллитерации, парадоксальный сюжет с двойной при-
чинностью, оригинальная композиция, жанровая специфика, роман-
тическая ирония, символы (все, что существует, является знаком 
чего-то другого). «Вольная форма», жанр фрагмента, «строфы» без 
текста, затемненные места, — все эти приемы использует в своем 
творчестве вслед за романтиками Пушкин. Связан этот арсенал 
средств с концепцией художника, который должен творить по вдох-
новению, не ограничивая себя никакими правилами, и представле-
нием о ничтожности мира перед лицом вечности и Абсолюта. Чи-
жевский отдает дань значению романтизма в творчестве Пушкина. 
Но это не мешает ему видеть и отступления поэта от канона роман-
тической эстетики, его внутреннюю независимость от ведущего 
«стиля эпохи».

Подход Чижевского позволяет рассмотреть во всей своей неодно-
значности индивидуальный авторский стиль Пушкина, который не 
укладывается в рамки романтизма как ведущего стиля эпохи. Мно-
гие из его наблюдений, как и сам метод анализа, помогают нам 
и сегодня прикоснуться к «вечным ценностям», воплощенным 
в творчестве А. С. Пушкина.

Творчество Н. В. Гоголя в исследованиях  
Д. И. Чижевского

Далее мы рассмотрим концепцию творчества Гоголя, разработан-
ную Чижевским, учитывая при этом авторитетные исследования 
специалистов [Янцен; Марченко; Мних; Надъярных; Васильева; 
Воропаев].

Самым главным для Чижевского в его «истории духа» (так опре-
делял он созданную им модель развития культуры) был религиозный 
смысл произведений и духовный путь их авторов. Подход Чижев-
ского — явление системное и синтетическое18. Он опирался при 

18 О системности «истории духа» как культурологической модели Чижевского 
см. [Тоичкина, 2016].



163

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

создании своей культурологической модели, с одной стороны, 
на философию Гегеля, с другой — на свою интерпретацию феноме-
нологии Гуссерля. Метод анализа Чижевского вырабатывался в рам-
ках школы русских формалистов и Пражского лингвистического 
кружка. Важны были для него герменевтические практики и мето-
дологии. Статьи, посвященные биографии и творчеству Н. В. Гоголя, 
написаны в рамках этого синтетического религиозно-философского 
подхода. Исходя из концепции стиля историко-культурных эпох 
Чижевский относил творчество Гоголя к эпохе романтизма. Но так 
же, как и в случае с Пушкиным, Чижевский рассматривал стиль 
Гоголя в рамках понятия индивидуального стиля большого автора, 
который находится в сложном взаимодействии с ведущим стилем 
эпохи и не укладывается в полной мере в эстетику романтизма. 

По воспоминаниям современников, Гоголь был любимым писа-
телем Д. И. Чижевского [Янцен, с. 46]. Тема Гоголя появилась в тру-
дах Чижевского во второй половине 1920-х гг. в его работах по 
истории философии на Украине. В 1930-е гг. он пишет рецензии на 
книги Н. В. Горлина «Н. В. Гоголь и Э. Т. А. Гофман» (1933), А. Бело-
го «Мастерство Гоголя» (1938), В. В. Гиппиус «Гоголь. Материалы 
и исследования» (1939). В 1937‒1938 гг. выходят немецкоязычный  
и русскоязычный варианты статьи Чижевского «О “Шинели” Гоголя». 
Во второй половине 1940-х гг. славист публикует в цикле «Плоды 
чтения» заметки «Словарь Гоголя» (1942, 1947), предисловие к не-
мецкому изданию «Мертвых душ» (1949). В 1950-е гг. издает такие 
фундаментальные статьи о писателе, как «Неизвестный Гоголь» (1951) 
и «Гоголь: художник и мыслитель» (1952). Из рецензий значимым 
становится разбор трех книг о Гоголе: В. Ермилова (1952), В. Сечка-
рева (1953) и «Огонь вещей» А. Ремизова (1954) [Чижевский, 1955, 
с. 277‒288]. В 1955 г. Чижевский публикует статью о Гоголе в «Ен-
циклопедії українознавства Наукового Товариства ім. Т. Г. Шевченка» 
(1955). Небольшую заметку о двух письмах Гоголя (архивные разыс
кания Чижевского) ученый издал в 1956 г. на русском и немецком 
языках. В 1960-е гг. вышли его немецкоязычная монография «Исто-
рия русской литературы XIX века» (первая часть, 1964 г., в ней по-
мещена глава о Гоголе), русскоязычная статья, посвященная био-
графии писателя, — «Две родословных Гоголя» (1965), статья на 
немецком «Сковорода — Гоголь» (1968). В 1970-е гг. на немецком 
была опубликована заметка «Украинизмы у Гоголя» (1976) и (уже 



164

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

после смерти автора) статья «Замечания к повестям Гоголя» (1978)19. 
Известно, что Чижевский работал над книгой о Гоголе, которую так 
и не завершил (существует рукопись части немецкого варианта кни-
ги, посвященной биографии писателя [Янцен, с. 46‒63]). Библиогра-
фия опубликованных работ Чижевского о Гоголе — статей, рецензий, 
глав монографий — включает 28 позиций [Чижевский, 2015, с. 388‒390].

Рассмотрим, как решал Чижевский вопрос о соотношения рели-
гиозных воззрений Гоголя с его творческим методом. Для слависта 
было важно проследить, как в стиле писателя воплотилось его по-
нимание смысла искусства.

В 1966 г. под редакцией Чижевского в томе 12-й серии “Forum 
Slavicum” на немецком языке вышел сборник статей «Гоголь, Тур-
генев, Достоевский, Толстой: о русской литературе XIX века». В этот 
сборник Чижевский включил три свои статьи о Гоголе, которые сам 
очень ценил: 1. «Неизвестный Гоголь»; 2. «Гоголь: художник и мыс-
литель»; 3. «О композиции “Шинели” Гоголя». В этих статьях Чи-
жевский фактически изложил свою концепцию понимания Гоголя 
как мыслителя и художника. Но одной из первых работ о Гоголе 
стала глава в украинской монографии Чижевского 1931 г. «Нариси 
з історії філософії на Україні». Глава VII «Микола Гоголь (На шляху 
до вічної краси)» была написана Чижевским в соавторстве с его 
учеником Л. Мыколаенко20 и в дальнейшем предопределила под- 
ход и методологию исследования в статьях о Гоголе. По мысли ис-
следователей, Гоголь в творчестве реализует свою религиозно-
философскую проповедническую интенцию с его призывом: «Будь-
те не мертвые, а живые души. Нет другой двери, кроме указанной 
Христом, и всяк, прелазай иначе, есть тать и разбойник» [Чижевсь-
кий, 1983, с. 102]. Именно поэтому Гоголь ставит сердечный порыв 

19 В обзоре русских зарубежных работ о Гоголе В. А. Воропаев рассматривает 
статьи Чижевского «О “Шинели” Гоголя», «Неизвестный Гоголь», «Две родослов-
ные Гоголя», «“Да” и “нет” у Гоголя» [Воропаев, с. 105‒107]. Р. В. Мних анализи-
рует круг работ Чижевского о Гоголе в своей монографии, отдельно останавлива-
ется на заметке Чижевского «Гоголь и Польша» [Мних, с. 372–385].

20 Про работу Мыколаенко Чижевский в марте 1933 г. писал в письме Ф. Либу: 
«Посылаю Вам статью моего ученика Миколаенко о Гоголе… Гоголь, конечно, 
несколько идеализируется, то есть не замечаются трагические противоречия его 
мировоззрения. Но эту точку зрения я считаю более правильной, чем ложное по-
нимание Гоголя, предлагаемое, например, Владимиром Ильиным…» [Янцен, 
с. 49].



165

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

выше чувства долга и обязательств («обнимаю силою любви моей»). 
Источником всего есть любовь, и сами мы — «творение Божьей 
любви». Живую душу и труд во имя ее ставит Гоголь целью писа-
тельской работы [Чижевський, 1983, с. 104]. С этим связаны оптимизм 
и вера Гоголя в человека и литературу. «Гимн Красоте Небесной  
был благодарностью Гоголя за жизнь» [Чижевський, 1983, с. 106]. 
Но в «Нарисах» 1931 г. Чижевский (как и Мыколаенко) рассматри-
вает Гоголя как явление в истории украинской духовной традиции. 
В дальнейшем он изменил свою точку зрения. Так, в монографии 
ученого «Історія української літератури» (1956) нет раздела о Гого-
ле21, зато такой раздел был им написан для первой части «Истории 
русской литературы» (1964). И в основном круге статей Гоголь рас-
сматривается по преимуществу как русский писатель.

Итак, три статьи были отобраны самим Чижевским для его из-
дания. Наиболее ранняя из них — «О “Шинели” Гоголя» (в немецком 
варианте «Про композицию “Шинели” Гоголя») вышла в «Совре-
менных записках» № 67 за 1938 г. 23 мая 1936 г. Чижевский писал 
А. Л. Бему: «Я только что закончил статью о “Шинели”, как кажет-
ся, с совершенно новой точки зрения» [Янцен, с. 49]. На немецком 
языке эта статья вышла в начале 1937 г. в журнале М. Фасмера 
в рубрике “Gogol’-Studien” [Čyževskij, 1937, с. 63–94]. Немецкий 
вариант статьи обширнее русского, в нем есть фрагменты, которые 
отсутствуют в русскоязычном тексте (к примеру, развернутый анализ 
темы «задоров» в немецком варианте включает в себя рассмотрение 
не вошедших в окончательный текст четвертой главы «Евгения 
Онегина» Пушкина строчек: 

«У всякого своя охота / Своя любимая забота — / Кто целит в уток 
из ружья, / Кто бредит рифмами, как я, / Кто бьет хлопушкой мух на-
хальных, / Кто правит в замыслах толпой, / Кто забавляется войной, / 
Кто в чувствах нежится печальных, / Кто занимается вином — / И бла-
го смешано со злом» [Čyževskij, 1937, с. 63–94]). 

Тема «задоров» у Сковороды, Гоголя, Пушкина и Горация в даль-
нейшем станет предметом отдельного рассмотрения в статье Чижев-
ского «Гоголь и Сковорода» [Čyževskij, 1968, с. 317–326].

21 В «Історії» Чижевский рассматривает Гоголя как представителя «русской 
школы» в украинской литературе XIX в.



166

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Статья Чижевского о «Шинели» достаточно изучена. Упомянем, 
к примеру, работы Н. С. Надъярных и М. А. Васильевой. Так, 
М. А. Васильева характеризует метод мелких наблюдений А. Л. Бема, 
который использовал Чижевский при анализе повести «Шинель» 
[Васильева 2008, с. 121‒123]22. Н. С. Надъярных подробно останав-
ливается на прочтении Чижевским повести Гоголя через анализ 
повтора слова «даже» [Надъярных, с. 221–228]. Сам славист указы-
вает в статье еще и на актуальный для него метод медленного чтения 
М. О. Гершензона. Однако метод Гершензона в плане интерпретации 
предполагал установку на субъективность восприятия читателя, чего 
Чижевский старательно избегал. Именно поэтому он обращается 
к источникам произведения.

В VI разделе статьи «О “Шинели” Гоголя» Чижевский рассма-
тривает вопрос о шинели как главном предмете привязанности 
Акакия Акакиевича в контексте религиозных взглядов Гоголя, чи-
тавшего «Добротолюбие» и занятого проблемами «духовного дела-
ния», подвига духовной борьбы. «Тема “Шинели”, — пишет Чижев-
ский, — воспламенение человеческой души, ее перерождение под 
влиянием — правда очень своеобразной — любви» [Чижевский, 
1938, с. 189]. Гоголь показывает, что любовь может быть не только 
к великому и прекрасному, но и к повседневному, прозаическому, и, 
мало того, — «к ничтожному объекту» [Чижевский, 1938, с. 189]. 
Это одна из центральных идей в художественных произведениях 
Гоголя — «у каждого человека свой “задор”, своя страсть, свое ув-
лечение». По замечанию слависта, в истории литературы эта тема 
встречается в поэзии Горация, европейского и украинского барокко. 

Кроме того, это «тема одного из “виршей” мистика Григория 
Сковороды, вирша, известного, вероятно Гоголю хотя бы из “На-
талки Полтавки” Котляревского (писателя, из которого он берет часть 
эпиграфов к “Сорочинской ярмарке”» [Чижевский, 1938, с. 189‒190]. 
Речь идет об известной песне Сковороды «Всякому городу свой нрав 
и права». «Сковорода дает в своем “вирше” <…>, после нескольких 
вступительных строк, противопоставляющих пестроте интересов  
и увлечений “света” (“всяка имеет свой ум голова, всякому сердцу 
своя есть любовь, всякому горлу свой вкус есть…”), “однодумство” 

22 См. также вступительную статью М. А. Васильевой к ее публикации работы 
Чижевского в журнале «Дружба народов» [Васильева, 1997, с. 199–205]. 



167

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

духовного увлечения автора (“а мне одна только в свете дума, а мне 
одно только нейдет с ума…”)» [Чижевский, 1938, с. 190]. Мысль 
о смерти предопределяет духовный смысл «вирша» Сковороды. 
Гоголь в «Мертвых душах» дает свою панораму человеческих «за-
доров»: 

«У всякого есть свой задор: у одного задор обратился на борзых 
собак; другому кажется, что он сильный любитель музыки и удивитель-
но как чувствует все глубокие места в ней; третий мастер лихо пообедать; 
четвертый сыграть роль хоть одним вершком повыше той, которая ему 
назначена; пятый, с желанием более ограниченным, спит и грезит о том, 
как бы пройтиться на гулянье с флигель-адъютантом, напоказ своим 
приятелям, знакомым и даже незнакомым <…>» [Гоголь, Т. 5, с. 26].

По мысли слависта, все эти страсти, увлечения, «задоры» направ
лены на «ничтожные объекты» [Чижевский, 1938, с. 190]. В «Невском 
проспекте» Гоголь изображает выставку вещей, воплощающих идею 
«задоров»: «щегольский сюртук с лучшим бобром», «греческий 
прекрасный нос», «превосходные бакенбарды», «пара хорошеньких 
глазок и удивительная шляпка», «перстень с талисманом на щеголь-
ском мизинце», «ножка в очаровательном башмачке» [Гоголь, Т. 3, 
с. 11]. «Но в “Шинели”, — пишет Чижевский, — задор героя — ниже 
всего, что мы видим в других местах у Гоголя» [Чижевский, 1938, 
с. 190]. Смысл такого изображения проясняется в контексте пере-
писки Гоголя 1840‒1842 гг., когда была написана «Шинель».

В это время Гоголя волновал вопрос о том, можно ли прикреплять 
свое существование к вещам «внешнего мира» [Чижевский, 1938, 
с. 191]. В письме к Данилевскому от 20 июня 1843 г. Гоголь резко 
противопоставляет внешнюю и внутреннюю жизнь. Надо иметь 
«неподвижный якорь», так как все вещи в мире обречены на гибель, 
человек должен иметь внутри «центр, на который, опершись, мог 
бы он пересилить и самые страдания в горе жизни». Внешняя жизнь 
«есть противоположность внутренной, когда человек под влиянием 
страстных увлечений влечется без борьбы потоками жизни <…>» 
[Гоголь, Т. 9, с. 202].

Отдача себя внешнему миру приводит к потери «центра», т. е. 
Бога. Здесь Чижевский вспоминает богословский трактат Я. А. Ко-
менского “Centrum seсuritatis” (1625), посвященный утверждению 
идеи Бога как главной опоры в жизни человека. На этот трактат 



168

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

указывает О. В. Марченко [Марченко, 2016, с. 43]. Но открытым 
остается вопрос о значении этого произведения для повести Гоголя. 
Понятие “Centrum securitatis” непосредственно отсылает к одному 
из важнейших в вероисповедательном плане произведений Я. А. Ко-
менского — “Centrum securitatis, или Основание истинной безо
пасности”. То есть: ясное представление о том, что в едином Боге  
и в смиренном подчинении всем его волям заключается только ис-
тинный покой, безопасность и наслаждение этой настоящей жиз-
ни» — теологический трактат Я. А. Коменского в 13 главах (1625). 
Трактат был посвящен Рафаэлю Лещинскому в благодарность за то, 
что он принял преследуемых членов Братства в своих поместьях 
в Лешно. В этом произведении Коменский показывает, что все в мире 
проистекает от Бога. Так, он приводит рисунок: «древо мудрости», 
видимые части которого укоренены в Боге невидимыми частями. 
Древо — эмблема живого цельного знания, исходя из розенкрейце-
ровской пансофии — «от Единого, через все, к Единому». Еще одно 
изображение — это колесо. За многообразием явлений скрывается 
изначальная простота. Несчастья постигают людей в отпадении от 
Бога. Коменский указывает три пути возвращения к Богу — бди-
тельность, смирение и молитва [Komensky, с. 19–159]. Чижевский, 
как известно, в середине 1930-х гг. активно работал на ниве коме-
ниологии. Так, в 1935 г. он нашел считавшийся утерянным труд 
Коменского «Всемирный совет об исправлении дел человеческих».

Как у Коменского, так и у Гоголя (по мысли Чижевского) человек 
теряет себя и гибнет вследствие утраты центра, утраты идеи Бога23. 
И это главная тема гоголевских «Петербургских повестей». В «Ши-
нели» герой гибнет от «ничего». «Его страстное увлечение направ-
лено на ничтожный, негодный объект — и у него нет центра, опира-
ясь на который он мог бы противостоять миру, пересилить и самые 
страдания и горе жизни» [Чижевский, 1938, с. 192]. Мир ловит че-
ловека «мелочами, <…> повседневностью, жалкими, урезанными от 
грошевого жалования грошами, шинелью. Если человек всею душою 
запутался в этих мелочах, ему несть спасения. Сюжет “Шинели” — 
своеобразное обращение евангельской притчи о “лепте вдовицы”: 
как лепта, грош, может быть великою жертвою, так и мелочь, ши- 
нель, может быть великим искушением (мысль из “Добротолюбия”). 

23 См. также: [Васильева, 2008, с. 127–128].



169

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Не только Бог, но и черт соответственно ценит такую лепту» [Чи-
жевский, 1938, с. 193]. В трагическом финале повести Чижевский 
видел «мнимую победу над смертью земной любви», то есть победу 
злого духа над человеческой душою: «Не смешна, а страшна гого-
левская история “бедного чиновника”!» [Чижевский, 1938, с. 194]24. 
В свою очередь, Сковорода в одном из своих сочинений писал 
о «клейкой стихийности мира» [Зеньковский, 1991, с. 77]25.

Чижевский при анализе «Шинели», используя герменевтические 
методы «медленного чтения» Гершензона и «мелких наблюдений» 
Бема, подчиняет эти методы историко-литературной по своей сути 
задаче. Его занимает вопрос о смысле повести, что Гоголь хотел ею 
сказать. Так, он пишет, что ни Белинский, ни Достоевский не по-
няли «Шинель» Гоголя и неверно истолковали ее смысл. Вместе 
с тем обозначенный исследователем вопрос об источниках повести 
выходит за рамки собственно историко-литературной задачи. И если 
сочинения Сковороды, Котляревского и Горация входили в круг 
чтения Гоголя, то вопрос, был ли Гоголь знаком с трактатом Комен-
ского, остается открытым. Требовала отдельного исследования и 
ремарка о чтении Гоголем «Добротолюбия», что Чижевский и сам 
прекрасно понимал. Так, 2 ноября 1930 г. он писал Ф. Либу: «Шор 
интересовался “Добротолюбием”. Я бы тоже охотно получил один 
из томов, так как занят важной темой: “Гоголь и Добротолюбие” 
(мысль заняться этой темой уже сейчас пришла в тот момент, когда 
я узнал, что Шор получит от Вас “Добротолюбие”)» [Янцен, с. 47‒48]. 

Чижевский возвращается к проблеме понимания Гоголя и в статье 
«Гоголь как художник и мыслитель» (1952), приуроченной к 100-ле-
тию со дня смерти писателя. Статья вышла на английском языке26. 

Обозначим положение, которое существенно для всего круга 
работ Чижевского о Гоголе. Чижевский категорически возражал 
против устойчивого в гоголеведении представления о религиозном 

24 См. на современном этапе полемику Ю. Барабаша с М. Вайскопфом по пово-
ду сопоставления Чижевским темы страсти у Гоголя и Сковороды: [Барабаш, с. 359].

25 «Клейкие тенеты мира» [Марченко, с. 44]. На своей могиле Сковорода завещал 
написать эпитафию: «Мир ловил меня, но не поймал».

26 Gogol’: Artist and Thinker [Čyževskij, 1952, с. 261–278]. В настоящем исследо-
вании мы опираемся на текст публикации Янцена в журнале «Вопросы философии» 
[Чижевский, 2010, с. 118–129], в которой представлен неизвестный ранее русский 
вариант статьи, обнаруженный ученым в архиве Чижевского.



170

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

кризисе, пережитом Гоголем, о «гибельном влиянии отца Матвея 
Константиновского», о реализме как творческом методе писателя  
и т. д. Вслед за Гиппиусом и Зеньковским27 он утверждал религи-
озную целостность личности писателя. Чижевский объяснял трагизм 
жизни Гоголя непреодолимым в принципе конфликтом между при-
родой мысли и природой слова в эстетическом целом: «любой 
мыслитель сталкивается с принципиальной неадекватностью вся-
кого словесного оформления мысли», это «конфликт слова и идеи, 
содержания и формы» [Чижевский, 2010, с. 118]. При этом Чижев-
ский отмечал, что «самое художественное оформление и мысль 
Гоголя полны внутренних противоречий» [Чижевский, 2010, с. 119]. 
И необычный язык Гоголя («самый неправильный русский язык») 
подчинен задачам выражения «глубоких и продуктивных противо-
речий, основанных на силе творческой интуиции, с одной стороны, 
и силе ищущей мысли — с другой». Гоголь создавал свой язык: 
«Ему звучал какой-то особый язык, вероятно, такой, на котором не 
говорят нигде в этом мире» [Чижевский, 2010, с. 120]. И именно 
в этот «неземной язык» писатель претворял и переплавлял элемен-
ты, заимствованные из «земных языков». Такое творческое отноше-
ние к языку характерно, по замечанию исследователя, для писателей 
эпохи романтизма. 

Чижевского на протяжении всех лет работы над гоголевской темой 
очень занимал вопрос о языке писателя, в частности значение укра-
инизмов в творчестве Гоголя. 2 июня 1942 г. он писал А. Л. Бему по 
поводу своих планов написать книгу о писателе и опубликовать 
«главу об украинизмах Гоголя»: «<…> меня особенно интересуют 
“скрытые” украинизмы позднейшего периода. Например, “Яични-
цын”, как собирался себя перекрестить Яичница. “Товарищи отсо-
ветовали, говорят, будет похоже на “собачий сын”. Но московское  
и петербургское произношение “Яишницын” на собачий сын мало 
похоже. Конечно, Гоголь произносил “Яичницын”. — Или ругатель-
ство Ноздрева (Чичикову, отказывающемуся играть в шашки) — 
“печник гадкий”. Печник как русское ругательство неизвестно.  
Но это, вероятно, только перевод украинского “пічкур” (лежебока, 

27 В частности, Чижевский высоко ценил книгу В. В. Гиппиуса «Гоголь» (1924) 
и труд В. В. Зеньковского «Н. В. Гоголь» (1961). Он писал об этом в некрологе 
памяти В. В. Зеньковского в 1964 г. [Чижевский, 2007, с. 824].



171

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

лежащий на печи). Таких мест довольно много. Немало и неверных 
приставок к глаголам, особенно легко путаемых “иностранцами”. 
Главная тема книги: Гоголь как чужестранец — в школе, в России, 
в Италии, на земле, в кругах, в которых он вращался и т. д.» [Янцен, 
с. 50]. Заметка Чижевского об украинизмах Гоголя в итоге вышла на 
немецком языке и только в 1976 г.; содержала в себе лишь небольшие 
фрагменты материала, собранного ученым. Как скрытые украиниз-
мы в этой заметке рассматриваются: имя Вий (от укр. «вія» — «рес-
ница»), «печник гадкий» (от укр. «пічкур»), «схватился со стула»  
(от укр. «схопився зі стільця»), «он меня понравил» (от укр. «він 
мене уподобав») [Tschizewskij, 1976, с. 401–405]. 

В статье «Гоголь как художник и мыслитель» Чижевский рас-
сматривал «парадоксы стиля писателя», т. е. художественные при-
емы Гоголя. Так, он анализировал «антитетический оксюморон» 
(«прочные дрожки без одной рессоры», «молодая горячая лошадь… 
17 лет от роду» и т. д.) и приходил к выводу, что фигура в некотором 
смысле оказывается пародией на «конциденцио оппозиторум», со-
впадение противоположностей во всяком истинном бытии» (тради-
ционный прием религиозной литературы) [Чижевский, 2010, с. 121]. 
Далее шли примеры гипербол («вареники величиной в шляпу», 
«клопы, кусающие как собаки» и т. д.) и «гиперохе», которые у Го-
голя оказываются «средством характеристики ничтожного» («усы, 
никаким пером, никакою кистью неизобразимые», «имя, которое 
даже трудно было припомнить» и т. д.). Гиперохе, по наблюдению 
Чижевского, — «носитель функции характеристики высокого  
и святого» и «употребление этого приема в таком смысле восходит 
в конечном счете к «отрицательному богословию» отцов церкви, 
в частности, к “Ареопагитикам”» [Чижевский, 2010, с. 122]. Вопрос, 
который ставил ученый, состоял в следующем: «В чем же смысл 
этих парадоксов гоголевского стиля? Каково их значение в системе 
художественных приемов и в сфере идеологии Гоголя?» [Чижевский, 
2010, с. 122]. Чижевский отвечал на этот вопрос так: «переключение 
функций художественных приемов — пародическое употребление 
гипербол и гиперохе, оксюморонное применение «конциденцио 
оппозиторум» — у Гоголя несомненно своеобразный способ по-
казать ничтожество, небытийственность, иллюзорность низшего 
земного бытия» [Чижевский, 2010, с. 122]. Чижевский пишет  
о том, что Гоголь создал свою систему «натуральной стилистики» 



172

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

[Чижевский, 2010, с. 123] — систему приемов, которые вскрывают 
иллюзорность и ничтожность этого мира. В эту систему включают-
ся такие приемы, как слияние сна и действительности — образы  
Петербурга, или Парижа у Гоголя; прием «реализации метафоры»: 
«действительность оказывается то скрытой за метафорой, сравне-
нием, то попросту превращается в нее» [Чижевский, 2010, с. 124]. 
Вот один из примеров, который приводит Чижевский: «в окне по-
мещался сбитеньщик с самоваром из красной меди и лицом таким 
же красным, как самовар, так что издали можно было подумать, что 
на окне стояло два самовара, если б один самовар не был с черною 
как смоль бородою». Фантастический мир у Гоголя «раскрывает 
свою иллюзорность уже тем, что все оказывается только похожим 
на что-то иное и при том, по большей части “низшее”» [Чижевский, 
2010, с. 125]. Чижевский указывает на особый прием Гоголя —  
использования «метафоры вниз», «т. е. сравнение высшего с низ- 
ким — в особенности людей с животными или даже предметами» 
[Чижевский, 2010, с. 125]. 

Но смысл этих всех приемов не в уничтожающей все и вся сати-
ре: «Гоголь видел задачу искусства, в частности искусства слова, 
вовсе не в разрушении и уничтожении. Искусство призвано не к раз-
рушению, а к созиданию: искусство должно быть «нечувственной 
ступенью к христианству». А это означает для Гоголя не разрушение, 
а улучшение, не уничтожение, а преображение существующего» 
[Чижевский, 2010, с. 125]. Основная идея христианского мировоз-
зрения Гоголя, по мысли слависта, — идея «преображения», «на-
правления к добру». Мир земной «только испорчен». Дальше Чижев
ский выходит опять к теме «задоров»/страстей: «И конечно, главное 
для Гоголя — не внешнее, юридическое, социальное преобразование 
мира, но преображение каждого отдельного человека, то возрожде-
ние, которое должно было стать темой дальнейших частей “Мертвых 
душ”. Уже в первой части «поэмы» эта тема намечена» [Чижев- 
ский, 2010, с. 126]. Чижевский пишет о неудаче проповеди Гоголя,  
не услышанной современниками и потомками. Но, по его мнению, 
Гоголя нельзя понять, если не проанализировать «неразрывное спле-
тение в творческой личности писателя художника и мыслителя» 
[Чижевский, 2010, с. 126].

Изучение источников религиозных взглядов Гоголя приводит 
Чижевского в 1940-е гг. к парадоксальной гипотезе: Гоголь «может 



173

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

оказаться приверженцем Бенгеля!» [Янцен, с. 52]28. Статью «Неиз-
вестный Гоголь» (1951) Чижевский посвятил вопросу о природе 
религиозности Гоголя, о «скрытой жизни» писателя29. Для него 
идеалом биографии Гоголя была биография «внутренняя», «духовная 
биография»30. 9 января 1951 г. он писал Л. Мюллеру: «Только что 
написал статью о “неизвестном Гоголе” для одного хорошего аме-
риканского журнала. Хотя она была мне заказана, я не знаю, как она 
переведена, выйдет ли и когда. Первая часть посвящена формальным 
вопросам — и здесь мне пришлось отделять Гоголя от реализма:  
их отождествление (Гоголь = реализм) — “само собою разумеющая
ся” точка зрения в американской литературе. Вторую часть я по-
святил четырем неясным моментам в духовной истории Гоголя: 
“Портрету”, его отношениям с польскими иезуитами в Риме, его 
отношению к Фоме Кемпийскому и сходству его “Выбранных мест…” 
с произведениями голландских, английских и американских сект 
или с ирелигиозными Франклином и Юстусом Мёзером (у которых 
религиозность не проявляется явно)» [Янцен, с. 53–54]. 

В статье Чижевский подчеркивает одиночество Гоголя31, его 
чуждость современному обществу («он не примкнул ни к одному из 
духовных течений, с которыми была тогда связана вся русская куль-
турная жизнь: он не стал ни западником, ни славянофилом, ни по-
литическим радикалом, ни украинофилом, одним словом, остался 
идеологически “всем чужим”, даже своим ближайшим друзьям  
и почитателям» [Чижевский, 1951, с. 135]). Ученый объясняет этот 
факт тем, что писатель, по сути, был человеком «иного времени, 
иной культурной эпохи», эпигоном «Александровской эпохи». 
«Именно поэтому он, с одной стороны, “отстал” от своего времени, 

28 Тема значения для Гоголя немецкой пиетистской традиции И. А. Бенгеля  
и И. Г. Юнга-Штиллинга отражена в работах Чижевского о значении сочинений 
немецких мистиков для славянских литератур. В частности, Чижевский прослежи-
вал историю восприятия в России такого эсхатологического сочинения, как «По-
бедная песнь» Юнга-Штиллинга. В статье «Неизвестный Гоголь» Чижевский рас-
сматривает это произведение «в качестве вероятного источника сюжета о близком 
пришествии антихриста в первой редакции повести “Портрет”» [Гольденберг, с. 92]. 

29 Гоголя Чижевский, очевидным образом, трактовал как мистика (о понимании 
мистической традиции Чижевским см. [Тоичкина, 2017]).

30 Этот тезис Чижевский подчеркивал в своей рецензии на книгу В. Сечкарева 
о Гоголе [Чижевский, 1955, с. 281‒282].

31 См. подробный анализ статьи: [Васильева, 2010, с. 165–176].



174

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

с другой, “опередил” его. В “отсталости” Гоголя отчасти и причина 
его идеологических “провидений”, предвосхищение им идей До-
стоевского, эстетики символизма, некоторых религиозных мотивов, 
появляющихся снова только у современных русских философов» 
[Чижевский, 1951, с. 136]. 

Чижевский ставит вопрос об источниках религиозных воззрений 
писателя. «Религиозный утопизм» и «эсхатологические чаяния» 
Гоголя по Чижевскому могут быть связаны со знакомством писателя 
с трудами мистика Юнга-Штиллинга. Пишет Чижевский и о влиянии 
католических сочинений, в частности «Подражания Христу» Фомы 
Кемпийского, о чтении Гоголем святоотеческих сочинений, о слия-
нии в его взглядах проблем экономических и религиозных (Чижев-
ский связывает последний вопрос с этикой протестантизма). В целом 
же он стремится показать склонность Гоголя «увлекаться различны-
ми течениями и идеями — и затем покидать их» [Чижевский, 1951, 
с. 149], что тоже характерно для людей Александровской эпохи. 
И анализ фактов внутренней биографии Гоголя приводит его к вы-
воду о надконфессиональном характере религиозных воззрений 
писателя [Чижевский, 1951, с. 142]. Этот вывод, скорей всего, был 
близок самому Чижевскому.

Книгу о Гоголе Чижевский так и не издал. В начале 1950-х гг., 
судя по письмам, книга была написана. Так, сохранился план рус-
скоязычного32 варианта труда. Чижевский предполагал издать книгу 
«Гоголь. Писатель — художник и мыслитель» объемом около 
300 страниц. В процессе ее написания он обработал, как он писал 
М. М. Карповичу, «весь многочисленный новый материал, изданный 
после 1924 г. (чего нет ни у Набокова, ни у Лаврина, и, конечно, нет 
в Советской России)» [Янцен, с. 60]. По плану книга должна была 
состоять из 13 глав, которые включали в себя материал по биографии, 
главу об исторических и эстетических сочинениях Гоголя, анализ 
творчества и религиозного мировоззрения писателя, темы Гоголя-
политика и гоголевских традиций (Белинский — Чернышевский  
и Шевырев — Андрей Белый) [Янцен, с. 61‒62]. Отдельные главы 

32 Сам Чижевский писал в письме М. М. Карповичу «Книгу о Гоголе я не могу 
печатать на другом языке, так как перевод цитат Гоголя испортит все» [Янцен, 
с. 61]. Однако немецкий вариант книги тоже был им написан (сохранилась часть 
рукописи).



175

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

были посвящены «Мертвым душам» и «Выбранным местам из пере-
писки с друзьями». Рукопись книги в настоящее время не найдена. 

Тем не менее концепцию личности и творчества Гоголя мы можем 
восстановить по опубликованным статьям Чижевского33, в которых 
ученый неизменно отстаивал идею целостности великого писателя. 
Исследуя стиль художественных произведений через кропотливый 
анализ тропов и фигур, он показывал, как в художественной материи 
воплощается религиозное мировоззрение автора. Об актуальности 
наследия Чижевского в этом аспекте свидетельствуют современные 
гоголеведы. В частности, В. Ш. Кривонос пишет, что в современном 
гоголеведении «не исчезла из обихода и процедура разделения го-
голевского творчества на две половины, только теперь исследова-
тельские предпочтения чаще отдаются Гоголю — автору духовной 
прозы в ущерб Гоголю — комическому писателю. Труднее всего 
дается современному гоголеведению осознание сложного единства 
Гоголя, то есть того феномена, который удачно был назван объемом 
творческой личности, доступным объемному же пониманию» [Кри-
вонос, с. 62]. В связи с пониманием Чижевским религиозной жизни 
Гоголя А. Х. Гольденберг пишет, что славист наметил «принципи-
ально новый научный подход к проблеме гоголевской эсхатологии». 
Так, речь идет о необходимости описания «конкретных источников 
соответствующих гоголевских образов и идей». Исследователь от-
мечает, что «задачи, поставленные Чижевским полвека назад, всерьез 
начали решаться в гоголеведении сравнительно недавно» [Гольден-
берг, с. 92]. 

Впрочем, подход и методология Чижевского не сводимы к вопро-
су об источниках. За его подходом стоит религиозно-философская 
концепция эстетики. Так, в статье «Шиллер в России» он рассма-
тривает религиозный характер понятия «прекрасного» у немецкого 
поэта: «сфера красоты в понимании Шиллера приближается к рели-
гиозной. Прекрасное близко к святому, и именно этот характер пре-
красного в жизни, если его почувствует “вандал” (рационалист), 
откроет ему многостороннее богатство того, чего он не способен 
в жизни понять и оценить, а если почувствует это прекрасное-

33 Необходимо еще упомянуть главу о Гоголе в «Истории русской литературы» 
Чижевского [Tschizewskij, 1964, с. 97‒113]. В этой главе славист последовательно 
рассматривает жизнь и творчество писателя.



176

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

священное в жизни варвар, дикарь, обуреваемый страстью, он от-
несется к жизни с уважением и любовью, которые удержат его от 
безудержного служения своей страсти» [Чижевский, 1956, с. 116]. 
Анализируя тему влияния Шиллера на русскую культуру, ученый 
выделяет четыре мотива: «1. Мысль о высшем призвании искусства, 
удовлетворяющего всем потребностям духа, служащего и познанию, 
и морали, и религии. 2. Идея синтеза, слияния, идеалов добра, прав-
ды, святости в красоте; подчеркну: именно о слиянии этих сфер 
идет речь у шиллерианцев, в то время как разные формы кантианства, 
позитивизма и других течений пытаются разграничить, четко раз-
делить “сферы влияния” добра, правды, святости и красоты, причем 
последней остается на долю по большей части весьма скромная по 
объему и значению “провинция духа”. 3. Идея синтеза духовных 
сфер часто принимает форму требования «синтетической», целост-
ной культуры и “целостной личности” (в жизни которой не отсут-
ствует эстетический элемент), как носителя культуры. 4. Представление 
о “смягчающей”, примиряющей, успокаивающей роли красоты  
и художественного творчества. И больше: красота “спасает” или 
должна “спасти” человека, а то и весь мир» [Чижевский, 1956, 
с. 117]34. Так, у Гоголя Чижевский находит «шиллерианские» моти-
вы, в частности, мотив «эстетического утопизма» (определение 
В. В. Зеньковского). 

Гоголь, как отмечает ученый, своими художественными произ-
ведениями «хочет возродить Россию: от постановки “Ревизора” он 
ожидает такого “возрождения”. По времeнам он чувствует недо- 
статочность эстетического принципа: трагедия “Невского проспек-
та” в конфликте красоты и зла, хотя красота как будто и должна 
“спасти мир” (позднейшая формула Достоевского), но красота (ге-
роиня рассказа) “брошена в бездну” какой-то “адской силой”…  
И еще в “Переписке” Гоголь видит и главную основу всей русской 
жизни и высшее ее проявление именно в русской поэзии. В “Пере-
писке” — и его религиозно-эстетическая утопия с ее идеалом очень 
родственным шиллеровской “божественной идиллии”. Именно ис-
кусству, по мнению Гоголя, “предстоят теперь другие дела”, чем 
чистое художественное творчество, — искусство представляется 
Гоголю орудием борьбы за “Царство Божие”. И формулировка  

34 Выделения курсивом Чижевского.



177

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Гоголем своего идеала в этот период: “пропеть гимн верховной Не-
бесной Красоте” — показывает, как глубоко эстетический мотив 
укоренился в его мировоззрении» [Чижевский, 1956, с. 119]. 

Чижевский рассматривает эстетику как религиозный феномен 
в ее исторических воплощениях. С этим связан надконфессиональ-
ный характер его «истории духа». В рамках своего подхода он сумел 
преодолеть противоречие между «вечным» и «временным». В ре-
цензии на книгу П. М. Бицилли «Очерки теории исторической на-
уки» (Прага, 1925) он писал: «Мне представляется, что спецификум 
исторического бытия возможно найти только на пути анализа вре-
мени, — “историческое время” отлично ото всякого иного време-
ни, — напр., данного нам в физических или биологических процес-
сах; отлично по своей структуре, — поэтому, только исходя из 
своеобразия исторического времени возможно раскрыть своеобразие 
исторического бытия» [Надъярных, с. 347]. 

Для Чижевского абсолютную ценность представляет «подлинно 
временно-текучее историческое бытие, а не те “ценности” надысто-
рического характера, которые в историческом процессе “реализуются”» 
[Надъярных, с. 348]. В этом он опирается на опыт Гегеля, на не впер-
вые вскрытую им специфическую текучесть и временную растяжен-
ность «всех вообще реализуемых ценностей». И вслед за Бицилли он 
пишет о том, что именно христианство и заложило «возможность 
осмысления временно-преходящего, как абсолютно-ценного» [Надъ-
ярных, с. 348]. Утверждение «безграничного своеобразия историче-
ского бытия» требует, по мысли Чижевского, от ученых выработки 
«эстетико-индивидуализирующего подхода», «символической интер-
претации» и «интуитивного метода». «Символические отношения 
соединяют в себе временность и вневременность. Отсюда следует 
сделать вывод, что своеобразие исторического бывания — в синтезе 
в нем временности и вневременности» [Надъярных, с. 351]35.

Изучение источников как метод исследования религиозной жиз-
ни художников эпохи предполагался у Чижевского синтезом исто-
рико-литературного и религиозно-философского подходов. Так за-
частую он описывал генезис явления по принципу «духовно- 
исторической типологии» (к примеру, в статье 1968 г. «Гоголь — 
Сковорода» ученый тему «страстей / “задоров”» у Гоголя, Пушкина 

35 Выделения курсивом Чижевского.



178

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и Сковороды выводит к Горацию [Čyževskij, 1968, с. 317–326.]). Этот 
метод позволял описать религиозные истоки поэтики произведений 
автора, в частности через исследование духовно-исторического  
генезиса тропов и фигур (т. е. индивидуального художественного 
стиля), что и давало возможность анализа «целостной личности» 
писателя в неразрывном единстве его мировоззрения и творчества. 
Индивидуальный стиль Гоголя рассматривается им при помощи 
этого метода в сложном соотношении с ведущим стилем эпохи. На-
следие ученого сохраняет научную актуальность и на сегодняшний 
день. К сожалению, его работы у нас недостаточно известны, в част-
ности немецкоязычные работы Чижевского о Гоголе не переведены 
и не изданы. 

Концепция реализма в исследованиях Д. И. Чижевского
Понятие реализма (как одно из понятий в ряду стилей, определя-

ющих историко-культурные эпохи) возникло в процессе развития 
истории литературы и компаративистики в конце XIX — начале  
XX века и приобрело особое звучание в истории литературоведения 
XX века. Конечно, значимость и популярность понятия реализм были 
предопределены политической и идеологической ситуацией, в част-
ности противостоянием двух социально-политических систем: со-
циалистического и капиталистического блоков. И именно реализм 
оказался одним из центральных понятий, вокруг которого кипели 
не только научные, но и идеологические страсти. 

Понятие реализма занимает особое место в «истории духа» 
Д. И. Чижевского. В грандиозной фреске истории культуры ученого 
«эпоха реализма» — одно из важных явлений в цепи смены эпох  
и их стилей. Сам Чижевский следующим образом разъяснял специфи-
ку своего подхода в своей немецкой монографии 1959–1961 годов 
«Русская история духа»: «Чем занимается история духа? На этот 
вопрос можно ответить тавтологически: “историческим развитием 
духа”. Что такое “историческое развитие”, мы хотим считать в общем 
и целом известным. Однако слово “дух” требует разъяснения, кото- 
рое здесь должно быть дано по возможности кратко и просто. Под 
духом (которым занимается история духа) мы понимаем сознание 
человеком сущности своего бытия. Каждый человек обладает таким 
сознанием, однако оно также может быть расплывчатым и неопре-
деленным. К содержанию этого сознания относится представление 



179

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

человека о том, какое место он занимает в кругу других людей, в при-
роде (“в космосе”) и в сверхъестественном мире (в том случае, если 
признается существование такового), наконец, в каких отношениях 
он находится с прошлым и будущим. История духа может занимать-
ся таким сознанием только тогда, когда оно либо сформулировано 
отвлеченно, либо может быть приведено к отвлеченной формулиров-
ке посредством исследования. Поскольку историк духа чаще имеет 
дело с написанным словом (реже с устной традицией) как со своим 
источником, он может надеяться, что такая отвлеченная формулиров
ка может быть получена посредством интерпретации. Также и в слу-
чаях, когда объектом истории духа являются материальные памят-
ники, она может иногда приходить к понятийному пониманию духа, 
действующего через эту материю»[ Tschizewskij, 1959, с. 7–8]36. 

Принципиально важным является метод исследования Чижевско-
го. Создавая «историю духа» (от древности до XX века), ученый 
использует индуктивный метод: он идет от анализа литературных 
фактов (в частности, изучения их стиля) к концепции историко-
культурных эпох и их взаимодействий. Отрицая рационализирующую 
философию истории, для которой «все специфически историческое 
остается <…> “неким неподдающимся рационализации остатком”» 
(П. М. Бицилли), Д. И. Чижевский на основе гегелевской диалекти-
ки вырабатывает свою диалектическую «философию истории», 
вносящую процессуальность и временную обусловленность в самую 
сферу ценностей [Надъярных, 2005, с. 348]. «Стихия исторического» 
являлась для Чижевского воплощением духовных ценностей данной 
национальной культуры в данную эпоху ее развития. Для него кон-
кретные исторические формы ее бытования и являлись непосред-
ственным и абсолютно ценным предметом исследования.

«Что такое реализм?»37

Чижевский в своих исследованиях неоднократно обращается 
к вопросу о сущности реализма как историко-культурной эпохи  
и стиля, выражающего ее идеологию. В статье 1964 года он пишет: 

36 Перевод М. Д. Кармановой.
37 Так называется статья Чижевского, посвященная этому вопросу. См. также 

следующие работы ученого о реализме: [Чижевський, 2003] ; [Tschizewskij, 1967, 
с. 9–17, 175–177]; [Tschizewskij, 1968, с. 48–80].



180

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«Очевидно, сущность реализма <заключается. — А. Т.> не в мате-
риале, т. е. не в действующих лицах, сюжетах, мотивах, пейзажах  
и обстановке, взятых из действительности, а в каких-то стилисти-
ческих приемах, отличающих реализм (в частности русский) от ли
тературного стиля иных эпох». Далее славист пишет: «“Определение” 
реализма: “изображение действительности, как она есть на самом 
деле” не только неясно, но является совершенно недопустимой тав-
тологией, — ведь слова “как она есть на самом деле” равнозначны 
словам “как она есть в действительности”. Таким образом, это 
“определение” является только мнимым разъяснением понятия. Мы 
имеем дело с основной трудностью определения реализма: сначала 
надо выяснить, что же такое “действительность” и как ее понимают 
реалисты» [Чижевский, 1964, с. 133–134]. По мнению ученого,  
«реализм нельзя связывать с определенным философским или ре-
лигиозным мировоззрением» [Чижевский, 1964, с. 135], как и с опре-
деленными политическими (революционными, народническими) 
течениями: «Те сторонники реализма, которые хотели бы вычеркнуть 
из реалистов всех верящих в “миры иные”, и “реакционеров”, рис
куют остаться только с Решетниковым, Помяловским, Слепцовым 
(и даже зубоскалом Николаем Успенским). Нельзя отрицать литера-
турного дарования писателей этого типа, но, конечно, не им обязан 
русский реализм своим мировым значением!» [Чижевский, 1964, 
с. 136]. «Реализм (как и классицизм) допускает в свои ряды пред-
ставителей различных мировоззрений» [Чижевский, 1964, с. 136]. 
Отрицая единство идеологии, Чижевский указывает на единство 
реалистического стиля, в основе которого — метод изображения 
действительности. Описание действительности по замечанию Чи-
жевского невозможно в принципе, «ведь описание должно состоять 
в перечислении всех признаков подлежащего описанию объекта,  
а всякий отрезок действительности, как бы он ни был мал, обладает 
бесконечным38 множеством черт и признаков» [Чижевский, 1964, 
с. 136]. Речь может идти только об «изображении» объектов и со-
бытий. «“Изображение” же возможно только потому, что поэт или 
писатель может заменить перечисление признаков объекта указани-
ем только на некоторые характерные, яркие, существенные его 
признаки. Он имеет право сделать выбор из содержания объекта  

38 Здесь и далее курсив Чижевского.



181

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

и дать многостороннюю, но, конечно, не “исчерпывающую” его 
характеристику (если слово “исчерпать” понимать в буквальном 
смысле: — исчерпать без остатка), так как каждый, самый незначи-
тельный отрезок действительности неисчерпаем. Выборка предла-
гаемых читателю в изображении объекта признаков делается с какой-
то определенной точки зрения, предмет изображается в какой-то 
“перспективе”. Всякое “изображение” не есть отражение действи-
тельности, но своего рода “стенограмма”, сокращенная запись 
о действительности» [Чижевский, 1964, с. 137]. 

Далее Чижевский рассматривает два способа изображения объ-
ектов в литературе: метафорический (по сходству) и метонимический 
(уводящий нас от объекта к иному предмету, не сходному с первым, 
но с ним «соседствующему», близкому в пространстве или времени). 
«Своеобразие реализма именно в том, что он, едва ли не впервые 
в таких размерах, пытается освободиться от метафорического спо-
соба изображения и отдает решительное предпочтение метоними-
ческим средствам»39 [Чижевский, 1964, с. 141]. Дальше Чижевский 
рассматривает именно это формообразующее свойство реалистиче-
ского стиля. «Реализм, как сказано, пытался освободиться от мета-
форических средств изображения, в основе которых лежит пред-
ставление о иерархическом строении мира. Как мы видели это 
представление сохранено многими реалистами (Достоевским, 
Толстым, Лесковым, Тургеневым и т. д.). Но даже и они включились 
в систему реалистического стиля». 

У Достоевского реализм как способ художественного изображе-
ния состоит в том, что писатель «говорит о Боге, о Христе и вере не 
непосредственно, но путем изображения веры и неверия, пережива-
ний своих героев: Алеши и Зосимы, Ивана, Ракитина и Смердякова 
и др., т. е. как-то косвенным путем (“modo oblique”). Как будто бы 
только такой взгляд со стороны, подглядывание через повседнев-
ность, через душу героя, позволяет реалистам, верующим в суще-
ствование “миров иных”, говорить о них и открыть их читателю» 
[Чижевский, 1964, с. 142]. У других авторов «среда» становится 
в центре внимания», особенно писателей с социологическими ин-
тересами. «Со средой бытие отдельного человека связано, по мнению 

39  Чижевский ссылается на тезис Р. О. Якобсона. См.: Якобсон Р. О художествен-
ном реализме // Якобсон Р. Работы по поэтике. М.: Прогресс, 1987. С. 387–393.



182

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

позитивистических социологов, чрезвычайно тесно. За счет социо-
логического интереса следует отнести знаменитую формулу “среда 
заела”! И если Достоевский не верит в зависимость индивидуума, 
в частности, верующего христианина, от среды, то и он полагает, 
что индивидуум тесно связан со средой: “Каждый за все и за всех 
виноват” — именно выражение этого убеждения, в известном смыс-
ле “обращение” тезиса позитивистов в духе идеалистического хри-
стианского миропонимания.<…> А представление о всемогущей 
среде принадлежит к основным социальным верованиям русского 
интеллигента того времени» [Чижевский, 1964, с. 143].

Вопрос о причине возникновения того или иного характера явля-
ется одним из основных требований, предъявляемых к реалистиче-
скому изображению действительности. «Отсюда все “предыстории” 
героев в романах: Обломова, Лаврецкого, братьев Карамазовых. 
Достоевский, правда, и здесь в известном смысле исключение: в его 
романах есть “двойная причинность” — кроме объяснений характе-
ра и действий героев причинами этого мира, эти же черты и события 
объясняются (вернее, осмысляются; причины “этого мира” очень 
часто бессмысленны!) входя в связь и отношения “миров иных”: Иван 
Карамазов, конечно, “сошел с ума!” (в связях этого мира), но он же 
“прозрел” (глазами своего черта) истины высшего мира… Но для 
реалистов — и для Достоевского — совершенно необходимо такое 
внимание к связям и отношениям этого мира, какого никогда не тре-
бовали от себя писатели-романтики и еще меньше — писатели (ныне 
не читаемые) классицизма и — в русской литературе слабого —  
барокко. В поэтическом рисунке реалиста все должно быть “моти-
вировано”, только мотивировка создает в эпоху реализма впечатление 
правдоподобия, которое требуется от реалистического произведения 
(“правдоподобие” не есть соответствие действительности, но только 
иллюзия такого соответствия). <…> Теперь мотивировано, и именно 
“метонимически”, причинами, лежащими в той же плоскости бытия 
должно быть все: и “типичные” характеры и события (напр. у Тур-
генева) и характеры и случаи исключительные, стоящие на грани 
нормального (у Достоевского и Лескова)» [Чижевский, 1964, с. 144]. 
Чижевский в рассмотрении вопроса о реализме Достоевского-худож-
ника остается верен своему подходу религиозного историка: он видит 
как зависимость художественного метода писателя от эпохи реализ-
ма с ее позитивистическими установками, так и своеобразие глубоко 



183

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

религиозного миропонимания писателя, воплотившегося в индиви-
дуальном и своеобразном стиле, который сам Достоевский определил 
как «реализм в высшем смысле».

Реализм Достоевского в исследовании Д. И. Чижевского
В работах о Достоевском Чижевский сосредотачивается на свое

образии и духовном смысле его реализма. В статьях 1920–1930-х го
дов («Шиллер и Братья Карамазовы», «К проблеме двойника», 
«Достоевский-психолог», «К проблеме бессмертия (Достоевский — 
Страхов — Ницше)» и др.) ученый рассматривает чрезвычайно 
важные духовные проблемы: об онтологическом смысле и ценности 
конкретного существования каждой личности, об иерархичности 
душевного склада человека, о бессмертии и вере, о религиозном 
смысле истории. В известной статье 1929 года «К проблеме двой-
ника» Чижевский следующим образом определяет своеобразие 
стиля Достоевского-реалиста: «<…> художественный стиль До-
стоевского построен на взаимопроникновении “натуралистических” 
и ирреалистических элементов. Проза и пошлость жизни причуд-
ливо сплетаются с фантастикой, натуралистический рисунок — 
с пафосом отвлеченной идеи, трезвенное устремление к реально-
сти — с экстатическим ясновидением запредельного. И сила До- 
стоевского — в том, что эти полярно-противоположные, “противо-
речивые” элементы у него не просто смешаны, но сплетены и сра-
щены в органическое единство. Нет сомнения, что этот стиль связан 
и с литературными традициями (Гофман, Гоголь, Диккенс, Бальзак) 
и с глубинами личных переживаний Достоевского. Здесь для нас 
существенно, что реально-психологический анализ Достоевского в то 
же время может быть назван “трансцендентально-психологическим”, 
“смысловым”, и что все реальные события, весь сюжетный рисунок 
в целом и в деталях является одновременно и развертыванием идео
логической конструкции, иногда чрезвычайно сложной и стройной. 
Для наших дальнейших анализов особо существенен именно этот 
дуализм смысловых плоскостей развертывания сюжета» [Чижевский, 
1929, с. 11–12]40.

Наиболее полно исследование творчества Достоевского подано 
в главе о писателе во второй части немецкой монографии Д. И. Чи-

40 Курсив Чижевского.



184

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

жевского «История русской литературы XIX века», которая называ-
ется «Реализм» [Tschizewskij, 1967, с. 72–92]. Остановимся более 
подробно на этой работе ученого. Глава включает в себя три основных 
направления: краткая биография писателя, обзор творчества от «Бед-
ных людей» до «Братьев Карамазовых», анализ свойств поэтики 
писателя (композиция, стиль, язык, символика, природа, идеология). 
Надо сказать, что это единственная из работ Чижевского, которая 
охватывает все творчество Достоевского. В ряду его достоевсковед-
ческих работ41 много внимания уделено «Братьям Карамазовым»; 
отдельные статьи посвящены «Двойнику», психологизму творческо-
го метода писателя («Достоевский-психолог»), философским источ-
никам произведений («Достоевский и западноевропейская философия», 
«Проблема бессмертия: Достоевский — Страхов — Ницше», «До-
стоевский и просвещение»). В части работ Чижевский анализирует 
публицистику Достоевского и отдельные главы из «Дневника Писа-
теля», нередко обращается к «Бесам» [Тоичкина, 2010, с. 5–11].

В главе о Достоевском в монографии 1967 года Чижевский уже 
в обзоре произведений писателя обозначает принципиальные проб
лемы его художественного мировидения. Анализируя раннее твор-
чество, Чижевский пишет: «Достоевский, кажется, намеренно пошел 
путем “освобождения” художественного произведения от трудностей 
сюжета и освещения связанных в нем событий во внешнем мире, 
чтобы перенести центр тяжести изложения на душевные пережива-
ния [речь идет о «Хозяйке». — А. Т.]». Этот перенос привел писате-
ля на грань «взрыва границ “физиологических очерков” “натуральной 
школы” и превращения их в “психологические”». Мрачный образ 
Петербурга и герои-чиновники, казалось бы, можно отнести к тра-
диции «натуральной школы». «Но в его повестях преобладают уже 
его собственные — хотя тогда еще и довольно скромные — “откры-
тия”. С будущим Достоевским-“философом” молодого Достоевско-
го связывает, например, проблема свободы (см. уже в “Хозяйке” 
проблему свободы “слабого человека”) и проблема человеческого 
существования: последнее не обеспечивается ни чисто психофизи-
ологической устойчивостью, ни страстью, ни рассудком, ни, как 
выяснится позже, силой воли. Но и существование внешнего мира 

41 См. мою библиографию работ Чижевского о Достоевском, составленную при 
содействии Р. В. Мниха [Чижевский, 2010, с. 53–57]. 



185

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

неясно и обманчиво: Достоевский подчеркивает это образом при-
зрачного города Петербурга, который в любой момент грозит ис-
чезнуть подобно видению (в повести “Слабое сердце”). Этот образ 
восходит к романтическим описаниям (Гоголя и отчасти Пушкина)» 
[Tschizewskij, 1967, с. 77]42.

Большие романы Достоевского Чижевский относит к древнему 
жанру дидактических романов: «Жанр этот почти того же возраста, 
что и сама литература. Старейшими славянскими романами этого 
жанра являются переводные дидактические романы византийской 
литературы (“Стефанит и Ихнилат”, “Варлаам и Иоасаф”, “Мудрый 
Ахикар”, “История семи мудрецов” и т. д.). Поэтика этого жанра полу-
чила дальнейшее развитие в XVII– XVIII вв. (ср. Свифт, Ж.-Ж. Руссо), 
причем дидактический материал излагался чаще всего без значитель
ных помех для развития сюжета в виде высказываний действующих 
лиц. Русские переводчики (например, “Аргениса” Барклая и “Теле-
маха” Фенелона) и подражатели (например, классицист М. Херасков 
или романтик В. Одоевский) не развили этого жанра. Но он был еще 
распространен, так что В. Белинский, случалось, писал о нем. До-
стоевский оживил и обновил дидактический роман: он создал жанр 
“полифонического романа” (М. Бахтин). Дидактический материал 
у него теснейшим образом связан с действием романа. Но поучи-
тельный материал дан, с одной стороны, как вывод из действия ро-
мана, который читатель должен сделать сам, с другой стороны, со-
держится в высказываниях действующих лиц и, наконец, во вставках 
(таких, как сжато реферированная статья Раскольникова, воспоми-
нания старца Зосимы и “Легенда о Великом Инквизиторе”, автором 
которой является Иван Карамазов и т. д.). Достоевский не дает ни-
каких окончательных ответов на поставленные в его романах вопро-
сы; поэтому его “дидактические романы” отличаются особенно от 
“тенденциозных романов” Льва Толстого». Романы писателя остав-
ляют впечатление скорее спора о проблемах, которые еще не решены 
и для автора. Образы героев концентрируют в себе проблемы «фило-
софского и религиозного искания, чаще всего тоже остающегося без 
окончательного результата» [Tschizewskij, 1967, с. 78–79]. 

42 Перевод В. Янцена. Целиком перевод этой главы монографии Чижевского 
дается в приложении к исследованию. Выделения подчеркиванием в цитатах Чи-
жевского.



186

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Чижевский следующим образом формулирует центральную про-
блему романного творчества Достоевского: «“Вечной” проблемой, 
которой занимался Достоевский, был вопрос о роли силы воли 
в “экономии существования” души, вопрос, который он затронул 
уже в “Преступлении и наказании”» [Tschizewskij, 1967, с. 82]. 
Сквозь призму этой проблемы рассматривает ученый романы «Пре-
ступление и наказание», «Идиот», «Бесы». Рассматривая пробле-
матику «Бесов», в частности образ Ставрогина, Чижевский указы-
вает следующие моменты: «Человеком сильной воли в романе 
является центральная фигура Николая Ставрогина, благородного 
молодого человека, обладающего физической красотой, богатством 
и духовной силой». Однако «“онтологически” этот господствующий 
над столь многими людьми Ставрогин близок к “нулевой отметке 
существования”, а в конце ему не остается никакого иного выхода, 
как покончить жизнь самоубийством, и не потому, что он подвер-
гается внешним преследованиям (правительством, подобно уже 
арестованным революционерам; Петр Верховенский заблаговре-
менно уезжает), но потому, что душевно он совершенно пуст. При-
меры силы воли, приводимые Достоевским, не всегда убедительны, 
отчасти они свидетельствуют о душевном заболевании и лишь 
отчасти объясняются отсутствием духовного полюса, вокруг кото-
рого могла бы вращаться жизнь его души. В первой, опубликован-
ной в журнале редакции, упоминалось и видение Ставрогиным 
чёрта. При публикации книги писатель это место опустил. Досто-
евский не говорит в романе, что духовным полюсом, которого не 
хватает Ставрогину, должна была быть религиозная вера!» [Tschi-
zewskij, 1967, с. 83–84].

Чижевский указывает на отсутствие зримого для читателя по-
зитивного полюса в романе. Кажется, что писатель изображает 
негативный образ русского общества: «Вся жизнь губернского го-
рода носит в романе характер фантастического маскарада, полного 
призрачных фигур; многие сцены так же невероятны, как и в “Идио
те”, а некоторые (бал) еще более невероятны, поскольку в них при-
нимает участие не только небольшая группа действующих лиц,  
но и широкие круги общества, “весь город”…». Мрачная картина 
в романе ничем не смягчается, кроме «неопределенной веры в здо-
ровые духовные силы русского народа». Ученый пишет, что «по-
ложительных воззрений Достоевский здесь не дает и можно говорить 



187

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

о попытке автора воздействовать “отрицательно дидактически”»[Tschi
zewskij, 1967, с. 84–85].

Далее Чижевский достаточно подробно останавливается на «Бра-
тьях Карамазовых». В центре проблематики романа исследователь 
видит вопрос о типе «высшего человека»43: «Одной из главных тем 
романа является психологическая типология: три человеческих типа 
воплощены в трех братьях Карамазовых и, как неоднократно под-
черкивает в романе сам Достоевский, они стоят в прямой связи 
с человеческими типами “христианского поэта” Шиллера» (Досто-
евский соединяет типологию «Писем об эстетическом воспитании» 
и типологию «Разбойников» Шиллера). Но вопрос о «высшем» че-
ловеческом типе в романе остается открытым: «монах Зосима и его 
ученик Алёша Карамазов, по-видимому, стоят к этому типу ближе 
всего». Достоевский показывает, что в каждом человеческом типе 
живут свои высшие душевные силы, но также скрываются и раз-
личные опасные «угрозы». «Многообразие человеческих типов 
показывается прежде всего через нравственные действия соответ-
ствующих людей». Особенно занимают Достоевского рационалисты, 
представленные в романе в различных образах: «прежде всего 
в Иване Карамазове, которого Достоевский представляет читателю 
как человека, судящего и осуждающего всех других действующих 
лиц романа, в том числе и своего собственного отца». После убийства 
отца Иван чувствует моральную ответственность за преступление, 
совершенное слугой Смердяковым, под бессознательным влиянием 
Ивана. Неприятие героем мира, который, с его точки зрения, не име
ет смысла, выражается в его поэме «Легенде о Великом Инквизито-
ре» и в рассуждениях чёрта. Чёрт подтверждает бессмысленность 
бытия теорией «вечного возвращения», которая предвосхищает 
философские воззрения Ницше. «Ничтожнейшим рационалистом 
(просвещенцем sui generis) как раз является убийца, лакей Смердя-
ков, но и современное общество (что демонстрируется в различных 
сценах, например, в сцене заседания суда), по мнению Достоевско-
го, разделяет мысли примитивного просвещенства» [Tschizewskij, 
1967, с. 86]. Планы продолжения романа показывают, по мысли 
Чижевского, что «роман Достоевского не решил еще окончательно 

43 Об этом он уже писал в своей статье «Шиллер и “Братья Карамазовы”» 
(1929).



188

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

поставленную здесь проблему «высшего человека», не решил он ее 
и по мнению автора!» [Tschizewskij, 1967, с. 87]. 

Рассматривая композиционное и стилистическое своеобразие 
поэтики Достоевского, Чижевский обозначает следующие моменты:

•• своеобразие в построении сюжетов: «В основе романов До-
стоевского лежат довольно простые сюжеты, развитие которых 
лишь изредка усложняется перипетиями и побочными лини-
ями. Криминальные сюжеты романов тоже едва ли подходят 
для того, чтобы вызывать и усиливать напряженное внимание 
читателя, ибо то, что произошло в действительности, открыто 
сообщается читателю: только в последнем из своих романов 
Достоевский решает некоторые “загадки” задним числом. Со-
держание всех романов имеет чисто психологическую при-
роду. Всегда имеется ряд конфликтов и разбирательств между 
людьми различных типов и прежде всего между носителями 
различных мировоззрений: правда, столкновение идей связа-
но с личными конфликтами людей. Этот “полифонический 
характер” (М. Бахтин) или многоголосая “оркестровка” (Д. Чи-
жевский) романов едва ли позволяет нам признать удачной 
характеристику произведений Достоевского как “романов-
трагедий” (Вячеслав Иванов) <…>» [Tschizewskij, 1967, с. 87];

•• дидактический характер романов, который выражается в тео-
ретических вставках — иногда только в речах действующих лиц 
или же в их письменных обращениях, их исповедях, трактатах 
или поэтических произведениях; отдельно Чижевский обозна-
чает проблему источников: «Говоря об источниках, мы вовсе не 
имеем в виду “влияний” или “заимствований”. Достоевский 
мог реагировать на какие-то импульсы, в основном оставаясь 
почти всегда самостоятельным…» [Tschizewskij, 1967, с. 88];

•• образ фиктивного повествователя;
•• своеобразный язык: «Достоевский работает с разнообразны-

ми слоями языка, начиная с бесхитростного и бесцветного 
языка протокола через патетический язык, напоминающий 
полный энтузиазма романтизм (Гоголя и даже Марлинского), 
до поучительного и назидательного, иногда даже елейного  
и ханжески-благочестивого языка. О каком бы языковом слое 
ни шла речь, предпочтение постоянно отдается разговорно- 
му стилю и в плавной и в “психически-заикающейся” речи 



189

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

героев. Она всегда индивидуально окрашена (ср., например, 
язык Кириллова в “Бесах”)» [Tschizewskij, 1967, с. 88];

•• разнообразие эпитетов: «Более всего Достоевский ценит 
эпитеты, которые, правда, весьма различны, начиная с просто 
гиперболически усиливающих (величайший, чрезвычайный, 
сильнейший, важнейший и т. д.) до оригинальных (германо-
косоротый и т. д.). Особенно он любит “обесценивающие”  
и уничижительные прилагательные (ленивый, грязный, урод-
ливый, вонючий, злобный и т. д.), а также “презрительно”-
уменьшительные формы. Редки неологизмы, чаще всего, 
правда, довольно “сильные” (ср. второстепенность, накид-
чивость, одноидейность, кумирный, расстановочно, и осо-
бенно глаголы: капризиться, напроворить, вызлиться, без-
лесить, разжениться, намечтать и т. д.). Многие странные 
выражения (он меня дерзнул, вместо — ударил) основывают-
ся на записях Достоевским народных фраз и выражений. 
Метафоры редки, важнее символически использованные 
образы» [Tschizewskij, 1967, с. 88–89];

•• система символов: «Уже с ранних повестей Достоевский 
имеет определенную склонность вырабатывать систему мощ-
но воздействующих символов, к которой относятся и некото-
рые типичные для его произведений “общие места”. К ним 
принадлежит (связанный с влиянием Пушкина и “натураль- 
ной школы”) образ растворяющегося в ничто в ночном тума-
не города (Петербург), а также описания Петербурга особен-
но в дождливую ночь (ср. “Слабое сердце”, “Двойник” и т. д.). 
Сюда же относится символ “сатанинской природы” как  
“злого насекомого” (например, вши или паука), образа, оче-
видно, восходящего к Шиллеру (R. Matlaw)». Перевороты 
в душе человека, по мнению слависта, связаны с достаточно 
редкими у Достоевского образами природы (в частности, 
с образом заката солнца с “косыми лучами”, или просто 
с “солнечным лучом” у Раскольникова и Мышкина). “Мура-
вейник” стал символом “коллективизма”, т. е. такого обще-
жития людей, которое подавляет или игнорирует их духовную 
индивидуальность, “кристальный дворец” (со Всемирной лон
донской выставки) стал символом социализма, “угол” — сим
волом самоизоляции человека, “Наполеон” — воплощением 



190

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

(действительно или мнимо) “сильного человека” и т. д.» 
[Tschizewskij, 1967, с. 89].

Прием двойничества Чижевский рассматривает тоже как 
средство символизации художественных смыслов. Он пишет 
о «параллелизации двух человеческих типов, человеческих 
судеб или отдельных действий (ср. Соня и Дуня в “Престу-
плении и наказании”, “подросток” и Ламберт в “Подростке”, 
Иван и Смердяков в “Братьях Карамазовых”). Такое проведе-
ние параллелей иногда разворачивается в двойничество 
(“Двойник”, Ставрогин и множество внутренне зависимых 
от него людей в “Бесах”, Иван и Смердяков), мотив, заим-
ствованный, вероятно, у Э. Т. А. Гофмана. И отдельные чер-
ты людей, по-видимому, имеют символическое значение 
(голубой цвет в связи с Катериной в “Хозяйке”)» [Tschizews-
kij, 1967, с. 89]. Чижевский видит в этих новаторских прин-
ципах символизации открытия в поэтике реалистического 
изображения; отдельно Чижевский останавливается на сим-
волическом характере немногочисленных описаний природы, 
на психологической природе портретов героев;

•• «прием оркестровки» у писателя (повторения в различных 
контекстах важных для автора идей) позволяет представить 
идеи как бы независимыми от людей и их носителей, а это 
обозначает «принципиальную двуслойность изображения 
в романах Достоевского: все, что происходит с действующими 
лицами, имеет высший смысл и вечное значение. И Достоев-
скому действительно удалось поставить в своих романах 
вечные и общечеловеческие вопросы (что не значит, будто 
ответы он считал общезначимыми и окончательными!)» [Tschi-
zewskij, 1967, с. 90]. 

Чижевский не устает повторять, что «центральной проблемой 
Достоевского является человек, его двойная сущность (в сердце че-
ловека Дьявол с Богом борется)». А предпосылками существования 
человека являются религиозная вера («без которой всякий человек 
опустился бы до “нулевой отметки существования”»), и источники 
его творческой силы («семена идей приходят к нам “из иных миров”») 
[Tschizewskij, 1967, с. 90]. Возвращается ученый и к проблеме кра-
соты, к ее сомнительной многозначности. Также он останавливается 
на теме ценности свободы, которая может вырождаться в «сатанинское 



191

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

своеволие». Проблема свободы в работах Чижевского о Достоевском 
всегда рассматривается в связи с проблемой теодицеи, вопросом 
о существовании зла и страдания (особенно незаслуженными стра-
даниями детей) в созданном Богом мире. Так, он пишет, что «из двух 
возможностей создания мира либо как “бесперебойного” и для всех 
людей счастливого мира, в котором не было бы свободы, или мира, 
где людям в качестве высшего блага была бы подарена свобода, ко-
торой они как “конечные и ограниченные существа” могут и злоупо-
требить (опускаясь до злобного произвола), Бог мог выбрать только 
последнюю возможность (эта мысль в размышлениях о Достоевском 
развита особенно Н. Бердяевым)» [Tschizewskij, 1967, с. 91]. 

К центральным проблемам Достоевского относит славист вопрос 
о вине всякого человека «за все и за всех»; вопрос о философском 
смысле творчества Достоевского Чижевский тоже обозначает как 
проблему: эволюция художника, воплощенная в его творческих ис-
каниях, не позволяет рассматривать все его произведения как един-
ство, «представляющее собой завершенную и гармонизированную 
систему мысли (как это делает Р. Лаут и другие немецкие авторы)» 
[Tschizewskij, 1967, с. 91].

В рассмотренной главе монографии ученого сведены вместе 
основные результаты кропотливой исследовательской работы Чи-
жевского по изучению творчества Достоевского. Славист в рассмо-
трении вопроса о реализме Достоевского-художника остается верен 
своему подходу религиозного историка: он видит как зависимость 
художественного метода писателя от эпохи реализма с ее позитиви-
стическими установками, так и своеобразие глубоко религиозного 
миропонимания писателя, воплотившегося в индивидуальном  
и своеобразном стиле, который сам Достоевский определил как 
«реализм в высшем смысле». Понятие стиля в трудах о творчестве 
Достоевского (как и в трудах о Пушкине и Гоголе) работает в двух 
планах: стиль эпохи находится в сложных и неоднозначных отно-
шениях с индивидуальным художественным стилем автора.

Ссылки
1.	 Барабаш Ю. Вибрані студії: Сковорода. Гоголь. Шевченко. Київ: Видав

ничий дім «Києво-Могилянська Академія», 2006. 744 с.
2.	 Бургард т О. Новые горизонты в области исследования поэтического 

стиля (Принципы Э. Эльстера). Киев, 1915. 66 с.



192

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

3.	 Васильева М. А. А. Л. Бем, П. М. Бицилли, Д. И. Чижевский: Метод 
«мелких наблюдений» // А. Л. Бем и гуманитарные проекты русского 
зарубежья: международная конференция, посвященная 120-летию со дня 
рождения. 16–18 ноября 2006 г./ сост., науч. ред. М. А. Васильевой. М.: 
Русский путь, 2008. С. 113–135.

4.	 Васильева М. А. «Шинель» и пересечение параллелей // Дружба народов. 
1997. № 1. С. 199‒205.

5.	Васильева М. А. Статья Дмитрия Чижевского Неизвестный Гоголь  
и ее «неизвестный» контекст // Colloquia Litteraria Sedlcensia. T.  IV. 
Дмитрий Чижевский и европейская культура. Дрогобич: Siedlce, 2010. 
C. 165‒176.

6.	 Воропаев В. А. Гоголь Николай Васильевич (1809–1952) // Литературная 
энциклопедия русского зарубежья. 1918–1940. Т. 4.: Всемирная литера-
тура и русское зарубежье. М.: «Российская политическая энциклопедия» 
(РОССПЭН), 2006. С. 95–117.

7.	 Гоголь Н. В. Собрание сочинений: в 9 т. / сост. и коммент. В. А. Воро
паева, И. А. Виноградова. М.: Русская книга, 1994.

8.	 Гольденберг А. Х. Ад и Рай Гоголя (к проблеме интерпретации творчества 
писателя в критике Русского Зарубежья) // Н. В. Гоголь и Русское За-
рубежье: Пятые Гоголевские чтения. Сб. докл. / под общ. ред. В. П. Ви-
куловой. М.: КДУ, 2006. С. 89–101.

9.	 Зеньковский В. В. История русской философии. Т. 1. Часть 1. Л.: «ЭГО», 
1991. 221 с.

10.	Кривонос В. Ш. Поворот или надрыв? (Поздний Гоголь в исследовани-
ях Русского Зарубежья) // Н. В. Гоголь и Русское Зарубежье: Пятые 
Гоголевские чтения. Сб. докл. / под общ. ред. В. П. Викуловой. М.: КДУ, 
2006. С. 55–65. 

11.	Марченко О. В. Творчество Николая Гоголя и Григория Сковороды 
в трудах Дмитрия Чижевского // Марченко О. В. FABULAE SELECTAE. 
М.: Асхань. 2016. С. 35–48.

12.	Mnich  R. «Рецептивная эстетика» Дмитрия Чижевского. Siedlce:  
Wydavnictwo Naukowe Instytutu Kultury Regionalnej I Badan Literackich 
im. Franciszka Karpinskiego, 2021. 588 с.

13.	Надъярных Н. С. Дмитрий Чижевский. Единство смысла. М.: Наука, 
2005. 366 с.

14.	Тоичкина А. В. Чижевский о Достоевском (к проблеме определения 
метода интерпретации Чижевского) // Dostoevsky Studies. New Series. 
2010. Vol. 14. P. 5–11.

15.	Тоичкина А. В. Понятия «система» в работах Д. И. Чижевского о Я. А. Ко-
менском и Г. С. Сковороде // Поиск гармонии в мире хаоса: Ян Амос 
Коменский и современная философия образования: Материалы меж
дународной научно-практической конференции (Санкт-Петербург,  



193

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

3–4 июня 2015 г.) / ред. С. Марчукова, Р. Мних. СПб.: Петершуле, 2016. 
С. 140–152.

16.	Тоичкина А. В. Сковорода, Коменский, Сведенборг и Достоевский 
в работах Д. И. Чижевского о мистиках // Вестник Русской христианской 
гуманитарной академии. 2017. Т. 18. Вып. 2. С. 145–156.

17.	Янцен В. В. Неизвестный Чижевский: обзор неопубликованных трудов. 
СПб.: Издательство РХГА, 2008. 162 с.

18.	Komensky J. A. Centrum securitatis // Dílo Jana Amosa Komenského. 
Praha, 1978. T. 3. P. 19‒159. 

Труды Д. И. Чижевского
1. Чижевский Д. К проблеме двойника. (Из книги о формализме в этике) // 

О Достоевском. Прага, 1929. С. 9–38.
2. Чижевский Д. «Морю», стихотворение Пушкина, рукопись второй ре-

дакции // Русский литературный архив / под ред. М. Карповича и Дм. Чи-
жевского. Нью-Йорк, 1956. С. 5–39.

3. Чижевский Д. Что такое реализм? // Новый Журнал. 1964. № 75. С. 131–147.
4. Чижевский Д. И. О «Шинели» Гоголя // Современные записки. 1938. 

№ 67. С. 172–195.
5. Чижевский Д. И. Неизвестный Гоголь // Новый Журнал. 1951. Т. 27. 

С. 126–158.
6. Чижевский Д. И. Tри книги о Гоголе // Новый Журнал. 1955. Т. 41. С. 277–

288.
7. Чижевский Д. И. Шиллер в России // Новый Журнал. 1956. Т. 45. С. 109–135.
8. Чижевский Д. И. Шиллер и «Братья Карамазовы» (вступ. статья: А. В. То

ичкина, В. В. Янцен; перевод: С. П. Кравца, В. В. Янцена; библиография: 
А. В. Тоичкина (при содействии Р. В. Мниха) // Достоевский. Материалы 
и исследования. Т. 19. СПб.: Наука, 2010. С. 14–55.

9. Чижевский Д. И. Избранное: в 3 т. Т. 1.: Материалы к биографии (1894–
1977) / сост., вступ. ст. В. В. Янцена; коммент. В. В. Янцена и др. М.: 
Библиотека-фонд «Русское Зарубежье»; Русский путь, 2007. 848 с.

10. Чижевский Д. И. Гоголь как художник и мыслитель (публикация и ком
ментарий В. Янцена) // Вопросы Философии. 2010. № 1. С. 118–129.

11. Чижевський Д. Нариси з історії філософії на Україні (друге видання). 
Мюнхен: В-во Спілки Української Молоді, 1983. Серія: Монографії. 
Ч. 34. 175 с.

12. Чижевський Д. І. Д. І. Чижевський (Чижевський, Tschizewskij, Čyževskij) 
про Гоголя. Уклала О. В. Тоїчкіна. Гоголезнавчі студії. 2015. Вип. V (22), 
Ніжин: ФОП Лукяненко В. В. ТПК «Орхідея». С. 388–390.

13. Чижевський Д. Реалізм в українській літературі. Київ: Видавничий центр 
«Просвіта», 2003. 117 с.



194

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

14. Čyževskij D. Gogol’-Studien. Zur Komposition von Gogol’s «Mantel»// 
Zeitschrift für slavische Philologie. 1937. No. 14/1–2. S. 63–94.

15. Čyževskij D. Gogol’: Artist and Thinker // The Annals of the Ukrainian 
Academy of Arts and Sciences in the U. S. New York. 1952. No. 4/2. S. 261–
278.

16. Tschizewskij D. Das Heilige Rußland. Russische Geistesgeschichte I. 10.–17. 
Jahrhundert. Hamburg, 1959.170 s.

17. Tschizewskij D. Das Heilige Rußland. Russische Geistesgeschichte II. 18.–
20. Jahrhundert. Hamburg, 1959.174 s.

18. Tschizewskij D. Vergleichende Geschichte der slavischen Literaturen. I. 
Walter de Gruyter&Co. Berlin, 1968. 31 s.

19. Tschizewskij D. Vergleichende Geschichte der slavischen Literaturen. II. 
Walter de Gruyter&Co. Berlin, 1968. 31 s.

20. Čyževskij D. Skovoroda — Gogol’// Die Welt der Slaven, 1968, 13/3. S. 317–326.
21. Tschizewskij D. Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts. 2 Bände. 

Band 1: Die Romantik. Forum Slavicum. München, 1964. 184 s.
22. Tschizewskij D. Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts. 2 Bände. 

Band II: Der Realismus. Forum Slavicum. München, 1967. 210 s.
23. Tschizewskij D. Zu den Ukrainismen Gogol’s // Heinz Dieter Pohl und Ni-

kolai Salnikow (Hrsg.): Opuscula slavica et linguistica. Festschrift für Alex-
ander Issatschenko (= Schriftenreihe Sprachwissenschaft, Universität für 
Bildungswissenschaften, Klagenfurt). Klagenfurt: Verlag Johannes Heyn, 
1976. S. 401–405. 

2.5. Д. И. Чижевский о Н. В. Гоголе  
и Ф. М. Достоевском

Е. А. Фёдорова

В своей рецензии на курс истории русской литературы Д. И. Чи-
жевского В. И. Кулешов обращает внимание на специфику понима-
ния Чижевским романтизма и реализма. Для этого мыслителя глав-
ное достоинство романтизма заключается в «идеологическом и эсте- 
тическим единстве», что он не обнаруживает в реализме [Чижевский, 
2007, с. 699]. Поэтому к романтикам Чижевский относит Гоголя  
и Пушкина, к реалистам-бытописателям — Гончарова и Островско-
го. Творчество Салтыкова-Щедрина он рассматривает через призму 
своего учения о гротеске [Чижевский, 2007, с. 698]. Толстой и Лесков, 
по мнению Чижевского, считают сферой действительности религи-
озную сферу [Чижевский, 2007, с. 699]. Для Достоевского — это 



195

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

«человеческая душа, другой мир, произрастающий из Божьего се-
мени», для Тургенева — «неумолимая судьба» [Чижевский, 2007, 
с. 700]. Для «плоского реализма» свойственно, по мнению Чижев-
ского, пристрастие к биографическому изучению героев, отвращение 
к метафоре и пристрастие к метонимическим стилевым средствам 
[Чижевский, 2007, с. 701].

Для Дмитрия Ивановича Чижевского Гоголь и Достоевский — это 
писатели-мыслители, поэтому для понимания их произведений не-
обходимо осуществлять историко-философский анализ, подобно тому, 
как это сделал С. Л. Франк. В статье «С. Л. Франк как историк фило-
софии и литературы» (1954) Чижевский определяет задачу интерпре-
татора художественного произведения как способность схватить 
«предметное чувство» поэта [Надъярных, с. 216]. Именно такой под-
ход позволяет увидеть в поэзии Тютчева не пантеизм, а стремление 
выразить «откровение Божества» [Надъярных, с. 218]. Погружение 
в мрак хаоса и восхождение души к Божественному Чижевский вслед 
за Франком видит также в творчестве Гоголя и Достоевского. 

При анализе повести «Шинель» Чижевский поднимает проблему 
«диалектического отношения между подлинным и неподлинным 
существованием» [Надъярных, с. 221]. Обращаясь к повторам в по-
вести, Чижевский размышляет об алогизмах повествования, логи-
ческих срывах, неосуществленных ожиданиях читателя как комиче-
ском эффекте. Все это позволяет раскрыть «драматизм личностного 
бытия Акакия Башмачкина в контексте ничтожности (неподлинности) 
бытия повседневности [Надъярных, с. 222]. Картина обессмыслива-
ния личностного бытия раскрывается в субъективном взгляде на мир 
героя Гоголя снизу вверх (частица «даже») и в проблеме поиска 
места «лишних людей» [Надъярных, с. 223]. Главным в повести 
Гоголя исследователь видит проблему духовной борьбы и выделяет 
мгновение просветления Башмачкина перед смертью как открытие 
Истины, пришедшей к герою свыше [Надъярных, с. 225]. Познание 
Бога у Гоголя — это самопознание. Такая мелочь, как шинель, ста-
новится искушением для человека, приводит его к грехопадению, 
обнаруживает «задор», через который страсть овладевает душой 
человека. Р. В. Мних утверждает, что главный герой всех повестей 
Гоголя — это нечистый дух, который воспламеняет душу человека 
своеобразной страстью, не согласовывая ее с истинным назначе- 
нием человека и его онтологическим местом в мире [Мних, с. 272]. 



196

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

М. А. Васильева подчеркивает значение финала повести, где проис-
ходит возмездие за грех стяжательства героя, за «домостроительство» 
шинели [Васильева, с. 204]. Главный герой повести «Шинель», 
по мнению Чижевского, символически связан со многими смыслами: 
с антропологией вещи, мистическим отношением к миру (внешний 
и внутренний человек, микрокосмос и макрокосмос), с философией 
Абсолюта и проблемой ничто в философии [Мних, с. 376]. Обнару-
живая «двойника» и заглядывая в бездну, человек оказывается перед 
выбором: божественное бытие или ничто, небытие.

В «Мертвых душах» Гоголя Чижевский находит противопостав-
ление двух страстей («широкая страсть» и «ничтожная страстишка»), 
которые движут человеком. В своем единстве они не просто руково-
дят человеческими поступками, но становятся «страшными власте-
линами» всего человеческого существа, всей его жизни [Мних, с. 377]. 

В работе «Неизвестный Гоголь» (1951) Чижевский рассматрива-
ет комедию «Ревизор» как символическую драму, в которой губерн-
ский город — это символ человеческой души. Этот мотив Гоголь 
находит в проповедях Иоанна Златоуста [Мних, с. 272, 281]. Заяв-
ленная в поэме «Ганц Кюхельгартен» идея мимолетности земного 
перед лицом вечности становится жизненной программой творчества 
писателя [Мних, с. 280]. По мнению Чижевского, магистральными 
темами в творчестве Гоголя становятся проблема человеческих 
страстей и тема пошлости как обязательной составляющей русской 
жизни [Мних, с. 280]. 

В 1952 году Чижевский выступил в Нью-Йорке с лекцией «Гоголь 
как художник и мыслитель». Главная проблема была поставлена ис-
следователем как трагический конфликт слова и идеи, содержания 
и формы в сознании и творчестве Гоголя [Чижевский, 2010, с. 118]. 
Поскольку Гоголя привлекала языковая бессмыслица, его можно 
считать родоначальником «заумного языка» русских футуристов, 
утверждает исследователь [Чижевский, 2010, с. 120]. Особенностью 
поэтики Гоголя Чижевский считает использование вида гиперболы — 
«гиперохе» (гипербола, служащая для описания высокого и святого) — 
для характеристики «низшего бытия». Источником исследователь 
считает «отрицательное богословие» Отцов Церкви, восходящее 
к «Ареопагитикам» [Чижевский, 2010, с. 122]. Это не пародия,  
считает Чижевский, а «своеобразный способ показать ничтоже- 
ство, небытийственность, иллюзорность низшего, земного бытия»  



197

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

[Чижевский, 2010, с. 122]. Призрачная действительность у Гоголя 
раскрывается с помощью приема «реализации метафор»: она скры-
та то за метафорой, сравнением, то просто трансформируется в нее. 
В результате Чичиков превращается в крепость, Петр Петрович 
Петух — в арбуз, а мир расплывается в ничто, в котором все оказы-
вается не тем, что есть. Мир раскрывает свою иллюзорность уже 
тем, что все оказывается похожим на что-то иное и притом, по боль-
шей части, низшее [Чижевский, 2010, с. 124–125]. Поэтику Гоголя 
Чижевский соотносит с его идеалами и целью — способствовать 
преображению человека. Для этого читатель должен увидеть за ни-
чтожным и искаженным миром истинную реальность, Царство 
Благодати [Чижевский, 2010, с. 126]. Смех разоблачает ничтожество 
этого мира, а слово проповедника должно стать путеводителем в Веч-
ность. Неудачу Гоголя-проповедника Чижевский видит в отсутствии 
у него прямолинейности и устойчивости и в оторванности от духов-
ных интересов своих современников [Чижевский, 2010, с. 127]. 

В 1974 году Чижевский выступил на семинаре «Поэтика и герме-
невтика» в г. Бад Хомбурге с докладом «Сатира или гротеск», в ко-
тором он раскритиковал позицию исследователей, которые причис-
ляют произведения Гоголя к сатирическим. По его мнению, основное 
содержание и смысл произведений Гоголя выражены в форме гро-
теска, отражающего в искусстве, в отличие от сатиры, не конкретное, 
но общее [Мних, с. 317]. 

Итогом изучения наследия Гоголя Чижевским становится глава 
об этом писателе в «Истории русской литературы». Исследователь 
сравнивает Гоголя и Пушкина на разных уровнях, отмечая высокое 
мастерство стилизации в «Вечерах на хуторе близ Диканьки» по 
сравнению с «Повестями покойного Ивана Петровича Белкина» 
[Мних, с. 280]. 

Р. В. Мних обращается к изысканиям Чижевского в области ро-
дословной Ф. М. Достоевского. В украинском сборнике духовных 
песен «Богогласник» (Почаев, 1790) Чижевский обнаружил покаянные 
духовные стихи предка великого русского писателя, фамилия кото-
рого «Достоевский» отражена в акростихе песни. Андрей Достоевский, 
дед писателя, был униатским священником [Мних, с. 368–371]. 

В 1956 году Чижевский издал в Нью-Йорке два письма Гоголя  
и отрывок черновика «Записок из Мертвого Дома» Достоевского 
[Мних, с. 535]. 



198

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В работах Чижевского «К проблеме двойника у Достоевского» 
(1929) и «Достоевский-психолог» (1933) поднимается проблема эти-
ческого рационализма. Исследователь анализирует стиль Достоев-
ского и находит у него взаимопроникновение «натуралистических» 
и ирреалистических элементов [Надъярных, с. 231]. Силу Достоев-
ского Чижевский видит в органическом единстве этих противопо-
ложных элементов. Особенно ярко это проявляется в повести «Двой-
ник». «Двойник» Голядкина вырастает из его души и вытесняет его 
из всех сфер жизни, «подменяет» его на службе и в частной жизни. 
Кульминацией Чижевский считает фрагмент, когда в жутком сне 
Голядкина-старшего «двойники» умножаются бесчисленно. Онтоло-
гическая неустойчивость личности проявляется и в образе Ставро-
гина («ни холоден, ни горяч») и в образе Ивана Карамазова («отвле-
ченность» этического рационализма) [Надъярных, с. 234]. Поскольку 
личность индивидуальна и неповторима, она должна занимать свое 
место в жизни. Этический рационализм понимает только любовь 
к человеку вообще, но не к конкретному человеку. Отношения 
между людьми должны, по мнению Чижевского, строиться на прин-
ципе неосуждения. Смыслообразующей в антропологических воз-
зрениях Чижевского является мысль «о пограничности человека 
в мире», человек как «микрокосмос» отражает вечную борьбу между 
добром и злом в мире. Причину раздвоенности личности Чижевский 
видит в том, что она подчиняет свою жизнь рационалистической 
конструкции, идее, социальной роли, должности или же чрезмерно 
привязывается к чему-либо земному [Надъярных, с. 236]. 

В 1966 году Чижевский выступил на семинаре в городе Линдау 
и провел дискуссию, посвященную сопоставлению дидактической 
литературы Толстого и Достоевского. По мнению исследователя, 
Достоевский предлагает читателю определенные проблемы, не раз-
решая их, в отличие от Толстого, который навязывает свою точку 
зрения читателю [Мних, с. 311].

В рецензии на книгу А. Бема «Тайна личности Достоевского» 
(1928) Д. И. Чижевский соглашается с автором исследования, что 
специфичность «творчества Достоевского надо искать в некотором 
своеобразном укладе его личности в ранние годы его жизни» [Чи-
жевский, 2005, с. 352]. Этот уклад жизни мыслитель определяет как 
«мечтательство». Мечты и сны воплощают скрытые, неосознанные 
стремления и переживания, в которых раскрываются «обе бездны» — 



199

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

и небеса и «бездна содомская». А. Бем считает, что художественная 
структура ранних произведений Достоевского близка психологиче-
ской структуре сна [Чижевский, 2005, с. 353]. Особенно удачным 
считает Чижевский анализ повести «Хозяйка», который показывает, 
как все переживания Ордынова колеблются между реальностью и меч
той. При анализе романа «Игрок» А. Бем обращается к биографи-
ческому методу, в частности к материалу дневника А. Сусловой.

Недостатки исследования А. Бема Чижевский видит в установ-
лении аналогов между «Хозяйкой» Достоевского и «Страшной  
местью» Гоголя, а также в обращении к традиции Гофмана в творче-
стве Достоевского. По мнению Чижевского, влияние Гоголя иссле-
дователем преувеличено, а параллели между Гофманом и Достоевским 
(«Ошибки» и «Хозяйка) проведены не полностью [Чижевский, 
2005, с. 354]. Общими в мировоззрении Гофмана и Достоевского 
Чижевский считает «обостренное чувство таинственного в жизни  
и бытии и обостренную боязнь “потерять себя”» [Чижевский, 2005, 
с. 355]. В рецензии на книгу А. Бема Чижевский ставит перед со-
временной ему наукой проблему русского «мечтательства» и про-
блему «реализма» Гоголя и Достоевского [Чижевский, 2005, с. 356].

В статье «Достоевский и западноевропейская философия» (1931) 
Чижевский пишет о философии «подсознательного» Гофмана и До-
стоевского как о науке о «темной стороне души» [Чижевский, 2010(б), 
с. 268]. В творчестве великого русского писателя Чижевский обна-
руживает силу «надсознательного», высшей сферы, из которой 
«приходят в душу человека экстатические откровения» [Чижев-
ский, 2010(б), с. 269]. Художественное творчество, утверждает ис-
следователь, это «предчувствие, пророчество, предвидение», ис-
точником которого является Бог [Чижевский, 2010(б), с. 269]. Сон 
открывает видящим его «глубочайший смысл действительности», 
это источник морального и религиозного откровения, поскольку 
этическому сознанию человека открывается то, что он не может за-
метить в действительности [Чижевский, 2010(б), с. 269–270]. Отсут
ствие живой любви к конкретному человеку приводит этический 
субъект к полному одиночеству. Так происходит со Ставрогиным  
и Иваном Карамазовым [Чижевский, 2010(б), с. 271]. Без любви 
к Богу невозможна любовь к ближнему, утверждает Чижевский вслед 
за Достоевским. Абсолютные корни человеческого существа таятся 
в его вере [Чижевский, 2010(б), с. 271–272]. 



200

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Ссылки
1.	 Васильева М. «Шинель» и пересечение параллелей // Дружба народов. 

1997. № 1. С. 199–205.
2.	 Мних Р. В. «Рецептивная эстетика» Дмитрия Чижевского / Roman Mnich. 

Siedlce: Instytut Kultury Regionalnei i Badan Literackich im. Franciszka 
Karhinsritgo, 2021. 588 с. 

3.	 Надъярных Н. С. Дмитрий Чижевский. Единство смысла. М.: Наука, 
2005. 366 с.

4.	 Чижевский Д. И. А. Бем. Тайна личности Достоевского // Надъярных 
Н. С. Дмитрий Чижевский. Единство смысла. М.: Наука, 2005. С. 352–356.

5.	 Чижевский Д. И. Гоголь как художник и мыслитель / публ. и комм. 
В. Янцена // Вопросы философии. 2010. № 1. С. 118–129. 

6.	 Чижевский Д. И. Достоевский и западноевропейская философия / публ. 
А. В. Тоичкиной // Достоевский и мировая культура. 2010. № 27. С. 264–272.

7.	 Чижевский Д. И. Избранное: в 3 т. Т. 1.: Материалы к биографии (1894–
1977) / сост., вст. ст. В. В. Янцева; коммент. В. В. Янцева. М.: Русское 
Зарубежье; Русский путь, 2007. 848 с. 

8.	 Чижевский Д. И. О «Шинели» Гоголя / публ. М. Васильевой // Дружба 
народов. 1997. № 1. С. 206–218.

9.	 Чижевский Д. И. Трубецкой и Достоевский / публ. В. Янцена // Досто-
евский и мировая культура. 2013. № 30. Ч. 1. С. 439–447.

10. Чижевский Д. И. Шиллер и «Братья Карамазовы» / публ. А. В. Тоички-
ной, В. В. Янцен // Достоевский. Материалы и исследования. T. 19. СПб.: 
Наука, 2010. С. 23–53.

2.6. Д. И. Чижевский. Пушкин44

пер. А. В. Тоичкиной

10. В центре внимания всей эпохи, однако, находится Александр 
Сергеевич Пушкин (1799–1837). Как это бывает с великими поэта-
ми, он не вписывается в узкие рамки определенной школы. И все 
же в его творчестве и поэтической эволюции так много элементов 

44 Перевод с немецкого выполнен А. В. Тоичкиной по изданию: Tschizewskij D. 
Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts. I. Die Romantik. Eidos Verlag Mün-
chen, 1964. S. 50–72. В предисловии к 1 тому монографии Чижевский благодарит 
своих учеников Хельгу Браунер, Уте Дрансфельд, Урсулу Фритчке, Гизелу Хердер, 
Габриэль Сельге и доктора Йогена Шрепфера за помощь в подготовке текстов его 
лекций к изданию.



201

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

подлинно романтического духа, что его легче понять в контексте 
его эпохи, чем, скажем, Достоевского с его «реализмом» или поль-
ского постромантика Киприана Норвида из романтического или 
«позитивистского» течения, вроде польского аналога русского 
реализма. 

Пушкин родился в Москве, но впоследствии постоянным местом 
жительства его родителей стал Петербург. Родовитая дворянская 
семья, не отличавшаяся богатством, не смогла дать сыну блестяще-
го воспитания, но, по крайней мере, окружила его культурной ат-
мосферой, которая отвечала его ранним интеллектуальным наклон-
ностям. Отец его интересовался литературой, был поэтом-любителем, 
а его дядя Василий Львович, которого мы уже знаем (гл. II, 10), 
чувствовал себя поэтом по призванию. Наконец, его мать приходилась 
внучкой генералу петровского времени Ганнибалу, абиссинцу по 
происхождению, и племянницей еще более знаменитого адмирала 
Ганнибала. Она, еще сохранившая некоторые черты своего деда-
иностранца, получила соответствующее времени французское вос-
питание. Ее личные письма, сохранившиеся до наших дней, свиде-
тельствуют о литературном образовании. 

Будущий великий русский поэт уже в детстве разделял литера-
турные интересы своего отца и дяди и видел, как поэты, в том числе 
и Н. М. Карамзин, приходили в дом его родителей. По-видимому, 
сначала он писал стихи по-французски, и отцовская библиотека, 
которой он охотно пользовался, также содержала преимущественно 
книги на французском языке. В школе он получил прозвище «Фран-
цуз». Эта школа, закрытый Лицей в Царском Селе, куда Пушкин был 
принят по протекции в тринадцать лет, на самом деле предназначалась 
для детей знатных семей и должна была готовить молодежь к «важ-
ным» отраслям государственной службы. Для Пушкина это строго 
закрытое учебное заведение, воспитанники которого носили уни-
форму, имело значение, выходившее за рамки простого изучения 
предметов обучения. Среди одноклассников были молодые люди 
в равной мере с ним интересовавшиеся литературой, хотя ни один 
из них не происходил из «высокородной» семьи45. Теоретические  
и практические занятия по «поэтике», которая по старому обычаю 

45 В Лицее учились дети из знатных семей, например, А. М. Горчаков был  
из известного княжеского рода Горчаковых.



202

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

еще была предметом преподавания в школе, давал безобидный клас-
сицист Н. Ф. Кошанский. Некоторые из этих молодых поэтов позже 
принадлежали к пушкинскому поэтическому кругу, в первую очередь 
барон Дельвиг и прибалтийский немец Вильгельм Кюхельбекер. Их 
работы появлялись в рукописных школьных журналах, которые ча-
стично сохранились. Стихи лицеиста Пушкина, составляющие поч-
ти четверть всего его стихотворного собрания, в первую очередь 
относятся к классицизму, хотя и в позднем его проявлении, а затем 
все больше и больше приближаются к стилю французских элегий. 
Комедия, роман и повесть, некоторые из которых Пушкин написал 
в соавторстве с другими поэтами, не сохранились. Показательно, что 
Пушкин и его друзья писали стихи на русском языке. Несмотря на 
то, что Державин считался в лицее величайшим русским поэтом, 
влияние карамзинской школы, и прежде всего Жуковского, должно 
было постепенно проникать в него. На переходном экзамене в янва-
ре 1815 г. среди гостей был Державин, в присутствии которого Пуш-
кин должен был прочитать стихотворение, которое было одним из 
немногих его опытов в одической поэзии. Оно было написано в слег-
ка архаичном стиле и упоминало имя Державина, который выглядел 
заинтересованным и, возможно, восторженным46. Но вскоре Пушкин 
при личной встрече познакомился с Жуковским, что имело большое 
значение для его дальнейшего развития. Эта встреча представляет 
собой важный этап в его поэтической эволюции. В 1816 году Пушкин 
был принят в общество «Арзамас». Хотя он не мог присутствовать 
на заседаниях арзамасцев, но все же завязал переписку с Петром 
Вяземским. В том же году он встретил Карамзина и познакомился 
с П. Я. Чаадаевым (глава VII, 3), который в то время был еще гвар-
дейским офицером. Общественное мнение, безусловно, все еще было 
под впечатлением от Наполеоновских войн; однако мы почти ничего 
не знаем о той реакции, которую эти войны вызвали в лицее47.

46 Речь идет о стихотворении «Воспоминания в Царском Селе» (1815), которое 
Пушкин написал по предложению проф. Галича для переходных экзаменов. Пуш-
кин прочитал это стихотворение 8 января в присутствии многочисленных гостей, 
среди которых был и Державин.

47 В лицейском стихотворении «Воспоминания в Царском Селе» и потом в не-
завершенном стихотворении 1836 г. «Была пора: наш праздник молодой…»,  
написанном к 25-й годовщине окончания Царскосельского Лицея, Пушкин запе-
чатлел переживания событий Отечественной войны 1812 г.



203

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Назначение на должность в Министерстве иностранных дел не 
означало для Пушкина чрезмерной нагрузки. Он мог свободно по-
святить себя поэтическому творчеству и, к сожалению, бурной 
жизни со своими друзьями, которую тщетно пытались оправдать 
панегирические описания биографов. По крайней мере, за эти годы 
Пушкин еще больше укрепил свои связи с литературными кругами. 
Деятельность «Арзамаса» в это время подходила к своему концу.

Поэтическое творчество Пушкина теперь постепенно отрывает-
ся от традиций классицизма. Самое значительное его произведение 
этого времени — сказочная поэма «Руслан и Людмила» (начата, 
согласно несколько сомнительному утверждению Пушкина48, еще 
в Лицее и законченная в 1820 году). Произведение лишь приблизи-
тельно напоминает тип героико-комической поэмы XVIII века, но 
в большей степени указывает на образцы легких французских поэм, 
которые мы находим у Лафонтена, Вольтера, Грессета и т. д. — так-
же через «Оберона» Виланда — и, возможно, также находится под 
некоторым влиянием Ариосто. Далекий от массивной грубости 
русской героико-комической поэмы некоего Василия Майкова  
и других представителей этого жанра, он ближе к изящной «Душень-
ке» И. Богдановича (1778) и более серьезной «Бахариане» (1803) 
М. Хераскова, аналогу столь же масонской «Волшебной флейты». 
Некоторые сцены обнаруживают влияние только что вышедшего 
первого тома «Истории» Карамзина (1818)49. Некоторые мотивы 
взяты из русских сказок, и, возможно, в основе произведения лежит 
замысел Жуковского 1814 года50. История приключений героя,  
Руслана, который после свадебного пира отправляется на поиски 
похищенной колдуном жены, Людмилы (дочери киевского князя 

48 П. И. Бартенев сохранил предание, что юный поэт писал стихи поэмы  
на стенах комнаты, куда был помещен в наказание (Бартенев П. И. О Пушкине. М., 
1992. С. 93). 

49 В феврале 1818 г. вышли первые тома «Истории государства Российского» 
Н. М. Карамзина, которые послужили важным источником при создании поэмы 
Пушкиным. Так, поэт заимствовал из «Истории» имена соперников Руслана: Рагдай, 
Ратмир и Фарлаф.

50 Замысел поэмы связан с литературной программой «арзамасских литераторов», 
выдвинувших идею создания национальной лироэпической поэмы, что отразилось 
в планах «Владимира» В. А. Жуковского и «Русалки» К. Н. Батюшкова (см.: Пуш-
кин А. С. Собрание сочинений: в 5 т. / сост. и автор примеч. С. А. Фомичев. Т. 2. 
СПб., 1993. С. 600).



204

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Владимира), сама по себе была бы вполне безобидна, если бы Пуш-
кин не обогатил повествование запоминающимися яркими карти-
нами, выразительными образами, вкраплеными иногда красивыми 
пейзажными описаниями и выразительными эпитетами, характер-
ными и для его поздних работ, которые часто служат приемом оли-
цетворения вещей: «падут ревнивые одежды», «замки безжалостных 
дверей». Оживляют и хорошо выполненные сравнения (например, 
испуганного героя с неуклюжим актером), и тонкая ирония, которая 
серьезные ситуации в большинстве случаев делает безобидными 
(например, не совершенное героиней самоубийство). Пролог, до-
бавленный во втором издании (1828), создает необоснованную ил-
люзию более тесной связи с русскими сказками. Но эту связь мож-
но найти только в некоторых идиомах и в иногда неприемлемой для 
классицизма простонародности языка, в которой также упрекали 
Пушкина даже доброжелательные критики. Возражали против таких 
слов, как «удавлю», «щекотит», «чихнул», «рукавица» и т. д.51 По-
эма, тем не менее, не является окончательным разрывом с класси-
цизмом.

Точно так же и в отдельных стихотворениях нельзя обнаружить 
окончательного отхода от классицистического наследия. Хотя Ба-
тюшков, удивленный лаконичным стихотворением «У Юрьева» 
Пушкина («Любимец ветреных Лаис» 1820), ощущал его поэтическое 
величие, он еще не чувствовал существенного отличия его от своих 
собственных позднеклассицистических произведений. Замечатель-
ное стихотворение «Деревня» (1819) с его риторически удачными 
ремарками, направленными против крепостничества, также содержит 
мало нового стилистически, а стихотворение «Вольность» (1817), 
изменившее судьбу Пушкина, представляет собой классическую оду, 
о чем автор свидетельствует намеками на образцы французского 
классицизма. Не только политическая антимонархическая направ-
ленность этой оды (сопоставление Наполеона и Павла I) погубила 
Пушкина, но и его многочисленные, отчасти, вероятно, утраченные 
политические эпиграммы и демонстративное публичное проявление 
его свободолюбия привели к тому, что он вызвал недовольство вла-
сти. Только благодаря заступничеству влиятельных покровителей, 
в том числе Жуковского, он избежал более сурового наказания,  

51 Речь идет об отзыве критика «Вестника Европы» (1820, № 11).



205

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

и, таким образом, был отправлен на юг в качестве чиновника с до-
вольно неопределенным заданием. Для этого его начальник в Ми-
нистерстве иностранных дел, государственный секретарь И. Капо-
дистрия (грек по происхождению) написал Пушкину характе- 
ристику, которую его первый начальник на Юге, генерал Инзов, 
должен был счесть хорошей рекомендацией.

11. Это вынужденное путешествие значительно расширило кру-
гозор Пушкина. По пути он встретил образованное семейство гене-
рала Раевского, с которым вместе совершил поездку на Северный 
Кавказ и в Крым. Бессарабия, где он должен был выполнять свои 
служебные обязанности, отнимавшие мало времени, стала для него 
экзотической страной, о которой только и мог мечтать русский ро-
мантик: румынское (молдавское) дворянство с его полувосточным 
стилем жизни, греческие беженцы, которые снова начали борьбу 
против турок, еврейские и армянские купцы, бродячие цыгане, да-
вали ему богатый материал для его творчества. Посещение Одессы, 
полуевропейского города с третью итальянского населения, в кото-
ром была даже итальянская опера, еще больше обогатило его впе-
чатления. Весной 1823 года Пушкину, опять же в качестве чинов-
ника, удалось переехать в Одессу. В этих экзотических краях он 
даже встретил поэтов, знакомство с которыми не было бессмыслен-
ным для его дальнейшего развития, такими как романтики А. Ф. Вельт- 
ман и В. И. Туманский. Последний был хорошо знаком с западно-
европейской литературой. Он также не только знал петербургских 
друзей Пушкина, но и был в Париже близко знаком с Кюхельбекером. 
Кроме того, Пушкин бывал в польском обществе Одессы и, как  
и в Бессарабии, встречался с наиболее видными представителями 
декабристов. 

Незадолго до этого, а также во время путешествия он читает 
Байрона (вероятно, во французском переводе), Шекспира и Андре 
Шенье. Одно из первых стихотворений в новом стиле — элегия 
«Погасло дневное светило» (1820). По содержанию она напоминает 
«Прощание Чайльд-Гарольда с родиной». В обращении к морю и па
русам своего корабля поэт иносказательно прощается с прежней 
жизнью и предлагает типичную для поэзии раннего русского роман-
тизма тему «разочарования» в жизни (слово «разочарование»,  
впрочем, не встречается в стихотворении). Уже здесь мы сталкиваем
ся с лаконизмом образа и такой силой выражения, которые трудно 



206

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

найти в ранних стихотворениях Пушкина. Пребывание в Одессе 
в 1824 году завершается стихотворением «К морю», которым поэт 
прощается с морем; его свободный дух олицетворяют Наполеон 
и Байрон, умершие в 1821 и 1823 годах, но, возможно, в этом стихо
творении намечается и отход от сильного влияния Байрона. Эти 
скупые двенадцать строк вряд ли являются удовлетворительным 
ответом на просьбу Вяземского посвятить поэму погибшему Байро-
ну. Пушкин использует слова «романтического» семантического 
поля меньше, чем Вяземский в цитируемых стихотворениях. Тем не 
менее он придает своему словарному запасу специфическую роман-
тическую окраску: к морю обращаются, ожидают и получают от него 
ответы или даже призывы, подсказки («ты ждал, ты звал»). Море 
сначала называют «стихией» («стихия», слово, которое в русском 
языке имеет несколько иное значение, чем в немецком, и другие 
наименования, как «бездна»). «Стихия», прежде всего, персонифи-
цирована, наделена душевными качествами: свободой («свободная 
стихия»), гордостью («блещешь гордою красой»), своенравием 
(«прихоть») и, в сравнении с духом Байрона, мощью, глубокой и зло
вещей («могуч, глубок и мрачен»), стремительностью («ничем 
неукротим»)52. Показательно и другое стихотворение, законченное 
примерно в то же время: «Разговор книгопродавца с поэтом», кото-
рое характеризует Пушкина как поэта-романтика. Здесь уже звучит 
более поздняя тема — одиночество поэта и его безразличие к успе-
ху у толпы («чeрнь»).

12. Самое важное из произведений Пушкина тех лет — это «Юж-
ные поэмы», создание которых продолжается и завершается поэтом 
на севере. Показательна уже их тематика: «Кавказский пленник» 
(экзотика), «Бахчисарайский фонтан» (такая же экзотика), «Братья-
разбойники» (разбойничья романтика), «Цыгане» (естественный 
свободный человек). Кроме того, поэт начал работу над «романом 
в стихах» «Евгений Онегин» (см. 14 раздел ниже). Летом 1824 года 
Пушкин был выслан с юга из-за конфликта с губернатором Р. Во-
ронцовым, который в то время считался либералом, и сослан  

52 Чижевский посвятил этому стихотворению Пушкина отдельное исследование: 
Чижевский Д. И. «Морю», стихотворение Пушкина, рукопись второй редакции // 
Русский литературный архив / под ред. М. Карповича и Дм. Чижевского. Нью-Йорк, 
1956. С. 5–39.



207

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

в родительское имение в Псковской губернии, где он должен был 
оставаться до 1826 года. 

Первые три «Южных поэмы» могут быть почти без ограничений 
названы «байроническими», прежде всего из-за их формы. На про-
тяжении десятилетий они служили образцом для русской эпической 
поэзии (В. Жирмунский). Их основные черты можно вкратце оха-
рактеризовать следующим образом: 

1. «Свободная форма»; описание событий концентрирует внима-
ние на отдельных эпизодах, между которыми есть пробелы, которые 
воображение читателя должно заполнить. 

2. Лирические отступления автора и другие «вставки» и вкрапле-
ния (описания природы, людей и т. д. играют большую роль).

3. Стихотворение приобретает характер интимной беседы с чи-
тателем, к которому часто обращаются в отступлениях, или беседы 
в присутствии читателя с героями поэмы, которым автор задает 
такие вопросы, в которых он обвиняет, выражает сочувствие и т. д. 

4. В нем упоминаются интимные, неизвестные читателю эпизоды, 
настроения и переживания автора или его друзей и знакомых. 

5. Популярна некоторая загадочная неясность даже в сюжете,  
но еще больше в отдельных эпизодах. 

6. «Свободная форма» часто намеренно подчеркивается фрагмен-
тарным характером целого или подделывается ссылками на якобы 
пропущенные части поэмы. В ранних поэмах Пушкина эти черты 
намеренно сильно подчеркнуты.

Первая поэма «Кавказский пленник» (1820–1821) распадается на 
ряд ярких сцен. В черкесский аул приезжает черкес с русским плен-
ником, которого сразу же рекомендуют как беженца из цивилизован-
ного мира («отступник света») и как друга природы («друг природы»), 
которого заманили в чужой край «радостным видением свободы». 
Ночью появляется черкесская девушка и приносит ему кувшин 
с кумысом. Без объяснений и переходов она уже изображена как 
подруга пленника. В первой части поэмы прекрасные горные пей-
зажи, картины жизни и борьбы с завоевателями этого «вольнолю-
бивого народа» занимают значительное место. Вторая часть содержит 
беседы пленника с черкешенкой: заключенный признается девушке, 
что он — жертва страстей и несчастной любви, что «счастье для него 
умерло». Глубоко тронутая черкешенка помогает ему бежать. Но ког-
да пленник достигает другого берега дикой реки и оглядывается 



208

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

назад, то он девушки больше не видит, «И при луне в водах плес-
нувших / Струистый исчезает круг» — так автор намекает на само-
убийство героини. Очевидно, сюжет довольно утонченный, хотя 
отдельные сцены слабо связаны между собой. Гениальность автора 
более всего проявляется в отдельных красивых местах, стоящих 
рядом с более слабыми, и в таких образах, как в созданной поэтом 
черкесской песне или в заключительном описании возвращения 
пленника «к своим»: «Тропой далекой / Освобожденный пленник 
шел, / И перед ним уже в туманах / Сверкали русские штыки, /  
И окликались на курганах/ Сторожевые казаки». Краткий эпилог 
восхваляет завоевательную борьбу России на Кавказе, к большому 
неудовольствию Вяземского, который в остальном бурно привет-
ствовал это произведение53. 

Не ранее 1825 года54 могло быть написано произведение мень-
шего объема, вернее фрагмент поэмы «Братья-разбойники», в кото-
рой в мрачных тонах изображается побег двух братьев из тюрьмы  
и гибель одного из них. 

Третья поэма, «Бахчисарайский фонтан» (1821–1823), повествует 
о бывшем дворце крымскотатарского хана (на самом деле этот «фон-
тан» был всего лишь медленно капающий «фонтан слез») и напо-
минает о трагедии ревности в гареме хана. Бывшая любимая жена 
хана, грузинка, «устраняет» христианскую пленницу, предмет новой 
страстной любви хана; победительница будет казнена. Воспоминания 
о Крыме завершают поэму, в которой сюжет только намечен. Основ-
ное содержание — встреча двух женщин и монолог грузинки.

Идеологически более значимой является последняя поэма «Цы-
гане» (1824), опубликованная только в 1827 году (она содержит 
важнейший мотив «Пушкинской речи» Достоевского). Герой здесь, 
в свою очередь, является беглецом от «мира», но его бегство вы-
звано не только личными переживаниями (Алеко «преследуется 
законом»); его также отталкивает «тип мира», который воплощает 

53 С. А. Фомичев пишет о судьбе черкешенки: «Обретя свою судьбу, отличную 
от обычаев вольного племени, героиня неминуемо должна погибнуть. Поэтому 
эпилог поэмы, вызывавший, в частности, недоумение Вяземского, принципиально 
важен: в нем, по мысли Пушкина-романтика, запечатлено будущее Кавказа, уже 
соприкоснувшегося с цивилизацией <…>» (Пушкин А. С. Указ. соч. С. 603).

54 На титулах в изданиях отрывка 1827 г. Пушкиным было помечено: «Писано 
в 1822 году» (Пушкин А. С. Указ. соч. Т. 2. С. 604).



209

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

в себе городская культура. Стремясь к желанной, но непонятной ему 
самому свободе, Алеко влюбляется в цыганку Земфиру. Ценности, 
которые он привносит в их любовь, в основе своей остаются пред-
ставлениями покинутого им «мира». Он находит свое место в обще-
стве первобытного народа, но когда Земфира изменяет ему, он уби
вает ее и своего соперника и изгоняется из цыганской общины. 
Наряду с двумя главными характерами важную роль играет отец 
Земфиры, который рассказывает в поэме о своей жизни. Прежде 
всего, описание цыганской жизни является органической частью 
произведения. Этим описанием начинается действие, прощальная 
речь старого цыгана завершает поэму. «Дикая» (в смысле «изна-
чальная») свобода — это своего рода «золотой век», возможно, 
идеализация первобытного состояния человечества, как у Руссо. 
Трагическая вина Алеко в том, что он «хочет свободы только для 
себя»; подобно раненому журавлю, которого товарищи оставляют 
одного, он остается одиноким и брошенным в пустыне, изгнанным 
даже из общины первобытного народа. 

Пушкин находит в этой поэме новые краски и средства, начиная 
с описания пестрой жизни в цыганском таборе при помощи нагро-
мождения слов, «беспорядочного» перечисления («каталога» по 
терминологии Э. Р. Курциуса) и заканчивая совершенно сцениче-
скими диалогами. «Инородным телом» в произведении остается 
прекрасный рассказ старого цыгана о якобы сосланном в Бессарабию 
Овидии. Но, возможно, эта легенда уже указывает на более поздние 
переживания Алеко, который, благодаря силе памяти, внутренне так 
привязан к своей родине, что, даже если бы он не совершил пре-
ступления, он не смог бы навсегда расстаться со своей родиной, 
«миром». Эпилог разрушает веру в счастье «бедных детей приро-
ды» — тему, к которой позже вернулся Пушкин, — и включает в себя 
намек на изгнание самого Пушкина.

«Южные поэмы» вызвали живой отклик как у сторонников, так 
и у противников романтизма. Вяземский написал введение к «Бах-
чисарайскому фонтану». В нем он развивает несколько смутное 
представление о романтизме по немецким образцам, известным ему 
лишь поверхностно. На юге, кроме того, появилась кощунственная 
поэма Пушкина «Гаврилиада». Несмотря на некоторые красоты  
выражения, сегодня она печатается в популярных изданиях произ-
ведений Пушкина только из-за ее пригодности для антирелигиозной 



210

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

пропаганды. Жанрово она принадлежит к героико-комической по-
эме, но по легкости и изяществу языка превосходит «Руслана  
и Людмилу».

13. После изгнания на север Пушкин живет по большей части 
недалеко от Петербурга. Он продолжает находиться под пристальным 
наблюдением полиции и поначалу чувствует себя очень одиноким, 
хотя вскоре находит общество среди соседей. Время от времени его 
навещают старые товарищи по Лицею, в том числе Дельвиг и буду-
щий декабрист Пущин, и он знакомится с более молодым поэтом, 
дерптским студентом Н. Языковым (см. гл. III, 22). К этому времени 
относятся более ста писем литературного содержания, часть из ко-
торых адресованы Жуковскому и Вяземскому. Для дальнейшего 
творчества Пушкина имело значение знакомство с народной поэ- 
зией. Сказки его старой няни играют в этом большую роль.

Как и все русское читающее общество его времени, Пушкин 
много занимался «Историей государства Российского» Карамзина. 
Теперь он нашел в ней материал, подходящий для исторической 
драмы: начало междуцарствия в XVII веке. Как стало известно со-
всем недавно, эта тема привлекла внимание гамбургского компози-
тора начала  XVIII века И. Маттезона, который написал оперу «Борис 
Годунов, или коварством достигнутый трон» (1710)55; в начале XIX в. 
Шиллер осмысливал тот же материал, работал над драмой «Дми-
трий». Пушкин превращает событие свержения последнего закон-
ного царя Бориса Годунова в драму в стиле Шекспира.

Эта тема приобрела необычную литературную привлекательность. 
Несколько поэтов пробовали свои силы в завершении незаконченной 
шиллеровской драмы. В России впоследствии появились различные 
редакции обработки того же материала, особенно последняя часть 
«Трилогии» А. К. Толстого. Также «Борис Годунов» Пушкина обрел 
в Генри фон Хайзелере хорошего немецкого переводчика, который 
написал и собственную пьесу «Дети Годунова». Наконец, нельзя не 
упомянуть постановку «Бориса Годунова» Мусоргского, которая 
является одной из самых значительных русских опер.

Следуя старой и, вероятно, ошибочной традиции, Карамзин счи-
тал, что Борис обеспечил себе царский престол преступлением;  

55 Эта опера считается первой оперой на русский сюжет; впервые исполнена 
лишь в 2007 году.



211

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

он якобы приказал убить последнего сына Ивана Грозного, малолет-
него царевича Димитрия. Но вскоре явился мститель в образе зага-
дочного тогда и поныне «Лжедмитрия», который появился в Польше, 
начал борьбу против царя Бориса и победил его; вскоре после этого 
он сам погиб в Москве, что повлекло тяжелые смутные времена 
в России. Однако Пушкин эти последствия не рассматривает.

Форма его драмы, состоящей из двадцати трех сцен, иногда очень 
коротких, была совершенно необычной для русской сцены и впо-
следствии редко ставилась. Она была запрещена к постановке до 
1870 года56 — не считая трудностей, возникших из-за цензуры. Как 
произведение для чтения «Борис Годунов» вскоре приобрел необы-
чайную популярность. 

В пьесе нет главного героя, потому что рядом с царем Борисом 
присутствует и судьба и характер Лжедмитрия, которые являются 
предметом изображения в нескольких сценах. А в некоторых других 
сценах героем является народ. Всего Борис появляется в шести 
сценах, Лжедмитрий — в восьми. Другие персонажи, которые — 
в отсутствие Бориса или Дмитрия — играют роль в прологе или для 
связи между отдельными сценами, должны были быть представлены 
в пяти сценах, и, наконец, в оставшихся четырех сценах появляется 
народ, который также присутствует на сцене в двух других эпизодах. 
Московские придворные, в том числе не совсем исторический Пуш-
кин, составляют отдельную группу. Кроме того, поэт смешивает 
«шекспировское», но до тех пор не разрешенное в русской драме, 
серьезное с комическим элементом; две сцены можно охарактери-
зовать как неизменно комичные. Кроме того, Пушкин допускает, 
чтобы некоторые его герои в драме, написанной в стихотворной 
форме, вели разговоры в прозе. Показательно большое количество 
остроумных высказываний, некоторые из которых стали общеиз-
вестными. Язык прост; Пушкин избегает слов «высокого стиля»  
и лишь изредка вставляет архаично звучащие слова и еще реже целые 
идиомы. Часто ему достаточно употребления устаревшего союза 
«чтобы». Язык каждого персонажа имеет индивидуальную окраску.

56 Трагедия Пушкина «Борис Годунов» была опубликована с цензурными со-
кращениями в конце декабря 1830 года с датой издания 1831. Поставлена на сцене 
только в 1866 г. До 1866 г. трагедия была запрещена для представления на сцене. 
С цензурными изъятиями и сокращениями была поставлена впервые 17 сентября 
1870 г. на сцене Мариинского театра артистами Александринского театра.



212

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В то время как Пушкин видит, что судьба царя Бориса омрачена 
муками «нечистой совести», Лжедмитрий для него — всего лишь 
дерзкий авантюрист; в основе его стремления к царской короне лежит 
не что иное, как стремление к власти. Второстепенные персонажи, 
хитрые и эгоистичные бояре, польские магнаты, честолюбивая Ма-
рина, впоследствии жена Лжедмитрия, и духовенство пластически 
характеризуются в  кратких диалогах. За событиями стоит народ, 
перемену настроения которого царь тоже чувствует. Его таинственная 
роль проясняется в  последней сцене, завершающей драму жутким 
молчанием перед лицом убийства боярами малолетнего сына царя 
Бориса, царя Федора. Возможно, две фигуры, не вмешивающиеся 
активно в  события, призваны символизировать высшую земную и не-
бесную справедливость: летописец Пимен, через которого преступле-
ние передано будущим поколениям, и «юродивый во Христе», который 
может говорить все, что угодно, и приравнивает царя Бориса к царю 
Ироду в  Евангелии — ведь вся трагедия основана на предпосылке, 
что Борис взошел на престол в  результате убийства малолетнего 
царевича Димитрия. Драма Пушкина представляла собой столь во-
пиющий разрыв с русской театральной традицией, что поначалу ее 
прочтение вызвало ожесточенное сопротивление даже у его друзей.

14. Не менее необычным был эпический «роман в  стихах» «Ев-
гений Онегин»57. Пушкин начал писать его в  Бессарабии в мае 
1823 года и постепенно публиковал по главам, пока осенью 1830 года 
не завершил восьмой главой. Вполне естественно, что за эти семь 
лет произошло интеллектуальное развитие поэта, но в целом он со-
хранил единство стиля.

Содержание романа несколько странное; вместо одного речь идет 
сразу о двух несчастных влюбленных. Молодой человек Евгений 
Онегин покидает столицу, где провел свою юность в разгаре светской 

57 В 1953 г. Чижевский издал «Евгения Онегина» А. С. Пушкина со своей вводной 
статьей и комментарием (Cambridge, 1953). Комментарий Чижевского вызвал бо-
лезненную реакцию у В. В. Набокова, который в это время работал над своим 
комментарием к произведению поэта. Набоков ревниво назвал комментарии Чи-
жевского и Н. Бродского «бездарными компиляциями». См. литературу по этой 
теме: А. Гершенкрон. Рукотворный памятник // Классик без ретуши. Литературный 
мир о творчестве Владимира Набокова. М., 2000. С. 396–416.; Черкасов В. Роман 
А. С. Пушкина «Евгений Онегин» в освещении Чижевского и Набокова // Миргород. 
2018. № 2 (12). С. 23–48. 



213

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

жизни, чтобы поселиться в имении, унаследованном от дяди. Там 
в него влюбляется Татьяна, дочь семьи соседей; Онегин отвергает 
ее любовь; он принадлежит к «разочарованным», типичным пред-
ставителям поколения 1820-х. Вскоре он уезжает из деревни, потому 
что на дуэли, вызванной пустяком, он убил своего друга и жениха 
сестры Татьяны Ольги, поэта Ленского. Через несколько лет он 
снова встречает в Петербурге Татьяну, которая вышла замуж за ге-
нерала и из провинциальной девушки превратилась в светскую даму. 
Онегин влюбляется в нее, но теперь Татьяна отвергает его любовь.

Роман по-прежнему относят к типу «байронической поэмы». 
Сначала мы имеем дело со «свободной формой» («даль свободного 
романа»), которая позволяет автору сосредоточить внимание чита-
теля на отдельных эпизодах, оставляя на время без внимания раз-
витие двух главных персонажей. Это не осталось незамеченным 
благонамеренными критиками. Так, описания Петербурга, помещи-
чьей жизни Онегина и семьи Татьяны, но прежде всего «силуэты» 
многочисленных лиц, проходящих перед глазами читателя, обрисо-
ванные лишь мимоходом, являются убедительным свидетельством 
высокого мастерства автора. Здесь следует упомянуть и о лирических 
излияниях, которые зачастую занимают несколько строф. Особенно 
интересны высказывания Пушкина о поэзии, в которых есть даже 
полемические заострения, например, против Кюхельбекера, и его 
замечания по различным общим вопросам. Некоторые строфы изо-
бражают, между прочим, духовные интересы различных кругов 
общества и поколений и, таким образом, приобретают прямо-таки 
характер духовно-исторической хроники. Так мы знакомимся с кру-
гом чтения Онегина и Татьяны, темами разговоров между Онегиным 
и Ленским, бывшим студентом Геттингена, и поэзией Ленского, 
которая примерно соответствует элегической поэзии Пушкина 
с 1817 года. Из старших русских поэтов выделяются Ломоносов, 
Фонвизин, Княжнин, Озеров, из современников Шишков, Шаховской 
и из «новых» названы или процитированы Жуковский, Катенин, 
Вяземский, Дельвиг, Кюхельбекер, Языков, Боратынский; в качестве 
чтения из старшего поколения названы Ричардсон и Руссо; поколе-
ние Татьяны читает мадам Коттин, г-жу де Крюденер, г-жу де Сталь 
и, вероятно, также Гете («Вертер»). Современники Онегина очень 
любят романтическую литературу: Ч. Р. Мэтьюрин, М. Г. Льюис, 
Ч. Нодье, конечно же, В. Скотт и Дж. Г. Байрон. Ленский читает 



214

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Шиллера и, вероятно, «Эдду» («отрывки из северных поэм»), Онегин 
обращается к Мармонтелю и Фонтенелю, Гердеру, Мандзони, Ада-
му Смиту, П. Бейлю, Гиббону; кроме того, Пушкин упоминает или 
цитирует древних поэтов Овидия, Гомера, Тибулла, далее Тассо и Пет
рарку — целая литературная энциклопедия служит для характери-
стики героев и их времени! Воспитание Онегина, сельская жизнь 
его потомственного дяди и юность матери Татьяны также не забыты. 
Время от времени Пушкин показывает картины из жизни крепостных, 
например, няню Татьяны и крестьян Онегина. Встречаются и много-
численные личные намеки.

Это красочное изобилие легко уместить в «байронической по-
эме». Свободная форма подчеркивается еще и тем, что Пушкин 
опускает отдельные строфы или строки. В более поздних изданиях 
он даже вычеркивает уже опубликованные строфы, но оставляет их 
место в тексте или номер. Несколько замечательных строф из уда-
ленной главы, посвященные путешествию Онегина после его зло-
получной дуэли, были опубликованы Пушкиным отдельно. Для нас 
интересен биографический источник (пребывание в Одессе). На-
сколько близок этот роман по содержанию жизни автора, видно уже 
из того, что Онегин представлен читателю как хороший знакомый 
Пушкина.

Как и в остальных «байронических поэмах» Пушкина, в романе 
немало привычных обращений к читателю, действующим лицам  
и даже сочинению («иди же к Невским берегам, новорожденное 
творенье»), как и внутренних диалогов автора. С этим связан легкий 
юмор и элементы пародии (например, в стихах Ленского) или паро-
дийное использование традиционных эпических форм; вместо того, 
чтобы, как требовалось, в начале произведения, указание эпическо-
го сюжета находится в конце предпоследней главы:

Я классицизму отдал честъ —
хотъ поздно, а вступленье есть.

Пушкин создал для своего романа особую четырнадцатисложную 
строфу, но это не вариант сонета, рифмы чередуются по схеме:  
9а. 8B, 9a, 8B. 9c, 9c, 8D. 8D, 9e, 8F, 8F, 9e, 8G, 8G, что во многих 
случаях соответствует ходу мысли поэта. В первом четверости- 
шии (квартете) указывается тема строфы, в двух последующих она 



215

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

разворачивается, в двух последних cтроках зачастую заканчивается 
шуткой или серьезной сентенцией.

Язык стихотворения отточен до мелочей, он является прямо-таки 
квинтэссенцией стиля выражения, который Пушкин использовал 
в своих ранних поэмах и лирических стихах. Поэт намеренно ис-
пользует слова из повседневной речи (брегет, фрак, жилет и т. д.), 
прозаизмы и иностранные слова. Рифмы на иностранные слова 
с юмористической окраской, такие как:

И бесподобный Грандисон,
который нам наводит сон…

Особенно многочисленны они в последней (8-й) главе, где упо-
требляются также слова, которые Пушкин наполнил новым смысло-
вым содержанием; однако неологизмы у него почти не встречаются. 
Слово «мятущийся» — первоначально «мятежный» — приобретает 
у Пушкина значение «взволнованный», имея в виду душевные пере-
живания, и характеризует эти переживания как «глубокие и искрен-
ние»; родственное значение имеет слово «трепетный» — трепетный, 
обозначающий нежные душевные волнения. Слово «обман» приоб-
ретает у Пушкина эстетическое значение в смысле немецкого «хо-
роший обман» («schöner Trug»); об увлечении поэзией говорится:

с каким живым очарованьем
пьет обольстительный обман.

Слова семантических полей «движение» (наряду с «трепетным», 
например, «бурный», «волнение» и т. д., «живой», возможно, по фран
цузскому образцу) ассоциируются с реальными, искренними и глу
бокими переживаниями, точно так же, как слова семантического 
поля «тепло» («огонь», «тепло», «пламя», «жар» и прилагательные 
от них образованные, а также другие болезненные явления, харак-
теризующиеся такими словами, как «горячка», «бред» и т. д.); одна-
ко это не ново (уже античное: «vir ardens», «anima inflammata»58,  
или древнерусское: «теплые слезы» — «горячие слезы раскаявше-
гося грешника» и т. д.). Антонимы к этим словам также приобрета-
ют метафорический смысл. Значимым является слово «сон» (сон  

58 «Горящий человек», «воспаленная душа» (лат.).



216

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и сновидение) — это синоним всех переживаний «ночной стороны 
души». Можно сравнить: «сны поэзии святой — / средь поэтическо-
го сна — / и сердца трепетные сны — / кто странным снам не пре-
давался — / и в сладостный, безгрешный сон / душою погрузился 
он — / исполнены страстей и лени / и снов задумчивых души».

В связи с этим мы читаем о «глубинах души», о «глубинах серд-
ца» и т. д. Новую, позитивную окраску приобретают такие слова, 
как «страсть», «безумие». В отличие от Вяземского, впрочем, как  
и от других романтиков, Пушкин не нагромождает слова из этих 
семантических полей, и все же мы часто читаем такие строфы, как: 
«[Татьяна] …одарена / Воображением мятежным, / умом и волею 
живой / и своенравной головой, / и сердцем пламенным, и нежным…»

Или поэт пишет про себя: «Любви безумную тревогу / я безот-
радно испытал. / Блажен, кто с нею сочетал / горячку рифм: он тем 
удвоил / поэзии священный бред…»

Примечательны эпитеты Пушкина, которые оживляют или пер-
сонифицируют предметы: так, детская кукла «послушная», кубик 
шулера — «услужливый», лорнет — «взыскательный», «ревнивый», 
«разочарованный», «невнимательный», «неотвязчивый». Такие не-
ожиданные обороты, вероятно, признавались строгими архаистами 
катахрезами59.

«Евгений Онегин» — одно из самых красивых произведений, по-
даренных Пушкиным русской поэзии. Одно то, что он нарисовал 
картину русского общества двух знаменательных десятилетий (1810–
1830), является большой заслугой поэта. Кроме того, Пушкин привнес 
в свой роман различные элементы своего мировоззрения и взгляд на 
жизнь, но было бы преувеличением желание найти в нем непосред-
ственное «наставление», своего рода мораль. В других своих сочине-
ниях Пушкин также высказывает свои идеи о жизни и искусстве.

Последующие попытки поэта продолжить «Евгения Онегина» ни 
к чему не привели; пожалуй, наиболее удачным является описание 
кружков декабристов и их времени (вероятно, Онегин должен был 
соприкоснуться с этими кружками). К сожалению, от этой так на-
зываемой «Десятой главы» романа до нас дошли только фрагменты.

59 Катахреза — троп или стилистическая ошибка, неправильное или необычное 
употребление сочетаний слов с несовместимыми буквальными лексическими зна-
чениями.



217

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

15. Позже Пушкин также писал и планировал эпические произ-
ведения. Помимо двух небольших юмористических эпопей «Граф 
Нулин» (1825) и «Домик в Коломне» (1830) и эпической переделки 
шекспировской «Меры за меру» («Анджело», 1833) особого значения 
заслуживают две исторические поэмы. 

«Полтава» (1828), написанная за несколько дней60, изображает 
трагическую любовь юной Марии Кочубей к украинскому гетману 
Мазепе, который показан в поэме как честолюбивый эгоист. Он 
вступил в союз с Карлом XII и в 1709 году потерпел сокрушительное 
поражение под Полтавой вместе со шведским королем от Петра 
Великого, который также фигурирует в поэме. Мария сходит с ума, 
когда Мазепа казнит ее отца, и только в своем безумии она понимает, 
что Мазепа — чудовище по своей истинной сути, запятнанное кровью. 
Безумие также относится к ночным сторонам души и делает безумца 
ясновидящим; оно позволяет увидеть то, чего не может увидеть 
обычный человек. Связь любовной трагедии с исторической картиной 
не выгодна ни одному из мотивов, хотя поэма, опять же построенная 
на байроническом принципе, содержит множество прекрасных мест 
и ярко воплощает некоторые важные для Пушкина мысли. К ним 
относится высокое мнение поэта о роли, которую Петр Великий 
играет в русской истории. Тем не менее, поэма заканчивается песси-
мистическим эпилогом о бренности исторического величия. 

И снова царь Петр — один из героев поэмы «Медный всадник» 
(1833). Тема связана с большим наводнением 1824 года в Петербур-
ге, которому С. П. Шевырев посвятил стихотворение «Море спори-
ло с Петром» («Петроград», 1829). Как и в «Полтаве», Пушкин со-
единяет в поэме размышления о великом историческом деянии 
Петра с описанием личной трагедии маленького человека. Чиновник 
Евгений потерял в этом наводнении все свое счастье, свою невесту, 
с которой надеялся провести тихую мещанскую жизнь. Евгений 
сходит с ума — и «прояснились в нем страшно мысли». Он выража-
ет протест против царя Петра, человека, известный памятник кото-
рому изображается в образе «медного всадника». Как и Мария Ко-
чубей, Евгений видит дальше и глубже, чем когда-либо мог видеть 

60 Работа над поэмой начата в конце июня 1828 г. в Петербурге, а окончена 
в тверском имении П. А. Осиповой-Вульф 27 октября 1828 г. (См.: Пушкин А. С. 
Указ. соч. Т. 2. С. 606).



218

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в здравом уме. Он спрашивает о будущем России, которую «строитель 
чудотворный» «поднял на дыбы» над пропастью и которая теперь 
куда-то несется и неизвестно где остановится. Конфликт частной 
судьбы с исторической необходимостью, возможно, и является про-
блемой Евгения, который с того самого момента, как взбунтовался 
перед памятником Петру, слышал позади себя «тяжелый топот» 
медного всадника. Пушкин, кажется, во введении, которое он по-
свящает прекрасной и величественной столице, и в различных местах 
поэмы решительно защищает дело великого царя. Хотя Шевырев, 
напротив, будучи славянофилом, несколько скептически оценивает 
поступок Петра. Пушкин в своем стихотворении полемизирует  
и с великим польским поэтом Мицкевичем, в произведениях кото-
рого Петербург трактуется довольно дурно61. Позже Пушкину при-
шел в голову план написать историю Петра Великого; из сохранив-
шихся заметок видно, что ему многое пришлось бы изменить 
в своем панегирическом отношении к этому царю.

«Медный всадник» также по форме является значительным про-
изведением искусства, в первую очередь из-за часто отмечаемого 
«динамичного характера» изображения. На двух страницах пред-
ставлена трогательная картина застройки Петербурга на жалкой 
пустоши и описан распорядок дня и года в столице. Море, борюще-
еся за власть с царем, изображено как живое существо: подобно 
хищнику, оно нападает на Петербург и снова отступает, небрежно 
бросая свою добычу.

Наряду с эпическими поэмами у Пушкина стоят его «народные 
сказки». Они показывают, что его отношение к фольклору еще не ха
рактеризуется тем высоким уважением и некоторой переоценкой, 
которые мы позже встретим у русских романтиков. Как и Жуковский, 
Пушкин работает не только с истинно русскими сказочными мотива-
ми, но и с зарубежными народными и художественными сказками. 
В «Сказке о попе и о работнике его Балде» он использует русский 
мотив побитого черта. В нем используется оригинальная техника 
стиха, которая также встречается во фрагменте о медведице. В «Сказ-
ке о царе Салтане» и в «Сказке о мертвой царевне» в красивых, но от
нюдь не народных стихах, также обрабатываются русские мотивы, 

61 См. стихотворение А. Мицкевича «Памятник Петру Великому» (1832, «Дзя-
ды, из отрывка части III»).



219

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

в то время как «Сказка о рыбаке и рыбке» восходит к известной сказ-
ке братьев Гримм. Пушкин знал сказки братьев Гримм по француз-
скому переводу. Тема «Золотого петушка» взята из книги «Альгамбры» 
американского поэта Вашингтона Ирвинга (1832). Несколько раз 
пытался Пушкин в своих сказках использовать народный русский 
стих. Вопрос о том, что в литературных сказках может быть действи-
тельно «народным», заслуживает отдельного рассмотрения.

Царь Николай не позволил опубликовать «Медного всадника», 
поскольку ему некоторые места показались подозрительными. Он, 
так сказать, «амнистировал» Пушкина после подавления восстания 
декабристов, принял его лично и теперь сам хотел играть роль его 
цензора. Эта «милость» вскоре обернулась постоянной угрозой, 
проявившейся уже в запрете «Бориса Годунова»62. Но вскоре Пушкин 
оказался еще теснее привязан к царскому двору. В 1831 году он 
женился на красавице Наталье Гончаровой. По его словам, по этой 
причине в тридцать два года ему выпала «честь» стать камер-юнке-
ром (звание, которое обычно носили только молодые дворяне), 
чтобы он мог представить свою жену ко двору. Это новое положение 
принесло ему новые отношения в обществе и, по сути, больше вра-
гов, чем друзей. В 1837 году конфликт из-за ревности к Д’Антесу, 
авантюристу, усыновленному голландским посланником, привел 
к дуэли, в которой Пушкин был смертельно ранен. Этот роковой 
спор был основан на недоразумении; Пушкин ошибочно принял 
Д’Антеса за отправителя оскорбительного анонимного письма.

16. Как и в «Медном всаднике», Пушкину в своих «маленьких 
трагедиях» удалось воплотить духовное содержание в высокохудо-
жественной форме. Это «Скупой рыцарь», «Моцарт и Сальери», 
«Каменный гость» и «Пир во время чумы» (все 1830).

«Каменный гость» — это попытка в четырех коротких сценах 
заново переосмыслить старую тему гибели Дона Гуана. Пушкин 
знал нравоучительную переработку Мольера и, возможно, также 
текст оперы Моцарта. Однако его Дон Гуан — духовно одаренный 
человек, поэт, трагическая кончина которого не наказание за его 
грехи, а следствие его искренней любви к Донне Анне. 

62 После первоначального запрета на публикацию «Бориса Годунова» Пушкин 
повторно обратился к царю перед женитьбой и получил разрешение печатать «под 
его собственной ответственностью» (Пушкин А. С. Указ. соч. Т. 2. С. 616).



220

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«Пир во время чумы» — это вольная переработка эпизода из по-
эмы английского поэта Джона Вильсона (1785–1854) «Чумной город» 
(“The City of the Plague”). Пушкин превращает чуму в символ опас-
ностей, с которыми сталкивается в жизни каждый человек, но, по-
мимо этого, опасность таит «неизъяснимое наслаждение» для «серд-
ца смертного»: «Есть упоение в бою, / и бездны мрачной на краю, / 
и в разъяренном океане, / средь грозных волн и бурной тьмы, / 
и в аравийском урагане, / и в дуновении чумы. / Все, все, что гибелью 
грозит, / Для сердца смертного таит / Неизъяснимы наслажденья…»

В конце концов, священнику удается заставить хотя бы одного  
из участников трапезы «глубоко задуматься». 

В последние годы своей жизни Пушкин усердно изучал англий-
скую литературу на языке оригинала, но он ошибочно утверждал, 
что его «Скупой рыцарь» перевод несуществующего произведения 
У. Шенстона63. Эта «маленькая трагедия» пытается дать духовную 
интерпретацию скупости.

Что не подвластно мне? Как некий демон 
отселе править миром я могу —

говорит «скупой рыцарь», глядя на свои неиспользованные сокро-
вища. Но ему не нужно осознавать свою силу: «Я знаю мощь мою: 
с меня довольно / Сего сознания…» — исповедует он. Тем не менее 
скупость способна разрушить самые простые человеческие отноше-
ния, в данном случае между отцом и сыном. Таким образом, Пушкин 
намекает на проблему, которую Достоевский впоследствии неодно-
кратно рассматривал не как социальную, а как психологически по-
нимаемую нищету.

Последняя из небольших драм, «Моцарт и Сальери», затрагивает 
эстетическую проблему; Пушкин исходит из легенды о том, что Мо-
царт был отравлен своим венским коллегой Сальери из зависти. Одна
ко у Пушкина Сальери не завидует успехам Моцарта, а скорее видит 
опасность для искусства в его оригинальном, неподражаемом творче
стве, которое он сам считает почти коммерческой работой, основанной 

63 С. А. Фомичев указывает, что отсылка к несуществующему произведению 
Шенстона связана с тем, что Пушкин хотел скрыть автобиографический мотив 
пьесы (скупость отца, безобразная ссора с ним поэта в 1824 г.) (Пушкин А. С. Указ. 
соч. Т. 2. С. 620).



221

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

на строгой теории. Творения Моцарта могут пробудить в людях только 
бессильную тоску, но не оплодотворить творчество других художников. 

Два более крупных драматических произведения остались фраг-
ментами. «Русалка» — это история девушки, брошенной князем, 
которая находит смерть в реке и становится русалкой. План даль-
нейших действий нам неизвестен. «Сцены из рыцарских времен», 
вероятно, должны были стать драмой Пушкина «Фауст». Ее герои — 
изобретатель пороха Бертольд Шварц и изобретатель печатного 
искусства, то есть те силы, которые в представлении Пушкина соз-
дали новый мир. В завершенной части фрагмента появляется толь-
ко Шварц; главный герой — городской певец Франц64. Эти два 
фрагмента, а также ряд небольших драм, в том числе одна о папес-
се Иоанне, которая, возможно, также должна была появиться в по-
следней упомянутой работе, содержат множество красивых с точки 
зрения художественного языка мест, но нам известно лишь о не-
скольких случаях запланированного продолжения сюжета.

17. Пушкин оставил после себя ряд прозаических произведений. 
У нас есть различные критические и личные заметки, относящиеся 
к его молодым годам. Но его эволюция, по-видимому, шла от поэзии 
к прозе. Однако из этого вряд ли можно сделать какие-либо «исто-
рические» выводы общего характера, как будто поэзия всегда эво-
люционирует от стиха к прозе. 

Еще в 1827 году Пушкин работал над романом «Арап Петра Ве-
ликого», посвященным основателю его рода Ганнибалу (см. параграф 9). 
Пушкин не закончил полностью седьмую главу. Арап, учившийся 
в Париже, вызывается царем в Петербург, что дает возможность ав-
тору описать жизнь в новой столице. Петр Великий находит для 
арапа невесту из хорошей боярской семьи. Как должен был развивать-
ся сюжет, к лучшему или к худшему, мы не знаем. Возможно, Пушкин 
хотел изобразить супружескую трагедию, которую действительно 
пережил его предок, но также возможно, что невеста должна была 
полюбить своего арапа, которого поэт изображает одним из самых луч
ших людей в окружении Петра Великого, как Дездемона — своего 
Отелло. Фрагмент отличается хорошим, ясным языком и лаконичным 

64 По замечанию Пушкина, «Пьеса кончается размышлениями и появлением 
Фауста на хвосте дьявола (изобретение книгопечатания — своего рода артиллерия)» 
(Пушкин А. С. Указ. соч. Т. 2. С. 621).



222

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

изложением, которое динамично разбавляется разговорами. Сам 
Пушкин опубликовал только две главы романа (1829 и далее).

В 1831 году вышел томик «Повести покойного Ивана Петровича 
Белкина, изданные А. П.». Хотя Пушкин посвятил «автору» био-
графическую заметку, все пять повестей были написаны им самим. 
Говорят, что Белкин слышал их от разных людей, чья манера рас-
сказывать соответствует каждому произведению. «Выстрел» рас-
сказан полковником. Герой этой новеллы вполне мог бы появиться 
в байронической поэме: на дуэли он оставляет за собой один выстрел 
до тех пор, пока не встретит своего противника, не выказавшего 
страха, в качестве счастливого супруга. Однако демоническому герою 
достаточно замешательства и страха противника и его молодой жены, 
и он отказывается от своего выстрела. 

Еще два рассказа, «Метель» и «Станционный смотритель», име-
ют романтическую тематику. Первый — это, в сущности, совершен-
но невероятная история «роковой» любви. Снежная буря мешает 
жениху вовремя приехать в церковь, и его место у алтаря занимает 
другой, предназначенный судьбой, мужчина, который лишь случай-
но, спустя долгое время, снова встречает свою жену. Сюжет «Стан-
ционного смотрителя» всегда неправильно понимают. Проезжающий 
офицер похищает дочь смотрителя, который представляет ее судьбу 
по образцу притчи о блудном сыне. Он умирает от отчаяния, и дочь 
потом может только оплакивать отца на его могиле, очевидно, как 
богатая жена похитителя. В фабулах обоих рассказов есть некоторые 
пробелы и неясности, поскольку они относятся к стилю романтиче-
ской прозы и стихотворных рассказов.

«Гробовщик» — это пародия на романтический рассказ ужасов: 
гробовщику по ночам являются его бывшие клиенты, которых он 
в чем-то обманул. Но явления оказываются картинками из снов по-
сле веселого вечера.

«Барышня-крестьянка» по тону еще напоминает Карамзина. Гово
рят, что одна знатная дама рассказала Белкину сентиментальную 
идиллию, в центре которой молодой сын помещика и героиня, оде-
тая как крестьянская девушка. 

Для всех повестей Белкина характерен необычайно лаконичный, 
содержательный язык, в котором есть только короткие придаточные 
предложения и нет излишних эпитетов и метафорических украшений. 
Таким образом, повествование почти соответствуют тому идеалу, 



223

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

добиться которого самим классицистам не удалось. Это типичные 
короткие рассказы: «Гробовщик» занимает всего около восьми стра-
ниц, «Барышня-крестьянка» — около двадцати, а трое других —  
по двенадцати страниц каждый. С них начинается традиция совре-
менного русского рассказа.

Пушкин также написал несколько более крупных повестей, ко-
торые можно назвать романами, хотя автор не использовал это на-
звание. Он опубликовал романтическую повесть «Пиковая дама» 
(1834)65, которая тематически непосредственно связана с Достоевским: 
бедный офицер-инженер Герман (возможно, Германн)66 хочет узнать 
у старой графини секрет трех карт, известных только ей, которые 
обязательно дадут победить в игре. Однако старуха умирает раньше 
от ужаса при виде пистолета, которым угрожал ей злоумышленник. 
Покойницей она предстает перед Германом и сообщает ему названия 
трех карт. Но секрет не может ему помочь, так как он по ошибке  
не поставил свои деньги на туза во время игры, но сделал ставку на 
пиковую даму. Герман кончает безумием. Этот сюжет переплетается 
с любовным мотивом; для такого сложного сюжета Пушкину требу-
ется всего двадцать пять страниц.

Настоящий роман, который, впрочем, тоже занимает всего сто 
тридцать страниц, — это «Капитанская дочка» (1836). В нем Пушкин 
использовал свою работу по истории Пугачевского восстания (1773 г. 
и далее, см. ниже). В центре сюжета — молодой офицер, который 
любит дочь коменданта небольшой крепости в Оренбургской об-
ласти, убитого повстанцами. Ради этой девушки он отправляется 
в путешествие на территорию, захваченную Пугачевым, и потом 
подозревается в том, что перешел на сторону Пугачева. Из истори-
ческих личностей на сцену выходит только Пугачев. Императрица 
Екатерина II появляется только в заключительной главе романа. 
Возможно, именно поэтому Пушкину удалось в ограниченном про-
странстве повести воссоздать образы исторических событий с «точ-
ки зрения червяка»67 с необычайной запоминаемостью.

65 Написана в 1833 г.
66 Германом называется русский герой; поскольку он описан как немец, можно, 

вероятно, предположить, что его фамилия Германн (прим. Д. И. Чижевского).
67 «Взгляд червяка» — это термин, используемый для описания просмотра объ-

екта (перспектива просмотра) с точки зрения, которая находится ниже нормально-
го уровня глаз.



224

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Две другие более крупные работы остались незаконченными  
и опубликованы посмертно. Одна из них — разбойничий роман 
«Дубровский». Молодой дворянин, подобно Михаэлю Кольхаасу68, 
становится грабителем, потому что хочет отомстить за несправед-
ливость, причиненную его отцу несправедливым приговором. С этим 
сюжетом, в свою очередь, связана история любви, поскольку герой 
влюбляется в дочь своего врага. Пушкин закончил только первый 
том романа, во втором томе герой, вероятно, должен был отправить-
ся за границу. В остальном о содержании запланированного про-
должения ничего не известно.

Второе произведение, из которого была написана лишь небольшая 
часть, называлось «Египетские ночи». Царица Клеопатра якобы 
продала свою любовь ценой смерти: после одной ночи она потребо-
вала казни своего возлюбленного. Пушкин «дал» импровизатору 
прочитать стихотворение на эту тему; говорят, что среди слушателей 
тогдашнего Петербурга была женщина, которая могла подражать 
Клеопатре. Дальнейшее действие не развито.

Кроме того, сохранились многочисленные планы Пушкина и даже 
начало романа. Некоторые из них очень интересны, например, при-
писываемая Белкину «История села Горюхина», которая, вероятно, 
была вдохновлена пародийной «Историей Нью-Йорка» Вашингтона 
Ирвинга69 и, как и ее образец, содержит социальные мотивы.

Следует отметить, что темы и отдельные мотивы творчества 
Пушкина неизменно принадлежат романтической традиции: раз-
бойники (Дубровский, как и Пугачев), художники (итальянский 
импровизатор и противопоставленный ему русский Поэт в «Египет-
ских ночах»), видения и ясновидческие сны (наряду с «Пиковой 
дамой» и в «Капитанской дочке»), но, прежде всего, парадоксальные 
сюжеты (особенно «Метель», «Станционный смотритель» и «Еги-
петские ночи») всегда лаконично представлены. Прежде всего, в не-
которых рассказах Белкина и романах мы встречаем только короткие 
фразы и скудные поэтические украшения, что редко встречается 
в русской литературе.

68 Герой новеллы Генриха фон Клейста «Михаэль Кольхаас» (1810).
69 Речь идет о сатирическом произведении американского писателя Вашингтона 

Ирвинга «История Нью-Йорка от сотворения мира до конца голландской династии, 
рассказанная Дидрихом Никербокером» (1809).



225

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

18. Пушкин, вероятно, рано почувствовал себя «профессиональ-
ным писателем». В  XVIII веке журналистика не считалась благо-
родным занятием. Карамзин на какое-то время решился на профес-
сиональную деятельность в качестве журналиста. В XIX веке  
мы уже встречаемся с журналистами из дворянских кругов. «По-
лярная звезда» Рылеева и Бестужева, «Мнемозина» князя Вл. Одоев
ского — одни из первых признаков новой оценки журналистской 
профессии. Князь П. Вяземский был постоянным сотрудником 
журнала Н. Полевого. Пушкин, который уже в ранние годы писал 
многочисленные черновики критических эссе, в 1829–30 гг. прини
мал активное участие в «Литературной газете» А. Дельвига. Однако 
сотрудничество с журналом московских романтиков не состоялось. 
Его попытки основать собственный журнал увенчались успехом 
только в предпоследний год его жизни: в 1836 году он стал издателем 
ежеквартального журнала «Современник». Можно наблюдать, как 
в процессе развития творчества Пушкина все более усиливалась 
роль прозы, как поэтической, так и публицистической. 

Помимо многочисленных литературно-критических заметок и эс
се, Пушкин также редактировал чужие тексты. Сюда относятся вос-
поминания американца Джона Теннера, который был похищен ин-
дейцами в детстве и позже вернулся в цивилизованный мир, далее 
рассказы о судебном процессе молодой женщины из Нюрнберга 
Марии Шонинг, которая несправедливо обвинила себя в преступлении, 
чтобы «спастись» от нищеты и нужды с помощью смертной казни, 
и, наконец, воспоминания о том, как французский офицер участвовал 
в кампании Петра Великого против турок (1711 г.). «История пуга-
чевского бунта» (1834, в двух томах) представляет собой попытку 
исторического труда. К частично журналистским работам Пушкина 
относится описание его путешествия на Кавказ в 1829 году («Путе-
шествие в Арзрум»), в котором, однако, серьезные репортажные  
и поэтические задачи сочетаются с пародиями на Шатобриана. В то 
время как критические и полемические очерки стилистически до-
вольно разнообразны, то более крупные непоэтические прозаические 
произведения близки пушкинским повестям. 

По поводу задуманной «Истории Петра I» в наследии Пушкина 
сохранились только собранные им материалы.

19. Конечно, следует ценить Пушкина прежде всего как лири-
ческого поэта и особо отметить его место в истории русской поэзии. 



226

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Подлинно пушкинские элементы впервые встречаются в его юно-
шеских «элегиях», с которыми перекликаются многие более позд-
ние стихотворения. Затем он разрабатывает вместо жалоб на по-
терянную молодость (в восемнадцать лет) и вместо неопределенной 
тоски (в этом роде, «темно и вяло», он позже напишет стихи 
Ленского) все более четкие, хотя часто и необычные образы с опре-
деленными, точно выбранными и четко очерчивающими предмет 
выражениями.

Последующие поколения особенно отметили ясность и прозрач-
ность лирики Пушкина. Только поэтому его законными преемника-
ми считались такие поэты, как А. Н. Майков, а позднее даже 
А. Н. Апухтин и им подобные, которые в своих благозвучных, глад-
ких стихах достигали определенной конкретности изображения. 
Спустя полвека своеобразие пушкинского творчества назвали также 
«реализмом». Мы вернемся к этому позже.

Именно лирику Пушкина, в отличие от его эпических произве-
дений («поэм»), едва ли можно охарактеризовать несколькими сло-
вами. Важны отдельные черты, проходящие через всю его поэзию 
со времен южной ссылки. Начало нового времени ознаменовано 
окончательным разрывом с поэтикой классицизма. Во-первых, это 
означает отказ от традиционных жанров. Классические формы раз-
рушаются, их место занимает, например, свободная форма «байро-
нической поэмы»; даже фрагменты сочинений Пушкина являются 
совершенными произведениями искусства, такие, как «Какая ночь, 
Мороз трескучий», «Альфонс садится на коня» (воссоздание фан-
тастической новеллы А. Потоцкого «Рукопись, найденная в Сараго-
се»), далее четверостишия «Напрасно я бегу к сионским высотам» 
(подражание первой главе из «Прогресса паломника» Джона Банья-
на70,) или также «Два чувства дивно близки нам», восьмистрочный 
стих, из которого завершены только первые четыре строки. Завер-
шенные лирические стихи также загадочным образом открывают 
бесконечные перспективы. В некоторых случаях Пушкин называл 
свои опубликованные стихи «фрагментами» (отрывками), в дру- 
гих содержание требует «продолжения», в некотором смысле оно 

70 Джон Баньян (John Bunian, 1628–1688) — английский писатель, баптистский 
проповедник, автор аллегории «Путешествие Пилигрима из Этого Мира в Тот, 
Который должен прийти» (1678–1684).



227

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

выходит за рамки непосредственно высказанного (см. «Поэт»: «Пока 
не требует поэта…»). Даже последние строчки некоторых стихо
творений предполагают продолжение, например, из-за отсутствия 
рифмованной строки.

Формы стихотворных размеров в поэзии Пушкина не особенно 
разнообразны. Преобладающим является четырехстопный ямб, 
структура которого изменяется только в результате выпадения од-
ного из четырех акцентов. Не менее чем в двадцати пяти процентах 
в строках отсутствует ударение в третьей стопе, поэтому строка 
выглядит примерно так:

ХХ’ХХ”ХХХХ’(Х)
Пропуск ударения встречается и в других стопах, например:
…eго’ приме’р други’м нау’ка… ХХ’ХХ’ХХХХ’Х
…пока’ не тре’бует поэ’та… ХХ’ХХ’ХХХХ’Х
…о’н малоду’шно погруже’н… Х’ХХХ’ХХХХ’
…неотходя’ ни ша’гу про’чь… ХХХХ’ХХ’ХХ’
Трохей и трехсложные размеры стиха встречаются реже, и самым 

редким является анапест. Рифмы, за редким исключением, точны, 
так что Пушкин наполовину в шутку сетовал на «бедность» русской 
рифмы. Строфическое деление выполняется не всегда.

Краткость выражения, очевидно, обусловлена намерением авто-
ра, о чем свидетельствуют многочисленные сокращения первона-
чальных черновиков и оставление уже готовых строк, которые сам 
поэт часто считает настолько удачными, что использует их снова 
в другом месте. Этот лаконичный способ выражения является харак
терной чертой поэзии пушкинского времени (см. ниже с. 71). 

Поэтическую тематику Пушкина трудно охарактеризовать, по-
скольку он ценит именно ее многообразие: поэт — это «эхо», дающее 
свой поэтический отклик на все на свете («Эхо», 1831). Типично 
романтические темы нередки (ср. также V, 12). Среди них можно 
назвать «ночную сторону природы»: ночью душа человека находит 
свой ответ или, по крайней мере, ищет его (ср. «Стихи, сочиненные 
ночью во время бессонницы», 1830, фрагменты «Скажи мне ночь…», 
1825, и даже призыв к зимней ночи «Весна, весна, пора любви…», 
1827). Конечно, поначалу ночь является лишь фоном для более 
глубоких душевных волнений («Ночь», 1823, «Ненастный день по-
тух», 1824), но важнее то, что в более значимых произведениях она час
то становится фоном событий. Человека зачастую рассматривают 



228

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

как странника в этом мире, примером чего часто является жизнь 
самого поэта («Телега жизни», 1823, «Зимняя дорога», 1826, «Бесы», 
1830; последнее стихотворение, кстати, написано не зимой, и не-
которые строки явно напоминают «Метель» Вяземского из цикла 
«Зимняя карикатура», 1828). Сновидение также относится к числу 
романтических тем. Для зрелого поэта оно, как уже подчеркивалось 
(см. выше), является символом более глубоких, более значительных 
душевных волнений (ср. «Разговор книгопродавца с поэтом», 1824, 
«Фонтану Бахчисарайского дворца», 1824, уже обсуждавшееся пере-
осмысление слова «сон»). Сновидение открывает человеку его более 
глубокую сущность («Пиковая дама» и пропущенная сцена в «Бо-
рисе Годунове») или даже обладает ясновидческой силой (сон Татья
ны в «Евгении Онегине» или сон Гринева в «Капитанской дочке»). 
Даже безумие, которое также открывает глубины души, и слово 
«безумный» приобретает положительное значение, например, уже 
в 1820 году в «Погасло дневное светило», в «Пускай увенчанный 
любовью красоты», 1824, в «Под небом голубым страны своей род-
ной», 1826, и особенно в «Не дай мне Бог сойти с ума», 1833). По-
следнее, упомянутое стихотворение — это идеализация безумия. 
Конечно, и безумцы имеют значение в более крупных произведени-
ях, особенно Евгений в «Медном всаднике». Особую категорию 
составляют многочисленные стихотворения, посвященные призва-
нию, предназначению и бытию поэта, которые создают типично 
романтический образ поэта с разных точек зрения. Во многом по-
казательным является стихотворение «Пророк» (1826), в котором 
Пушкин изображает призвание поэта в библейских образах, чрез-
вычайно умело используя церковнославянскую лексику. Он также 
не стесняется использовать редкие церковнославянские слова (на-
пример: «влачиться», «персты», «зеница», «отверстый», «глагол» 
в значении «слово») и использует морфологически архаичные 
формы («гад морских» — род. п. множ. ч., или «виждь» — импера-
тив). Подобная поэтическая игра с лексическими группами слов, 
чуждыми романтическому литературному языку, встречается у Пуш-
кина и в других местах (ср. фольклорные лексические элементы 
в сказках, «испанская лексика» в различных стихотворениях, цер-
ковнославянские элементы, которые все еще присутствуют, напри-
мер, в «Отцах-пустынниках» 1836 года и в различных сценах «Бо-
риса Годунова» и т. д.).



229

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Пушкин пишет баллады (литературный жанр, характерный для 
русского романтизма); его часто занимают фантастические («нуми
нозные»71) баллады, противоречащие классицистической поэтике 
жанра. В этом и в его склонности к стилизации, в обращении к Вос-
току, к средневековым людям, к народному сказочнику или Данте  
и Байрону видны формальные стороны пушкинской поэзии, принад-
лежащие к еще только развивавшейся в то время стилистике русско-
го романтизма. Однако, как уже было сказано, Пушкина нельзя 
полностью понять в рамках романтизма. 

Другие формальные черты его поэзии включают стремление 
к сжатости изложения и выражения и фрагментарности формы. 
Метафоры и эпитеты не перегружают его произведения; со временем 
он отходит от пышного, перифрастического стиля своей юности  
и старается точно обозначать вещи. Но его выражение, несмотря на 
всю его сжатость, остается оригинальным и сложным по содержанию. 
Сравним: «в тревоге пестрой и бесплодной / большого света и дво-
ра… / ратник, вольностью венчанный, / исчезнувший, как тень зари 
(Наполеон) / мучим казнию покоя (Наполеон) / …беззаконная коме-
та / в кругу расчисленном светил… / на немые стогны града / полу-
прозрачная наляжет ночи тень…/ воспоминание безмолвно предо 
мной / свой длинный развивает свиток…» (Другие примеры см. выше.)

Недаром Пушкин говорит о себе: «мой своенравный гений».

2.7. Д. И. Чижевский. Лермонтов72

пер. А. В. Тоичкиной

4. Однако типичным поэтом этого времени является Михаил 
Юрьевич Лермонтов (1814–1841), которого долгое время упомина-
ли в одном ряду с Пушкиным, хотя эта оценка в настоящее время 

71 Нуминозность (лат. Numen — божество, воля богов) — понятие, характери-
зующее важнейшую сторону религиозного опыта, связанного с интенсивным пере-
живанием таинственного и устрашающего божественного присутствия.

72 Перевод с немецкого выполнен А. В. Тоичкиной по изданию: Tschizewskij D. 
Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts. I. Die Romantik. Eidos Verlag Mün-
chen, 1964. S. 122–128. В предисловии к 1 тому монографии Чижевский благодарит 
своих учеников Хельгу Браунер, Уте Дрансфельд, Урсулу Фритчке ГизелуХердер, 
Габриэль Сельге и доктора Йогена Шрепфера за помощь в подготовке текстов его 
лекций к изданию.



230

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

считается несколько завышенной73. Говорят, что шотландские пред-
ки Лермонтова по отцовской линии, существование которых не со-
всем достоверно, прибыли в Россию в  XVII веке74. Его мать проис-
ходила из знатного рода Арсеньевых. Лермонтов родился в Москве  
и после смерти матери воспитывался бабушкой. Он начал писать 
стихи в раннем возрасте с огромной продуктивностью, чему спо-
собствовала его блестящая память. Среди его ранних стихов иногда 
встречаются просто «монтажи» из отдельных строк современных 
поэтов: Пушкина, Языкова, Козлова и т. д. Знание трех европейских 
языков мало вдохновляло молодого поэта, если не считать знакомства 
с Байроном. Меланхолические тона его лирических юношеских 
стихотворений, мрачные краски и трагические финалы 15 (!) поэм, 
написанных до 18-летнего возраста поэта, в которых демонические 
герои уничтожают себя и окружающих, наиболее характерны для 
поэзии раннего Лермонтова. Он сам себе испортил остаток жизни. 
С 1830 по 1832 год он учился в Московском университете, но не 
наладил, однако, никаких связей со своими коллегами, среди которых, 
как мы знаем теперь, имелись также значительные личности. Мож-
но объяснить, что у него не вызывали интерес занятия у второраз-
рядных профессоров. В 1832 г. он променял университет на Петер-
бургское кавалерийское училище75, где он провел два, как он сам 
позже говорил, «страшных года» среди примитивных искателей 
удовольствий, от которых, по его мнению, он был обязан не отставать, 
написав несколько порнографических поэм, которые превосходят по 
грязи все, что только можно себе представить, и в то же время поэти-
чески несовершенны76. Одновременно, однако, он писал и серьезные 

73 В. Г. Белинский в своих критических статьях рассматривал Лермонтова как 
центральную фигуру послепушкинского этапа русской литературы. В настоящее 
время в отечественном литературоведении Лермонтов рассматривается как круп-
нейший после Пушкина писатель (см. Вацуро В. Э. Лермонтов Михаил Юрьевич // 
Русские писатели 1800–1917. Биографический словарь. М., 1994. Т. 3. С. 329–338).

74 Согласно родовым преданиям, основателем рода явился шотландский офицер 
Георг (Юрий) Лермонтов, XVII в., а в целом род восходит к полулегендарному 
шотландскому поэту и прорицателю Томасу Рифмачу, прозванному “Learmonth” 
(см. Вацуро В. Э. Указ. соч. С. 330).

75 Школа гвардейских подпрапорщиков и кавалерийских юнкеров.
76 Лермонтов в грубо натуралистическом виде отразил быт закрытого военного 

учебного заведения «в обсценных т. н. юнкерских поэмах — «Петергофский празд-
ник», «Уланша», «Гошпиталь» — все 1834 г.» (Вацуро В. Э. Указ. соч. С. 331).



231

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

стихотворения, которые распространились лишь позже. Собственно, 
публике он стал известен только в 1837 г., благодаря стихотворению, 
написанному на смерть Пушкина, пламенному обличению общества 
и людей, которые были виноваты, по мнению Лермонтова, в смерти 
Пушкина. За это стихотворение он поплатился переводом в полк на 
Кавказ, где он ранее бывал на курортах с бабушкой77. Там же теперь 
создавались и дальнейшие произведения, некоторые из которых были 
сразу же опубликованы, в том числе и отрывок из прозаического 
романа «Герой нашего времени».

Пребывание его в Петербурге после возвращения продлилось 
недолго, так как в 1840 году он снова был сослан на Кавказ за дуэль 
с сыном дипломата78. Но и на этот раз он смог там писать стихи. Еще 
в 1840-м вышел том, в который вошли 28 его «лучших» произведе-
ний79. В 1841-м ему был предоставлен отпуск, но получить уволь-
нение из армии ему не удалось, и летом он был вынужден вернуть-
ся на фронт. Летом 1841-го он находился во время своего отпуска  
на водном курорте в Пятигорске, где он, очевидно, намеренно спро-
воцировал знакомого ему офицера колкостью в ответ на вызов на 
дуэль и погиб в этом поединке. Говорят, что его верный товарищ, 
вероятно опасавшийся преследований, сжег все его бумаги80. Импе-
ратор на известие о смерти поэта, которого он особенно ненавидел, 
отреагировал словами: «Собаке — собачья смерть».

5. Стихотворения Лермонтова вскоре обрели переводчика на не-
мецкий язык в лице Фридриха Боденштедта, который перевел также 
несколько небольших стихотворений, не известных в оригинале  
(и якобы недавно найденных).

Лирические стихотворения Лермонтова написаны не все на 
одном уровне, что и понятно, так как большинство из них было 

77 Лермонтов ездил с бабушкой на воды на Кавказ летом 1825 г.
78 В феврале 1840 г. на балу у графини Лаваль возник конфликт Лермонтова  

с сыном французского посланника Э. Барантом, что привело к новой ссылке поэта 
в действующую на Кавказе военную часть.

79  В 1840 г. в Петербурге отдельным изданием вышел сборник М. Ю. Лермонто-
ва «Стихотворения», который включал 26 стихотворений, поэму «Мцыри» и «Песню 
про царя Ивана Васильевича, молодого опричника и удалого купца Калашникова». 
Этот сборник — «результат очень строгого и взыскательного отбора. Наследие Лер
монтова к 1840 г. включало уже около 400 стихотворений, около 30 поэм, не считая 
драм и неоконченных прозаических сочинений» (Вацуро В. Э. Указ. соч. С. 334).

80 Источник не установлен.



232

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

создано поэтом в возрасте от 14 до 16 лет. Можно легко доказать 
их характер как «монтажа» из чужих строк. Строки из произведе-
ний Пушкина повторяются снова и снова, особенно в ранних 
«кавказских» поэмах («Черкесы», но также и «Кавказский пленник» 
и т. п.); даже И. И. Дмитриев используется при описании битвы 
в «Черкесах» (IX раздел), и 2-я часть байронического «Корсара» 
заканчивается 4 строками из «Евгения Онегина», в 3-й части той 
же поэмы (строка 15 и сл.) мы находим 8 строк из оды Ломоносо-
ва (1746). Однако обе поэмы относятся к 1828 году, как и «Кавказ-
ский пленник», в котором мы встречаем строки из Пушкина, 
Козлова и Марлинского. Но Лермонтов и позже писал стихотворе-
ния, в чем-то перекликающиеся со стихотворениями Пушкина 
и других поэтов: например, «Ветка Палестины» (1837), расширен-
ный вариант небольшого стихотворения Пушкина, или «Пророк» 
(1841) — это своего рода продолжение пушкинского стихотворения 
с тем же самым названием и т. д. Однако неверно думать (как это 
делал Белинский), что Лермонтов, полагая, что время Пушкина 
уже решило все проблемы формы, заботился только о содержании 
своих стихотворений. В действительности Лермонтов ввел разные 
новые формальные черты: мы часто встречаем у него дактилические 
рифмы, которые принадлежали раньше к особенным тонкостям 
(у Дельвига); он обращается также и к анакрузам — первым слогам 
строк, которые не обязательно строго должны соответствовать 
ритмичной схеме (что, кстати, делал и Подолинский). Трехсложные 
стихотворные размеры занимают у Лермонтова гораздо большее 
место, чем у Пушкина и его современников. Он пишет легкую по-
эму («Тамбовская казначейша» — 1838) в строфах «Евгения Оне-
гина» и часто использует октавы, пожалуй, также подражая Пуш-
кину.

Но для Лермонтова характерен, возможно в противоположность 
к свободным формам ранних романтиков, строфический строй ли-
рических произведений, которые написаны в большинстве случаев 
по определенному, строго выдержанному плану, — это можно уви-
деть в таких небольших стихотворениях, как знаменитый «Парус» 
(1832), «Ангел» (1831), «Пленный рыцарь» (1840). В последнем 
стихотворении, как это часто бывает и в других произведениях, со-
держание данной в начале метафоры «раскрывается» постепенно 
в отдельных строках: рыцарь закован «в каменный панцирь» (это 



233

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

высокие стены тюрьмы), его щит не пробьют ни стрелы, ни мечи 
(«чугунные двери темницы»), его конь бежит, «и никто им не правит» 
(время) и т. д. Часто две части стихотворения образуют параллель 
или антитезу (ср. «Волны и люди» — 1831), либо целые стихотво-
рения представляют собой длинные периоды, отдельные части ко-
торых образуют так же параллели друг к другу (как известные 
стихотворения «Молитва» — 1837, «Когда волнуется желтеющая 
нива» — 1837, «Она поет» — 1837). Более длинные стихотворения 
построены таким же образом: «Поэт» (1838), в котором в качестве 
метафор поэзии используется сначала кинжал, а затем колокол  
и широко развиваются обе метафоры. Эту тенденцию к плановой 
структуре можно обнаружить и в, казалось бы, очень личных и ин-
тимных стихотворениях, а также в написанных по случаю стихот-
ворениях светским дамам или в прекрасной поэме памяти погибше-
го на Кавказе Александра Одоевского (1839).

Столь же характерна и тематика стихотворений Лермонтова.  
Ни один поэт пушкинского времени не употребляет так часто слово 
и тему81, что, конечно, может быть связано с опытом личных пере-
живаний поэта, с тоской по далекому родному краю, где бы он ни 
находится, с демоном, который идентифицируется теперь с поэтом; 
часто две фигуры упоминаются или даже ставятся в центр стихо
творения, а именно Байрон и Наполеон. Ряд стихотворений харак-
теризуется пессимистическим отношением поэта к современности: 
поэт не только гонимый пророк, но он также не ожидает от своего 
поколения плодотворных мыслей или гениальных произведений,  
и эта характеристика оказывается еще безнадежнее в конкретном 
плане: «пустая или мрачная» современность, равнодушие к добру  
и злу, неспособность к борьбе и «случайность в любви и в ненави-
сти», связанные с «тайным холодом в крови»…82 То, что поэт ожидал 
«из пламя и света рожденное слово»83 в ответ на проблемы совре-
менности, представляется следствием непоследовательности и про
тиворечивости его мировоззрения, как и все оптимистичные нотки, 
которые иногда звучат в поэзии Лермонтова.

81  Речь идет о «тюремной лирике» Лермонтова. Так, находясь под арестом 
в 1837 г., он пишет стихотворения «Сосед», «Узник» и др.

82 Речь идет о «Думе» Лермонтова (1838).
83 Цитата из стихотворения Лермонтова «Есть речи значенье» (1839).



234

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Как стилист поэт ценит эпитеты, которыми он характеризует 
явления, как только немногие поэты до него. Он так же тщательно 
выбирает образные выражения, которые встречаются почти в каждом 
стихотворении и представляют собой те же поэтические перлы, что 
и у других романтиков, столь же непригодные для того, чтобы стать 
пословицами, как и выражения его романтических предшественни-
ков, не исключая Пушкина (ср. крылатые слова Грибоедова!). 

6. Лермонтов написал большое количество объемных поэм, ко-
торые остались, однако, незавершенными. По крайней мере 15 из 
них должны быть отнесены к юношеским произведениям, которые, 
как уже говорилось, представляют собой отчасти поэтические ком-
пиляции и которые, вопреки разнообразию своей тематики, вопло-
щают образы героев с сильными страстями, губящих окружающих 
и самих себя. Что может быть интересно, так это, вероятно, пери-
одическое использование формы повествования, в которой герой 
говорит от первого лица (ср. уже у Пушкина в «Братьях-разбой- 
никах»).

Но и поэмы зрелого периода поэта разнообразны. По крайней 
мере, шесть из них полностью или частично завершены. Два произ-
ведения совершенно выбиваются из стиля юношеских сочинений 
поэта: это легкая поэма «Тамбовская казначейша» (см. выше), не-
вероятная история поставленной на карту и проигранной жены чи-
новника, и значительная поэма «Песня про царя Ивана Васильевича, 
молодого опричника84 и удалого купца Калашникова» (1837), на-
родный стиль и размер которой Лермонтов взял из собрания былин 
Кирши Данилова (опубликовано в 1818 г.). Эта поэма — дальнейший 
шаг на пути романтиков в использовании подлинного фольклора. 
Речь идет об «опричнике», человеке из особенной гвардии Ивана 
Грозного, который оскорбил жену купца Калашникова, после чего 
последний убил опричника в поединке на глазах у царя, а затем сам 
был казнен.

Из других поэм выделяется и вышеупомянутая поэма «Mцыри» 
(по-грузински: монах), исповедь мальчика, сбежавшего из мона-
стыря, и скитавшегося на воле по Кавказским горам; так же «Саш-
ка», запечатленная в видоизмененных октавах (станцах) история 

84 Об «опричнике» см. главу об Иване Грозном в любом учебнике по русской 
истории (прим. Д. И. Чижевского).



235

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

юношеского становления «вымышленного современника» Лермон-
това, «лишнего человека», который более достоин этого определения, 
чем Онегин. Только начата была поэма, которая, как кажется, долж-
на была стать похожей историей развития, а именно историей ста-
новления современницы, увиденной глазами демона («Сказка для 
детей», 1840). Но наиболее важным для поэта стал, пожалуй, план 
поэмы «Демон» (различные редакции до 1841)85. Демон должен был 
внутренне преобразиться через любовь к грузинской девушке. План 
поэмы несколько раз менялся и в итоге привел, пожалуй, к эволюции 
байроновского демона, если не в лучшую сторону, то, по крайней 
мере, к ясному осознанию им вины своего добровольного одиноче-
ства. Возможно, Лермонтов был окончательно разочарован темой 
этой поэмы, которую удалось напечатать за границей только после 
его смерти в 1856 г.

7. Лермонтов также написал несколько пьес. Опять же четыре  
из них — (в том числе даже такие более поздние, как «Два брата» — 
1836) можно охарактеризовать как результаты процесса юношеского 
брожения: в них снова действуют герои с огромными и необуздан-
ными страстями. Завершенная трагедия «Маскарад» (1835/36) — это 
зловещая трагедия ревности: демонический герой Арбенин убивает 
по ложному подозрению свою жену; и когда он узнает о ее невино-
вности, он сходит с ума. Стихотворная форма напоминает «Горе от 
ума» Грибоедова (некоторые места звучат как подражание стихам 
Грибоедова). Замысловатая интрига, построенная на совпадениях  
и путаницах, четко развита; однако характеры действующих лиц на-
тянуты. Некоторые персонажи и детали интриги напоминают «Ис-
пытание» Марлинского и повесть О. Сенковского («Предубеждение»). 
Хотя Лермонтов ввел мотив возмездия (безумие Арбенина) после 
того, как пьеса была запрещена, чтобы смягчить цензуру, этот запрет 
не был снят, так что трагедия впервые была поставлена лишь в 186286.

8. Новаторским вкладом Лермонтова в русскую литературу стали, 
прежде всего, его прозаические сочинения. Из ранних, незавершен-
ных произведений, заслуживает внимание роман эпохи восстания 

85 Лермонтов завершил работу над поэмой в 1839 г.
86 Первый раз «Масарад» Лермонтова поставили в 1852 году в бенефисе актри-

сы М. Валберховой в Александринском театре. Запрет на полную постановку 
пьесы в театре был снят цензурой в 1862 г.



236

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Пугачева «Вадим» (1832–34?) с героем-монстром и демоническим 
злодеем Вадимом, который преследует своей ненавистью семью 
помещика87. Не завершенным остался большой социальный роман 
«Княгиня Лиговская» (вероятно, 1836).

Большая поэзия зрелого периода — это «Герой нашего времени» 
(1837–1840). Когда в 1840 году произведение вышло в свет, автор 
назвал его романом, а не сборником повестей. Однако роман рас-
падается на четыре отдельных повести: «Бэла» и «Тамань» (а также 
включенный в первый рассказ в качестве приложения очерк о вы-
мышленном повествователе, который, как говорят, передал тогда 
автору дневник героя романа, Печорина) образуют первую часть, 
«Княжна Мэри» и «Фаталист» — вторую часть романа. О смерти 
Печорина сообщается во вступлении к его дневнику.

Лермонтов, очевидно, видел в Печорине типичного представите-
ля своего несчастного и бездарного поколения. В рукописи содер-
жится характеристика Печорина, которая отсутствует в напечатанном 
тексте: «Если верить тому, что каждый человек имеет сходство 
с каким-нибудь животным, то конечно Печорина можно было срав-
нить только с тигром; то сильный и гибкий, ласковый и мрачный, 
великодушный или жестокий, смотря по внушению минуты, всегда 
готовый на долгую борьбу, иногда обращенный в бегство, но не 
способный покориться, не скучающий один в пустыне с самим со-
бою, а в обществе себе подобных требующий беспрекословной 
покорности: по крайней мере таков, казалось мне, должен был быть 
его характер физический [sic! — Д. Ч.]». Душа его, однако, «или 
покоряется природным склонностям, или борется с ними, или по-
беждает их: от этого злодеи, толпа и люди высокой добродетели: 
в этом отношении Печорин принадлежал к толпе, и если он не стал 
ни злодеем, ни святым — то это я уверен от лени»88.

Поэтому борьба Печорина со своей природой — одна из тем двух 
любовных историй, повестей «Бэла» и «Княжна Мери». Бэла — это 

87 «История семьи Вадима, разоренной и униженной помещиком Палицыным, 
превращает его в мстителя за свой род; физическое уродство и отверженность 
героя обращают бушующую в нем стихию личной мести против всего миро-
здания» (Петрунина Н. Н. Вадим // Лермонтовская Энциклопедия. М., 1981. 
С. 76–77).

88 Лермонтов М. Ю. Полное собрание сочинений в пяти томах. М.; Л., 1937. Т. 5. 
С. 453–454.



237

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

кавказская возлюбленная Печорина, которую он похитил и которую 
у него снова украл один из ее земляков, черкес Казбич, а затем убил. 
В этой повести Печорин появляется только в рассказе простого 
армейского офицера, Максима Максимовича, которому посвящены 
несколько страниц в приложении к повести. Лермонтову пришлось 
столкнуться с трудностями, возникшими при введении вымышлен-
ного рассказчика, который должен сообщать о переживаниях дру-
гого человека и который должен неоднократно ссылаться на случай-
ные наблюдения и подслушанные разговоры. Здесь возвращается 
тема Марлинского о взаимоотношениях двух нравственных миро-
воззрений: первобытного народа и «цивилизованного мира»! 
В «Княжне Мери» Лермонтов позволяет говорить самому Печорину, 
и становится очевидным, что он может действовать только разру-
шительно на окружающих: он встречает на кавказском курорте свою 
прежнюю, все еще в него влюбленную, подругу Веру, которой он 
приносит — без любви — дальнейшие страдания; прежде всего, 
однако, он хочет завоевать — также без любви — юную княжну 
Мери, но только для того, чтобы разрушить ее счастье с влюбленным 
в нее Грушницким, который оказывается чем-то вроде пародии на 
байронических героев. Грушницкий погибает на дуэли, и Печорин, 
для которого все приключение теперь завершено, отправляется 
к месту службы, в «скучную крепость» в горах. Самохарактеристи-
ка Печорина, которую он дает в разных местах этого дневника, со-
ответствует приведенным выше строкам, исключенным Лермонто-
вым из романа, хотя они и не даны теми же словами. Небольшой 
рассказ «Тамань» изображает приключение Печорина в местечке, 
расположенном на Азовском море, где он встречает контрабандистов. 
И, наконец, «Фаталист» — рассказ об эпизоде, который подтверж-
дает фаталистические представления Печорина: один из офицеров, 
приятелей Печорина, пытается застрелиться на глазах у офицеров 
роты, чтобы доказать свою веру в судьбу; заряженный пистолет дает 
осечку, но тем же самым вечером этого «фаталиста» убивает пьяный 
казак.

Из других прозаических рассказов следует упомянуть незавер-
шенную и написанную в стиле Э. Т. A. Гофмана и Вл. Одоевского 
новеллу «Штосс» — это сходство может быть оспорено более позд-
ними исследованиями. («Штосс» — это имя действующего лица  
и название игры в карты).



238

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Проза Лермонтова далее развивает традицию, созданную Пуш-
киным; однако задача Лермонтова облегчалась тем, что он воздер-
живался от стилизации, какой бы незначительной она ни была 
в творчестве Пушкина. Язык «Капитанской дочки» наиболее близок 
его стилю прозы. Сдержанность Пушкина в использовании поэти-
ческих средств, прежде всего эпитетов, Лермонтов не перенимает 
полностью89, но его язык, безусловно, повлиял своей чистотой, яс-
ностью и простотой на лучшие образцы прозы русского реализма, 
особенно на ранние произведения Л. Толстого и поздние произве-
дения Тургенева. 

2.8. Д. И. Чижевский. Достоевский90

пер. В. В. Янцена

1. Биография и произведения. — 2. Ранние повести. — 3. Их отно
шение к «натуральной школе». — 4. Дальнейшие повести. — 5. «Пре-
ступление и наказание». — 6. Дидактические элементы. — 7. «Иди-
от». — 8. «Бесы». — 9. «Братья Карамазовы». — 10. Композиция. — 
11. Стиль. — 12. Символика. — 13. Природа. — 14. Идеология.

1. Не все детали биографии Достоевского до сих пор удовлет-
ворительно разрешены. Спорен уже характер его отца Михаила 

89 Лермонтов «синтезирует разные методы и формы как прозаического, так  
и поэтического повествования, создавая на их основе социально-психологический 
роман нового типа» (Вацуро В. Э. Пушкин // Лермонтовская Энциклопедия. М., 
1981. С. 458). 

90 Глава из учебного пособия: D. Tschižewskij. Rusische Literaturgeschichte des 19. 
Jahrhunderts. Bd. II: Realismus. Wilhelm Fink Verlag München-Allach 1967. S. 72–92. 
Перевод В. В. Янцена. Комментарий и подготовка текста А. В. Тоичкиной. В рамках 
данной главы монографии есть некоторые неточности в изложении Д. И. Чижевским 
фактов биографии Ф. М. Достоевского. Возможно они связаны с характером его 
работы над монографиями в 60–70-е годы. Как вспоминает Ренате Лахманн, «Чи-
жевский в то время писал исключительно из накопившегося в памяти багажа знаний. 
Факты, даты, цитаты время от времени нуждались в правке» (Р. Лахманн. Мои 
встречи с Дмитрием Чижевским // Дмитрий Чижевский и европейская культура. 
Дрогобич — Siedlce, 2010. С. 31). В предисловии ко второму тому «Истории русской 
литературы (Реализм)» Чижевский благодарит своих коллег и учеников Уте Дранс-
фельд, Ингу Лансон-фон Шлик, д-ра Габриэле Сельге и, прежде всего, Урсулу 
Фритче и д-ра Хорст-Юргена Герика. 



239

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Достоевского: он был учеником униатской духовной семинарии, 
украинец, позднее сбежавший из этой семинарии, чтобы изучать 
в Москве медицину91. Там он стал врачем в городской больнице. 
Неизвестно, скупость ли или недостаточное жалованье были виной 
тому, что он послал двух своих сыновей — Михаила (1820–1864) 
и Федора (род. в 1821) учиться в военное училище. После посеще-
ния французского пансиона в Москве Федор Михайлович переехал 
в Петербург, в тамошнее Инженерное училище (1838–1843), где 
у него все же были заинтересованные литературой однокашники 
(например, Д. В. Григорович, см. гл. XI92). О литературных инте-
ресах молодого Достоевского мы узнаем довольно много из его 
переписки с братом. Упоминаются, между прочим, Гомер, Шекспир, 
Шиллер, Э. Т. А. Гофман, Гете (произведения которых они знали 
чаще всего из французских переводов), Виктор Гюго и др. Литера-
турные его работы того времени не сохранились.

После непродолжительной службы Достоевский подал в от-
ставку и полностью посвятил себя литературе. О его тогдашней 
жизни нам известно очень немногое. Во всяком случае, в 1845 году 
он смог опубликовать свою первую повесть «Бедные люди»93, сра-
зу сделавшую его знаменитым. Прежде всего его восторженно 
приветствовали поэты и критики (например, Некрасов, см. гл. VIII, 
и Белинский). Но эта первоначальная восторженность после вы-
хода более крупных повестей Достоевского «Двойника» (1846)  
и особенно «Хозяйки» (1847; в немецком переводе озаглавлена 
также «Die heilige Leidenschaft» — «Святая страсть») сменилась 
безмерным разочарованием. Уже в 1846 году писатель познакомил-
ся с социалистом М. В. Буташевичем-Петрашевским (1821–1866), 
приняв затем участие в его «дискуссионном кружке» (как бы это 
общество назвали сегодня), а также еще в одном кружке, в котором 
бывали и другие писатели. Революция 1848 года страшно напугала 

91 М. А. Достоевский с 1802 по 1808 год обучался в православной духовной 
семинарии при Шаргородском Николаевском монастыре, основанном в 1717 году 
униатами. В 1809 году М. А. Достоевский вступил в московское отделение Импе-
раторской медико-хирургической академии. Завершил обучение в 1813 году (см. об 
этом, например: Л. И. Сараскина. Достоевский. М., 2011. С. 37–45). 

92 Чижевский дает ряд ссылок на дальнейшие главы монографии.
93 Роман Достоевского «Бедные люди» вышел в январе 1846 года в изданном 

Н. А. Некрасовым «Петербургском сборнике».



240

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

царя Николая, сторонника абсолютной монархии и status quo в Ев-
ропе, и поэтому члены кружка Петрашевского по доносу одного из 
его участников были арестованы весной 1849 года. Роль Достоев-
ского в деятельности этого кружка нам известна не полностью 
(возможно, он принадлежал к его радикальному крылу), но, во вся
ком случае, он относился к тем его членам, которых приговорили 
к смертной казни, а затем на месте казни помиловали. Достоевский 
получил четыре года сибирской каторги. Его как раз находившийся 
в печати роман «Неточка Незванова» остался незавершенным.

С каторги он был освобожден в 1854 году и затем отправлен слу-
жить рядовым в полк, находившийся в южной Сибири. Уже в 1855 году 
он стал офицером, женился на вдове мелкого чиновника (о которой 
мы знаем мало определенного)94, сумел в 1859 году получить от-
ставку и вернуться в европейскую часть России. Сначала он поехал 
в Тверь, затем ему был разрешен въезд и в столицы. Он расстался со 
своей женой, вскоре затем умершей95. В 1861–65 годах при активном 
сотрудничестве своего брата Михаила (получившего известность 
в качестве новеллиста «натуральной школы» и переводчика и фор-
мально считавшегося издателем журналов, см. выше гл. II) он из-
давал журналы «Время» (закрыт по малозначительному поводу 
в 1863 году96) и «Эпоха» (издание которого было прекращено из-за 
недостатка подписчиков97). Брат Достоевского Михаил умер в 1864 году.

Развитие политических взглядов и симпатий Достоевского в это 
неспокойное время русской духовной жизни (1855–1865) неясно: 
к сотрудничеству в своих журналах он привлек нескольких бывших 
участников кружка Петрашевского, но одновременно обращался  
и к таким скорее консервативным идеологам-одиночкам, как фило-
соф Н. Страхов и поэт и критик A. Григорьев. Обе его подруги того 

94 Достоевский обвенчался с М. Д. Исаевой (Констант) в Кузнецке 6 февраля 
1857 года. 

95 В мае 1863 года Достоевский отвозит жену во Владимир, а в августе отправ-
ляется в заграничное путешествие и возвращается в Петербург 21 октября того же 
года. 11 ноября Достоевский с женой переезжают в Москву. М. Д. Достоевская 
умерла от чахотки 15 апреля 1864 года в кругу близких.

96 Журнал «Время» был запрещен в мае 1863 года по приказу министра внут
ренних дел П. А. Валуева за статью Н. Н. Страхова «Роковой вопрос». 

97 Достоевский вынужден был прекратить издание «Эпохи» из-за долгов (см.: 
Летопись жизни и творчества Достоевского 1821–1881. СПб., 1994. Т. 2. С. 23–30).



241

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

времени — A. Корвин-Круковская и П. (или A.) Суслова98* — были 
близки к радикальным кругам. Его поездка за границу, во время 
которой он посетил в Лондоне Герцена, оставила у него почти ис-
ключительно негативные впечатления о Европе. Себя и своих 
ближайших сотрудников он рассматривал как «почвенников», ко-
торые, не примыкая к славянофилам, хотели отыскать для России 
свой собственный духовный путь.

Но вскоре писатель был вынужден на несколько лет уехать в Ев-
ропу. Необходимость оплачивать долги, возникшие из-за закрытия 
журнала и долгов неожиданно умершего брата, привела его на грань 
долговой тюрьмы. Чтобы избежать этой опасности, после второй 
женитьбы в 1867 году99 он отправился за границу, живя до 1871 года 
после посещений Швейцарии, Италии и Чехии преимущественно 
в Дрездене в довольно стесненных обстоятельствах, он был посто-
янно вынужден писать в спешке, подгоняемый необходимостью 
зарабатывать литературной деятельностью.

После возвращения в европейскую часть России (1859) До
стоевский опубликовал «Записки из Мертвого дома» (1861–1862) 
в виде воспоминаний не тождественного с автором заключенного 
(в этой книге мы постоянно называем лишь важнейшие произве-
дения), два больших рассказа — «Дядюшкин сон» и «Село Степан
чиково», а также два романа — «Униженные и оскорбленные» 
(1861) и «Преступление и наказание» (1866, в немецком переводе 
часто имеющее название «Раскольников»). В Дрездене появляют-
ся два следующих романа: «Идиот» (1868)100 и «Бесы» (1871, в пере
водах этот роман имеет и иные названия, но, пожалуй, самым 
удачным является избранное для постановки Камю название 
«Одержимые»)101.

98 Суслову звали Аполлинарией, но она называла себя Полиной (примеч. Д. И. Чи-
жевского).

99 Второй женой Достоевского стала А. Г. Сниткина.
100 Достоевский начал писать роман «Идиот» в Женеве в 1867 году и работал 

над ним весь 1868 год, переезжая из Женевы в Веве (май 1868), потом в Милан 
(сентябрь 1868), а затем во Флоренцию (декабрь 1868). Во Флоренции работа над 
«Идиотом» была завершена (январь 1869).

101 Работу над «Бесами» писатель начал в Дрездене (весна–лето 1870 ), про-
должил в Петербурге (лето–осень 1871), закончил в Старой Руссе и в Петербурге 
(май–ноябрь 1872).



242

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Вторая жена Достоевского, Анна Григорьевна (1846–1918), 
благодаря своей практичности и деловитости, внесла значительный 
вклад в упрочение его материального положения. Вернувшись 
в 1871 году в Петербург, он мог теперь без помех работать над 
своими произведениями: только в 1875 году выходит роман «Под-
росток» (по-немецки среди прочих носящий также название «Ein 
Werdender»102, через пять лет начинает выходить роман «Братья 
Карамазовы», завершение которого следует лишь в начале 1881 года103. 
В конце 1880 года Достоевский произнес в Москве по поводу юби-
лея Пушкина речь, произведшую общее глубокое впечатление104. 
В начале 1881 года Достоевский умер от заболевания легких, кото-
рое, вероятно, получил во время пребывания на каторге105. Помимо 
художественных произведений Достоевский несколько раз издавал 
ежемесячник «Дневник Писателя»106, который заполнял в основ- 
ном собственными статьями. Этот журнал и некоторые романы, 
прежде всего мысли, развитые в «Бесах», а также то обстоятельство, 
что писатель публиковал свои романы в «реакционном» журнале, 
не могли, разумеется, ничего изменить еще в начале 60-х годов 
во время выхода двух его журналов в выраженном отрицатель- 
ном отношении [к нему] широких кругов читателей, придерживав-
шихся радикальных социально-политических взглядов. И критика 
Достоевского до самой его смерти была в основном негативной  
и характеризовавшейся отсутствием понимания. Только на похо-
ронах писателя выяснилось, что среди молодежи у него были, если 
и не сторонники, то, по крайней мере, многочисленные почита- 
тели. Петербургский же митрополит отказал в просьбе похоронить 

102 Человек, находящийся в процессе становления (прим. переводчика).
103 «Братья Карамазовы» начали выходить в «Русском вестнике» в феврале 

1879 года. Эпилог романа появился в свет в ноябрьском номере «Русского вестни-
ка» в начале декабря 1880 года. 9 декабря 1880 года вышло отдельное издание 
«Братьев Карамазовых» в 2 томах.

104 8 июня 1880 года Достоевский выступил с речью о Пушкине на заседании 
Общества любителей российской словесности, которая вызвала восторг слуша-
телей.

105 Достоевский умер 28 января 1881 года. Диагноз врачей: «разрыв легочной 
артерии». Ряд лет он страдал хронической эмфиземой легких.

106 «Дневник Писателя» Достоевский издавал в 1873, 1876, 1877. Единственный 
номер «Дневника» за 1880 год с Пушкинской речью вышел летом этого года, по-
следний — 31 января 1881, уже после кончины автора.



243

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Достоевского на монастырском кладбище: Достоевский-де всего 
лишь романист, не написавший «ничего особенного»107. Так и ушел 
он из жизни «писателем второго сорта». 

2. Здесь мы не можем дать подробного анализа всех произведений 
Достоевского и детально остановиться на его идеологии. Существен-
но проследить развитие стилистики его произведений.

Три важнейших повести раннего Достоевского образуют восхо-
дящую линию. В их своеобразии можно отметить многочисленные 
влияния различных писателей, прежде всего Гоголя. Но известного 
высказывания «Все мы вышли из “Шинели” Гоголя» нет ни у само-
го Достоевского, ни в воспоминаниях о нем. Оно, очевидно, принад-
лежит французскому дипломату, многократно писавшему о России, 
но побывавшему в России только после смерти Достоевского: 
Мельхиору де Вогюэ108. Между тем не исключено, что это высказы-
вание восходит к аутентичному устному преданию о Достоевском. 
Достоевский действительно занимался Гоголем.

«Бедные люди» так же, как и «Шинель» Гоголя, — повесть о мел-
ком чиновнике. Но в то время как герой Гоголя (см. том I, гл. IV, 
§ 12) испытывает душевное потрясение из-за необходимости по-
купки новой шинели, Достоевский изображает пробуждение чело-
веческих чувств у своего — похожего на героя Гоголя — старею-
щего мелкого чиновника Макара Девушкина через знакомство 

107 По воспоминаниям А. В. Богданович, митрополит Новгородский и Петер-
бургский Исидор сказал, что «Достоевский — простой романист, что ничего се-
рьезного не написал, что он помнит похороны Некрасова, которые описывались, — 
было много всякого рода демонстраций, нежелательных в стенах Лавры и проч.» 
(Богданович А. В. Три последние самодержца. М.; Пг., 1924. С. 44). После непо-
средственного вмешательства К. П. Победоносцева, для похорон писателя в Лавре 
было безвозмездно предоставлено место. Ночь с 31 января по 1 февраля гроб 
с телом Достоевского находился в церкви Святого Духа Александро-Невской Лав-
ры и Псалтырь над ним читали студенты, «дрожащим от волнения голосом, вкла-
дывая душу в каждое произносимое ими слово» (см.: Сараскина Л. И. Достоевский. 
М., 2011. С. 773–775). 

108 Известный писатель и историк литературы Эжен Мелькиор де Вогюэ 
(1848–1910) в своих статьях и книгах о русской культуре использовал это выска-
зывание без конкретной отсылки к автору. См. об истории этой фразы: С. А. Рейсер. 
К истории формулы «все мы вышли из гоголевской “Шинели”» // Вопросы лите-
ратуры. 1968. № 2; Бочаров С., Манн Ю. «Все мы вышли из гоголевской “Шинели”» // 
Вопросы литературы. 1968. № 6. С. 183–185; Волков В. Задание со звездочкой*// 
Литература. 2007. № 6.



244

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

с девушкой Варенькой Доброселовой, бедствовавшей в большом 
городе. Мы встречаемся с ними в тот момент, когда Макар Девушкин 
начинает заботиться о Вареньке, хотя и сам располагает лишь весь-
ма скудным жалованьем. Чтобы не давать повода для сплетен, они 
поддерживают связь только в переписке. Мелкий чиновник употре-
бляет в своих письмах довольно беспомощный разговорный язык, 
Варенька — хороший литературный язык, которым она прежде 
всего в сверхдлинном письме описывает свои детство и юность. 
Переписка, продолжающаяся с начала апреля до конца сентября 
(не считая воспоминаний Вареньки) и составляющая около 100 стра-
ниц, дает Макару возможность подробно описать свое бедственное 
положение на службе, свои стесненные жилищные обстоятельства 
и свою материальную нужду: чаще без жалоб и с сознанием совер-
шенной нормальности своей ситуации. Характеризуется в письмах 
и узость его духовного горизонта. В письмах Макара Достоевский 
весьма тактично показывает, как в стареющем одиноком маленьком 
человеке одновременно с заботой о Вареньке пробуждается под-
линная (и безнадежная) любовь, вплоть до последнего письма, за-
вершающегося воплем отчаяния: Варенька выходит замуж за чело-
века, которого не любит и не может полюбить, и вынуждена покинуть 
столицу.

Невероятность формы — вряд ли «бедные люди» способны вести 
такую длинную переписку — и часто сентиментальное настроение 
едва ли имеет значение при сжатости разворачивающегося без осо-
бых перипетий сюжета.

Дальнейший шаг на своем пути писатель сделал в «Двойнике» — 
повести, в которой непосредственно чувствуется влияние Гоголя 
в прямых созвучиях с деталями гоголевского стиля. Это опять повесть 
о мелком чиновнике, примыкающая в основном к «Запискам сумас-
шедшего» и «Носу» Гоголя. В ней описывается история сумасшествия 
Якова Петровича Голядкина, с которым мы впервые встречаемся, 
когда он теряет расположение своего прежнего начальника и благо-
детеля и вынужден расстаться с надеждой жениться на его дочери 
Кларе. Судьба Голядкина описывается человеком (фиктивным рас-
сказчиком), который сам стоит не на много выше своего героя,  
но в некоторых местах способен подыматься от уровня беспомощ-
ного рассказа с бесконечными повторениями до тонкого психо
логического описания. Решающий кризис наступает с появлением 



245

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

в присутственном месте «двойника» и однофамильца героя, вытес-
няющего его «из всех отношений в жизни», прежде всего со службы 
(некоторые сцены напоминают «Крошку Цахеса» Гофмана) и нагло 
и с презрением относящегося к герою. При этом остается даже не-
ясным, не в фантазии ли только героя существует «Голядкин-второй» 
(так понял повесть и художник А. Кубин, создавший для ее издания 
1922 года адекватные иллюстрации). Что сумасшествие Голядкина 
связано с укорами совести о прямо не упоминаемом чувстве вины 
(вероятно, из-за не сдержанного обещания жениться), отмечается 
лишь совершенно вскользь.

Достоевский особенно ценил эту повесть и переработал ее после 
возвращения из ссылки, не выделив отчетливее основной темы: вы-
сказанного уже Гоголем положения — человеческая сущность свя-
зана с тем, что каждый человек должен иметь свое собственное 
место в мире. «Двойник» Достоевского открывает перед глазами 
читателя и сознанием Голядкина его «заменяемость», и именно по-
нимание этого разрушает душу мелкого чиновника109. 

Это, конечно, социальная проблема, превращаемая Достевским 
в психологическую точно так же, как он сделал это с проблемой бед-
ности в «Бедных людях». В следующей повести «Хозяйка» социаль-
ная проблема была вообще исключена, что, вероятно, более всего  
и возмутило первоначально благосклонного к Достоевскому крити-
ка Белинского.

Герой «Хозяйки» совершенно иного происхождения: это моло-
дой ученый, историк церкви Ордынов. Перекличка с Гоголем  
и Э. Т. А. Гофманом относится здесь только к отдельным сценам 
и эпизодам повествования. Вероятно, это самое первое совершенно 
оригинальное произведение Достоевского. Правда, повесть почти 
бессюжетна, но не в смысле «физиологического очерка» «натураль-
ной школы», а потому что границы между действительностью, 
фантазией и сном в ней почти полностью размыты. Герой представ-
ляет новый в русской литературе тип мечтателя. Гоголь уже наме- 
чает возможность такого человеческого типа в образах своих худож-
ников (Пискарева в «Невском проспекте», а — отчасти — и Чарткова 
в «Портрете»). Ордынов не знал мира, живя только своей наукой, 

109 Чижевский подробно анализировал этот вопрос в статье «К проблеме Двой-
ника» (1929); существуют русский и немецкий варианты этой работы.



246

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

состоявшей для него в творческом (тесно родственном искусству) 
постижении идей. В начале повести он снимает комнату в квартире 
странной пары, очевидно из народа: старого мужчины и красивой 
молодой женщины по имени Катерина. Вскоре Ордынов заболевает. 
Во время своей болезни он переживает любовь к Катерине, с кото-
рой — действительно ли или во сне? — ведет продолжительные 
интимные разговоры, выслушивая ее странные признания. Старый 
мужчина якобы убил родителей Катерины, а ее увел с собой: рас- 
сказ ее звучит как выдумка, как композиция из народных сказок  
и песен о разбойниках. Если Катерина действительно все это расска
зывает и Ордынов этот рассказ не во сне услышал, нельзя сказать, 
идет ли речь о действительных событиях или о поэтических фанта-
зиях. Старик был уже, казалось, готов отпустить Катерину на сво-
боду. Но она не следует за Ордыновым, а остается со стариком. 
Последний может обосновать это и психологически: «Дай ему во-
люшку, слабому человеку, — сам ее свяжет, назад принесет»110. Это 
первые наметки позднейших идей Достоевского. После болезни 
Ордынов уже не находит этих странных двух людей на своей преж-
ней квартире. Краткое заключение повести Достоевский использует 
с целью сделать образы исчезнувших еще более загадочными. Кем 
же был старик — мужем или отцом Катерины? Старообрядцем,  
по некоторым намекам, — или членом шайки воров и контрабан- 
дистов, раскрытой в том же доме?

3. Достоевский, кажется, в этих трех повестях намеренно пошел 
путем «освобождения» художественного произведения от трудностей 
сюжета и освещения связанных с ним событий во внешнем мире, 
чтобы перенести центр тяжести изложения на душевные пережива-
ния (дальнейший шаг на этом пути находим во фрагменте незавер-
шенного романа «Неточка Незванова»). В этом смысле он находится 
на пороге взрыва границ «физиологических очерков» «натуральной 
школы» и превращения их в «психологические». Мрачный в целом 
образ Петербурга и герои-чиновники, возможно, относятся здесь 
к традиции «натуральной школы». Подготовка же психологического 
романа тогда еще для Достоевского — полуосознанное намерение. 
Но в своих повестях он гигантскимим шагами приближается к этому 

110 Ф. М. Достоевский. Полное собрание сочинений: в 30 т. Л., 1972–1990. Т. 1. 
С. 317.



247

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

новому жанру. Чему-то он научился у своих предшественников111: 
Гоголя, Э. Т. А. Гофмана, Бальзака (тогда вышел его перевод «Евге-
нии Гранде»), Гюго и, возможно, у Диккенса. Но в его повестях 
преобладают уже его собственные — хотя тогда еще и довольно 
скромные — «открытия». С будущим Достоевским-«философом» 
молодого Достоевского связывает, например, проблема свободы 
(см. уже в «Хозяйке» проблему свободы «слабого человека») и проб
лема человеческого существования: последнее не обеспечивается ни 
чисто психофизиологической устойчивостью, ни страстью, ни рас-
судком, ни, как выяснится позже, силой воли. Но и существование 
внешнего мира неясно и обманчиво: Достоевский подчеркивает это 
образом призрачного города Петербурга, который в любой момент 
грозит исчезнуть подобно видению (в повести «Слабое сердце»). 
Этот образ восходит к романтическим описаниям (Гоголя и отчасти 
Пушкина).

4. К этой последней теме писатель вернулся в двух своеобразных 
повестях, опубликованных после его возвращения из Сибири. В ссыл-
ке с помощью немца-чиновника, барона Врангеля, он познакомился 
с философией и сначала хотел писать философское сочинение. Мо-
жет быть, не стоит сожалеть о том, что он этого не сделал, но во всех 
его позднейших произведениях философские мотивы очень сильны. 
Двумя повестями, о которых здесь идет речь, были «Дядюшкин сон» 
и «Село Степанчиково», опубликованные в 1859 году. Конечно, они 
были задуманы, а, может быть, и вчерне написаны гораздо раньше112.

«Дядюшкин сон» — безрадостная, оставляющая тяжелое впечат-
ление история одного конфликта, в котором, с одной стороны стоит 
живой, любящий человек — молодая девушка, с другой — «дядюш-
ка», старый князь, физически состоящий почти только из всякого 
рода запасных частей своего тела, а духовно вряд ли способный 
отличать реальность от сна. Правда, запланированное матерью за-
мужество дочери с этой живой развалиной расстраивается, но в кра-
тком эпилоге мы встречаем эту девушку, уже нашедшую вход 
в «высшее общество» через «счастливое замужество» с генерал-

111 В оригинале: «мастеров», вероятно, в смысле «учителей». — Примеч. пере-
водчика. 

112 «Село Степанчиково» и «Дядюшкин сон» Достоевский создавал в Семипа-
латинске в 1857–1859 гг.



248

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

губернатором, но по-человечески такую же одинокую, какой бы она, 
конечно, была в обществе своей матери и дядюшки-князя.

Несколько оптимистичнее заключение «Села Степанчикова» 
(которое в действительности должно было называться «поместьем»)113. 
И здесь рассказчик встречается с группой живых и отчасти симпа-
тичных людей, духовный мир которых так же полон иллюзий, как  
и духовный мир героев «Дядюшкиного сна» (и часто героев у Гого-
ля). Помещик, добродушный и действительно добрый, — как и его 
мать, — человек, слепо верит «русскому Тартюфу», Фоме Опискину, 
держащему всю семью на поводу, умея типичным для русских об-
разом импонировать окружению не только своим мнимым благо-
честием, но и прежде всего своей мнимой ученостью и мудростью… 
Другие жители усадьбы преследуют различные иллюзорные и ни-
куда не ведущие цели. Хотя в ходе рассказа русский Тартюф и не 
устраняется, но все же по крайней мере обезвреживается, остро 
сатирически изображенный маленький мир повести оставляет впе-
чатление собрания людей, гоняющихся за тенями и не умеющих 
найти выхода из этого пустого занятия.

И в этих повестях Достоевский остается последователем Гоголя, 
представляющим ту же самую игру людей с тенями во многих про-
изведениях (ср. Т. I, IV, § 9 сл.).

Высказывалось предположение, — ныне, конечно, считающееся 
ложным, — что «русский Тартюф» был своеобразной пародией на 
Гоголя в роли учителя жизни (Ю. Tынянов)114. В действительности 
в речах Фомы Опискина можно увидеть пародию на назидательную 
литературу как таковую. Особой близости именно к назидательным 
произведениям и письмам Гоголя мы в рассуждениях Опискина  
не находим. 

5. Большие романы Достоевского, начиная с «Преступления  
и наказания», относятся к жанру дидактических романов. Жанр этот 
почти того же возраста, что и сама литература. Старейшими славян-
скими романами этого жанра являются переводные дидактические 
романы византийской литературы («Стефанит и Ихнилат», «Варла-
ам и Иоасаф», «Мудрый Ахикар», «История семи мудрецов» и т. д.)! 

113 Подтверждений этому факту обнаружить не удалось.
114 Имеется в виду известная статья Ю. Тынянова «Достоевский и Гоголь  

(к теории пародии)» (1921).



249

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Поэтика этого жанра получила дальнейшее развитие в XVII–XVIII вв. 
(ср. Свифт, Ж.-Ж. Руссо), причем дидактический материал излагал-
ся чаще всего без значительных помех для развития сюжета в виде 
высказываний действующих лиц. Русские переводчики (напри- 
мер, «Аргениса» Барклая и «Телемаха» Фенелона) и подражатели 
(например, классицист М. Херасков или романтик В. Одоевский)  
не развили этого жанра. Но он был еще распространен, так что 
В. Белинский, случалось, писал о нем. Достоевский оживил и обно-
вил дидактический роман: он создал жанр «полифонического рома-
на» (М. Бахтин). Дидактический материал у него теснейшим образом 
связан с действием романа. Но поучительный материал дан, с одной 
стороны, как вывод из действия романа, который читатель должет 
сделать сам, с другой стороны, содержится в высказываниях дей-
ствующих лиц и, наконец, во вставках (таких, как сжато рефериро-
ванная статья Раскольникова, воспоминания старца Зосимы и «Ле-
генда о Великом Инквизиторе», автором которой является Иван 
Карамазов и т. д.). Достоевский не дает никаких окончательных 
ответов на поставленные в его романах вопросы; поэтому его «ди-
дактические романы» отличаются особенно от «тенденциозных 
романов» Льва Толстого (к такому пониманию был недавно близок 
Ф. Степун).

Но характерны дальнейшие черты дидактических романов До-
стоевского: с одной стороны, действующие лица необычно сраста-
ются, сплавляются с представляемыми ими идеями, можно было бы 
почти сказать — они являются «воплощенными идеями», если бы 
писатель не обладал искусством изображать и этих как бы «одержи-
мых» своими идеями людей живыми людьми (это, вероятно, следую
щая ступень такого изображения типов, которое пытался дать еще 
Гоголь); с другой стороны — и в этом, пожалуй, самое существенное 
своеобразие Достоевского — с самого начала представители всех 
точек зрения, в том числе и тех, которые сам Достоевский решитель-
но отвергал, собственно, мировоззренчески «равноправны» и писа-
тель пытается обосновывать их взгляды по возможности сильными 
и убедительными аргументами и дать им по возможности четкое 
изложение. Так дидактический роман становится видом философской 
беседы и идеологической борьбы равным по своим истокам диа-
логу. Достоевский изобретает даже самых сильных противников: 
таких глубокомысленных представителей философского «просве-



250

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

щения» (об этом понятии см. в моей «Истории русской мысли» т. II, 
с. 87 сл.)115, как Иван Карамазов, или такого атеиста, как Кириллов, 
русская философская литература и публицистика в действитель-
ности не знала! Естественно, встречаются у Достоевского и идео
логические карикатуры (как, скажем, Смердяков или некоторые 
революционеры в «Бесах»), в целом же его дидактические романы 
оставляют впечатление спора о проблемах, которые еще не решены 
и для автора, образы философского и релизиозного искания, чаще 
всего тоже остающегося без окончательного результата.

Нельзя просто предполагать, что Достоевский уже тогда, когда 
он писал «Преступление и наказание», имел законченное религиоз-
ное мировоззрение. Диспуты его героев, напоминающие «агоны»116 
античных трагедий, являются, пожалуй, определенными отражени-
ями процессов, происходивших в душе самого Достоевского. Для 
изучения этой проблемы его письма дают сравнительно мало мате-
риала. Больше можно узнать из ставших за последние десятилетия 
известными набросков к его романам, в которых находится масса 
указаний на дальнейшие не решенные еще вопросы или более-менее 
ясные намеки на открывавшиеся перед писателем пути, по которым 
он в своих опубликованных произведениях все же не пошел. 

6. «Преступление и наказание» (1866; этому роману предше-
ствовали два произведения: «Записки из Мертвого дома», 1861–1862, 
воспоминания фиктивного рассказчика о сибирской каторге,  
и роман «Униженные и оскорбленные», 1861) — роман с вполне 
простым и прозрачным сюжетом типа ставших позднее столь по-
пулярными «криминальных романов», отличающийся от этого 
жанра прежде всего тем, что вся проблематика заключается не во 
внешнем мире, не в «косвенных уликах», но переносится в душу 
преступника. Раскольников убивает процентщицу не для того, 
чтобы спастись от своей нищеты, а по «теоретическим основаниям», 
поскольку сильному человеку, якобы, «все позволено». Точно так 
же раскрытие его преступления осуществляется приставом след-
ственных дел Порфирием Петровичем психологическим путем, 

115 Tschižewskij D. Russland zwischen Ost und West. Russische Geistesgeschichte 
II. 18–20. Jahrhundert. Hamburg, 1961.

116 Борьба, состязание, словесный спор, столкновение мнений. — Примеч. пере-
водчика.



251

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

так же как и многие другие герои Достоевского являющимся едва 
ли существовавшим в действительности мастером психологиче-
ского анализа: Раскольников принуждается к признанию тем, что 
Порфирий разжигает лишь теплившиеся в душе Раскольникова 
искры сомнения в его собственной силе.

Основная мысль статьи Раскольникова о праве «сильного чело-
века» (эта тема была намечена еще Пушкиным с той же самой ал-
люзией на Наполеона в «Евгении Онегине» II, 14; подобные же 
мысли мы находим у романтиков и в других местах) часто, собствен-
но, не совсем справедливо связывалась с идеей «сверхчеловека» 
у Ницше.

Во всяком случае, Раскольников не показывает себя действитель-
ным представителем наполеоновского типа. Достоевский все же не 
дает ему пасть из-за «простых угрызений совести». Вся широко 
изображенная атмосфера — семья Мармеладова, Соня, прежде все-
го нищетой и бессердечностью матери принужденная к проститу-
ции, — указывают преступнику на христианский путь. Сопоставле-
ние двух выброшенных из общества людей, убийцы и проститутки 
за чтением Евангелия еще не несет решения проблематики, стоящей 
перед Раскольниковым и Достоевским. Обращение Раскольникова 
упоминается в эпилоге как еще незавершенный процесс. О дальней-
шем его развитии не говорится вообще ничего.

7. Следующий роман, «Идиот» (1868), является результатом 
долгих размышлений автора над его содержанием, фиксирован-
ных в набросках: герой, эпилептик117*, должен был по некоторым 
наброскам закончить преступлением. В окончательной редакции он 
превратился в образ, который Ницше взял за основу своего Христа 
(в «Антихристе»). «Идиот» же, князь Мышкин, является — соглас-
но высказываниям самого автора — скорее «синтезом» Христа  
и Дон Кихота. Той чертой идиота, которую Ницше в своем произ-
ведении «Антихрист» считает характеристикой Христа, является 
его неспособность переносить чужое страдание (Э. Бенц118). На ней 

117 Достоевский страдал эпилепсией. Возникла ли у него эта «священная болезнь» 
в Сибири или он с молодости страдал ею, относится к многочисленным неясным 
моментам биографии Достоевского. (Прим. Д. И. Чижевского).

118 Видимо, речь идет о работе Э. Бенца «Идеи Ницше об исследовании христи-
анства» в «Zeitschrift für Kirchengeschichte» 56 (1937) (отдельное издание. Sttgt. 1937).



252

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

основываются дружелюбие и готовность Мышкина к помощи, до-
веденные до совершенного альтруизма. Но полное незнание мира 
приводит его, как и Дон Кихота, ко всем тем трагическим ослож-
нениям, причиной которых он является в романе и следствием 
которых оказываются повторные приступы его неизлечимого уже 
душевного недуга.

Само начало романа (вся его первая часть) является композици-
онным шедевром, вершин которого автор никогда более не достигал: 
в изложение событий одного дня с чрезвычайным мастерством 
вплетены характеристики всех действующих лиц, не оттесняющие 
на задний план, но обогащающие дальнейшими чертами образ 
главного героя. Прежде всего показывается, как его человечность 
в конце концов способна располагать к себе каждого человека. 
А в ряде дальнейших эпизодов нравственный характер идиота 
очерчивается и определяется ближе и точнее. Не остается без вни-
мания и его духовная высота: она выражается прежде всего в более 
поздней сцене, когда на приеме у генерала Епанчина он высказы-
вает свои мысли о вопросах, мучивших тогда славянофилов и за-
падников, да и самого Достоевского (не следует, однако, все слова 
Мышкина считать мнениями Достоевского! И в других его романах 
нельзя смешивать взгляды героев с воззрениями автора)… Душев-
ное непостоянство, может быть, вообще безвольного человека, или 
же человека, воля которого постоянно нарушается и парализуется 
из-за его безграничного альтруизма, лежит в основе всего трагиче-
ского развития сюжета.

Отсюда возникают все осложнения действия: прежде всего «двой-
ная любовь» Мышкина (лишь внешне напоминающая романтиче-
скую), подлинная непосредственная любовь к Аглае Епанчиной  
и смешанная с состраданием любовь к куртизанке Настасье Филип-
повне. Эта двойная любовь рвет душу героя, а бедная Настасья 
платит за нее жизнью: ее убивает соперник Мышкина, купец Рогожин.

Таким образом, идеал «положительно прекрасного человека», 
который Достоевский хотел представить в образе Мышкина, очевид-
но, не может выдержать груза действительности. Действительность 
романа часто оказывается нереальной фантасмогорией (подобно 
заключительной сцене первой части, когда Настасья бросает в огонь 
100 000 рублей Рогожина, сцене на даче Мышкина, бегству Настасьи 
с Рогожиным от церкви, в которой она должна была венчаться  



253

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

с Мышкиным и т. д.). Разноцветный ряд человеческих типов вклю-
чает, по признанию самого автора, многие «фантастические фигуры», 
начиная с циничного нигилиста Ипполита и его спутников и закан-
чивая генералом Иволгиным, чьей невероятной лжи едва ли найдут-
ся аналоги в мировой литературе, не исключая и Гоголя… Все это, 
взятое вместе с психопатологическими сторонами (например, пере-
живаниями Мышкина накануне его эпилептического припадка [так 
называемой «аурой»] и т. д.) и для Достоевского не новыми, но важ
ными типами: примитивно-страстным купцом Рогожиным и «хищной 
женщиной», Настасьей Филипповной, создает атмосферу, которая 
не встречается более в других романах Достоевского.

8. Романом, пытающимся дать ответы на актуальные вопросы 
современности и общечеловеческие нравственные проблемы, явля-
ются «Бесы», — роман, оказавшийся спорным не только в момент 
его появления, но и десятилетиями позднее. Достаточно вспомнить 
о том, что Горький еще в ХХ в., даже в годы революции не раз го-
ворил о «вредности» этого романа. «Бесы» принадлежали к «реак-
ционным», а точнее к «антиреволюционным» романам, которых 
было немало и ни один из которых не пережил своего времени, в том 
числе и два романа такого значительного писателя, как Лесков.

«Вечной» проблемой, которой занимался Достоевский, был во-
прос о роли силы воли в «экономии существования» души, вопрос, 
который он затронул уже в «Преступлении и наказании». «Актуаль-
ные» события, которыми Достоевский занимался в «Бесах» и кото-
рые в свою очередь предоставили ему уголовный сюжет, состояли 
в странном и, собственно, единственном в своем роде эпизоде рево-
люционного движения, эпизоде, вновь поставившем его перед во-
просом о мировоззренческих предпосылках тогдашнего русского 
революционного движения. Эти предпосылки — специфически 
русское рационалистическое просвещение — он пытается обычным 
для его романов образом анализа и критики включить в «полифонию» 
человеческих голосов.

Криминальный сюжет романа взят из современной хроники рево-
люционного движения: уже во время работы над романом Достоевский 
познакомился с сообщениями о процессе Нечаева (1871). Нечаев 
попытался теснее сплотить маленькую группу революционеров, ко-
торую он ввел в заблуждение относительно величины и силы своей 
организации и своего собственного положения в ней, убийством 



254

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

мнимого агента полиции Иванова, то есть общей виной. И другие 
детали деятельности Нечаева (прокламация от имени не существо-
вавшей в действительности организации и т. п.) Достоевский взял из 
сообщений о процессе. Деятельность Нечаева, исключительный 
случай в революционном движении того времени, стала основой той 
части произведения, которую сам Достоевский называл памфлетом.

Но еще до знакомства с сообщениями прессы о судебном разби
рательстве Достоевский набросал «план» своего памфлета: из пер
вых записей писателя выясняется еще более, чем из окончательной 
редакции, что основной мыслью романа должно было стать дока-
зательство, что просветители и революционеры 60-х годов (пред-
ставленные в образе Петра Верховенского) были не только физи-
чески, но и духовно наследниками поколения 40-х годов (отец 
Верховенского — представитель этого поколения и носит в набросках 
фамилию типичного представителя 40-х годов Грановского). Много-
численные, в основном неясные намеки на определенных лиц 40-х 
и 60-х годов рассеяны по разным местам романа. Тургенев карика-
турно изображен в романе писателем Кармазиновым.

Правда, следует обратить внимание, что сильно достается не 
только революционерам. Образованные представители старшего 
поколения тоже ничем не лучше: прежде всего совершенно ни- 
чтожные представители начальства, начиная с губернатора Лембке 
и заканчивая мелкими чиновниками и офицерами, они не только не 
могут ничего, т. е. никаких духовных ценностей противопоставить 
революционному движению, но и умственно неполноценны… Один 
славянофил (Шатов) чист нравственно, но его идеи и сама его рели-
гиозная вера — всего лишь выросшие на национальном чувстве 
желания верить и попытки «заставить» себя обратиться к вере. 
Подлинно «хорошими» людьми являются возможно не очень интел-
лигентный офицер и ходящая от дома к дому продавщица религи-
озной литературы. Единственным действительно верующим чело-
веком является не совсем нормальная женщина (Марья Тимофеевна). 
В таких безнадежно-мрачных красках еще никто не рисовал русскую 
действительность! 

Этот роман ни в коем случае не является «ключевым романом», 
как это иногда утверждается. Достоевский соединяет с карикатурой 
и сомнительной генеалогией людей 60-х годов также две упомянутых 
выше мысли.



255

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Человеком сильной воли в романе является центральная фигура 
Николая Ставрогина, благородного молодого человека, обладающе-
го физической красотой, богатством и духовной силой. Все другие 
фигуры романа каким-то образом зависимы от него: мать его живет 
только для него, три других женщины в романе, компаньонка Даша, 
благородная Лиза и не совсем нормальная Марья Тимофеевна Ле-
бядкина (с которой Ставрогин тайно обвенчан) — все влюблены 
в него и преданы ему. Но что еще важнее — все мужские фигуры 
романа тоже зависимы от него духовно, являются отображениями 
его сильного ума: например, теоретик атеизма Кириллов, славянофил 
Шатов (который в качестве жертвы играет роль Иванова из процес-
са Нечаева)119*, Нечаев романа — Петр Верховенский, а отчасти 
также в качестве параллели к родной матери — духовный отец  
и воспитатель Ставрогина, человек 40-х годов Степан Верховенский, 
родной отец Петра.

Нечаев-Петр Верховенский видит в Ставрогине, во всяком случае, 
сильного человека, который мог бы сыграть в революции роль «узур-
патора». Но и беглый каторжник Федька убивает Марью Тимофеев-
ну и ее брата в убеждении, что исполняет задание Ставрогина.

Однако «онтологически» этот господствующий над столь многи-
ми людьми Ставрогин близок к «нулевой отметке существования», 
а в конце ему не остается никакого иного выхода, как покончить 
жизнь самоубийством, и не потому, что он подвергается внешним 
преследованиям (правительством, подобно уже арестованным ре
волюционерам; Петр Верховенский заблаговременно уезжает),  
но потому, что душевно он совершенно пуст. Примеры силы воли, 
приводимые Достоевским, не всегда убедительны, отчасти они сви-
детельствуют о душевном заболевании и лишь отчасти объясняют-
ся отсутствием духовного полюса, вокруг которого могла бы вра-
щаться жизнь его души. В первой, опубликованной в журнале 
редакции, упоминалось и видение Ставрогиным чёрта. При публи-
кации книги писатель это место опустил. Достоевский не говорит 
в романе, что духовным полюсом, которого не хватает Ставрогину, 

119 Достоевский опустил при публикации очень интересные наблюдения Шато-
ва о различных вопросах, содержавшиеся в набросках. Они еще больше подчер-
кнули бы продуктивную духовную силу Ставрогина, к мыслям которого восходят 
(прим. Д. И. Чижевского).



256

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

должна была быть религиозная вера! Вообще религиозные мотивы 
в «Бесах» слабы как ни в каком другом романе Достоевского120*.

Вся жизнь губернского города носит в романе характер фанта-
стического маскарада, полного призрачных фигур; многие сцены 
так же невероятны, как и в «Идиоте», а некоторые (бал) еще более 
невероятны, поскольку в них принимает участие не только небольшая 
группа действующих лиц, но и широкие круги общества, «весь го-
род»… Эти невероятные сцены кажутся Достоевскому тем более 
характерными, что они разыгрываются в обществе, в общем и целом 
живущем в сознании своей «просвещенности» и действия согласно 
разумным, рациональным принципам. Критика этих принципов 
осуществляется почти исключительно при изображении психологии 
и идеологии революционеров: их отрицания всякой необоснованной 
(примитивными) логическими доказательствами традиции, включая 
не только религию и философию («метафизику»), но и принципы 
человеческого общества, семьи и государства. Аллюзии на произ-
ведения русских просветителей: Чернышевского, Писарева, Зайцева 
или слегка измененные цитаты из их сочинений могли сделать по-
нятной для читателя того времени сущность возражений Достоев-
ского; он широко отождествляет с просветителями 60-х годов  
и людей 40-х годов, намекая также на Герцена, Белинского, Гра
новского и их современников. Отрицание «неразумной» тради- 
ции с необходимостью ведет к утопизму в политике (ожидание  
предстоящих вскоре социальных преобразований, невыполнимая  
и невыносимая для человека программа всеобщего уравнения  
и диктаторского руководства всей публичной и частной жизнью)  
и к фантастике в философии культуры (отрицание «эстетики», мо-
рали, религии и т. д., которые объявляются либо совершенно не-
нужными, либо возводятся к эгоистическим инстинктам человека). 
Старшее либеральное поколение беспомощно по отношению к этим 

120 Характерный (и включенный в обработку Камю) эпизод — «исповедь» Став-
рогина перед живущим в монастыре бывшим епископом Тихоном — Достоевский 
опустил по желанию редакции журнала. Этот эпизод должен был подчеркнуть 
духовную силу Ставрогина, который не стыдится публично признаться в отврати-
тельном преступлении. Тихон обращает внимание Ставрогина на то, что побуди-
тельным мотивом его исповеди является не искреннее покаяние, а его гордость. 
Достоевский не восстановил этого все же важного для понимания романа эпизода 
в последующих изданиях (прим. Д. И. Чижевского).



257

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

воззрениям и не способно противопоставить им никакого убедитель-
ного мировоззрения.

Эта мрачная картина, собственно, ничем не смягчается, кроме  
неопределенной веры в здоровые духовные силы русского народа. 
Положительных воззрений Достоевский здесь не дает и можно гово-
рить о попытке автора воздействовать «отрицательно дидактически».

9. В 1875 году Достоевский опубликовал роман «Подросток», над 
которым мог работать спокойно, медленно и без внешнего давления. 
Здесь дидактические элементы выступают гораздо сильнее121*. 
В 1879–1881 годах вышел самый большой по объему и самый слож-
ный по идеологическому содержанию его роман «Братья Карамазо-
вы». Это снова криминальный роман, одновременно содержащий 
обширный дидактический материал и на протяжении длинных от-
рывков оставляющий совершенно без внимания сжатый сюжет. Трое 
молодых братьев Карамазовых, дети старого развратника Федора 
Павловича, относятся к трем различным человеческим типам: стар-
ший, Дмитрий, бывший офицер, — «дикий» необузданный человек, 
управляемый лишь своими страстями; второй, Иван, образованный 
мыслитель, рационализм которого, правда, далек от примитивного 
просвещенства; младший, Алёша, «христианский юноша», живущий 
послушником в монастыре у «старца», монаха Зосимы. Конфликт 
между отцом и Дмитрием, полагающим, что может претендовать 
еще на значительную сумму, находящуюся во владении отца, обо-
стряется тем, что оба они ищут благосклонности одной и той же 
провинциальной гетеры (в свою очередь относящейся к типу «хищ-
ных женщин»). Когда же старого Карамазова убивают, все улики 
свидетельствуют о вине Дмитрия, хотя в действительности старика 
убил и ограбил его лакей Смердяков (возможно, тоже бывший сыном 
старого Федора Карамазова). Суд присяжных заседателей признает 
Дмитрия виновным. В сложной ткани прекрасно построенного,  
но по своей архитектонике многослойного романа большую роль 
играют многочисленные побочные лица, прежде всего женщины.

Одной из главных тем романа является психологическая типоло-
гия: три человеческих типа воплощены в трех братьях Карамазовых 

121 Этот роман часто считался неудавшимся, что вряд ли справедливо (см.  
об этом книгу H. J. Gerigk: Versuch über Dostoevskijs „Jüngling“, Forum Slavicum, 4. 
Band, München 1965) (прим. Д. И. Чижевского).



258

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и, как неоднократно подчеркивает в романе сам Достоевский, они 
стоят в прямой связи с человеческими типами «христианского по-
эта» Шиллера (в «Письмах об эстетическом воспитании»; Достоев-
ский соединяет с этой типологией и типологию «Разбойников» 
Шиллера)122, но на вопрос о «высшем» человеческом типе оконча-
тельного ответа не дается: монах Зосима и его ученик Алёша Кара-
мазов, по-видимому, стоят к этому типу ближе всего. Между тем 
Достоевский показывает, что в каждом человеческом типе живут 
какие-то высшие душевные силы, но также скрываются и различные 
опасные «угрозы». Все мужские фигуры состоят в различных связях 
с женщинами романа, тоже имеющих совершенно различные харак-
теры. Многообразие человеческих типов показывается прежде 
всего через нравственные действия соответствующих людей. Осо-
бенно интересны для Достоевского рационалисты, выступающие 
здесь в различных образах: прежде всего в Иване Карамазове, кото-
рого Достоевский представляет читателю как человека, судящего  
и осуждающего всех других действующих лиц романа, в том числе 
и своего собственного отца. После убийства отца Иван чувствует 
свою моральную ответственность за содеянное слугой Смердяковым, 
которому Иван, может быть, действительно, бессознательно помог. 
Неприятие Иваном мира, который, якобы, не имеет смысла, выра-
жается в его «Легенде о Великом Инквизиторе» и в мыслях чёрта, 
являющегося ему в видении и подкрепляющего бессмысленность 
бытия теорией «вечного возвращения», предвосхищающей воззрения 
Ницше123. Ничтожнейшим рационалистом (просвещенцем sui gene-
ris) как раз является убийца, лакей Смердяков, но и современное 
общество (что демонстрируется в различных сценах, например, 
в сцене заседания суда), по мнению Достоевского, разделяет мысли 
примитивного просвещенства.

122 См. статью Д. И. Чижевского «Шиллер и “Братья Карамазовы”» // Zeitschrift 
für slavische Philologie. Band VI (1/2). Leipzig 1929, S. 1–42 (публикацию перевода 
этой статьи на русский язык см.: Достоевский. Материалы и исследования. Т. 19. 
СПб., 2010. С. 23–53). Эта же тема рассмотрена им в работе: Шиллер в России // 
Новый Журнал. Книга XLV. 1956. С. 109–135.

123 См. статью Чижевского «К проблеме бессмертия у Достоевского (Страхов — 
Достоевский — Ницше)» // Жизнь и смерть. Сборник памяти д-ра Николая Евгра-
фовича Осипова под редакцией А. Л. Бема, Ф. Н. Досужкова и О. Лосского. II. 
Статьи памяти Н. Е. Осипова. Прага, 1936. С. 26–38.



259

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Сюжет [романа] связан с побочными мотивами. Изображается 
прошлое Карамазова и отчасти некоторых других лиц. В таких от-
ступлениях Достоевский является типичным реалистом («метони-
мическая» композиция). Показывается, как отец и Дмитрий добива-
ются, соревнуясь, благосклонности Грушеньки. Но у Дмитрия есть 
невеста, Катерина Ивановна, сердце которой он завоевал своим 
благородством. По складу души она более соответствует скорее 
Ивану, который, возможно, уже любит ее. Алёша изображается 
с больной девушкой, Лизой Хохлаковой, и с «мальчиками», гимна-
зистами. Наконец, рядом с родным отцом Алёши, старым разврат-
ником, стоит его духовный отец, монах Зосима, смерть которого 
приносит Алёше известное религиозное разочарование. Описание 
судебного заседания является шедевром Достоевского: он убеди-
тельно использует изложение частного случая для характеристики 
всего тогдашнего русского общества. Дмитрия на основании косвен-
ных улик приговаривают к длительному каторжному сроку. Смер-
дяков признает свою вину перед Иваном, передает ему награбленные 
деньги и совершает самоубийство. Но показанию Ивана о признании 
Смердякова суд не верит, тем более что Иван является на процесс 
уже нервнобольным человеком (в предшествующую ночь ему яв-
лялся черт, ведший с ним философские беседы).

Достоевский собирался изобразить судьбы своих героев в следу-
ющем романе. Дмитрий, вероятно, должен был бежать с каторги. 
Алеша — стать революционером, и это между прочим показывает, 
что последний роман Достоевского не решил еще окончательно по-
ставленную здесь проблему «высшего человека», не решил он ее  
и по мнению автора! 

10. Выясняя композиционное и стилистическое своеобразие ро-
манов Достоевского, можно отметить ряд примечательных черт.

В основе романов Достоевского лежат довольно простые сюжеты, 
развитие которых лишь изредка усложняется перипетиями и побоч-
ными линиями. Криминальные сюжеты романов тоже едва ли под-
ходят для того, чтобы вызывать и усиливать напряженное внимание 
читателя, ибо то, что произошло в действительности, открыто со-
общается читателю: только в последнем из своих романов Достоев-
ский решает некоторые «загадки» задним числом. Содержание всех 
романов имеет чисто психологическую природу. Всегда имеется  
ряд конфликтов и разбирательств между людьми различных типов 



260

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и прежде всего между носителями различных мировоззрений: прав-
да, столкновение идей связано с личными конфликтами людей. Этот 
«полифонический характер» (М. Бахтин) или многоголосая «орке-
стровка» (Д. Чижевский)124 романов едва ли позволяет нам признать 
удачной характеристику произведений Достоевского как «романов-
трагедий» (Вячеслав Иванов): сущностное родство романов Досто-
евского с драмой выражается в преобладании диалогов (а иногда  
и во вполне сценических монологах) и напряженных массовых сцен, 
почему и вполне понятны многочисленные сценические обработки 
этих романов (множество русских, но и западные обработки Камю  
и Адамова). Это родство выражается далее в концентрации действия 
или его важных частей на кратких отрезках времени, в продолжении 
которых скрещиваются различные линии развития действия и разные 
человеческие судьбы одновременно испытывают роковое обострение — 
а некоторые лица впервые встречаются (ср. конец первой части 
«Идиота» или встречу всех членов семьи Карамазовых в келье стар-
ца Зосимы в начале романа и т. д.). Но всего этого отнюдь недоста-
точно, чтобы называть романы Достоевского трагедиями!

Дидактический характер романов выражается в теоретических 
вставках — иногда только в речах действующих лиц или же в их 
письменных обращениях, их исповедях, трактатах или поэтических 
произведениях (исповеди Ставрогина и Ипполита в «Идиоте» или 
признания Зосимы, биография Зосимы Алеши Карамазова, «трактаты» 
Раскольникова или Шигалева в «Бесах», произведения Ивана Кара-
мазова — «Поэма», «Геологический переворот» и «Легенда о Великом 
Инквизиторе», повесть Кармазинова-Тургенева, а также некоторые 
письма героев). Чрезвычайно многочисленны упоминания писателей, 
мыслителей и художников, часто это только аллюзии на их произве-
дения или легко узнаваемые цитаты. В набросках эти элементы были 
еще более многочисленными. А еще больше о прямых или косвенных 
источниках произведений Достоевского можно узнать путем анализа 
текстов — работа, которая далеко еще не завершена. Говоря об ис-
точниках, мы вовсе не имеем в виду «влияний» или «заимствований». 
Достоевский мог реагировать на какие-то импульсы, в основном 
оставясь почти всегда самостоятельным… (см. далее § 12!).

124 См. уже упоминавшуюся работу Д. И. Чижевского: «Шиллер и “Братья Ка-
рамазовы”» // Достоевский. Материалы и исследования. СПб., 2010. С. 27.



261

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

Дидактические элементы романов часто многократно во время 
действия, а окончательно в конце романов, так сказать, «отодвига-
ются в сторону» «катастрофами». Окончательная катастрофа зачастую 
оставляет после себя на сцене многочисленные трупы и выброшен-
ных из жизни каторжников или сумасшедших.

В романах имеет место вообще широко распространенное введе-
ние нетождественного автору фиктивного повествователя — иногда 
границы между этим рассказчиком и автором романа неясны (на-
пример, в «Бесах»). Заимствования из современной действитель-
ности (газеты, устные сообщения) и из исторических сочинений 
используются довольно суверенно и даже своевольно. Язык чрез-
вычайно разнообразен, отчасти восходя к заметкам с каторги и про-
чим наблюдениям Достоевского. Поэтому Достоевский работает 
с разнообразными слоями языка, начиная с бесхитростного и бес
цветного языка протокола через патетический язык, напоминающий 
полный энтузиазма романтизм (Гоголя и даже Марлинского), до по
учительного и назидательного, иногда даже елейного и ханжески-
благочестивого языка. О каком бы языковом слое ни шла речь, 
предпочтение постоянно отдается разговорному стилю и в плавной  
и в «психически-заикающейся» речи героев. Она всегда индивиду-
ально окрашена (ср., например, язык Кириллова в «Бесах»).

11. Более всего Достоевский ценит эпитеты, которые, правда, 
весьма различны, начиная с просто гиперболически усиливающих 
(величайший, чрезвычайный, сильнейший, важнейший и т. д.) до 
оригинальных (германо-косоротый и т. д.). Особенно он любит 
«обесценивающие» и уничижительные прилагательные (ленивый, 
грязный, уродливый, вонючий, злобный и т. д.), а также «презрительно»-
уменьшительные формы. Редки неологизмы, чаще всего, правда, 
довольно «сильные» (ср. второстепенность, накидчивость, одно-
идейность, кумирный, расстановочно, и особенно глаголы: капри-
зиться, напроворить, вызлиться, безлесить, разжениться, намечтать 
и т. д.). Многие странные выражения (он меня дерзнул, вместо — 
ударил) основываются на записях Достоевским народных фраз  
и выражений. Метафоры редки, важнее символически использован-
ные образы.

12. Уже с ранних повестей Достоевский имеет определенную 
склонность вырабатывать систему мощно воздействующих символов, 
к которой относятся и некоторые типичные для его произведений 



262

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«общие места». К ним принадлежит (связанный с влиянием Пуш-
кина и «натуральной школы») образ растворяющегося в ничто 
в ночном тумане города (Петербург), а также описания Петербурга 
особенно в дождливую ночь (ср. «Слабое сердце», «Двойник» и т. д.). 
Сюда же относится символ «сатанинской природы» как «злого на-
секомого» (например, вши или паука), образа, очевидно, восходяще-
го к Шиллеру (R. Matlaw)125. Перевороты в душе человека (часто 
к лучшему, по крайней мере призывы к такому перевороту) связаны 
с в общем-то редкими у Достоевского образами природы, а именно: 
образом заката солнца с «косыми лучами солнца», иногда просто 
с «солнечным лучом» (у Раскольникова и Мышкина). «Муравейник» 
стал символом всякого «коллективизма», т. е. такого общежития 
людей, которое подавляет или игнорирует их духовную индивиду-
альность, «кристальный дворец» (со Всемирной лондонской вы-
ставки) стал символом социализма, «угол» — символом самоизо-
ляции человека, «Наполеон» — воплощением (действительно или 
мнимо) «сильного человека» и т. д.

Не менее символическое значение имеет и параллелизация двух 
человеческих типов, человеческих судеб или отдельных действий 
(ср. Соня и Дуня в «Преступлении и наказании», «подросток» и Лам
берт в «Подростке», Иван и Смердяков в «Братьях Карамазовых»). 
Такое проведение параллелей иногда разворачивается в двойничество 
(«Двойник», Ставрогин и множество внутренне зависимых от него 
людей в «Бесах», Иван и Смердяков), мотив, заимствованный, веро-
ятно, у Э. Т. А. Гофмана126. И отдельные черты людей, по-видимому, 
имеют символическое значение (голубой цвет в связи с Катериной 
в «Хозяйке»).

Эта символика предоставляет новые возможности реалистиче-
ского изображения, сознательно или неосознанно заимствованные 
потом различными писателями.

13. Характерно малое значение описаний природы. Они имеют 
исключительно то или иное символическое значение (см. § 12). Внеш-
ний облик человека тоже лишь изредка изображается пластично. Чаще 

125 Имеется в виду работа R. E. Matlaw. “The Brothers Karamazov”: Novelistic 
Technique. ‘S-Gravenhage, 1957.

126 Чижевский подробно писал об этом в статье «К проблеме двойника»  
(Из книги о формализме в этике) // О Достоевском. Сборник статей І / под ред. 
А. Л. Бема. Прага, 1929. С. 9–38.



263

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

всего имеем лишь психологическую характеристику, дающую перво-
начально только основные черты, развиваемые затем по ходу дей-
ствия… До сих пор существует еще множество малоосвещенных 
проблем стиля Достоевского, например, его юмор, особенно своеоб
разие довольно большого количества юмористических элементов 
в его произведениях. Юмор его часто «жесток», что вполне инди
видуально. Дальнейшие проблемы здесь упомянуты быть не могут.

14. Для философских мотивов своего творчества Достоевский 
использует особый прием «оркестровки» (ср. выше § 5): высказы-
вания о существенных для него в положительном или отрицатель-
ном смысле темах вкладываются в уста различных лиц. Тем самым 
проблема сначала подчеркивается. Одновременное представление 
ее разными по характеру и мировоззрению людьми указывает на 
различные аспекты проблемы, намечая различные возможные ре-
шения. Например, проблема «высшего человека» упоминается 
различными героями «Братьев Карамазовых» и поскольку Досто-
евский считает типом высшего человека своего рода «ангельское» 
существование, а тип этот скорее всего представлен Алёшей, по-
следнего оба его брата, госпожа Хохлакова и ее дочь Лиза всерьез 
и в шутку называют «ангелом» и «херувимом». Учение Шиллера 
о типах (в «Письмах об эстетическом воспитании») имеет большое 
значение для типологии героев романа — и поэтому все герои на-
поминают читателю о Шиллере: даже едва ли начитанный Кара-
мазов-отец упоминает Шиллера, но и все три брата, а позднее на 
заседании суда и прокурор и защитник. То же происходит с иначе 
истолкованной проблемой «высшего человека» («Наполеон») 
в «Преступлении и наказании» или в утверждении, что всякий за 
все и за всех виноват… Таким же образом Достоевский подчерки-
вает — прежде всего в «Братьях Карамазовых» — значение красо-
ты (которая «спасет мир») и ее амбивалентного, многозначного 
характера (см. выше § 5)127.

Таким образом идеи представляются как бы независимыми  
от людей и их носителей. Но это означает принципиальную двуслой-
ность изображения в романах Достоевского: все, что происходит 
с действующими лицами, имеет высший смысл и вечное значение. 
И Достоевскому действительно удалось поставить в своих романах 

127 См.: Чижевский Д. И. Шиллер и «Братья Карамазовы». С. 33–51.



264

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

вечные и общечеловеческие вопросы (что не значит, будто ответы 
он считал общезначимыми и окончательными!).

В истории литературы мы можем лишь перечислить вопросы  
и ответы Достоевского, их же анализ должны отложить до другого 
случая. Прежде всего центральной проблемой Достоевского являет-
ся человек, его двойная сущность (в сердце человека Дьявол с Богом 
борется) и предпосылки его существования (религиозная вера, без 
которой всякий человек опустился бы до «нулевой отметки суще-
ствования»), и источники его творческой силы (семена идей приходят 
к нам «из иных миров»). Важной проблемой является также красота, 
с одной стороны, не подлежащая сомнению, с другой же — сомни-
тельная и многозначная. И еще выше ценность свободы, которая тоже 
сомнительна и может вырождаться в «сатанинское своеволие». Про-
блема свободы теснейшим образом связана с проблемой теодицеи: 
почему возможно, что созданный Богом мир допускает незаслужен-
ное страдание (например, детей) и жестокость людей? Из двух воз-
можностей создания мира — либо как «бесперебойного» и для всех 
людей счастливого мира, в котором не было бы свободы, либо мира, 
где людям в качестве высшего блага была бы подарена свобода, ко-
торой они как «конечные и ограниченные существа» могут и зло
употребить (опускаясь до злобного произвола), — Бог мог выбрать 
только последнюю возможность (эта мысль в размышлениях о До-
стоевском развита особенно Н. Бердяевым). И наконец к центральным 
проблемам Достоевского относится также вопрос о вине всякого 
человека «за все и за всех». Но ни в коем случае нельзя отдельные 
высказывания героев Достоевского считать его «назидательными» 
мнениями (как это делают Бердяев и В. Розанов)128*. 

Мы смогли лишь упомянуть эти вопросы и ответы Достоевского 
и вынуждены были, наряду с другими отчасти важными произведе-
ниями, обойти молчанием даже самое характерное теоретическое 
произведение писателя «Записки из подполья» (1864), произведение, 
которое как раз прежде всего и посвящено проблеме доведенной до 
прозвола свободы. Это произведение (название которого по-немецки — 
«Erinnerungen aus einem Kellerloch» и т. п. — передано лишь весьма 
приблизительно) — с одной стороны, пример диалектики Достоев-

128 Ницше, рисовавший в «Антихристе» свой образ Христа с князя Мышкина 
(Эрнст Бенц, см. § 7), впал в ту же ошибку! (прим. Д. И. Чижевского).



265

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

ского, которая (подобно платоновской) прежде всего исследует воз-
можность вырождения идей; с другой стороны, «Записки» имеют 
особое значение и для духовного развития Достоевского, поскольку 
видно, что в 1864 году Достоевский еще был очень далек от достиг-
нутого позже в последнем романе, сравнительно гармоничного (хотя, 
конечно, и не окончательного) мировоззрения! Поэтому нельзя не 
только все мнения героев Достоевского — какими бы положитель-
ными они ни были, как, скажем, мнения Алеши Карамазова — считать 
за мнения самого писателя, но нельзя и все его произведения рас-
сматривать как единство, представляющее собой завершенную  
и гармонизированную систему мысли (как это делает Р. Лаут129  
и другие немецкие авторы). Этот призыв к осторожности важен 
особенно потому, что Достоевского так часто пытаются представлять 
философом, а иногда и называть «пророком» («пророчества» кото-
рого, однако, по столь многим вопросам оказались ложными). Следо
вало бы также указать на связь Достоевского с его экспертами по 
философским вопросам: в Сибири это был барон Врангель, в 60-е 
годы Н. Н. Страхов, влияние которого, однако, чувствуется еще и 
в «Братьях Карамазовых», в последние годы жизни Достоевского — 
тогда еще юный Владимир Соловьев, черты характера которого, 
якобы, отчасти определили образ Алеши. От этих доверенных лиц, 
а не из собственного чтения Достоевский мог познакомиться с не-
которыми идеями Канта (ср. вышедшую недавно интересную бро-
шюру Я. Голосовкера)130.

Интересны также суждения Достоевского о своем собственном 
творчестве: противопоставляя свой «идеализм» реализму, он в другом 
месте отвергал также характеристику себя как «психолога», желая 
быть «реалистом в высшем смысле». Как мы видели, некоторые 
черты у Достоевского и у других русских реалистов были общими. 
Было бы важно подвергнуть основательному анализу и теоретико-
литературные воззрения и литературно-критические замечания До-
стоевского. Между тем нельзя рисовать его как писателя той же 
краской, как и мыслителя.

129 Речь идет о книге Р. Лаута «Философия Достоевского» (Мюнхен, 1950).
130 Имеется в виду издание: Я. Э. Голосовкер. Достоевский и Кант: Размышле-

ние читателя над романом «Братья Карамазовы» и трактатом Канта «Критика чи-
стого разума». М., 1963.



266

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

2.9. Библиография исследований о Д. И. Чижевском 
и сочинений Д. И. Чижевского

сост. А. В. Тоичкина
Исследования о Д. И. Чижевском
1. Бондарчук М. Истоки философской символики в трудах Дм. Чижев- 

ского пражского периода (I–V): (На примере сочинений Г. С. Ско- 
вороды) // Русская, украинская и белорусская эмиграция в Чехосло- 
вакии между двумя мировыми войнами. Сб. докладов. Прага, 1995. 
С. 428–436. 

2. Васильева М. А. А. Л. Бем, П. М. Бицилли, Д. И. Чижевский: Метод 
«мелких наблюдений» // А. Л. Бем и гуманитарные проекты русского 
зарубежья: международная конференция, посвященная 120-летию со дня 
рождения. 16–18 ноября 2006 г. / сост., науч. ред. М. А. Васильевой.  
М.: Русский путь, 2008. С. 113–135.

3. Васильева М. А. Статья Дмитрия Чижевского «Неизвестный Гоголь» 
и ее «неизвестный» контекст // Colloquia Litteraria Sedlcensia. T.  IV. 
Дмитрий Чижевский и европейская культура. Дрогобич. Siedlce, 2010. 
C. 165‒176.

4. Васильева М. А. Чижевский Д. И. // Литературная энциклопедия Русско-
го Зарубежья (1918–1940). М., 1997. Т. 1: Писатели русского Зарубежья. 
С. 435–437.

5. Лисовый В. С. Дмитрий Иванович Чижевский: Онтология, гносеология, 
философия культуры // Философская и социологическая мысль. 1994. 
№ 5/6. С. 4–17.

6. Магидова М. Достоевский в трудах пражский ученых-эмигрантов (А. Бем, 
Н. Осипов, Д. Чижевский) // Русская, украинская и белорусская эмигра-
ция в Чехословакии между двумя мировыми войнами. Сб. докладов. 
Прага, 1995. С. 197–213.

7. Марченко О. В. Творчество Николая Гоголя и Григория Сковороды  
в трудах Дмитрия Чижевского // Марченко О. В. FABULAE SELECTAE.  
М.: Асхань. 2016. С. 35–48.

8. Mnich R. «Рецептивная эстетика» Дмитрия Чижевского. Siedlce: Wy-
davnictwo Naukowe Instytutu Kultury Regionalnej I Badan Literackich 
im. Franciszka Karpinskiego, 2021. 588 с.

9. Надъярных Н. С. Дмитрий Чижевский. Единство смысла. М.: Наука, 
2005. 366 с.

10. Осовский О. Е. Книга М. М. Бахтина о Достоевском в оценке литера-
туроведения русского зарубежья // Бахтинский сборник. М., 1991. Вып. 2. 
С. 379–385.



267

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

11. Степун Ф. А. Дмитрий Иванович Чижевский // Русская мысль. 1964. 
С. 4.

12. Тоичкина А. В. Чижевский о Достоевском (к проблеме определения 
метода интерпретации Чижевского) // Dostoevsky Studies. New Series. 
2010. Vol. 14. S. 5–11.

13. Тоичкина А. В. Концепция просвещения в работах Д. И. Чижевского 
о Достоевском // Вестник РХГА. 2011. № 12. Вып. 3. С. 199–208.

14. Тоичкина А. В. «И как пишет критик Страхов…» (Тема спиритизма 
в публицистике Достоевского, Н. Н. Страхова и в романе «Братья Ка-
рамазовы») // Достоевский и журнализм / под ред. В. Н. Захарова, 
К. А. Степаняна, Б. Н. Тихомирова. “Dostoevsky Monographs”. Вып. 4. 
СПб., 2013. С. 299–315.

15. Тоичкина А. В. Реализм Достоевского в исследованиях Д. И. Чижевско-
го // Dostoevsky Studies. 2013. Vol. 17. S. 23–36.

16. Тоичкина  А.  В. Философский контекст статьи Д.  И.  Чижевского  
«К проблеме двойника» (К методологии исследования ученого) // Еже-
годник Дома русского зарубежья имени Александра Солженицына, 
2014–2015 / отв. ред. Н. Ф. Гриценко. М.: Дом русского зарубежья ши-
мени Александра Солженицына, 2015. С. 415–423.

17. Тоичкина А. В. Сюжет «Двойника» Достоевского в исследованиях 
В. В. Виноградова и Д. И. Чижевского // Dostoevsky Studies. New Series. 
2016. Vol. 20. S. 59–70.

18. Тоичкина А. В. Сковорода, Коменский, Сведенборг и Достоевский 
в работах Д. И. Чижевского о мистиках // Вестник Русской христианской 
гуманитарной академии. 2017. Т. 18, Вып. 2. С. 145–156.

19. Тоичкина А. В. Научный метод Д. И. Чижевского (на материале его 
работ 1920–1930-х годов) // Девятые и Десятые Андреевские чтения. 
Славянские литературы и литературные взаимосвязи. Сборник статей 
по материалам XLVI и XLVII Международных филологических конфе-
ренций 13–22 марта 2017 г., 19–28 марта 2018 г., г. Санкт-Петербург / 
СПбГУ. Филол. факультет; отв. ред. О. В. Гусева. СПб.: ВВМ, 2018. 
С. 54–66.

20. Тоичкина А. В. Аксиологические основы научного метода Д. И. Чижев-
ского в его работах о Ф. М. Достоевском («Легенда о великом инкви-
зиторе») // Человек. Текст. Дискурс. Филологические чтения. V Все-
российская с международным участием научная конференция, посвя-
щенная 80-летию со дня памяти Алексея Алексеевича Ухтомского 
23–24 сентября 2022 года / сост. Е. А. Фёдорова. Ярославль: Филигрань, 
2022. С. 309–316.

21. Тоичкина А. В. Аксиологические основы метода Д. И. Чижевского в его 
работах о Г. С. Сковороде и Н. В. Гоголе // Ученые записки Новгород-
ского государственного университета. 2024. № 2 (53). С. 234–241.



268

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

22. Тоичкина А. В. Понятие «система» в работах Д. И. Чижевского о Я. А. Ко-
менском и Г. С. Сковороде // Поиск гармонии в мире хаоса: Ян Амос 
Коменский и современная философия образования: Материалы между-
народной научно-практической конференции (Санкт-Петербург, 3–4 июня 
2015 г.) / ред. С. Марчукова, Р. Мних. СПб.: Петершуле, 2016. С. 140–152.

23. Чижевский Д. И. Избранное: в 3 т. Т. 1.: Материалы к биографии: (1894–
1977) / сост., вст. ст. В. В. Янцена; коммент. В. В. Янцена и др. М.: 
Библиотека-фонд «Русское Зарубежье», Русский путь, 2007. 848 с.

24. Янцен В. В. Н. А. Бердяев: Письмо Д. И. Чижевскому // Новый журнал. 
Нью-Йорк. Март 2007. С. 212–216. 

25. Янцен В. В. Неизвестный Чижевский: обзор неопубликованных трудов. 
СПб.: Изд-во РХГА, 2008.162 с.

26. Янцен В. В. О судьбе книжних собраний и архивов Дмитрия Иванови-
ча Чижевского в Германии // Записки Русской академической группы 
в США. 2003. С. 135–163.

27. Янцен В. В. Об иррациональном в истории: Биографические заметки 
к переписке С. Л. Франка и Д. И. Чижевского (1932–1937, 1947 гг.) // 
Русский Берлин (1920–1945). Международная научная конференция 
16–18 декабря 2002 г. / сост. М. А. Васильева, Л. С. Флейшман. М., 2006. 
С. 304–354.

Сочинения Д. И. Чижевского
•• о творчестве А. С. Пушкина 

1. Чижевский Д. И. «Морю», стихотворение Пушкина, рукопись второй 
редакции // Русский литературный архив  / под ред. М. Карповича  
и Дм. Чижевского. Нью-Йорк, 1956. С. 5–39.

2. Čyževskyj D. Puškin medzi romantizmom a klasicizmom // Slovenské Pohla-
dy. 1937. 1. S. 36–41; 2. S. 75–83.

3. Čyževskyj D. Puškin und die Romantik // Slavische Rundschau. 1937. 9. 
S. 69–80.

4. Čyževskyj D. Puškin und die Romantik // Germanoslavica. 1937. 5/1–2. 
S. 1–31.

5. Čyževskyj D. Bemerkungen zu Puškin // Germanoslavica. 1937. 5/1–2. S. 71–75.
6. Čyževskyj D. Germano-slavistische Puškiniana in “Zvenja”// Germanoslavi-

ca. 1937. 5/1–2. S. 76–77.
7. A. S. Pushkin: Evgenij Onegin. A Novel in Verse. The Russian Text, edited 

with Introduction and Commentary by D. Č. Cambridge, Mass. (Harvard 
University Press), 1953.

8. Tschizewskij D. Puschkin und die russische Sprache // Solange Dichter leben. 
Puschkin-Studien. Herausgegeben von A. Luther Krefeld. Scherpe-Verlag, 
1949. S. 179–197.



269

Раздел 2. Методологические основы изучения русской литературы…

9. Tschizewskij D. Neues über Puškin, Lermontov und Gogol’ I. Zeitschrift für 
slavische Philologie. 1955. 23/2, S. 385–398.

10. Tschizewskij D. Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts. I. Die 
Romantik. Eidos Verlag München, 1964. S. 50–72. 

•• о творчестве Н. В. Гоголя 
1. Чижевский Д. Две родословных Гоголя // Новый Журнал. 1965. Т. 78. 

С. 71–78.
2. Чижевский Д. Неизвестный Гоголь // Новый Журнал. 1951. Т. 27. С. 126–158.
3. Чижевский Д. O «Шинели» Гоголя // Современные Записки. 1938. Т. 67. 

С. 172–195.
4. Чижевский Д. Tри книги о Гоголе // Новый Журнал. 1955. С. 277–288.
5. Čyževskyj D. Gogol’: Artist and Thinker // The Annals of the Ukrainian 

Academy of Arts and Sciences in the U. S. New-York. 1952. 4/2. S. 261–278.
6.  Čyževskyj D. Skovoroda — Gogol’// Die Welt der Slaven. 1968. 13/3. S. 317–

326.
7. Tschižewskij D. Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts. 2 Bände. 

Band 1: Die Romantik (Forum Slavicum. 1). München, 1964. (о Гоголе: 
С. 97–113)

8. Tschižewskij D. Gogol’s Ja und Nein // Archiv für das Studium der neueren 
Sprachen und Literaturen. 1978. Braunschweig. 215. Bd. 130. Jahrgang 2. 
S. 347–355.

•• о творчестве Ф. М. Достоевского
1. Чижевский Д. Достоевский — психолог // О Достоевском ІІ. Сборник 

статей под редакцией А. Л. Бема. Прага: 1933. С. 51–72.
2. Чижевский Д. К проблеме бессмертия у Достоевского. (Страхов —  

Достоевский — Ницше) // Жизнь и смерть. Сборник памяти д-ра Ни-
колая Евграфовича Осипова под редакцией А. Л. Бема, Ф. Н. Досуж-
кова и Н. О. Лосского. II. Статьи памяти Н. Е. Осипова. Прага, 1936. 
С. 26–38.

3. Чижевский Д. К проблеме двойника (Из книги о формализме в этике) // 
О Достоевском. Сборник статей І / под ред. А. Л. Бема. Прага, 1929. 
C. 9–38.

4. Чижевский Д. Масарик и Достоевский // Центральная Европа. Еже-
месячник № 2. Прага, 1931. C. 87–92.

5. Чижевский Д. Отрывок черновика «Записок из Мертвого дома» До
стоевского // Русский литературный архив  / под ред. М. Карповича  
и Дм. Чижевского. Нью-Йорк, 1956. С. 59–81.

6. Чижевский Д. Словарь личных имен у Достоевского / Составлен А. Л. Бе-
мом, С. В. Завадским, Р. В. Плетневым и Д. И. Чижевским под общей 



Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

редакцией А. Л. Бема. Ч. І: Произведения художественные // О Досто-
евском ІІ. Сборник статей под редакцией А. Л. Бема. Прага, 1933. С. І–VIIІ 
(предисловие), 1–89.

7. Čyževskyj D. Schiller und die “Brüder Karamazov” // Zeitschrift für slavische 
Philologie. Band VI (1/2). Leipzig, 1929. S. 1–42.

8. Čyževskyj D. Folkloristisches zu Dostojevskij // Dostojevskij-Studien. 
Gesammelt und herausgegeben von D. Čyževśkyj. Reichenberg, 1931. 
S. 113–116.

9. Čyževskyj D. Dostojevski i zapadno-evropska filozofija // Нова Европа. № 4. 
Zagreb, 1931. S. 232–238.

10. Čyževskyj D. Manuscripts of Dostoevsky and Turgenev at Harvard // Harvard 
Library Bulletin. Cambridge (Mass) 1955. 9/3. S. 410–415.

11. Tschižewskij D. Literarische Lesefrüchte XI: (99) Swedenborg, Kvitka-
Osnov’janenko, Dostojevskij // Zeitschrift für slavische Philologie. 
Band XIX (2). Leipzig, 1947. S. 348–371.

12. Tschižewskij D. Dostojewskij // Dmitrij Tschižewskij, Russische Literatur-
geschichte des 19. Jahrhunderts. II. Der Realismus. Forum Slavicum Band 1. 
München, 1967. S. 72–92.

13. Tschižewskij D. Dostojevskij und die Aufklärung. Tübingen, 1975. 30 s.



Р а з д е л  3.  
 

АКСИОЛОГИЧЕСКИЙ ПОДХОД 
К ИЗУЧЕНИЮ РУССКОЙ 

КЛАССИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 
В СРЕДНЕЙ ШКОЛЕ





273

3.1. Программа духовно-нравственного  
воспитания в средней школе  
для 5–10 классов

Е. А. Фёдорова, В. В. Любарец

А. С. Пушкин
5 класс. (4 ч.) «Сказка о мёртвой царевне и о семи богатырях». 
Сюжетный мотив спасения в сказке. Понятие греха как отступления 

от нравственных заповедей. Гордость как основа человеческих поро
ков. Образы царицы и царевны как воплощения гордости и смирения. 
Зависть как печаль о благополучии другого, антитеза любви к ближ-
нему. Красота, кротость и доброта в образе царевны. Богатырство как 
единство силы и справедливости, готовность на самопожертвование 
во имя ближнего и высших ценностей. Образы богатырей и Елисея.

6 класс. (6 ч.) Роман «Дубровский». 
История дружбы и вражды Троекурова и Дубровского. Гордость 

героев как причина их разъединения. Гордость и бунтарство, жажда 
мести Владимира Дубровского. Противостояние Владимира и Трое
курова. История любви Владимира и Маши. Нравственный выбор 
Маши. Смысл финала романа. Прозрение Владимира и его отказ  
от мщения.

7 класс. (4 ч.) «Повести Белкина» («Станционный смотритель»). 
Проблема отцов и детей. Внешний конфликт (Вырин и Минский) 

и внутренний конфликт (Дуня). Образ «маленького человека» в по-
вести. Мотив «блудного сына». Финал повести. Образ дороги как 
символ судьбы личности и страны. Интерпретация повести в филь-
ме С. Соловьева (1972).



274

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

8 класс. (6 ч.) «Моцарт и Сальери». Роман «Капитанская дочка».
Особенности драматургии А. С. Пушкина. Проблема судьбы как 

Суда Божьего. Тема греха как отступление от нравственных запо-
ведей и добродетели. Внутренний конфликт Сальери (совести и рас
судка) как его наказание.

Роман «Капитанская дочка». Сюжетные мотивы становления, ис-
пытания и выбора. Тема семьи. Проблема свободы личности и на-
рода. Первый круг испытания Гринева. Свобода как своеволие. По-
нятие о двойственности природы человека. Зурин и Швабрин как 
двойники Гринева. Нравственные уроки Савельича и Маши Миро-
новой. Внешний и внутренний конфликт в повести. Восстание Пу-
гачева. Семья Мироновых как образец семьи. Понятие героического 
(капитан Миронов). Традиция последнего целования, плач по убито-
му воину (традиции древнерусской воинской повести). Образ Пуга-
чева и Петра Гринева: спор о свободе. Маша Миронова как авторский 
идеал. Прототип Маши Мироновой — Прасковья Луполова. Симме-
тричность композиции. Смысл названия романа. Сон Гринева как 
выражение авторской идеи произведения.

9 класс. (10 ч.) Стихотворения. «Отцы пустынники и жены 
непорочны…», «Пророк». Поэма «Медный всадник». Роман 
в стихах «Евгений Онегин».

Поэма «Медный всадник». Человек и история в поэме. Образ 
Петербурга. Образ Евгения в поэме. Образ Петра I в поэме. Конфликт 
личности и государства.

Роман в стихах «Евгений Онегин» как новаторское произведение. 
Образы Владимира Ленского и Евгения Онегина как две ступени раз
вития образа автора. Образ Татьяны Лариной как авторский идеал. 
Взаимоотношения главных героев.

Н. В. Гоголь 
5 класс. (2 ч.) Повесть «Ночь перед Рождеством» из сборника 

«Вечера на хуторе близ Диканьки».
Фольклорная и христианская основа произведения. Сюжет ис-

кушения и его преодоления. Кузнец Вакула и черт как антиподы. 
Вакула — иконописец и певчий в хоре, церковный староста. Иску-
шение Вакулы страстью-любовью. Оксана и сюжет преображения. 
Рождественный хронотоп.



275

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

7 класс. (3 ч.) Повесть «Тарас Бульба».
Историческая и фольклорная основа повести. Запорожская Сечь: 

братство и православная вера как духовная основа общины. Сюжет-
ные мотивы искушения и выбора. Сопоставление Остапа и Андрия. 
Искушение Андрия любовью-страстью к польке. Измена братству 
и вере. Понятие страсти как извращения любви. Формирование до-
минанты как иллюстрация учения о прилоге Нила Сорского. Остап 
и Тарас как богатыри, защитники Отечества и веры. Нравственный 
выбор Остапа. Героическая смерть Тараса. Житийная основа пове-
сти — Житие Евстафия Плакиды. 

8 класс. (6 ч.) Повесть «Шинель». Комедия «Ревизор».
Н. В. Гоголь. Повесть «Шинель»: тема, идея, особенности  

конфликта. Образ маленького человека в произведении. Акакий 
Башмачкин как хранитель традиции. Отношение Башмачкина 
к своему труду. Проблема милосердия. Искушение Башмачкина 
мечтой о материальном. Смысл финала. Прозрение Башмачкина 
перед смертью. Интерпретация повести в кинофильме А. Бата- 
лова.

Комедия «Ревизор» как сатира и изображение нравственных по-
роков. Сюжет, композиция, особенности конфликта. Система об-
разов как проявления пороков. Образ Хлестакова. Понятие «хлеста-
ковщина».

9 класс. (8 ч.) Поэма «Мёртвые души».
Святоотеческое учение об иерархическом строении человека: 

естественный (душевный) — плотской — духовный уровни. Учение 
А. А. Ухтомского о доминанте. Судьба как проявление доминанты 
личности и народа. Образы статические и динамические в поэме. 
Понятие страсти как отступление от добродетели. Проявление 
«плотского» в помещиках: Манилов — отсутствие духовной цели, 
Коробочка — закрытость, ограниченность, страх перед жизнью, 
Собакевич — грубость и индивидуализм, Ноздрев — авантюризм, 
страсть к риску, игре, Плюшкин — страсть к накопительству. В Плюш-
кине и Чичикове — сохранение естественного закона (дружба  
и любовь). Способность Чичикова к рефлексии, к самоконтролю  
и самоанализу. Динамическая модель личности и мира: движение 
к христианскому идеалу. Образ России, народа и автора в поэме. 



276

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Значение народной музыки. Образ дороги как символ судьбы чело-
века и Отечества: торжество плотского — стихийное движение 
тройки, победа духовного — Тройка-птица, полет.

М. Ю. Лермонтов 
5 класс. (2 ч.) Стихотворение «Бородино».
Диалог солдата-новобранца и старого воина как диалог Собесед-

ников, постигающих Истину. Основа данной народной оды — геро-
ический эпос древнерусской словесности («Сказание о Мамаевом 
побоище» и др.). Единение русского народа и проявление Про- 
мысла Божьего. Богатырство и сила духа русского народа, единство 
и цельность русского национального характера. Мотив братства  
и военного товарищества.

7 класс. (4 ч.) «Молитва» («В минуту жизни трудную…», 1839) 
и другие. «Песня про царя Ивана Васильевича, молодого оприч-
ника и удалого купца Калашникова».

«Молитва» — стихотворение, посвященное М. А. Щербатовой 
(А. О. Смирнова-Россет). Тема одиночества в лирике поэта. Про-
блема гармонии. Ощущение Бога не разумом, а чувством, душой. 
Утоление душевной муки и очищение души.

«Песня про царя Ивана Васильевича, молодого опричника  
и удалого купца Калашникова». Историческая основа произведе-
ния. Фольклорная основа: варианты исторической песни о Мастрю-
ке Темрюковиче (Кирши Данилова). Повествование от лица гусляров. 
Калашников как русский богатырь и Кирибеевич как разбойник, 
бусурманин. Понятие чести и Семьи как Малой Церкви, Дома. Трех-
частная композиция: зачин, три части, концовка. Числовая симво-
лика: три героя, три гусляра, три дня и три ночи. Образ Солнца (царь, 
муж, Христос). Образ земли как опоры богатыря. Могила Калашни-
кова на перекрестке, в середине креста.

8 класс. (2 ч.) Поэма «Мцыри». 
Поэма «Мцыри» как романтическое произведение. Проблема сво-

боды. Сюжетные мотивы выбора и грехопадения. Кольцевая компо-
зиция. Конфликт внешний и внутренний. Мцыри и его движение от 
гордости к смирению. Зоорморфная символика. Поединок с барсом 
как поединок со зверем в себе. Очищение от гордыни исповедью. 



277

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Библейский эпиграф: свобода выбора личности. Книга Пророка Ионы 
как библейская основа поэмы. Притча о блудном сыне.

9 класс. (11 ч.) «Молитва» («Я, Матерь Божия, ныне с молит-
вою…», 1837). Роман «Герой нашего времени».

«Молитва странника» — стихотворение, посвященное В. А. Ло-
пухиной. На фоне последовательных отрицаний происходит утверж-
дение темы любви, мольбы о прощении, желания блага возлюблен-
ной. Умиротворенность и музыкальность стихотворения.

Конфликт личности с окружающим миром в сфере любви, друж-
бы, жизни общества. Проблема судьбы как нравственного выбора 
личности. Сюжетные мотивы испытания, выбора, грехопадения, 
искупления. Двойственность образа Печорина. Двойники Печорина: 
Грушницкий, Вернер, Вулич. Вера как Собеседник Печорина. «Бэла» 
и «Фаталист» как полюсы романа. Поиск героем нравственной про-
граммы жизненного поведения (И. И. Виноградов). Композиционный 
принцип «двойной хронологии». Композиция романа: движение от 
человека «внешнего» к человеку «внутреннему». Путь героя как 
путь души. 

М. Е. Салтыков-Щедрин
7 класс. (2 ч.) Сказки (две по выбору). «Пропала совесть», «Пре-

мудрый пискарь» и другие.
Совесть как внутренний голос, собирающий все впечатления  

от жизни рода, судящий и указывающий жизненную дорогу (А. А. Ух-
томский). Пискарь как образ замкнутого на себе Двойника, идущего 
к саморазрушению.

10 класс. (3 ч.) Роман-хроника «История одного города»  
(не менее двух глав по выбору). Главы «О корени происхождения 
глуповцев», «Опись градоначальникам», «Органчик», «Подтверж-
дение покаяния» и другие.

«История одного города» как сатирическое произведение  
с элементами антиутопии. Глава «О корени происхождения глу-
повцев». Собирательные образы градоначальников как Двойников 
(«Опись градоначальникам», «Органчик», «Подтверждение пока-
яния» и др.) Интерпретация романа в кинофильме С. Овчарова 
«Оно» (1989).



278

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Ф. М. Достоевский
8 класс. (2 ч.) «Белые ночи» (одно произведение по выбору). 
Споры о герое: Мечтатель — слабая или сильная личность? 

Нравственный выбор героя. Евангельская основа произведения. Об-
раз Петербурга. Символика названия. Интерпретация повести в ки-
нематографе: И. Пырьев (1959), Л. Висконти (1957), Р. Брессон (1971). 

10 класс. (10 ч.) Роман «Преступление и наказание». 
«Сон смешного человека» — рассказ о петербургском герое,  

его падении и возрождении. «Преступление и наказание» — идео
логический, философский роман и роман-диалог. Образ Петер- 
бурга через доминанту Раскольникова. Три фазы формирования за-
мысла Раскольникова на преступление как самоутверждение. Идея 
о праве сильной личности. Раскольников и его «двойники»: Лужин 
и Свидригайлов. Образ Сонечки Мармеладовой и проблема нрав-
ственного идеала, искупления милосердием. Евангельские мотивы 
и образы в произведении. Сны Раскольникова и Свидригайлова как 
самораскрытие героев. Роль финала. Проблема возрождения героя.

Л. Н. Толстой 
5 класс. (5 ч.) Рассказ «Кавказский пленник».
Историческая основа, рассказ-быль, тема, идея. Жилин и Косты-

лин: сравнительная характеристика образов. Нравственный облик 
героев. Готовность Жилина на самопожертвование во имя друга. 
Евангельская основа повести.

6 класс. (2 ч.) Повесть «Детство» (главы).
Тематика и проблематика повести. Образы родителей как анти-

поды: европейский тип и русский тип. Наталья Николаевна как  
авторский идеал. Смирение и покорность героини воле Божией.  
Образы Карла Иваныча и Натальи Савишны как Собеседников ма-
ленького героя. Значение образа юродивого Григория. Образ сада 
как символ утраченного земного рая. 

7 класс. (3 ч.) Рассказ «После бала».
Тема жестокости и сострадания. Проблема двойственности че-

ловека. Церковный календарь в рассказе. Нравственный выбор 
главного героя.



279

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

8 класс.(2 ч.) «Отрочество» (главы).
Пробуждение «плотского» человека в подростке. Глава «Затме-

ние». Внутренний и внешний конфликты в повести. Движение 
главного героя от самоутверждения к согласию с другими. Нехлюдов 
как Собеседник главного героя.

10 класс. (15 ч.) Роман-эпопея «Война и мир».
Роман-эпопея и семейная хроника. «Мiръ» как Вселенная и народ, 

община. Нравственные устои. «Мысль семейная» в романе «Война 
и мир»: Ростовы и Болконские. Нравственно-философские взгляды 
Л. Н. Толстого. Андрей Болконский: движение от Двойника к Собесед
нику. Наташа Ростова: искупление греха милосердием. Марья Болкон
ская и Николай Ростов: духовная личность и «естественный» человек. 
Духовные искания Пьера Безухова. Отечественная война 1812 года 
в романе «Война и мир». Бородинское сражение как идейно-компози
ционный центр романа. Образы Кутузова и Наполеона как антиподы: 
самоутверждение и самоотвержение. «Мысль народная» в романе 
«Война и мир». Основа произведения — героический эпос древне-
русской словесности («Сказание о Мамаевом побоище» и др.). Тради
ция последнего целования, белые рубахи ополченцев как символ очи
щения и готовности вступить в Царствие Небесное. Единение рус- 
ского народа и проявление Промысла Божьего. Образ Платона Кара-
таева и евангельская основа романа. Аллюзии к древнерусской словес-
ности (воинская повесть) и творчеству Пушкина («Капитанская доч
ка»). Символический образ солнца и его косых лучей в романе. Зна- 
чение творчества Л. Н. Толстого в отечественной и мировой культуре. 
Экранизации романа С. Бондарчуком (1967) и Р. Дорнгельмом (2007).

3.2. Феномен «богатырство» в свете этического 
учения А. А. Ухтомского (на материале сказок 
А. С. Пушкина и М. Е. Салтыкова-Щедрина)

С. В. Капустина

Пласт аксиологически ориентированных исследований феноме-
на «богатырство» значительно пополнился в первые десятилетия 
XXI века. В частности, он терминологически идентифицировался 



280

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

как индивидуально-авторский концепт, аккумулирующий ценностные 
установки русских литераторов. На материале творчества Н. В. Го-
голя (см.: [Капустина, 2023]), Ф. М. Достоевского (см.: [Капусти-
на, 2022]), А. К. Толстого (см.: [Аржанцева, 2024]) и др. восстанав-
ливались ядерные значения указанного мыслеобраза, среди которых: 
«духовная сила» («сила от Бога»), «служение», «братство», «пред-
стательство», «жертвенность», «будничное подвижничество». Впол-
не очевидно, что такая «смысловая эссенция», художественно во-
площенная национальными писателями и поэтами, сформировалась 
благодаря их пристальному вниманию к героическому эпосу; ори-
ентированностью на исконно народные и ментально коренные об-
разы святорусских богатырей.

Иной же материал для исследования аксиологии богатырства 
был избран А. С. Мироновым, в работах которого рассматривают-
ся «все известные науке записи былин» [Миронов, 2023, с. 42]. 
Обратившись к широчайшему источниковедческому ареалу, А. С. Ми-
ронов сосредоточился на выявлении «для каждой эпической си- 
туации “аксиологической доминанты”, определяющей ценност- 
ные предпочтения персонажа» [Миронов, с. 42]. Разнообразие 
былинных контекстов позволило ученому выявить положительные 
и отрицательные импульсы таких доминант героев, как «честь 
“внешних” объектов», «соборная слава богатырства», «богатырский 
дар» и «сердце богатырское». Принципиально важным считаем его 
указание на методологическую основу исследования: «…опираем-
ся здесь на концепцию доминанты как психологического понятия, 
предложенную психофизиологом А. А. Ухтомским» [Миронов, 
с. 43]. 

Обозначенная А. С. Мироновым концепция А. А. Ухтомского, 
думается, весьма продуктивна для анализа аксиологии не только 
былинных, но и сказочных героев. Еще более презентативно ее по-
тенциал раскрывается при выявлении богатырских доминант в автор-
ской сказке. Выбор такого иллюстративного материала — с его схе-
матичными сюжетными линиями, четкими интегральными образами, 
небольшим количеством ценностно маркированных ситуаций — спо-
собствует контаминации двух ранее обозначенных подходов — кон-
цептного и доминантного — к изучению феномена «богатырство». 

Например, выявление доминант героев в «Сказке о спящей 
царевне и о семи богатырях» позволяет, во-первых, составить пред-



281

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

ставление об их аксиологических приоритетах; во-вторых, рекон-
струировать ядерные смыслы индивидуально-авторского концепта 
А. С. Пушкина. Следует заметить, что в литературоведческих 
штудиях уже были предприняты попытки реконструкции концепта 
«богатырство» на материале произведений классика [Половнико-
ва, 2022], однако до сих пор в достаточной мере не изучались как 
запечатленные в его сказках православные доминанты воинского 
братства, так и предпосылки их художественной экспликации. 
Важно, что пушкинское восприятие духовности былинных защит-
ников Руси во многом отозвалось в творчестве его последователей, 
будто бы сакрализировавших богатырскую силу, отождествивших 
ее с православным противостоянием бесовщине (см.: [Капустина, 
2014]). 

Примечательно, что создатель закона доминанты, А. А. Ухтомский, 
часто обращался для его иллюстрации к литературным примерам. 
А. С. Пушкина он считал «гениальным переводчиком и толмачом» 
русского народа [Ухтомский, 1996, с. 452], одним из отцов того пре-
дания в литературе, которое было развито Н. В. Гоголем, Ф. М. До-
стоевским, Л. Н. Толстым. Полагаем, понимание богатырства как 
святорусского воинства, оплота духовной крепости и самоотречен-
ного служения братьям во Христе было одной из значимых состав-
ляющих этого предания. 

Для доказательства выдвинутого тезиса считаем целесообразным 
проанализировать «Сказку о мертвой царевне и о семи богатырях» 
в координатах этического учения А. А. Ухтомского. Характерология 
героев А. С. Пушкина дополняется значимыми нюансами при при-
менении к содержанию произведения законов о двойнике и заслу-
женном собеседнике. Напомним, что, по А. А. Ухтомскому, в двой-
ничестве пребывает тот, кто сосредоточивается на эго-доминантах, 
замыкается в скорлупе собственных страстей, утрачивает возможность 
полноценно воспринимать другого человека; путь собеседования же 
открывается тому, кто искренне сопереживает, сострадает, сочув-
ствует иному лицу, абстрагируется от его восприятия сквозь «я»-
призму.

Выразительным образом двойника в «Сказке…» выступает 
царица-мачеха, чрезмерное самолюбие которой проявляется че- 
рез самолюбование в зеркальце. Последнее и служит, по А. А. Ух-
томскому, визуализацией того «экрана между человеком и собе- 



282

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

седником» [Ухтомский, 1996, с. 176], который закрывает героине 
путь спасения вовне, предопределяет ее внутреннее саморазруше-
ние гордостью и ревностью. Волшебное зеркальце для царицы — 
вещный суррогат собеседника («С ним одним она была / Добро-
душна, весела…» [Пушкин, 1950, с. 459]), отражающий ее откры-
тость искушающей тьме и усугубляющий духовное бремя двойни-
чества.

Противоположность героини-двойника — собеседующая с по-
ложительными персонажами сказки молодая царевна. Рожденная 
в Навечерие Рождества Христова («…в сочельник в самый, в ночь» 
[Пушкин, 1950, с. 458]), она живет по заветам Христа и, подобно 
Ему, воскресает после насильственной смерти. Духовная красота 
юной девушки отражается на ее внешности: «Белолица, черноброва, / 
Нраву кроткого такого» [Пушкин, 1950. с. 460]; проявляется в пра-
ведном поведении: «Засветила Богу свечку…» [Пушкин, 1950, с. 463], 
«Закрасневшись, извинилась» [Пушкин, 1950, с. 463], «От зеленого 
вина / Отрекалася она» [ Пушкин, 1950, с. 464]; вызывает любовь 
в добрых сердцах: «Та ˂Чернавка. — примеч. С. К. ˃, в душе ее 
любя, / Не убила, не связала» [ Пушкин, 1950, с. 461]; «Всех нас 
семеро, тебя / Все мы любим…» [Пушкин, 1950, с. 465].

Характеристиками, данными иным лицам, будто бы дополняет-
ся духовный портрет самой царевны. Войдя в терем богатырей  
и обнаружив его православное убранство, героиня составляет 
мнение о них, но подспудно аттестует и себя: «Видит девица, что 
тут / Люди добрые живут» [Пушкин, 1950, с. 463]. Собеседование 
царевны и богатырей начинает слагаться с первых минут их встре-
чи. Как и подобает православным христианам, они воспринимают 
друг друга связанными духовным — братско-сестринским — род-
ством: «Коли красная девица, / Будь нам милая сестрица» [Пуш-
кин, 1950, с. 462]. 

Собеседование смиренномудрой красавицы и благочестивых 
богатырей не нарушается последующим бытом: «Им она не пре-
кословит, / Не перечут ей они» [Пушкин, 1950, с. 465]. А. С. Пушкин, 
описывая жизнь царевны под богатырской защитой, словно находит 
емкий и лаконичный синоним понятию А. А. Ухтомского «собесе-
дование» — «согласие»: «И согласно все опять / Стали жить да по-
живать» [Пушкин, 1950, с. 466]. Девица становится «хозяюшкой 
˂…˃ / В терему» [Пушкин, 1950, с. 464–465], богатыри же тради-



283

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

ционно оберегают родную землю от вражеских нашествий: «Братья 
дружною толпою / Выезжают погулять ˂ …˃ Руку правую потешить, / 
Сорочина в поле спешить, / Иль башку с широких плеч / У татарина 
отсечь, / Или вытравить из леса / Пятигорского черкеса» [Пушкин, 
1950, с. 464]. 

Показательно, что богатырство в сказке изображено как духовно 
цельное, не распадающееся на атомы индивидуализма православное 
воинское братство, внутри которого непререкаемо действует закон 
собеседования. Полюбив царевну и желая построить с нею «малую 
церковь», семь богатырей не конкурируют друг с другом, не пыта-
ются по отдельности завоевать ее сердце, не строят козней и интриг. 
Они вместе обращаются к избраннице с общей просьбой: «Помири 
нас как-нибудь: / Одному женою будь» [Пушкин, 1950, с. 465]. После 
отказа героини ее собеседники также не поддаются искушению 
мести или ревности — они смиренно просят прощения и продолжа-
ют чтить ее как сестру во Христе.

Обнаружив отравленную царевну, богатыри смягчают «горесть 
душевную» соборной молитвой. Впечатленные живоподобием умер-
шей сестрицы, они на три дня откладывают «обряд печальный» 
похорон, а после, будто бы лелея надежду на нетленность ее красо-
ты и избавление от вечного сна, оставляют ее в хрустальном гробе 
в пустой горе. Именно этот гроб будет разрушен силою любви ца-
ревича Елисея, которая так же, как и у православных богатырей, 
укрепляется святой молитвой: «Помолясь усердно Богу, / Отправля-
ется в дорогу» [Пушкин, 1950, с. 462]. Упование героев сказки на 
Творца и Искупителя — суть их внутреннее собеседование с миром 
Горним и предпосылка соборного собеседования в мире дольнем. 
Через венчание с воскресшею сестрицей богатырей Елисей также 
становится их духовным братом.

Следовательно, в сказке А. С. Пушкина богатырство представле-
но как православное собеседование с братьями во Христе, ориенти-
рованное на их защиту и спасение. Дружина святорусских воинов 
крепка панцирем православной веры, ограждающим их от междо
усобных распрей и проявлений двойничества. Однако далеко не 
у всех продолжателей «пушкинско-гоголевского предания» [Ухтом-
ский, 1996, с. 485] аналогичное восприятие феномена «богатырство». 
Например, в сатирической сказке М. Е. Салтыкова-Щедрина «Бога-
тырь», напротив, эксплицировано самоограждение героя от народа. 



284

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Сатирически клейменное М. Е. Салтыковым-Щедриным бога-
тырство лишается основ соборности и собеседования, приобретая 
явственные черты индивидуализма и двойничества. Богатырь ос-
меян темным родословием («Баба-Яга его родила, вспоила, вскор-
мила, выхолила…» [Салтыков-Щедрин, 1974, с. 192]) и «подвига-
ми», несущими лишь разрушения («…видит, один дуб стоит — он 
его с корнем вырвал; видит, другой стоит — он его кулаком попо-
лам перешиб» [Салтыков-Щедрин, 1974, с. 193]). Он будто бы 
создан по образному лекалу Мокия Кифовича — псевдо- или горе-
богатыря из поэмы Н. В. Гоголя «Мертвые души». А. А. Ухтомский 
отмечает тяготение младшего сатирика к старшему: «…специали-
зировать и развить до конца дух «Ревизора» и «Мертвых душ», — 
это было уделом Салтыкова-Щедрина» [Ухтомский, 1996, с. 485]. 
Но если Н. В. Гоголь изображал духовно бессильного, но физиче-
ски монументального Мокия Кифовича в предупреждение соотече-
ственникам, взывал к богатырству на Руси с целью вернуть ее 
в лоно Православия (подробнее см.: [Капустина, 2023]), то М. Е. Сал-
тыков-Щедрин зло осмеивал образ русского национального героя, 
глумился над его высоким предназначением. Объясняя аксиологи-
ческий диссонанс двух сатириков, А. А. Ухтомский отмечал: «Но 
˂…˃ Салтыкову стал чужд и непонятен дух того же Гоголя, вы-
разившийся в “Переписке с друзьями”, дух святого сомнения в себе, 
поднявшийся до сожжения сатиры над людьми! Выхода из сатиры 
у Салтыкова нет — в нем сатира посягает на всех и всё» [Ухтомский, 
1996, с. 485] (подробнее об аксиологическом аспекте диалога 
Н. В. Гоголя и М. Е. Салтыкова-Щедрина с читателем см.: [Фёдо-
рова, 2023]).

Сатирик, видя прототипом героя сказки русское самодержавие 
[Салтыков-Щедрин, 1974, с. 471], изображает абсурдной возмож-
ность собеседования народа с крепко спящим наместником Бога на 
земле (Богатырем). Салтыков-Щедрин помещает своего персонажа 
в дупло, где тот, двойнически замыкается, а народ оставляет напрас-
но ожидать защитника в «лихое безвременье»: «…всю тысячу лет 
оная страна всеми болями переболела, и ни разу Богатырь ни ухом 
не повел, ни оком ни шевельнул, чтобы узнать, отчего земля кругом 
стоном стонет» [Салтыков-Щедрин, 1974, с. 193–194]. 

В сказке А. С. Пушкина народ и богатыри скреплены узами брат-
ства во Христе, открыты к разным граням спасительного собеседо-



285

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

вания. В сатирическом же повествовании М. Е. Салтыкова-Щедри-
на между боящимся своего псевдозащитника народом и гниющим 
в вечном сне богатырем то, что А. А. Ухтомский называл «экраном 
между человеком и собеседником», т. е. скорлупа двойничества, 
визуализированная в кору тысячелетнего дуба. Как видим, А. С. Пуш-
кин изображает феномен «богатырство», открывая его аксиологи-
ческую перспективу, которая дает импульс для творчества собе
седникам поэта — национальным литераторам (Н. В. Гоголю, 
Ф. М. Достоевскому, Л. Н. Толстому), ратующим за духовное здоро-
вье России. М. Е. Салтыков-Щедрин же искажает явление «богатыр-
ство», видя в его основе то двойничество, которое, по слову А. А. Ух-
томского, закрывает для самого писателя «выход из сатиры», 
подчеркивает «авторскую неукрепленность во Христе» [Капустина, 
2024, с. 189].

Ссылки
1. Аржанцева Т. В. Технология «медленного чтения» русской классики на 

занятиях по РКИ / Т. В. Аржанцева, С. В. Капустина // Ученые записки 
Крымского федерального университета имени В. И. Вернадского. Фило-
логические науки. 2024. Т. 10, № 1. С. 170–184.

2. Капустина С. В. Феномен богатырства в трактовке Н. В. Гоголя и 
Ф. М. Достоевского // Проблемы исторической поэтики. 2014. № 12. 
С. 233–243.

3. Капустина С. В. «Богатырство» и «Рыцарство» в концептосфере Ф. М. До-
стоевского // Достоевский — 2021: Материалы Международной научно-
практической конференции, посвященной 200-летию со дня рождения 
писателя, Москва, 19–20 ноября 2021 года. М.: Государственный инсти-
тут русского языка имени А. С. Пушкина, 2022. С. 60–64. 

4. Капустина С. В. К вопросу о переводе единиц концептосферы Н. В. Го-
голя: богатырство или heroism? // Два века русской классики. 2023. Т. 5, 
№ 4. С. 16–33. 

5. Капустина С. В. «Господа Головлевы» М. Е. Салтыкова-Щедрина в кри-
тике А. А. Ухтомского // Проблемы исторической поэтики. 2024. Т. 22, 
№ 1. С. 176–194. 

6. Миронов А. С. Аксиологические доминанты в системе ценностей рус-
ского эпического героя // Проблемы исторической поэтики. 2023. Т. 21, 
№ 2. С. 38–65. 

7. Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 10 т. М.; Л.: Издательство АН СССР, 
1950 Т. IV: Поэмы. Сказки. 552 с.



286

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

8. Салтыков-Щедрин М. Е. Собр. соч.: в 20 т. М.: Художественная литера-
тура, 1974. Т. 16: Сказки. 527 с.

9. Ухтомский А. А. Интуиция совести: письма. Записные книжки. Заметки 
на полях. СПб.: Петербургский писатель, 1996. 528 с.

10. Фёдорова Е. А. Диалог Н. В. Гоголя и М. Е. Салтыкова-Щедрина с чи-
тателем: аксиологический аспект / Е. А. Фёдорова, С. В. Капустина // 
Филологические чтения: материалы конференции, Ярославль, 28–29 ап
реля 2023 года / сост. Е. А. Фёдорова, ред. М. В. Шаманова. Ярославль: 
Ярославский государственный университет имени П. Г. Демидова, 2023. 
С. 187–195.

3.3. Школьное изучение романа  
А. С. Пушкина «Дубровский» в свете  
этических законов А. А. Ухтомского

С. В. Капустина 

Федеральная рабочая программа основного общего образования 
по предмету «Литература» рекомендует изучать роман А. С. Пуш-
кина «Дубровский» в 6-м классе. На страницах школьных учебни-
ков одно из самых психологически выразительных произведений 
классика тенденциозно трактуется в контексте социальных проти-
воречий начала XIX века. Отмеченное сосредоточение современ- 
ных авторов учебной литературы на «социально-моральном рас-
слоении людей из дворянства» [Коровина, 2012, с. 61] в пушкинском 
произведении можно расценить как отзвук его советской интер-
претации. 

Так, одним из авторитетных методических ориентиров для учи-
телей-словесников 70–80-х годов XX века была книга В. Г. Маранц-
мана «Роман А. С. Пушкина “Дубровский” в школьном изучении» 
[Маранцман, 1974], в которой судьба благородного разбойника 
трактовалась «как следствие всей системы социальных отношений» 
[Маранцман, 1974, с. 16], определялась «социальным бытом, эпохой» 
[там же]. Вражда героев-отцов и невозможность брака героев-детей 
объяснялись, прежде всего, разницей их положения в обществе, 
противопоставлением бедности и богатства. С подачи Б. В. Тома-
шевского, посвятившего обстоятельную статью параллелям «Ду-
бровского» и «Валентины» Жорж Санд, пушкинский текст стали 



287

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

жанрово идентифицировать как социальный роман, тем самым 
словно недооценивая его глубочайшее духовно-нравственное со-
держание.

Завеса социального будто бы скрывала внутреннюю полновес-
ность романных персонажей, сужала объемность их характеров до 
силуэтных черт. Например, В. Г. Маранцман, называя Троекурова 
психологически сложным героем, все равно считал его «виновни- 
ком разорения и смерти ˂…˃ Андрея Гавриловича Дубровского» 
[Маранцман, 1974, с. 17]. Полагаем, эта излишне категоричная 
оценочность, отразившаяся и в современных учебных материалах, 
корректируется при моделировании этической перспективы романа 
А. С. Пушкина. 

Для воссоздания этико-психологических траекторий, по которым 
движутся герои «Дубровского», рационально обратиться к учению 
А. А. Ухтомского о доминанте. Выдающийся физиолог и мысли-
тель-богослов, настаивал, что принцип доминанты — камертон 
любого мировосприятия: «…мы видим во встречном человеке 
преимущественно то, что по поводу встречи с ним поднимается 
в нас, но не то, что он есть. А то, как мы толкуем себе встречного 
человека (на свой аршин), предопределяет наше поведение в от-
ношении его, а значит и его поведение в отношении нас» [Ухтом-
ский, 1996, с. 413]. Принцип доминанты лег в основу сформули-
рованных А. А. Ухтомским законов о двойнике (довлеющей 
солипсичности, излишней самозамкнутости, невозможности сосре
доточиться на другом лице) и заслуженном собеседнике («…каждый 
видит в мире и людях то, чего искал и чего заслужил. И каждому 
мир поворачивается так, как он того заслужил» [А. А. Ухтомский, 
1996, с. 437]). Трактовка сюжетов русской классики сквозь призму 
выведенных А. А. Ухтомским законов позволила найти новые 
штрихи в духовных портретах известных литературных героев, 
взглянуть под иным углом на суть их внешних и внутренних кон-
фликтов (подробнее см.: [Капустина, 2024], [Фёдорова, Капусти-
на, 2023], [Фёдорова, 2023] и др.).

Принцип доминанты открывает возможность более широко рас-
смотреть обязательный для школьной программы вопрос о нрав-
ственной проблематике романа «Дубровский», уйти от клиширован-
ной полюсности при характеристике его главных героев, понять, как 
с этической точки зрения сополагаются трагедии «отцов» и «детей». 



288

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Такой подход продуктивен для школьного анализа художественного 
текста тем, что нацеливает обучающихся на всестороннее рассмо-
трение характера / проблемы, стимулирует развитие критического 
мышления шестиклассников, предостерегает их от поверхностных 
оценок и безапелляционных суждений. 

В школьных учебниках образы Кирила Петровича Троекурова  
и Андрея Гавриловича Дубровского традиционно аттестуются как 
социальные оппозиты, однако критерии антитетичности персонажей 
представляются неоднородными. Например, Г. С. Меркин утверж-
дает, что А. С. Пушкин противопоставляет «знатному и богатому 
Троекурову бедного, но гордого старика Дубровского» [Меркин, 
2012, с. 164–165]. Нередко характеристика старших героев романа 
выстраивается по принципу полярности: положительный / отрица-
тельный (жертва  / убийца). Однако в предконфликтной истории 
взаимоотношений Троекурова и Дубровского эксплицированы до-
минанты, которые будто бы меняют местами условные «плюс»  
и «минус».

Троекуров, несмотря на «барскую праздность» [Пушкин, 1950, 
с. 217], избалованность и невоздержанность, был способен открывать 
для себя равного, концентрироваться на другом лице. Он «уважал 
Дубровского» [Пушкин, 1950, с. 218]; искренне желал поправки дел 
своего друга, предлагая ему покровительство [Пушкин, 1950, с. 219]; 
допускал родство с ним через брак Маши и Владимира. Однако 
Андрей Гаврилович предпочитал оставаться «бедным и независи-
мым» [Пушкин, 1950, с. 219], поскольку был одержим гордостью — 
выразительным проявлением двойничества. Хозяин Кистеневки 
сосредоточивался исключительно на себе, решительно и нетерпели-
во отвергал равного, жаждя возвыситься над тем, кто видел лицо 
в нем. Прозрев «ограниченность ума» [Пушкин, 1950, с. 217] Трое-
курова и пользуясь его благосклонностью, гордец Дубровский по-
зволял себе принижать то, что было дорого для приятеля. Весьма 
провокационно прозвучал его отказ от возможного соединения их 
семейств: «…мой Володька не жених Марии Кириловне. Бедному 
дворянину, каков он, лучше жениться на бедной дворяночке, чем 
сделаться приказчиком избалованной бабенки» [Пушкин, 1950, с. 219]. 
Возможно, первоначальное обозначение дочери Троекурова по име-
ни-отчеству тонально завуалировало для отца обращенное к ней же 
пренебрежительное «избалованная бабенка». Возможно, Кирила 



289

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Петрович по «ограниченности ума» упустил язвительную колкость 
провокатора. Но всего вероятнее, думается, то, что Троекуров в силу 
безмерного уважения, сочувствия и доверия к другу даже не допускал 
мысли об обидной подоплеке в его словах. 

Андрей Гаврилович Дубровский, ведомый, по А. А. Ухтомскому, 
«духом Антихриста», т. е. «самонадеянным, гордым, превознесенным 
в своих собственных глазах, но, в конце концов, таким глупым, бес-
сильным духом надмевающейся человеческой “самости”» [Ухтом-
ский, 1996, с. 38], напротив, видел обидное посягновение на собствен
ную свободу даже в бескорыстной заботе. Ущемленная бедностью 
гордость старика побуждала его провоцировать других, демонстри-
ровать свое положение «вне закона» [Пушкин, 1950, с. 220], — и тем 
самым будто бы сильнее отрываться от мира, глубже удаляться 
в скорлупу собственного двойничества. Доминанта гордости поро-
дила в нем зависть, которая и стала как сильнейшим импульсом для 
«нечаянного случая» на псарне, так и спусковым крючком для гря-
дущих трагедий романа.

Примечательно, что Троекуров, видя хмурящегося «от некото- 
рой зависти» [Пушкин, 1950, с. 220] Дубровского, осведомляется 
о причинах его недовольства и называет завистника братом. В этом 
обращении вновь проявляется то, что Кирила Петрович не подо-
зревает о разгорающемся адовом пламени в душе Дубровского; 
воспринимает в качестве собеседника идеализированный образ 
друга-брата — следовательно, и сам открывается как положи- 
тельный персонаж. На едкую фразу Дубровского «…вряд людям 
вашим житье такое ж, как вашим собакам» [Пушкин, 1950, с. 221] 
Троекуров не реагирует; «дерзкое замечание своего холопа» про-
стодушно расценивает как шутку и громко смеется; демонстративный 
отъезд Андрея Гавриловича замечает только за ужином. Гнев Кири-
лы Петровича просыпается лишь после прочтения письма Дубров-
ского, возжелавшего самолично судить псаря Парамошку, т. е., по 
понятиям адресата, «идти на Троекурова!» [Пушкин, 1950, с. 222].

Категории «суд» и «совесть» — ризома этических смыслов  
романа «Дубровский». Сцена в присутствии уездного суда изобра-
жается А. С. Пушкиным в параллели внешнего и внутреннего, 
дольнего и горнего. «Продажная совесть чернильного племени» 
[Пушкин, 1950, с. 226] подтверждает победу истца, но по переходе 
к Троекурову Кистеневки «совесть его ропщет» [Пушкин, 1950, с. 242]. 



290

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

А. А. Ухтомский определяет совесть (или «со-весть») как «таин-
ственный, судящий голос внутри нас, собирающий в себе все ис-
точники и порядки ведения, все унаследованные впечатления от 
жизни рода, и предупреждающий особыми волнениями и эмоциями 
высшего порядка о должных последствиях того, что сейчас делает-
ся перед нами» [Ухтомский, 1996, с. 458]. Отвлекшись от доминан-
ты мести, Кирила Петрович ощущает горечь победы, укор непод-
купного внутреннего судии. Усовестившийся Троекуров с благой 
вестью о примирении отправляется к Дубровскому, в безумных 
глазах которого предстает олицетворением катастрофы, всадником 
кистеневского апокалипсиса.

Как видим, в границах одной сюжетной линии сосуществуют 
разные доминанты, сквозь призму которых формируется отношение ге
роев как к другому лицу, так и к самим себе. Преодолевший жажду 
мести Троекуров вновь концентрируется на Дубровском: желает 
восстановить согласие с ним, вернуть не по совести отсуженную 
Кистеневку. Доведенный же гордостью до безумия Андрей Гаври-
лович не способен найти выход из поглотившего его двойничества. 
Он самостоятельно домысливает цель визита Троекурова, не допуская 
даже вероятности благородных мотивов последнего. Старик Дубров-
ский судит своего обидчика как гордеца и манипулятора, не подо-
зревая, что за эти грехи уже вершится Страшный Суд над ним самим. 

Доминанта гордости Дубровского-отца не умирает вместе с ним, 
а трансформируется в доминанту мести у его сына. Наследник жаждет 
«кровавого подвига» над Троекуровым, однако не совершает задуман-
ного, поскольку, как отмечает Н. П. Жилина, «…ветхозаветное стрем-
ление к мести сменяется в нем новозаветным состоянием прощения» 
[Жилина, 2007, с. 333]. Ставший разбойником Владимир Андреевич 
прощает того, кто некогда усовестившимся приезжал к его отцу за 
миром и прощением. Сменой доминант у младшего Дубровского 
движет сила любви: месть уступает прощению тогда, когда Владимир 
обретает заслуженного собеседника в лице Маши Троекуровой: «Вы 
прошли мимо меня, как небесное видение, и сердце мое смирилось. 
˂…˃ Я отказался от мщения как от безумства» [Пушкин, 1950, с. 297].

Таким образом, роман «Дубровский» в свете учения А. А. Ухтом-
ского открывается как глубокое этико-психологическое произведение, 
имеющее безусловную ценность в духовно-нравственном воспита-
нии школьников. 



291

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Ссылки 

1. Жилина Н. П. «Мария» в аксиологическом контексте произведений 
А. С. Пушкина // Духовный потенциал русской классической литерату-
ры. М.: Русскiй мiръ, 2007. С. 321–336.

2. Капустина С. В. «Господа Головлевы» в критике А. А. Ухтомского // 
Проблемы исторической поэтики. 2024. Т. 22. № 1. С. 176–194.

3. Литература. 6 класс: учебник для общеобразовательных учреждений: 
в 2 ч. / под ред. В. Я. Коровиной. М.: Просвещение, 2012. Ч. 1. 304 с. 

4. Литература. 6 класс: учебник для общеобразовательных учреждений: 
в 2 ч. / авт.-сост. Г. С. Меркин. М.: ООО «Русское слово — учебник», 
2012. Ч. 1. 344 с. 

5. Маранцман В. Г. Роман А. С. Пушкина «Дубровский» в школьном изуче-
нии: пособие для учителя. Л.: Просвещение, 1974. 111 с.

6. Пушкин А. С. Полное собрание сочинений: в 10 т. / под ред. Б. В. Тома-
шевского. М.; Л.: Издательство АН СССР, 1950. Т. 6: Художественная 
проза. 815 с.

7. Ухтомский А. А. Интуиция совести: письма. Записные книжки. Заметки 
на полях. СПб.: Петербургский писатель, 1996. 528 с.

8. Фёдорова Е. А., Капустина С. В. Диалог Н. В. Гоголя и М. Е. Салтыкова-
Щедрина с читателем: аксиологический аспект // Филологические чтения: 
материалы VI Всероссийской научной конференции «Филологические 
чтения» / сост. Е. А. Фёдорова, ред. М. В. Шаманова. Ярославль: Ярослав
ский государственный университет имени П. Г. Демидова, 2023. С. 187–195.

9. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 
А. С. Пушкина и «Война и мир» Толстого // Проблемы исторической 
поэтики. 2023. Т. 21. № 4. С. 102–129.

3.4. Л. Н. Толстой и Ф. М. Достоевский  
о детстве и отрочестве

Е. А. Фёдорова, В. В. Любарец

3.4.1. Л. Н. Толстой и Ф. М. Достоевский о детстве
Русские философы начала XX в. (особенно В. С. Соловьев), рас-

сматривая религиозные взгляды Толстого и Достоевского, выходят 
на проблему сотериологии в их романах [Шовина, 2007, с. 20]. Ис-
следовательские работы А. П. Скафтымова позволяют увидеть 
в романах Толстого «Война и мир» и Достоевского «Идиот» иерар-



292

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

хическую шкалу телеологически направленных ценностей [Скаф-
тымов, 2007, с. 134–137]. Кроме того, данный исследователь пред-
полагает, что в автобиографической трилогии Толстого также рас- 
крывается телеологический принцип тематической композиции 
[Скафтымов, 2017, с. 134–137].

Концепция детства у Толстого в критике традиционно восприни-
мается как ассоциация с «земным раем», с периодом жизни, когда 
человек находится в состоянии гармонии с собой и с окружающим 
миром. Так, К. А. Нагина находит в дневнике Толстого воспоминания 
о матери, связанные с садом, который в повести «Детство», по ее 
мнению, становится символом «утраченного рая» [Нагина, 2011, с. 142]. 
С образом сада, действительно, связаны воспоминания Толстого  
и Достоевского о детстве, проведенном в русской усадьбе с садом-
парком. Для Толстого — это Ясная Поляна, для Достоевского — 
Даровое. Между тем следует заметить, что повесть «Детство» 
Л. Н. Толстой создавал с 1851 по 1852 год, будучи на Кавказской 
войне. Над рассказом «Маленький герой» Ф. М. Достоевский рабо-
тал в 1849 году, находясь в Петропавловской крепости и ожидая суда 
над собой по делу петрашевцев (его первое название — «Детская 
сказка»). Оба произведения создавались в ситуации близости смер-
ти. Примечательно, что в них большое количество автобиографиче-
ских деталей. Казалось бы, авторы обращаются к самому светлому 
периоду жизни, чтобы найти в нем источник для преодоления труд-
ностей в настоящем. Однако, если мы обратимся к сюжету произ-
ведений, то увидим, что их объединяют мотивы испытания и нрав-
ственного выбора. Толстой и Достоевский показывают, что даже 
маленький человек не отличается безгрешной природой, его выбор 
не всегда может привести к спасению.

Чтобы рассмотреть художественную антропологию Толстого и До
стоевского, необходимо обратиться к этическому учению Алексея 
Алексеевича Ухтомского (1875–1942), который сформулировал 
принцип доминанты, использовал категории Двойника и Собесед-
ника, обращаясь к материалу романов Толстого и Достоевского. 
В своей статье «Доминанта как рабочий принцип нервных центров» 
(1923) Ухтомский показал принцип действия доминанты как свое
образной призмы, сквозь которую смотрит на мир человек, и описал 
три фазы формирования доминанты личности на примере пробуж-
дения любви у Наташи Ростовой к князю Андрею Болконскому. 



293

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

В Рыбинском историко-архитектурном и художественном музее 
в фонде редкой книги хранится экземпляр журнала с этой статьей, 
на полях которой Ухтомский размышляет о доминанте, которая 
определяет судьбу человека: «Всякому напряженному стремленiю, 
всякой доминантѣ дается добиться своего. Но это может быть  
и гибельно для их носителя. И в этом — Суд, т. е. в самом высшем 
смысле Судьба человека. Переоцѣнка под страхом смерти стремленiй 
и доминант человѣка — вот совѣсть внутри человека и судьба внѣ 
его» [Прим. 4, с. 43].

Вслед за преп. Иоанном Лествичником Ухтомский считает, что 
человеку дан «естественный» закон, который выражается в любви 
и совести человека. В личности этот закон может столкнуться 
с «плотской» природой человека. Помочь сделать правильный выбор 
человеку может совесть: «…Любовь — абсолютное обогащенiе жиз
ни, которое однако съѣдает ее и истощает во всѣх других направле- 
нiях. Истощено и угнетено в человекѣ все, за исключенiем захватив-
шаго его образа. — Но дальновиднѣйшiй из органов сообщенiя 
с мiром человѣка — это совесть. Перед лицом ее, и с ея точки зренiя 
переоцѣнивается объективно всякая любовь. Ибо ради любви соз-
дана и образовалась совѣсть. И ею же она только живет. Заглянуть 
наиболее далеко и глубоко в то, что следует сдѣлать для любви, — 
вот вопрос, стимулируемый любовью, ею только и живущiй и спо-
собный убить соматическаго человѣка. Это та “буря мыслей”  
и томленiе, когда сталкивается, вспоминается, встает перед мыслью 
все пройденное, всѣ выводы и впечатленiя жизни, как, должно быть, 
бывает перед смертью» [Прим. 4, с. 41–42]. 

Если обратиться к родителям Николеньки, то автор подчеркива-
ет разницу между их культурными доминантами с помощью одной 
детали. И. В. Мотеюнайте видит различие между отцом-европейцем 
Николеньки и его православной матерью, которое раскрывается 
в отношении к юродивому Грише: глядя на него, мать видит его 
вериги, а отец — грязные ноги [Мотеюнайте, с. 1999]. В рассказе 
«Маленький герой» муж m-me M также назван «европейцем»  
[Прим. 1, с. 275].

Композиция повести Толстого «Детство» выстраивается во- 
круг темы смерти: начинается произведение с мысли Николеньки 
о смерти маменьки [Прим. 2, с. 12], завершается — ее подлинной 
смертью. Пророчество о грядущем горе исходит от странника  



294

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и юродивого Гриши, который, по замечанию рассказчика, войдя 
в дом Николеньки, вздыхал и плакал, что «по мнению тех, которые 
верили в его способность предсказывать, предвещало какую-нибудь 
беду нашему дому» [Прим. 2, с. 42]. Молитва Гриши, свидетелем 
которой становится Николенька, вызывает у него «благоговение» 
и остается в памяти на всю жизнь, особенно последнее восклица-
ние героя: «Да будет воля Твоя!» [Прим. 2, с. 44]. Мотив смерти 
звучит в воспоминаниях матери Николеньки, Натальи Николаевны, 
о смерти ее отца, которую предрек юродивый Кирюша [Прим. 2, 
с. 28]. 

Образ матери, которая научила сына молиться, сакрализуется: 
«любовь к ней и любовь к Богу как-то странно сливались в одно 
чувство» [Прим. 2, с. 54]. Наталью Николаевну называют «ангелом» 
Наталья Савишна [Прим. 2, с. 94, 101], Мими [Прим. 2, с. 98],  
бабушка [Прим. 2, с. 104]. Способом раскрытия личности героини 
у Толстого становится прекрасная улыбка маменьки и ее лучистые 
глаза [Прим. 2, с. 17]. Образ княжны Марьи Болконской в романе 
«Война и мир» коррелирует с образом Натальи Николаевны, по-
скольку у них есть общий прототип — это мать самого автора, 
Л. Н. Толстого.

В рассказе Достоевского «Маленький герой» образ m-me M соз-
дается путем аналогии: ее «тихие, кроткие черты» напоминают 
«светлые лица итальянских мадонн» [Прим. 1, с. 273]. Эта героиня 
также идеализируется: ее рассказчик сравнивает с «сестрами мило-
сердия в жизни», которые благодаря «состраданию и всепрощению» 
оказываются готовы к подвигу самопожертвования [Прим. 1, с. 273]. 
Таким образом, в обоих произведениях Толстого и Достоевского 
создаются идеальные женские образы, доминантой которых являет-
ся любовь и самопожертвование. 

Няня Николеньки Иртеньева, Наталья Савишна, рассказывает, 
что во время болезни у Натальи Николаевны, матушки Николеньки, 
было видение, после которого она поняла, что смерть неизбежна 
[Прим. 2, с. 92]. Она принимает свою судьбу и пишет мужу: «по-
коримся воле Его», «Да будет Его святая воля!» [Прим. 2, с. 91, 92]. 
Своих детей она оставляет под покровительство Пресвятой Бого-
родицы: «Матерь Божия, не оставь их!..» [Прим. 2, с. 95]. Эта тема 
материнского благословления становится одной из ведущих в по-
вести «Детство».



295

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Еще одним человеком, который близок авторскому идеалу и при-
нимает волю Божию, становится няня Наталья Савишна. Она гово-
рит Николеньке о судьбе его матери: «Его святая воля! Он затем  
и взял ее, что она достойна была, а Ему добрых и там нужно» [Прим. 2, 
с. 100]. Как мать Николеньки и как юродивый Гриша, она предчув-
ствует смерть и начинает готовиться к ней спокойно и безропотно 
[Прим. 2, с. 105]. То, что она не боялась смерти, а приняла ее, как 
благо, рассказчик объясняет тем, что она исполнила закон Евангелия: 
«Вся жизнь ее была чистая, бескорыстная любовь и самоотвержение» 
[Прим. 2, с. 107].

По мнению О. В. Железовой, Николенька Иртеньев на балу вклю-
чается в своеобразный турнир с соперниками за выбранную им даму 
[Железова, 2019]. В рассказе Ф. М. Достоевского «Маленький герой» 
ситуация испытания героя похожа. Когда главный герой побеждает 
своего соперника, укрощая коня, он сам чувствует «что-то рыцарское» 
в своем поведении, окружающие называют его «Тогенбургом» 
[Прим. 1, с. 286–287]. Мотив рыцарского подвига подчеркивается 
тем, что Маленький герой участвует со своей дамой сердца в до-
машнем спектакле, где разыгрывают сцены из средневековья «Го-
спожа замка и ее паж» [Прим. 1, с. 277]. Вместе с тем вспоминает- 
ся и русский богатырь Илья Муромец [Прим. 1, с. 284]. Главным 
испытанием для обоих героев становится умение понять другого 
человека и помочь ему, забывая о самоутверждении. Ситуация  
усложняется тем, что Маленький герой «тогда не понимал всего» 
[Прим. 1, с. 292], но любовь к его даме сердца позволила ему помочь 
ей, стать для нее Собеседником.

Опираясь на труды Отцов Церкви (в основном Иоанна Лествич-
ника и Исаака Сирина), Ухтомский определяет «естественного» 
(душевного) человека как поступающего по своей природе, несуще-
го в себе любовь и добродетель, но не овладевшего теми доброде-
телями, которые даются человеку его духовной деятельностью. 
«Плотской» человек действует против своего естества, а духовный— 
«естество преобразует в дух». Низшая, «плотская» природа челове-
ка может выразиться в его Двойнике. Для Ухтомского Двойник — это 
барьер между человеком и миром, который возникает из-за того, что 
человек сосредотачивает доминанту своей души на себе. Из-за это-
го всё негативное, что есть в человеке, переносится на другого. 
Человек видит в другом своего Двойника. Перенесение «центра 



296

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

тяжести» открывает человеку «категорию лица»: он видит высшую 
ценность в своем ближнем. Освобождение от Двойника помогает 
человеку подняться на другой уровень коммуникации, который  
Ухтомский называет «собеседованием». «Закон заслуженного со-
беседника» означает, что мы получаем в жизни тех собеседников, 
которых заслужили. 

Если человек эгоцентричен, он будет видеть вокруг Двойников: 
«Везде, где человек осуждает других, он исходит из своего Двойни-
ка» [Ухтомский, 2022, с. 409]. Понятия Двойник и Собеседник очень 
тесно связаны с категорией лица — пониманием другого человека 
как цельной личности, имеющей собственные интересы, взгляды  
и специфические черты. Ухтомский замечает: «…пока человек  
не освободился еще от своего Двойника, он, собственно, и не имеет 
еще Собеседника, а говорит и бредит сам с собой; и лишь когда  
он пробьет скорлупу и поставит центр тяготения на лице другого,  
он получает впервые Собеседника» [Ухтомский, 2022, с. 403]. Собе
седник появляется в тот момент, когда человек сосредоточивается 
на другом «лице», становится более чутким к реальному миру, как 
бы отодвигая своё «я» на второй план. Человек расширяет границы 
своего мировосприятия — он готов меняться ради любви к другому 
[Ухтомский, 2022, с. 411]. 

В рассказе «Маленький герой» муж «прекрасной дамы» видит  
во всех своих Двойников: «Вся природа, весь мир для них не более 
как одно великолепное зеркало, которое и создано для того, чтоб мой 
божок беспрерывно в него на себя любовался и из-за себя никого  
и ничего не видел» [Прим. 1, с. 276]. Прекрасная блондинка, под-
руга m-me M, которую рассказчик называет «тиранкой», тоже сна-
чала из-за своего эгоцентризма не замечает, что мальчик «в первый 
раз в жизни испытал серьезное горе, оскорбление, обиду» [Прим. 1, 
с. 282]. Только увидев подвиг мальчика и оценив его чувства, «ти-
ранка» становится другом и Собеседником для него.

Маленький герой свой главный подвиг совершает, когда его никто 
не видит, когда он не думает о том, что его оценят. Наградой стано-
вится для него поцелуй его Прекрасной дамы, после которого за-
вершается его детство.

Однако в повести «Детство» Толстого Николенька не всегда вы-
держивает испытания, которые ему посылаются. Познакомившись 
с Сережей, мальчик боится ему не понравиться, начинает ему подра



297

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

жать во всем, а Сережа, замечает рассказчик, бессознательно и ти
ранически пользуется своей властью в детских отношениях [Прим. 2, 
с. 68]. Николенька, следуя за своим кумиром Сережей, проявляет 
жестокость по отношению к Иленьке Грапу [Прим. 2, с. 73], позво-
ляет иронично отозваться о своем любимом учителе Карле Ивано-
виче [Прим. 2, с. 80], на похоронах матери он осознает, что к его 
горю «примешивалось самолюбивое чувство» [Прим. 2, с. 97]. Од-
нако рассказчик, обнаруживая временную дистанцию между собой 
нынешним и тем мальчиком, который вспоминает давние события, 
таким образом очищает свою душу. Тема исповеди и материнского 
благословления, по мнению О. В. Железовой, являются основными 
в повести [Железова, 2019]. 

В рассказе Достоевского по мере развития сюжета мы наблюдаем 
становление главного героя как личности. Последним фактором 
взросления героя становится взятая им ответственность за репутацию 
и судьбу m-me M: «А между тем, в этом нет сомнения, внезапное 
обнаружение тайны было бы ужасом, громовым ударом в ее жизни» 
[Прим. 1, с. 291]. Мы видим, что у героя «категория лица» окончатель-
но сформирована, поскольку он переживает за героиню настолько, 
что забывает о себе. Мальчик возвращает письмо и радуется вместе 
с m-me M: «M-me M жадно читала письмо, и, по разгоревшимся ее 
щекам, по сверкавшему, слезящемуся взгляду, по светлому лицу, в ко-
тором каждая черточка трепетала от радостного ощущения, я дога-
дался, что счастье было в этом письме и что развеяна как дым вся 
тоска ее. Мучительно-сладкое чувство присосалось к моему сердцу…» 
[Прим. 1, с. 294]. Завершается история с письмом пробуждением 
нравственного чувства героя: «Я закрыл руками лицо и, весь трепеща, 
как былинка, невозбранно отдался первому сознанию и откровению 
сердца, первому, еще неясному прозрению природы моей…» [Прим. 1, 
с. 295]. Эта способность отдаться верному нравственному чувству 
проявляется после того, как мальчик слышит «неумолкаемый концерт 
тех, кто “не жнут и не сеют”, а своевольны, как воздух» [Прим. 1, 
с. 292–293]. Эта аллюзия к Евангелию напоминает о необходимости 
человеку отдаваться воле Божией: «Взгляните на птиц небесных: они 
ни сеют, ни жнут, ни собирают в житницы; и Отец ваш Небесный 
питает их. Вы не гораздо ли лучше их?» (Матф. 6: 26).

Толстой продолжает исследование «доминанты души» малень-
кого человека в следующей части своей трилогии — «Отрочество». 



298

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В это время, которое писатель называет «пустыней», когда подросток 
разрывает связи с окружающими и страдает от одиночества, ему на 
помощь приходит доминанта, сформированная в детстве. Рассказчик 
показывает, что Николенька может сочувствовать другим людям  
и даже забывать о себе. Карл Иванович рассказывает Николеньке 
о своей судьбе перед тем, как покидает их дом. Рассказчик передает 
историю Карла Ивановича со всеми особенностями его речи, сме-
шением немецкого и русского языка, сохранением евангельских 
аллюзий. Карл Иванович соотносит свои испытания с Господними 
Страстями: «мне, как сыну Божию, некуда преклонить свою голову» 
[Прим. 3, с. 25]. Также пробуждает сочувствие в душе мальчика 
любовь слуг Маши и Василия. Николенька пытается понять Машу, 
которую любит первой любовью: «Долго я смотрел на Машу, кото-
рая, лежа на сундуке, утирала слезы своей косынкой, и, всячески 
стараясь изменять свой взгляд на Василья, я хотел найти ту точку 
зрения, с которой он мог казаться ей столь привлекательным» [Прим. 3, 
с. 54]. Благодаря форме повествования от первого лица и ретроспек-
ции, читатель погружается во внутренний мир маленьких героев, 
переживает их страхи и избавляется от них, следуя Евангельской 
заповеди любви к ближнему и желанию следовать воле Божией. 
Таким образом, телеологический сюжет в обоих произведениях 
включает мотивы испытания, выбора героя и движение к спасению, 
которое начинается с сочувствия другому и самоотвержения. В обо-
их произведениях наблюдается стремление героя следовать Еван-
гельской Истине.

Примечания
1.	 Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений: в 30 т. / редкол.: 

В. Г. Базанов (отв. ред.) и др.; Т. 2: Повести и рассказы, 1848–1859 / ред. 
А. С. Долинин, Е. И. Кийко; примеч. Н. М. Перлиной, Н. Н. Соломиной. 
Л.: Наука, 1972. 527 с.

2.	 Толстой Л. Н. Собрание сочинений: в 22 т. М.: Художественная 
литература. Т. 1.: Детство, 1978. С. 11–107.

3.	 Толстой Л. Н. Полное собрание сочинений: в 90 т. / под общ. ред. 
В. Г. Черткова. М.: Художественная литература, Т. 2. 1935. 411 с.

4.	 Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных цент
ров // Русский физиологический журнал имени И. М. Сеченова. М.; Пг., 
VI (1–3), 1923. С. 31–45 (РБМ-17175).



299

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Ссылки
1. Арденс H. H. Достоевский и Толстой: учебное пособие для студентов 

факультета русского языка и литературы. М.: Московский гос. пед. ин-т 
им. В. И. Ленина, 1970. 371 с.

2. Бурсов Б. К. Толстой и Достоевский // Вопросы литературы. 1964. №. 7. 
С. 66–92.

3. Евлампиев И. И. Спор о роли личности в истории: роман Ф. Достоевско-
го «Подросток» против романа Л. Толстого «Война и мир» // Парадигма: 
философско-культурологический альманах. 2019. №. 30. С. 48–76.

4. Жарова А. А. Формы творческой полемики Ф. М. Достоевского с Л. Н. Тол-
стым: автореф. … канд. филол. наук. М., 2012. 19 с.

5. Железова О. В. Возрастные инициации в повести Л. Н. Толстого «Дет-
ство» // Вестник МГПУ. Серия: Филология. Теория языка. Языковое 
образование. 2019. № 1 (33). С. 126–132.

6. Кукуева А. А. Лев Толстой и Федор Достоевский: история сопостави-
тельного изучения // Известия Дагестанского педагогического универ-
ситета. 2007. № 1. С. 97–100. 

7. Мегаева К. И. Ф. М. Достоевский и Л. Н. Толстой (романы 60–70-х годов): 
учебное пособие по спецкурсу. Махачкала, 2002. URL: https://refdb.ru/
look/1157330-pall.html (дата обращения: 03.08.2023).

8. Мотеюнайте И. В. Образ юродивого Гриши как знак русской культу- 
ры в повести Л. Н. Толстого «Детство» // Славянский альманах. 1999. 
С. 293–298. 

9. Нагина К. А. Сад и Бог в произведениях Л. Толстого и Ф. Достоевского // 
Вестник Пермского университета. Российская и зарубежная филология. 
2011. № 7 (13). С. 139–147.

10. Скафтымов А. П. Поэтика художественного произведения. М.: Высшая 
школа, 2007. 535 с.

11. Скафтымов А. П. Образ Кутузова и философия истории в романе 
Л. Н. Толстого «Война и мир» (подготовительные материалы) // Евгений 
Александрович Маймин и его время. Материалы Международной на-
учной конференции. Псков, 2017. С. 128–140, URL: https://elibrary.ru/
item.asp?id=38035580 (дата обращения: 07.07.2023).

12. Шовина E. H. Осмысление представлений о бессмертии в русской ре-
лигиозной философии конца XIX века: Ф. М. Достоевский, B. C. Со-
ловьев, Л. H. Толстой: автореф. … канд. философ. наук. Мурманск, 
2007. 22 с.

13. Ухтомский А. А. От двойника к собеседнику. СПб.: Питер, 2017. С. 376–442.
14. Emerson C. Tolstoy and Dostoevsky: Seductions of the Old Criticism.  

LeoTolstoy. Edited and with an introduction by Harold Bloom. Philadelphia, 
Chelsea House publishers, 2003. Pp. 101–123.



300

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

15. Galkin А. В. Death or Immortality? Dostoevsky versus Tolstoy. Leo Tolstoy. 
Edited and with an introduction by Harold Bloom. Philadelphia, Chelsea 
House publishers, 2003. Pp. 179–195.

16. Gudonienè V. Chelovek Dostoevskogo i Tolstogo. Gudonienè, Vida. Iskusst-
vo psikhologicheskogo povestvovaniia (Ot Turgeneva к Buninu). Vil’nius, 
VPU leidykla, 1998 Pp. 66–86.

17. Moss W. G. Russia in the Age of Alexander II Tolstoy and Dostoevsky. 
London, Anthem Press, 2002. 295 p.

3.4.2. Л. Н. Толстой и Ф. М. Достоевский об отрочестве

Проблема аксиологического подхода к исследованию темы отро-
чества в произведениях Л. Н. Толстого и Ф. М. Достоевского в со-
временной науке недостаточно изучена. Попытку сопоставить ант
ропологические взгляды писателей в свете их системы ценностей 
осуществили в разное время Я. С. Билинкис и А. А. Казаков. В про-
цессе духовного роста Николеньки, считает Я. С. Билинкис, в период 
отрочества сыграла важнейшую роль не только дружба, но и обще-
ние с другими людьми (Натальей Савишной, Карлом Иванычем), 
«расширяющее человеческую душу». Толстой показывает, по суще-
ству, общение с Другим, поскольку в Другом открывается герою 
Толстого целый мир [Билинкис, с. 31–32]. Я. С. Билинкис противо-
поставляет сочинениям Толстого произведения Достоевского, кото-
рый не стремился выразить «состояния своих героев через конкрет-
ность их жестов, поз, манеры общаться», обходится без конкретных 
подробностей внешнего облика [Билинкис, с. 16]. 

А. А. Казаков сопоставляет ценностную архитектонику произ-
ведений Толстого и Достоевского, опираясь на методологию М. М. Бах-
тина. Модель авторской активности Толстого, по его мнению, анти-
диалогична, в отличие от модели Достоевского, исследователь 
возводит ее к «Поэтике» Аристотеля, к философии Декарта: «У Тол-
стого прибыльность авторского участия основывается не на полно-
мочиях Другого, а на востребованности твоего Я в этом мире. Каж-
дый с позиции Я соучаствует в наполнении мира смыслом, в про- 
яснении жизни, в придании реальности бытийной напряженности, 
в сотворении мира» [Казаков, с. 142]. Автор, по мнению Казакова, 
берет на себя функцию прояснения реальности и участвует в со-
творении мира, как будто от него зависит, будет небытие или бытие 
[Казаков, с. 142]. 



301

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Более точной видится нам позиция А. П. Скафтымова, который 
в трилогии Толстого видел проблему поиска путей спасения лич-
ности. Исследовательские работы А. П. Скафтымова позволяют 
увидеть в романах, повестях Толстого и Достоевского иерархическую 
шкалу телеологически направленных ценностей [Скафтымов, 
с. 134–137]. Это противоречит мнению А. А. Казакова о том, что 
ценностные смыслы рождаются у Толстого по мере погружения 
в жизнь.

Интерес к трилогии Толстого «Детство», «Отрочество», «Юность» 
в российской науке возрастает к 50–60-м гг. XX в. Исследовате- 
лей интересует преимущественно тема формирования личности,  
но в рамках господствующей тогда идеологии почти все обращают 
внимание на роль среды и изображение сословных противоречий. 
Однако вопреки социологическому подходу, в это время происходит 
также интенсивное осмысление нравственной проблематики произ-
ведений Толстого. Например, И. В. Чуприна рассматривает детство 
и отрочество как два противоположных этапа развития человека: 
«Детство берется как положительная фаза, когда природное добро 
представляется Толстому в чертах “кроткого приятия мира и любви 
к людям”; отрочество представляет как бы отрицание предыдущего, 
когда под влиянием искажающих факторов происходит затмение 
глубиной доброй душевной сущности» [Чуприна, с. 13–14]. Одной 
из причин, исказивших детский верный взгляд на мир, исследователь 
считает «умствования» Николеньки, усвоение им «ложных нрав-
ственных понятий» [Чуприна, с. 15]. 

В. Г. Одиноков поднимает проблему поиска героем Толстого 
нравственного идеала [Одиноков, с. 3]. Если в «Детстве» общение 
с няней Натальей Савишной пробуждает в нем любовь к простому 
человеку, в котором он ценит «искренность, чистоту и силу чувства», 
то в «Отрочестве» образ Нехлюдова, несущий идею нравственного 
самоусовершенствования, по мнению Одинокова, не так однозначен, 
как образ Натальи Савишны [Одиноков, с. 6]. Исследователь обна-
руживает в мыслях и поступках Нехлюдова ложь и жестокость [Оди-
ноков, с. 6]. Н. П. Лощинин выделяет в образе Натальи Николаевны 
черты характера Марии Николаевны Толстой, матери автора, которая 
оказала благотворное влияние на сына, обращает внимание на то, что 
мать Николеньки пробуждает в нем интерес к музыке [Лощинин, 
с. 16, 22]. Нехлюдова этот исследователь воспринимает как героя, 



302

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

открывающего Николеньке мир самоанализа и стремления к добро-
детели, к нравственному совершенствованию [Лощинин, с. 28]. 

Л. Я. Круглик обращает внимание на проблему семейного вос-
питания в трилогии Толстого и рассматривает формы и средства 
психологического анализа [Круглик, с. 7, 11]. Ведущую роль в рас-
крытии внутреннего мира героя, по мнению исследователя, играют 
внутренние монологи, которые меняются в «Отрочестве»: постепен-
но они обогащаются социальным содержанием и затрагивают «важ-
нейшие и наболевшие вопросы человеческой жизни» [Круглик, с. 12]. 
Л. Я. Круглик в главе «Мечты» из повести «Отрочество» видит 
кульминацию лейтмотива трилогии, которая связана с темой нрав-
ственного обновления человека [Круглик, с. 13]. Символом обнов-
ления становится, по мнению исследователя, образ весны [Круглик, 
с. 15]. 

В 1970-е гг. исследователи отказываются от узких социологиче-
ских представлений своих предшественников. Так, Я. С. Билинкис 
в книге о новаторстве Толстого утверждает, что «человек у Толстого 
больше, шире любых внешних воздействий, любых установленных 
определений <…> он сам создает свои отношения с миром» [Би-
линкис, с. 6]. Он обращает внимание на раздел «Именинник» «Днев-
ника Писателя» Достоевского за 1877 г., в котором тот высоко оценил 
главу «Затмение» из повести «Отрочество» и увидел в ней «чрезвы-
чайно серьезный психологический этюд над детской душой, удиви-
тельно написанный». Объединяют двух писателей, по мнению 
ученого, «вопросы о самой природе человека», размышления о бес-
смертии души как единения с вечностью и путями человечества 
[Билинкис, с. 6, 29]. Анализ черновых редакций повести, осущест-
вленный Билинкисом, доказал, как тщательно Толстой работал над 
изображением «переходных состояний» человека, что его интересо-
вали проблемы соотношения психического и физиологического, что 
он искал характерные для данной личности способы выражения 
чувств, «жизни души» [Билинкис, с. 10, 12–13]. 

В современной науке к теме отрочества обращаются такие ис-
следователи, как А. Ф. Цирулев, Н. И. Городилова и др. А. Ф. Циру-
лев доказывает, что цель автора трилогии — «воспроизвести глав-
нейшие ступени становления и развития всякой личности вообще» 
и показать движение героя от «счастья тщеславия» к «счастью 
добродетели» [Цирулев, с. 28]. Н. И. Городилова считает, что Толстой 



303

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

создает тип совестливого человека, склонного к рефлексии, и в три-
логии происходит движение от «я» к миру [Городилова].

Тема отрочества в творчестве Ф. М. Достоевского рассматрива-
ется В. А. Михнюкевичем, Н. А. Азаренко, Т. Н. Созиной, А. В. Ба-
буком и др. Так, Т. Н. Созина исследует гуманистическое мышление 
Достоевского и выделяет категорию «трогательного», связанную, 
по ее мнению, с сентиментальным пафосом, который она обнаружи
вает в диалогах Коли Красоткина и Илюши Снегирева, в беседах 
мальчиков с Алешей Карамазовым, двигающихся к согласию друг 
с другом: «Категория трогательного позволяет обнажить самые глу
бинные мысли, скрываемые в каждодневном общении людей, и по
казать, как в особую минуту откровения эти мысли могут на какое-то 
мгновение слиться в унисон» [Созина, с. 138]. 

В. А. Михнюкевич исследует христианское мировоззрение До-
стоевского и предлагает свою типологию детских образов героев 
Достоевского. Исследователь считает, что Коля Красоткин и Илюша 
Снегирев, герои книги «Мальчики» из романа «Братья Карамазовы», 
относятся к «гордым» персонажам [Михнюкевич, с. 23]. Изучая 
апокрифические «Евангелия детства», Михнюкевич обнаруживает 
черты Христа-отрока из «Евангелия Фомы» в обоих героях: это пре-
восходство персонажей над окружением, строгость суждения [Мих-
нюкевич, с. 25], утверждает, что дети у Достоевского осмысляются 
как предвестники «золотого века», двенадцать детей вокруг Алеши 
Карамазова в финале романа символизируют «будущую вселенскую 
Церковь» [Михнюкевич, с. 26]. А. В. Бабук останавливает внимание 
на «онтологизме страдания» в романе Достоевского [Бабук, с. 85].

В данной статье мы предлагаем проанализировать процесс ду-
ховных исканий героев-отроков Толстого и Достоевского с помощью 
этического учения Алексея Алексеевича Ухтомского (1875–1942) — 
русского религиозного мыслителя и ученого. В своих исследова- 
ниях он обращался к творчеству названных классиков. 

В Рыбинском государственном историко-архитектурном и худо-
жественном музее-заповеднике хранится часть библиотеки А. А. Ух-
томского с его заметками на полях книг. Ученый сформулировал 
принцип доминанты, к которому обращаются сейчас во всех гума-
нитарных дисциплинах. Доминанта — это устойчивая характери-
стика деятельности личности, главенствующие направления мысли 
и деятельности человека. Фазы формирования доминанты мыслитель 



304

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

показывает в своей статье о доминанте на примере Наташи Ростовой 
на балу: «Имя князя Андрея тотчас вызывает в Наташе ту, единствен-
ную посреди прочих, доминанту, которая некогда создала для На-
таши князя Андрея. Так определенное состояние центральной 
нервной системы вызывает для человека индивидуальный образ,  
а этот образ потом вызывает прежнее состояние центральной нерв-
ной системы» [Ухтомский 1923, с. 41]. На полях этой статьи Ухтом-
ский рассуждает о судьбе и Высшем суде: «Всякому напряженному 
стремлению, всякой доминанте дается добиться своего. Но это может 
быть и гибельно для их носителя. И в этом — Суд, т. е. в самом 
высшем смысле Судьба человека. Переоценка под страхом смерти 
стремлений и доминант человека — вот совесть внутри человека  
и судьба вне его» [Ухтомский 1923, с. 41].

На полях своей настольной книги «Добротолюбие» Ухтомский 
делает заметки о «естественном» законе для человека. Исследова-
телем подчеркнуто в поучениях Ефрема Сирина: «Апостол людей 
поступающих естественно назвал душевными, а поступающих 
противоестественно плотскими; духовные же суть те, которые  
и естество преобразуют в дух [Добротолюбие, с. 342]. Внизу Ухтом-
ский делает заметку карандашом: «К анализу понятия “естествен-
ный”» [Добротолюбие, с. 342].

Ухтомский вслед за преп. Иоанном Лествичником считает, что 
«греха и страсти нет в природе человека». Напротив, слов о том, что 
«любовь и добродетель естественно присущи нашей природе» Ухтом-
ский пишет: «“Естественный нравственный закон” (зачатки его еще 
у животных!)». А затем подчеркивает красными чернилами и отме-
чает знаком «NB»: «Но что касается до чистоты, безгневия, смирен-
номудрия, молитвы, бдения, поста и всегдашнего умиления, то сии 
добродетели выше естества. Некоторым из них научили нас люди 
своим примером; образцами других были для нас Ангелы; а иных 
учитель и дарователь есть Сам Бог Слово» [Добротолюбие, с. 506]. 

Можно утверждать, что на трех этапах становления личности 
раскрывается ее природа: в детстве в человеке преобладает «есте-
ственный» закон, в отрочестве проявляется плотская природа чело-
века, а в юности, борясь со своими страстями, личность развивает 
в себе духовное начало.

Отрочество является для ребенка сложным периодом, в котором 
начинается формирование собственных взглядов и интересов. Под-



305

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

росток стремится обрести самостоятельность в своих суждениях, 
стать как можно более независимым в поступках. Зачастую это при-
водит к отчуждению от окружающего мира. В подобной ситуации 
оказываются Николенька Иртеньев в «Отрочестве» (1854) и Коля 
Красоткин в «Братьях Карамазовых» (1880). Однако обращение 
к «лицу другого» помогает им выйти из состояния конфликта с дей-
ствительностью. 

Начало поры отрочества у Николеньки связано с новым мироощу-
щением. Во время переезда в Москву происходит его разговор с Ка-
тенькой, из которого он узнает о разнице в их положении и том, что 
им придется расстаться и жить порознь: «Мне в первый раз пришла 
в голову ясная мысль о том, что не мы одни, то есть наше семейство, 
живем на свете, что не все интересы вертятся около нас, а что суще-
ствует другая жизнь людей, ничего не имеющих общего с нами…» 
[Толстой, с. 15]. Увидев, как страдает бабушка из-за смерти дочери, 
матери Николеньки, мальчик сопереживает ей: «…чувство подо-
бострастного уважения и страха, которые я к ней [к бабушке] ис-
пытывал, заменились состраданием…» [Толстой, с. 16]. 

Однако вскоре Николенька ощущает, как между ним и членами 
его семейства начинает возникать «невидимая преграда». Николень-
ка чувствует разницу между собой и старшим братом Володей —  
«по годам, наклонностям и способностям» [Толстой, с. 16]. Посколь-
ку между героем и рассказчиком существует дистанция, то это объ-
ясняется рассказчиком уже с позиции времени «самолюбием» героя 
[Толстой, с. 16]. В главе «Старший брат» показано, как уязвленное 
самолюбие Николеньки доставляет ему душевные терзания: «Про-
ходя мимо Володи, несмотря на то, что мне хотелось подойти и по
мириться с ним, я надулся и старался сделать сердитое лицо» [Тол-
стой, с. 18]. Гордость мешает подростку попросить прощения 
у брата, хоть он и понимает, что поступил неправильно, разбив его 
фарфоровые и хрустальные украшения: «Глаза наши встретились, 
и я понял, что он понимает меня, и то, что я понимаю, что он по-
нимает меня; но какое-то непреодолимое чувство заставило меня 
отвернуться» [Толстой, с. 18]. Только встречное движение брата, 
который просит у него прощения, заставляет Николеньку побороть 
себя и извиниться.

У подростка изменяется отношение к женщине настолько, что рас
сказчик даже отказывается описывать горничную Машу, поскольку 



306

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

уверен, что воспринимал ее образ в отрочестве искаженно из-за 
своего «воображения». Также рассказчик замечает, что герой безо 
всякого основания обвиняет Сонечку в измене: «Не знаю, на каком 
основании называл я ее мысленно изменницею, так как она никогда 
не давала мне обещания выбирать меня, а не Сережу; но я твердо 
был убежден, что она самым гнусным образом поступила со мною» 
[Толстой, с. 38].

Желание переступить запретную черту, привлечь к себе внимание 
окружающих девочек оказывается у Николеньки так сильно, что он 
начинает совершать проступки один за другим. Рассказчик замечает 
по этому поводу, что он «находился в раздраженном состоянии че-
ловека, проигравшего более того, что у него есть в кармане, который 
боится счесть свою запись и продолжает ставить отчаянные карты 
уже без надежды отыграться, а только для того, чтобы не давать 
самому себе времени опомниться» [Толстой, с. 39].

Кульминацией нарастающего отчуждения героя становится его 
состояние, которое он описывает в главе «Затмение»: 

«Бывают минуты, когда будущее представляется человеку в столь 
мрачном свете, что он боится останавливать на нем свои умственные 
взоры, прекращает в себе совершенно деятельность ума и старается 
убедить себя, что будущего не будет и прошедшего не было. В такие 
минуты, когда мысль не обсуживает вперед каждого определения воли, 
а единственными пружинами жизни остаются плотские инстинкты,  
я понимаю, что ребенок, по неопытности, особенно склонный к тако-
му состоянию, без малейшего колебания и страха, с улыбкой любо-
пытства, раскладывает и раздувает огонь под собственным домом, 
в котором спят его братья, отец, мать, которых он нежно любит» 
[Толстой, с. 40–41].

Однако после падения в следующей главе «Мечты» автор пока-
зывает, как Николенька испытывает «комплекс Иова», в нем про-
буждается религиозное чувство, он обращается с вопросом к Богу: 
«Я кажется не забывал молиться утром и вечером, так за что же  
я страдаю?» [Толстой, с. 43].

Конфликт с гувернером St.-Jérôme рассказчик объясняет тем, что 
Николенька испытал унижение. Рассказчик замечает во французском 
воспитателе «противоположные русскому характеру отличительные 
черты легкомысленного эгоизма, тщеславия, дерзости и невеже-



307

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

ственной самоуверенности» и видит цель наставника в самоутверж-
дении. Именно этим объясняется то, что Николенька не мог обрести 
в этом герое «собеседника». 

Рассудок, рефлексию, которая развивается в одиночестве, Толстой 
в повести называет «ничтожной пружиной моральной деятельности». 
Рассказчик показывает крайности исступления, до которых может 
дойти подросток, который увлекается философствованием: «Но ни 
одним из всех философских направлений я не увлекался так, как 
скептицизмом, который одно время довел меня до состояния близ-
кого сумасшествия» [Толстой, с. 56].

Прежние авторитеты для мальчика теряют былую значимость. 
Так, например, меняется мнение героя об отце, когда он видит, как 
быстро отец от воспоминания о рано ушедшей из жизни жене пере-
ходит к флирту с горничной. Николенька погружается в свой внут
ренний мир, закрываясь от близких людей. В нем пробуждаются 
зависть, обида и гордость. 

В повести Толстого «Отрочество» чувство гордости, задетого само
любия и обиды сталкивается с доминантой мальчика, которая вы- 
зывает у него стыд и вину перед окружающими за свое поведение  
и поступки. Николенька стремится закрыться от близких людей:  
«По мере того как усиливается конфликт героя с миром, растет и ра
зочарование в нем. Как следствие — остро переживаемое чувство 
одиночества, отчуждения от мира» [Городилова, с. 9]. На протяжении 
всей повести возникают различные ситуации, в которых подростку 
приходится бороться со своими «нечистыми, самолюбивыми помыс-
лами»: зависть к успехам брата, ненависть к французскому гувернеру, 
снижение авторитета отца в глазах мальчика. Н. И. Городилова отме
чает, что «во многом это состояние гнева, обиды, ненависти рождено 
равнодушным отношением взрослых к миру подростка: чувствитель-
ный и впечатлительный герой, не справляясь с эмоциями, не находит 
поддержки и слов сочувствия у близких, занятых собой и мало оза-
боченных его душевными переживаниями» [Городилова, с. 9]. 

Однако рассказчик показывает, что Николенька может сочувство-
вать другим людям и даже забывать о себе. Карл Иваныч рассказыва-
ет Николеньке свою историю перед тем, как они вынуждены рас-
статься из-за желания бабушки уволить его. Мальчик внимательно 
слушает, рассказчик передает историю Карла Ивановича со всеми 
особенностями его речи, смешением немецкого и русского языка. Карл 



308

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Иваныч использует евангельские аллюзии, свои мытарства он соотно
сит с Господними страданиями: «мне, как сыну Божию, некуда пре-
клонить свою голову» [Толстой, с. 25]. Также пробуждает сочувствие 
в душе мальчика любовь Маши и Василия. Николенька сочувствует 
Маше и пытается понять ее: «Долго я смотрел на Машу, которая, лежа 
на сундуке, утирала слезы своей косынкой, и, всячески стараясь из-
менять свой взгляд на Василья, я хотел найти ту точку зрения, с кото-
рой он мог казаться ей столь привлекательным» [Толстой, с. 54]. 

Подготовка к поступлению в университет заставляет главного 
героя «Отрочества» выйти из своего «подполья». В главе «Я» Нико-
ленька меняет отношение к гувернеру: «St.-Jérôme доволен мною, 
хвалит меня, и я не только не ненавижу его, но, когда он иногда го-
ворит, что с моими способностями, с моим умом стыдно не сделать 
того-то и того-то, мне кажется даже, что я люблю его» [Толстой, с. 67]. 
Таким образом, мы можем говорить о «Двойнике» в лице St.-Jérôme — 
подросток ненавидел его, считая, что это чувство взаимно. Процесс 
превращения из Двойника в Собеседника относится и к брату глав-
ного героя. Если изначально Николенька думал, что Володя пыта- 
ется всячески оскорбить его (эпизод с голландскими рубашками),  
то к концу повести их отношения становятся приятельскими. 

Окончательно исцеляет Николеньку от «недостатков отрочества» 
дружба с Нехлюдовым. Движение к согласию с другими начинается 
с беседы «душа в душу»: «Души наши так хорошо были настроены 
на один лад, что малейшее прикосновение к какой-нибудь струне 
одного находило отголосок в другом» [Толстой, с. 71]. Нехлюдов 
предлагает Николеньке, ценя его искренность, быть всегда откро-
венными друг с другом, и это становится выходом из своеобразного 
«подполья» героя. Кроме того, рассказчик подчеркивает, что Не-
хлюдов устремляет героя к идеалу.

Подобное (по Толстому) духовное возрастание мы можем заметить 
и в отношении юных героев «Братьев Карамазовых». В книге «Маль-
чики» внимание Достоевского уделено двум героям — Коле Красот-
кину и Илюше Снегиреву. Оба они воспитывались одним родителем 
(второй рано ушел из жизни). В Коле автором и самим героем при-
знается эгоцентризм и самолюбие: «Главное, был очень самолюбив. 
Даже свою маму сумел поставить к себе в отношения подчиненные, 
действуя на нее почти деспотически» [Достоевский, Т. 14, с. 463]. 
Алеше Карамазову он сообщает, что бьет мальчиков из своего окру-



309

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

жения, а они его «обожают» [Достоевский, Т. 14, с. 479]. Смурову 
он заявляет, что никому не позволит анализировать свои поступки 
и идет к Илюше Снегиреву по своей воле в отличие от других маль-
чиков, которых, как он замечает, туда «притащил» Алеша Карамазов 
[Достоевский, Т. 14, с. 472]. Он признается Смурову, что не позна-
комился с Алешей Карамазовым, поскольку в иных случаях любит 
«быть гордым» [Достоевский, Т. 14, с. 473].

Авторский голос соединяется с голосом Коли, когда повествует-
ся о его «подвиге»: одиннадцатилетний подросток поспорил со 
старшими мальчиками, что ляжет между рельсами и пролежит так 
до тех пор, пока поезд не проедет над ним. Вот как об этом говорит-
ся в тексте романа: «Главное, эти пятнадцатилетние слишком уж 
задирали пред ним нос и сперва даже не хотели считать его своим 
товарищем, как “маленького”, что было уже нестерпимо обидно» 
[Достоевский, Т. 14, с. 463]. В этом высказывании кавычками вы-
делено чужое слово, в нем используется речевой жанр возражения, 
противоречия. По мнению А. В. Скиперских, такой отчаянный по-
ступок Коли связан с его моральными страданиями: «Коля Красоткин 
из “Братьев Карамазовых” удостоверяет своих одноклассников в том, 
что способен лечь под проходящий поезд. Экспериментальный ха-
рактер боли заключается в ее незначительности по сравнению с мо-
ралью, с ответственностью за данное обещание. Страдания собствен-
ного тела перманентны по сравнению с более длительными и 
фундаментальными душевными муками» [Скиперских, с. 170–171]. 

Однако, когда Коля видит, как тяжело мать переживает его ша-
лость, то меняет свое отношение к происшедшему: «Он поклялся 
на коленях перед образом и поклялся памятью отца, как потребова-
ла сама госпожа Красоткина, причем “мужественный” Коля сам 
расплакался, как шестилетний мальчик “от чувств”, и мать и сын во 
весь тот день бросались друг другу в объятья и плакали сотрясаясь» 
[Достоевский, Т. 14, с. 465]. 

Коля признает влияние на него Ракитина, называет себя социа-
листом, повторяет слова Ракитина, горделиво утверждает, что «лю-
бит поговорить с народом» и умеет с ним говорить, доказывает 
Смурову, что он любит «расшевелить дураков во всех слоях обще-
ства», когда шутит над глупым мужиком на базаре [Достоевский, 
Т. 14, с. 474]. Алеше Карамазову рассказывает, как надоумил глупо-
го парня колесом телеги раздавить голову гуся [Достоевский, Т. 14, 



310

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

с. 496]. Авторская ирония заключается в том, что после торжества 
Коли над глупым мужиком, он беседует с умным крестьянином,  
и ему приходится признаться, что он потерпел фиаско, поскольку 
«нарвался на умника» [Достоевский, Т. 14, с. 477]. 

Перед встречей с Алешей Карамазовым Коля переживает, что мал 
ростом и что некрасив лицом. Внутренний монолог сменяется ав-
торским словом, в котором тот возражает своему герою: «Что же до 
лица, то было оно вовсе не “мерзкое”, напротив, довольно миловид-
ное, бледное, беленькое, с веснушками. Серые, небольшие, но живые 
глазки смотрели смело и часто загорались чувством» [Достоевский, 
Т. 14, с. 478]. 

Алеше Карамазову Коля рассказывает историю своих отношений 
с Илюшей Снегиревым, в частности, сообщает, что, когда мальчики 
подружились, Илюша был «горд», но Коле «предан рабски» [Досто-
евский, Т. 14, с. 480]. Коля признается, что хотел «вышколить» маль-
чика, поэтому так резко обошелся с ним из-за его проделки с Жучкой, 
которой научил его Смердяков. Илюша, в свою очередь, переживает 
такое же состояние, в котором находится Николенька Толстого, «зат-
мение»: бунтует, кричит, что будет всех собак кормить булавками, 
потом бросает камни в Алешу Карамазова, желая его брату, Дмитрию, 
отомстить за унижение отца, наконец, нападает с ножиком на Кра-
соткина и ранит его в ногу. Все это приводит Илюшу к нервному 
срыву и горячке. Встреча с тяжело больным Илюшей раскрывает 
Коле его неправоту: «с горестным удивлением» он всматривался 
в изменившееся лицо больного мальчика [Достоевский, Т. 14, с. 488]. 
Неожиданное известие Коли о том, что Жучка жива, подействовало 
«мучительно и убийственно» на больного мальчика, этого Коля не мог 
понимать, как замечает автор [Достоевский, Т. 14, с. 91].

Внутренние противоречия Коли ярко проявляются в эпизоде встре-
чи с больным Илюшей Снегиревым. Коля из-за желания выдрессиро-
вать собаку и услышать похвалу долгое время не посещал больного 
мальчика. Несмотря на попытки удовлетворить свое самолюбие, Коля 
не может противиться состраданию, которое возникает при виде 
умирающего Илюши, способен покаяться и осознать свою вину: 

«Не говорите мне! Вы меня растравляете. А впрочем, мне поделом: 
я не приходил из самолюбия, из эгоистического самолюбия и подлого 
самовластия, от которого всю жизнь не могу избавиться, хотя всю жизнь 



311

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

ломаю себя. Я теперь это вижу, я во многом подлец, Карамазов»  
[Достоевский, Т. 14, с. 503]. 

Беседа Коли Красоткина с Алешей проходит так же, как разговор 
Николеньки с Нехлюдовым. Коля признается Алеше: «Потому что 
и Вы точно я» [Достоевский, Т. 14, с. 50].

Примечательно, что оба подростка предаются серьезным фило-
софским размышлениям, однако Красоткин не самостоятельно по-
знает новые идеи: на него оказал отрицательное влияние Ракитин. 
Н. И. Городилова отмечает, что Толстой не признавал ум «как средство 
познания мира», «способствующее заглушению природного добра» 
[Городилова, с. 9]. Достоевский включает в беседу Алеши и Коли 
автобиографическую аллюзию: «И если хотите, я не против Христа. 
Это была вполне гуманная личность, и живи Он в наше время, Он бы 
прямо примкнул к революционерам и, может быть, играл бы видную 
роль»; «Это еще старик Белинский тоже, говорят, говорил…» [До-
стоевский, Т. 14, с. 500]. Алеша Карамазов, за которым угадывается 
автор, печалится о Коле, который слишком рано познакомился  
с атеистическими и социалистическими идеями: «Мне только груст-
но, что прелестная натура, как ваша, еще и не начавшая жить, уже 
извращена всем этим грубым вздором» [Достоевский, Т. 14, с. 504]. 
Так, углубленное познание мира с помощью рассудочного постиже- 
ния истины в обоих произведениях ведет к негативным последствиям.

Достоевский показывает, как пагубное влияние взрослых на мир 
подростков разрушает детские души. Иван Карамазов, отказываю-
щийся принимать Божий мир из-за страданий детей, убеждающий 
Алешу, что никакую будущую гармонию нельзя принять даже из-за 
одной слезинки ребенка, виновен в смерти Илюши, как и Дмитрий 
Карамазов. Смердяков следует за Иваном, как верный слуга, он при-
нимает его идею, что «все дозволено», и он учит Илюшу «забаве»: 
дать собаке хлеб, в которую воткнута игла. Илюша только после 
своего поступка осознает весь его ужас и не может простить себе, 
как он думает, смерти собаки.

В романе Достоевского, как и в повести, средством выхода из со
стояния отчуждения становится дружба. Коля Красоткин находит 
собаку, которая чуть не погибла из-за проступка Илюши, он посе-
щает больного друга, как и другие мальчики, и Илюша умирает 
в состоянии внутренней гармонии. Алексей Карамазов становится 



312

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

тем человеком, который обнаруживает внутренний конфликт Коли 
и помогает найти из него выход. Коля во всем признается новооб-
ретенному другу, который становится «собеседником». Внутренний 
конфликт разрешается. Подросток из-за переполняющих его чувств 
плачет, признается, что был не прав, однако уже нисколько не боит-
ся показаться смешным. Алеша отмечает прекрасные чувства Коли: 
«…вы вот теперь не постыдились же признаться в дурном и даже 
смешном» [Достоевский, Т. 14, с. 504]. В эпилоге Коля говорит 
Алеше: «…я желал бы умереть за все человечество, а что до позора, 
то все равно: да погибнут наши имена» [Достоевский, Т. 15, с. 190]. 
Эти слова Коли после похорон Илюши Алеша Карамазов повторит 
у камня и назовет это желание принести себя в жертву ради других 
одним из лучших.

Важно отметить, что в рассматриваемых произведениях Толстого 
и Достоевского явно выражен телеологический сюжет, который вклю-
чает в себя мотивы испытания, выбора, движения к спасению [Фёдо-
рова, с. 107–124]. Слова, которые произносит отец Илюши («Аще 
забуду тебе, Иерусалиме» [Достоевский, Т. 14, с. 507] в контексте 
телеологического сюжета и эпиграфа к роману, следует понимать, как 
призыв не забывать о проявлении духовного начала в человеке.

Движение к спасению у Красоткина появляется в тот момент, как 
он проникается сочувствием к Илюше и осознает, что его попытки 
самоутвердиться негативно повлияли на здоровье больного друга. 
Коля избавляется от эгоизма и старается навещать Илюшу как мож-
но чаще. Смерть мальчика становится ключевым моментом в жизни 
подростка. Эпизод с клятвой у камня в эпилоге романа свидетель-
ствует о том, что Коля Красоткин направляет вектор своего духов-
ного движения к спасению.

Николенька идет несколько иным путем, однако и он жаждет 
спасения души. Нехлюдов показывает подростку идеал доброде-
тели, подразумевающий стремление человека постоянно совершен-
ствоваться, а также искренне и с участием выслушивает его рас-
суждения, помогая исповедаться. Так Николенька вновь «воз- 
вращается» к людям и находит тот идеал, к которому начинает свое 
движение. 

Таким образом, внутренний конфликт Николеньки в «Отрочестве» 
и Коли в «Братьях Карамазовых» одинаков по своей структуре. Ра-
циональное познание мира, вызванное испытанием в виде погруже-



313

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

ния в философию, одиночество и эксперимент над собой мешает 
мальчикам обратиться к «жизни сердца». Желание понравиться 
другим или протест, бунт против окружающих приводит героев 
Толстого и Достоевского к состоянию «затмения», торжеству «плот-
ского» человека. Выходом из этого состояния, фактором духовного 
возрастания личности становится внимание к другому человеку, 
сострадание, что и помогает подросткам справиться с гордостью  
и самолюбием. 

Источники
1.	 Добротолюбие в русском переводе, дополненное: в 5 т. 2-е изд. М.: Иж-

дивением Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1895. Т. 2. 
760 с. 

2.	 Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. / АН СССР, Институт русской 
литературы (Пушкин. дом). Л.: Наука, 1972–1990.

3.	 Толстой Л. Н. Полн. собр. соч. в 90 т. Т. 2 / под общей ред. В. Г. Черт- 
кова. М.: Худож. лит., 1935. 411 с.

4.	 Ухтомский А. А. Доминанта. СПб.: Питер. 2022. 512 с.
5.	 Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных центров // 

Русский физиологический журнал имени И. М. Сеченова. Т. VI. (Вып. 1, 
2, 3). М.; Пг., 1923. С. 31–45. 

Ссылки
1.	 Бабук А. В. Художественная антропология детства в литературе XIX в. 

Минск: БГУ, 2018. 144 с.
2.	Билинкис Я. С. Новаторство Л. Н. Толстого в трилогии «Детство», 

«Отрочество», «Юность». Ленинград: РГПУ имени А. И. Герцена, 1973. 
40 с.

3.	 Городилова Н. И. Эпическая картина мира в трилогии Л. Н. Толстого 
«Детство», «Отрочество», «Юность» // Филологические науки. Вопросы 
теории и практики. 2020. № 9. С. 5–12. 

4.	 Казаков А. А. Ценностная архитектоника произведений Л. Н. Толстого: 
к проблеме «антидиалогической» феноменологии эстетического собы-
тия // Сибирский филологический журнал. 2014. № 4. С. 134–143.

5.	 Круглик Л. Я. Реализм трилогии Л. Н. Толстого «Детство», «Отрочество», 
«Юность»: автореф. … канд. филол. наук. М., 1961. 19 с. 

6.	 Лощинин Н. П. «Детство», «Отрочество», «Юность» Л. Н. Толстого. 
Проблематика и художественные особенности. Тула: Тульское книжное 
издательство, 1955. 48 с. 



314

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

7.	 Михнюкевич В. А. Поэтика детских образов Ф. М. Достоевского в кон-
тексте «народного христианства» // Вестник Челябинского государствен-
ного университета. Серия 2. Филология. 1994. № 1. Т. 2. С. 21–28.

8.	Одиноков В. Г. Трилогия Л. Н. Толстого «Детство», «Отрочество», 
«Юность»: автореф. … канд. филол. наук. М., 1953. 15 с.

9.	 Скафтымов А. П. Поэтика художественного произведения. М.: Высшая 
школа, 2007. 535 с.

10.	Скиперских А. В. Между Господом и господином: дискурс боли в тек-
стах Ф. М. Достоевского: политико-культурное измерение // PolitBook. 
2015. № 4. С. 166–170.

11.	Созина Т. Н. «Трогательное» как способ проявления авторского голоса 
в романе «Братья Карамазовы» Ф. М. Достоевского // Вестник Челя-
бинского государственного университета. 2008. № 9. С. 134–138.

12.	Цирулев А. Ф. «Поэтическая идея» в трилогии Л. Н. Толстого «Детство», 
«Отрочество», «Юность» // Вестник Ленинградского государственного 
университета имени А. С. Пушкина. 2011. № 3. С. 27–32.

13.	Чуприна И. В. Трилогия Л. Н. Толстого «Детство», «Отрочество», 
«Юность» в свете идейной и литературной жизни 40–50-х годов: авто-
реф. … канд. филол. наук. Саратов, 1952. 27 с.

14.	Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 
и «Война и мир» // Проблемы исторической поэтики. 2023. № 4. С. 102–129. 

3.5. А. С. Пушкин и Л. Н. Толстой  
о судьбе России в романах  
«Капитанская дочка» и «Война и мир»

Е. А. Фёдорова

В русских романах XIX в. на первый план выходит проблема лич-
ности, ищущей смысл жизни и определяющей свое место в судьбе 
России. Все чаще современные исследователи обращаются к исто
риософскому смыслу произведений русской литературы, в том числе 
романов Достоевского и Толстого [Полтавец], [Сорокина], [Бражников], 
[Феномен эпического романа]. В основном исследователи доказывают, 
что «мысль народная» в русском романе неотделима от «мысли хри-
стианской» в ее православном значении [Феномен эпического романа, 
с. 59]. Но в некоторых случаях происходит замена понятия «исто
риософский» понятием «мифопоэтический» и смешиваются христи-
анские аллюзии с фольклорно-мифопоэтическими [Ибатуллина].



315

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

В зарубежной науке наблюдается стремление осмыслить христи-
анские особенности мироощущения Толстого [Givens], [Christesen], 
исследуется художественная антропология писателя [Гудонене]. Так, 
американский исследователь Джон Гивенс раскрывает апофатический 
характер божественной любви к врагу, которая возникает у князя 
Андрея к страдающему Курагину [Givens, с. 136], и отказывает в по-
добной любви Наташе к Пьеру Безухову, считая ее эгоистичной  
и корыстной [Givens, с. 142].

В целом можно отметить, что в российской и зарубежной науке 
наблюдается стремление исследовать творчество Толстого как хри-
стианского писателя, размышляющего о судьбе Отечества. Так, 
В. Б. Ремизов цитирует предсмертное послание Толстого Славян-
скому съезду, где высказывается мысль о том, что началом единения 
христианского мира станет объединение славян [Ремизов, с. 628].

Проблема «Толстой и Пушкин» рассматривается многими авто-
рами, среди них — Б. М. Эйхенбаум, А. Г. Цейтлин, В. З. Горная, 
Э. Г. Бабаев, Е. А. Маймин и др. [Вершинина, с. 144]. В основном 
исследователи останавливаются на таком принципе изображения 
человека, как «текучесть» [Эйхенбаум, с. 176], находят общие черты 
поэтики писателей, лишь иногда сопоставляют жанровую специфи-
ку их романов [Вершинина, с. 149]. «Капитанская дочка» при этом 
обычно сравнивается с повестью «Хаджи Мурат», роман «Война  
и мир», по мнению большинства критиков, создается под влиянием 
«Евгения Онегина» [Эйхенбаум, с. 167], [Л. Н. Толстой и А. С. Пуш-
кин: сопричастность…, с. 108].

Влияние творчества Пушкина на романы Толстого отмечают поч-
ти все исследователи. В личной библиотеке Толстого сохранилось 
около 10 изданий произведений Пушкина (от 1857 до 1908 гг.), кото-
рые Толстой постоянно перечитывал [Полосина, с. 20]. Сразу после 
выхода романа «Война и мир» в свет известный критик Н. Н. Страхов 
поднял проблему примирения необходимости и свободы в этом про-
изведении [Страхов, с. 347] и нашел истоки романа Толстого в «Ка-
питанской дочке», но при этом жанр романа был определен им толь-
ко как «семейная хроника», что неизбежно привело к ограничению 
интерпретации этого произведения [Страхов, с. 296]. В 1999 г. в Туле 
состоялись XXV Толстовские чтения, которые были посвящены со-
поставлению идей, образов Пушкина и Толстого. На этой между
народной конференции поднимались вопросы России и Европы 



316

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в осмыслении Пушкина и Толстого (С. Н. Соколова, В. С. Лыкова), 
проблема свободы воли в понимании авторов (Н. В. Волохова), ста-
вился вопрос о художественной реализации в «Капитанской дочке» 
темы нравственного выбора в онтологическом аспекте (А. С. Путеев) 
[Л. Н. Толстой и А. С. Пушкин: сопричастность…, с. 310–311, 165–
169, 70–73]. Вместе с тем не было предложено ни одного конкретно-
го сопоставительного анализа «Капитанской дочки» и «Войны и мира».

Традиционный русский роман Пушкина и Толстого ближе всего 
к греческому роману, где показано испытание героя страданиями или 
соблазнами [Бахтин, 1979, с. 202]. Онтологическая проблематика 
этих произведений восходит к трудам Платона, который разрабаты-
вал мифологему «игры с Судьбой». В диалоге «Пир» Платон утверж-
дал, что стремление к Благу — это Любовь, которая дарит человеку 
бессмертие. Однако русский роман, основанный на традиционных 
ценностях, в большей степени ориентирован на телеологический 
принцип русской словесности, который А. П. Скафтымов обнаружил 
в романах Л. Н. Толстого «Война и мир» и Ф. М. Достоевского «Иди-
от» [Скафтымов, с. 23–87, 182–217]. В статье «Тематическая компо-
зиция романа “Идиот”» (1922–1923) выделенный исследователем 
телеологический принцип «открывает взаимосвязь композиционных 
частей произведения, определяет восходящие доминанты и среди 
них последнюю завершающую точку, которая, следовательно, и была 
основным формирующим замыслом автора» произведения [Скаф-
тымов, с. 24]. В статье «К вопросу о соотношении теоретического  
и исторического рассмотрения в истории литературы» (1923) Скаф-
тымов определяет задачу теоретического анализа произведения — 
«установление иерархической скалы теологически направленных 
ценностей» [Темяков, с. 64]. Телеологический принцип организации 
системы образов исследователь обнаруживает не только в романе 
«Война и мир», но и в трилогии Л. Н. Толстого «Детство», «Отроче-
ство», «Юность» [Новикова, 2017, с. 134–137]. В статье «Образ 
Кутузова и философия истории в романе “Война и мир”» Скафтымов 
подчеркивает, что «верное нравственное чувство» помогает Кутузо-
ву понять духовный смысл события и подчинить свою личную волю 
«внеличным, народным целям, сообразно исторической необходи-
мости» [Скафтымов, с. 193, 217].

Аксиологический подход к художественному тексту ученого  
и мыслителя Алексея Алексеевича Ухтомского (1875–1942) предпо-



317

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

лагает использование понятий «доминанта», «категория лица». В эти-
ческом учении Ухтомского принцип доминанты определяет картину 
мира личности: «Человек подходит к миру и к людям всегда через 
посредство своих доминант, своей деятельности. Старинная мысль, 
что мы пассивно отпечатлеваем на себе реальность, какова она есть, 
совершенно не соответствует действительности. Наши доминанты, 
наше поведение стоят между нами и миром, между нашими мыслями 
и действительностью» [Ухтомский, 1996, с. 249]. Проявляющаяся 
в деятельности человека доминанта, по мысли ученого, определяет 
его судьбу: «Человек творит новое в мире, благовествуя на свой страх 
Бога миру, но это же новое и судит его» [Ухтомский, 1996, с. 27].

Чтобы исключить негативное развитие событий, человек, по 
мнению Ухтомского, совершает нравственный выбор, который пред-
полагает перенесение с себя на другого человека доминанты как 
активной установки, определяющей мысли и поступки человека. 
Отказ от эгоцентризма, самовоспитание Ухтомский считает важней-
шей нравственной задачей личности: «Освободиться от своего 
Двойника — вот необыкновенно трудная, но и необходимейшая 
задача человека! В этом переломе внутри себя человек впервые от-
крывает «“лица” помимо себя и вносит в свою деятельность <…> 
новую категорию лица» [Ухтомский, 1996, с. 251].

Человек может быть носителем нескольких доминант, в ситуации 
кризиса он может восстановить в себе прежнюю доминанту или 
формировать новую. Помочь выстроить ценностные векторы чело-
веку может предание, которое сохраняется в Церкви, и символы, 
воспринимающиеся человеком интуитивно, но пробуждающие в нем 
духовное начало.

В русских романах XIX в., созданных на основе традиционных 
православных ценностей, обнаруживается телеологический принцип 
организации композиции. Как древнерусский книжник в летописи 
или воинской повести стремится уловить Замысел Божий о мире  
и раскрыть его своим соотечественникам [Мелихов, с. 27], судьба 
героя зависит от воли Божией [Мелихов, с. 29], так и целью созда-
телей русской классической литературы является определение пред-
назначения русского человека и России как хранительницы собор-
ности, православных ценностей. Автор показывает нравственный 
выбор героя, в основе которого лежит самопожертвование, Прови-
дение часто помогает этому герою.



318

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В. С. Непомнящий обозначает авторскую позицию в повест
вовательных произведениях Пушкина как определяемую «перс- 
пективой христианского идеала, которую новоевропейская ло- 
гика» назвала «обратной» [Непомнящий, с. 55] и определяет ху- 
дожественный метод Пушкина — «онтологический реализм»,  
поскольку в мире Пушкина раскрывается «осмысленный и ду- 
ховный порядок Творения» и показаны драматические взаи- 
моотношения человека с этим порядком [Непомнящий, с. 50]. 
В. Н. Захаров подобный творческий метод определяет как «хри-
стианский реализм», позволяющий раскрыть историческую реаль-
ность и одновременно мистический смысл происходящих событий 
[Захаров, с. 10].

В статье о втором томе «Истории Русского Народа» Н. А. По-
левого (1830–1831) Пушкин называет христианство «величай- 
шим духовным и политическим переворотом нашей планеты»,  
при этом, замечает писатель, уму человеческому невозмож- 
но «предвидеть случая <…> мощного, мгновенного орудия про- 
видения»1.

На первом этапе испытания «двойниками» Петра Гринева стано-
вятся Зурин, обучающий его игре на деньги, и Швабрин, высоко-
мерно относящийся к окружающим. Дистанция, которая разделяет 
повествователя и молодого Гринева-повесу, позволяет автору дать 
нравственную оценку себе прежнему: «…вел себя как мальчишка, 
вырвавшийся на волю» (Пушкин, т. 6, с. 400).

И даже после дуэли со Швабриным Гринев признается, что в его 
клевете видел «досаду оскорбленного самолюбия и отвергнутой 
любви» (Пушкин, т. 6, с. 439), т. е. он понимал своего соперника, 
испытывая подобные чувства. Как Швабрин, Гринев любит Машу 
Миронову сначала страстной любовью, поэтому готов нарушить 
отцовскую волю. Помогает восстановить систему ценностей герою 
Маша Миронова, которая не может пойти против воли родителей: 
«Видно, мне не судьба… Родные ваши не хотят меня в свою семью. 
Буди во всем воля Господня! Бог лучше нашего знает, чтo нам на-
добно» (Пушкин, т. 6, с. 443).

1 Толстой Л. Н. Собр. соч.: в 22 т. М.: Худож. лит. Т. 4.: Война и мир. С. 141. 
Далее ссылки на это издание приводятся в тексте статьи с использованием сокра-
щения Толстой и указанием тома и страницы в круглых скобках.



319

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Изменение сюжета происходит, когда судьба героя соединяется 
с судьбой Отечества. Нравственный выбор Гринева окончательно 
отделяет его от Швабрина. Сначала он чувствует себя защитником 
Маши: «Сердце мое горело. Я воображал себя ее рыцарем» (Пуш-
кин, т. 6, с. 461). Затем Гринев решает принять смерть, но не присягать 
самозванцу. В этот момент он забывает о себе, молясь о судьбе близ-
ких: «Мне накинули на шею петлю. Я стал читать про себя молитву, 
принося Богу искреннее раскаяние во всех моих прегрешениях и моля 
его о спасении всех близких моему сердцу» (Пушкин, т. 6, с. 465).

В борьбе чувства и разума Гринев выбирает чувство, но это нрав-
ственное чувство. В своем письме Маша Миронова обращается 
к нему не как к жениху, а как носителю доброго сердца: «Богу угод-
но было лишить меня вдруг отца и матери: не имею на земле ни 
родни, ни покровителей. Прибегаю к вам, зная, что вы всегда жела-
ли мне добра, и что вы всякому человеку готовы помочь…» (Пушкин, 
т. 6, с. 491).

Кроме того, героиня передает угрозу Швабрина, что ее судьба 
будет подобна судьбе Лизаветы Харловой. Когда после освобождения 
Маша по-прежнему напоминает Петру Гриневу о необходимости 
следовать воле родителей, он ей уже не противоречит (Пушкин, т. 6, 
с. 515).

Еще один выбор делает Гринев, когда вновь решает не говорить 
о причине своего возвращения к Пугачеву, чтобы не вмешивать в эту 
историю Машу Миронову. Выбор героя дарит ему внутренний покой, 
делает по-настоящему свободным: «Я прибегнул к утешению всех 
скорбящих и, впервые вкусив сладость молитвы, излиянной из чи-
стого, но растерзанного сердца, спокойно заснул, не заботясь о том, 
что со мною будет» (Пушкин, т. 6, с. 528). Теперь уже Маша Миро-
нова отправляется к императрице просить за жениха. Сюжетный 
параллелизм, симметричность композиции позволяет автору вы-
строить этическую перспективу.

Включение в роман плача жены по коменданту крепости Миро-
нову — это следование традиции воинской повести [Трофимова]. 
М. В. Мелихов отмечает, что на последнем этапе трансформации 
воинской повести в произведениях этого жанра воплощается кон-
цепция «просвещенного монарха» [Мелихов, с. 30].

Прототипом Маши Мироновой является двадцатилетняя Праско-
вья Григорьевна Луполова, которая отправилась пешком из Ишима 



320

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

в Петербург, чтобы просить императора помиловать ее отца и по-
зволить ему вернуться из сибирской ссылки. В Тобольске Прасковья 
Луполова получила паспорт, в котором было написано: «Капитанская 
дочка». История этой девушки получила отражение в произведени-
ях нескольких авторов: французская писательница София Мария 
Коттен создала роман, который был переведен на русский язык и 
стал популярен в России (он был в библиотеке Ухтомского). Кроме 
того, подвигу этой девушки посвятили свои произведения Ксавье де 
Местр и Доницетти. Уже после создания романа Пушкина Н. А. По-
левой написал драму «Параша Сибирячка» (1840) [Тахо-Годи].

В романе «Капитанская дочка» нет «двух правд», поскольку автор 
показывает правоту капитана Миронова, остающегося верным при-
сяге, его супруги, которая разделяет с ним его судьбу («Вместе жить, 
вместе и умирать» (Пушкин, т. 6, с. 458)).

Василиса Егоровна в ответ на упреки, что она вмешивается в дела 
супруга, напоминает, что муж и жена «един дух и едина плоть» 
(Пушкин, т. 6, с. 432). Эти слова перекликаются с убеждением Саве-
льича, который поступает как свободный человек, движимый эти-
ческим выбором. Когда Гринев предлагает Савельичу покинуть его, 
чтобы не подвергать себя опасности, его слуга остается с ним  
(Пушкин, т. 6, с. 496). После освобождения Маши Мироновой Гринев 
вновь просит Савельича оставить его, но охранять Машу как его 
будущую жену, тот соглашается и даже говорит, что будет просить 
родителей Петра согласиться на эту женитьбу (Пушкин, т. 6, с. 522). 
«Савельич не раб», — замечал Ф. М. Достоевский по этому поводу2. 
Воины, как замечает древнерусский книжник, готовы испить чаши 
меда и есть гроздья виноградные («медвяныа чаши питии и сотеблиа 
виннаго ясти»), т. е. готовы благодаря праведной смерти оказаться 
в Царствии Небесном. Об этой же традиции «последнего целования» 
пишет Пушкин в «Капитанской дочке», когда описывает прощание 
капитана Миронова с женой: «Поцелуемся ж и мы, — сказала, за-
плакав, комендантша. — Прощай, мой Иван Кузмич. Отпусти мне, 
коли в чем я тебе досадила» (Пушкин, с. 163). 

2 Библиотека литературы Древней Руси / РАН. ИРЛИ; под ред. Д. С. Лихачева, 
Л. А. Дмитриева, А. А. Алексеева, Н. В. Понырко. СПб.: Наука, 1999. Т. 6: XIV — 
середина XV века. [Электронный ресурс]. URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.
aspx?tabid=4982 (дата обращения:12.07.2023).



321

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Общее настроение единодушия Безухов называет скрытым чув-
ством «теплоты патриотизма» (Толстой; т. 6, с. 216, 218, 237), кото-
рое во время сражения на батарее Раевского превращается на лицах 
воинов в молнии «разгорающегося огня» — его чувствует и сам Пьер 
в своей душе (Толстой; т. 6, с. 243, 244). В решающий момент боя 
солнце «било косыми лучами прямо в лицо Наполеона» (Толстой; 
т. 6, с. 248), словно было на стороне русских войск. Образ солнца 
также является символом Божественной помощи в древнерусской 
словесности. В «Сказании о Мамаевом побоище» говорится, что 
князю Дмитрию Ивановичу перед Куликовской битвой «солнце добрѣ 
сияетъ»3.

Благословление Дмитрий Донской от преп. Сергия Радонежско-
го получает в день св. Флора и Лавра. В плену Пьер Безухов слышит 
от Платона Каратаева молитву св. Флору и Лавру (Толстой; т. 7, 
с. 53). По мнению О. В. Сливицкой, Платон Каратаев «одарил Пье-
ра расширенным сознанием», после чего «были убраны преграды 
между душой Пьера и живой жизнью» [Сливицкая, с. 84]. Платон 
Каратаев открывает Пьеру возможность жизни по Евангельской Ис-
тине, он становится для главного героя «олицетворением духа про-
стоты и правды», при этом в авторской речи повторяется слово 
«благообразие»: «…главная прелесть его рассказов состояла в том, 
что в его речи события самые простые, иногда те самые, которые не 
замечая их, видел Пьер, получали характер торжественного благо-
образия» (Толстой; т. 7, с. 55).

Встречи Андрея Болконского с Наташей, Марьи Болконской — 
с Николаем Ростовым, Пьера Безухова — с Платоном Каратаевым 
показывают сцепление судеб героев на фоне общей судьбы русско-
го народа, решающим событием для которого становится Бородин-
ское сражение. Битва на Бородинском поле происходит 26 августа 
1812 года (по новому стилю — 7 сентября). Князь Николай Бол- 
конский умирает 15 августа — в день Успения Пресвятой Богоро-
дицы. Соответственно, встречи героев происходят между Успением 
и Рождеством Пресвятой Богородицы. Толстой особенно отмечает 

3 Библиотека литературы Древней Руси / РАН. ИРЛИ; под ред. Д. С. Лихачева, 
Л. А. Дмитриева, А. А. Алексеева, Н. В. Понырко. СПб.: Наука, 1999. Т. 6: XIV — 
середина XV века. [Электронный ресурс]. URL: http:// lib.pushkinskijdom.ru/Default.
aspx?tabid=4982 (дата обращения: 12.07.2023).



322

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

дату 8 сентября (21 сентября), после которой происходит встреча 
Безухова с Каратаевым (Толстой; т. 7, с. 41). Авторы коллективной 
монографии «Феномен эпического романа» обращают внимание на 
молебен перед образом Смоленской Божьей Матери и утверждают, 
что «Божественное Провиденье осеняет благодатью только верующий 
народ, связанный в единый организм христианской любовью» [Фе-
номен эпического романа, с. 99]. Напомним, что в воинской повести 
перед боем всегда происходит молебен. Бородинское сражение  
и народное единение противопоставляется богучаровскому бунту, 
в котором обнаруживается «тень пугачевщины» [Феномен эпиче-
ского романа, с. 87].

Перенос доминанты с себя на «лицо другого» происходит у Пьера 
Безухова также благодаря встрече с изменившейся Наташей Росто-
вой. Смерть Андрея Болконского, а затем гибель младшего брата  
и поддержка матери, переживание личного и общего горя так меня-
ет героиню, что Пьер ее сначала не узнает. Когда же он позволяет 
себе признаться, что любит ее, и видит возможность ответной люб-
ви, герой пребывает в таком состоянии счастья, что окружающие 
это чувствуют и ценят, даже старшая княжна и попавший в плен 
итальянец. Уже после этих событий Пьер размышляет о том, что все 
суждения, которые он составил о людях в этот период времени, 
остались для него навсегда верными (Толстой; т. 7, с. 243). Толстой 
включает в роман аллюзию к «Капитанской дочке», используя пре-
цедентное имя и прецедентную ситуацию. Пьер (Петр) спрашивает 
своего слугу Савельича (!), хочет ли он освобождения от крепостной 
зависимости, и слышит в ответ: «Зачем мне, ваше сиятельство, воля?» 
(Толстой; т. 7, с. 237).

В конце романа Пьер и Наташа создают семью, в которой преоб-
ладает «благообразие». Их беседа друг с другом переходит из внут
ренней речи во внешнюю, благодаря тому, что многие мысли героев 
разделяет автор, происходит диалог Толстого с читателем: 

«— Ты знаешь, о чем я думаю? — сказал она. — О Платоне Каратае
ве. Как он? Одобрил бы тебя теперь?

Пьер нисколько не удивился этому вопросу. Он понял ход мыслей 
жены.

— Платон Каратаев? — сказал он и задумался, видимо искренне 
стараясь представить себе суждение Каратаева об этом предмете. —  
Он не понял бы, а впрочем, я думаю, что да.



323

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

— Я ужасно люблю тебя! — сказала вдруг Наташа. — Ужасно! 
Ужасно!

— Нет, не одобрил бы, — сказал Пьер, подумав. — Что он одобрил 
бы, это нашу семейную жизнь. Он так желал видеть во всем благооб-
разие, счастье, спокойствие, и я с гордостью показал бы ему нас» (Тол-
стой; т. 7, с. 306).

Пророческий сон Петра Гринева создавался Пушкиным с ориен-
тацией на очерк С. Т. Аксакова «Буран», который был напечатан 
в 1830 г. в журнале «Денница» (его сотрудником был Пушкин)  
[Путеводитель по Пушкину, с. 182]. Аксаков утверждал, что он опи
сал в очерке подлинную историю, которая произошла в Оренбургской 
губернии с обозом подвод зимой во время бури.

Хозяева подвод разделились на две группы: старики предлагали 
переждать буран, полагаясь на волю Божию и помощь человеческую, 
а молодые люди решили на своих конях найти дорогу. После того, 
как буран затих, утром другой обоз обнаружил засыпанных снегом 
стариков, и они были спасены, а тела молодых людей, не захотевших 
полагаться на волю Божию, были обнаружены весной, когда рас-
таял снег.

В «Капитанской дочке» в сцене пророческого сна Гринева, кото-
рый имеет ключевое значение в произведении, расширяется его 
семантика благодаря образам-символам. Из сна Гринева «выросли» 
сны героев Достоевского: Раскольникова до и после преступления 
(топор и кровь как символы надвигающегося насилия) и Мити Ка-
рамазова (дорога как символ судьбы). Движение кибитки по дороге 
показано как путь русского человека, как судьба России вообще: 
«Лошади тяжело ступали по глубокому снегу. Кибитка тихо подви
галась, то въезжая на сугроб, то обрушаясь в овраг и переваливаясь 
то на одну, то на другую сторону. Это похоже было на плавание 
судна по бурному морю» (Пушкин, т. 6, с. 408).

В романе Толстого есть замечание о том, что «солдат в движении 
также окружен, ограничен и влеком своим полком, как моряк кораб
лем, на котором он находится» (Толстой; т. 4, с. 340). Перед описа-
нием взятия Москвы Толстой замечает: «Корабль идет своим гро-
мадным независимым ходом…» (Толстой; т. 6, с. 356).

В древнерусском искусстве корабль означает спасение, Цер- 
ковь, Царство Божие на земле, что соответствует Псалтири:  



324

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«И воззваша ко Господу, внегда скорбѣти имъ, и отъ нуждъ ихъ 
изведе я: и повелѣ бури, и ста въ тишину, и умолкоша волны его» 
(Пс. 106:28–29).

Таким образом, в романах Пушкина и Толстого семья, согла- 
сие, единение вокруг Евангельской Истины занимают централь- 
ное положение. Этическое учение А. А. Ухтомского предполагает 
изменение человека: он может или вернуться к себе прежнему, 
к сформированной у него в детстве доминанте, или перестро- 
ить себя заново. В декабре 1937 г. Ухтомский в одном из писем 
размышляет о самоутверждении, которое мешает выйти на уро- 
вень собеседования с другим человеком, чтобы постичь в нем  
Образ Божий: «Двойник становится как экран между человеком  
и его собеседником, подменяя последнего двойником <…>. И ну- 
жен обыкновенно немалый труд, прежде чем экран будет про- 
бит к собеседнику в его подлинном содержании…» [Ухтомский, 
с. 176].

Народ можно рассматривать как соборную личность, в которой 
в кризисный момент испытания проявляется или доминанта, веду-
щая к самоутверждению — «безобразие» (бунт, «бессмысленный 
и беспощадный»), или доминанта, определяющая его «благообразие» 
(народная война во имя спасения нации и ее религии). Русский 
роман XIX в., представленный образцовыми произведениями Пуш-
кина и Толстого, обращает читателя к спасению. Телеологический 
сюжет включает мотив испытания народа или героя. Способность 
совершить нравственный выбор приводит его к расширению про-
странства, соединению временного и вечного в его сознании, при 
этом происходит символизация предметного мира (появляются 
образы движения и света). Этот сюжет может включать в себя мотив 
просьбы о помощи, который реализуется в молитве героя. О том, 
что молитва услышана, свидетельствует разрешение сложной си-
туации, помощь Провидения. Однако выбор может означать и само-
утверждение героя, что ведет его к понимаю «безобразия» проис-
ходящих процессов в душе. В этом случае он будет видеть вокруг 
себя «двойников». Оппозиция «безобразие» — «благообразие» 
раскрывает духовно-нравственный идеал Пушкина и Толстого. 
Главным для народа и личности является соборное спасение. В про-
цессе духовного очищения или духовного роста важную роль 
играет предание, которое сохраняет духовные доминанты русского 



325

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

народа. Такую доминанту несут герои Пушкина — Петр Гринев  
и Маша Миронова, герои Толстого — Андрей Болконский и На-
таша Ростова. Сложнее искать свой путь героям, у которых не было 
перед глазами примера отца, живущего по нравственным законам, — 
это Пьер Безухов. Им помогают герои, несущие христианские 
идеалы (Платон Каратаев).

В романах Пушкина и Толстого прослеживаются традиции древ-
нерусской воинской повести: провиденциальная концепция истории, 
ориентация на церковный календарь, молитва перед началом боя, 
«последнее целование», плач о погибшем воине и символы гряду-
щего Царствия Небесного. Можно увидеть традиции агиографиче-
ской литературы: указание юродивого на нравственную ошибку, 
свет как выражение духовного в личности. Народ (мiръ) в романах 
«Капитанская дочка» и «Война и мiръ», уподобляется семье или 
Церкви, обращенной к Евангельской Истине, и спасается Красотой 
Христовой.

Ссылки 
1. Бахтин М. М. К исторической типологии романа // Бахтин М. М. Эсте-

тика словесного творчества / сост. С. Г. Бочаров. М.: Искусство, 1979. 
С. 199–209.

2. Бочаров С. Г. Роман Л. Н. Толстого «Война и мир». М.: Худож. лит., 1987. 
156 с.

3. Бражников И. Л. Русская литература XIX–XX вв. Историософский текст: 
монография. М.: Прометей: МГПУ, 2011. 240 с.

4. Вершинина Н. Л. Пушкин и Толстой // Проблемы пушкиноведения: 
сб. науч. тр. Л., 1975. С. 144–149.

5. Гей Н. К. Проза Пушкина: поэтика повествования. М.: Наука, 1989. 270 с.
6. Гершензон М. О. Мудрость Пушкина. Томск: Водолей, 1997. 287 с.
7. Гудонене В. Человек Достоевского и Толстого // Искусство психологи-

ческого повествования (от Тургенева к Бунину). Вильнюс: Изд-во Вильн. 
гос. ун-та, 1998. С. 66–86.

8. Есаулов И. А. Категория соборности в русской литературе. Петрозаводск: 
Изд-во Петрозавод. ун-та, 1995. 288 с.

9. Захаров В. Н. Христианский реализм в русской литературе (постановка 
проблемы) // Проблемы исторической поэтики. Петрозаводск: Изд-во 
ПетрГУ, 2001. Вып. 6. С. 5–20.

10. Ибатуллина Г. М. Историософский миф в контекстах русской лите- 
ратуры XIX века: И. С. Тургенев, Ф. М. Достоевский, Н. С. Лесков, 
Л. Н. Толстой: монография. М.: ФЛИНТА, 2022. 160 с.



326

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

11. Кибальник С. А. Художественная философия Пушкина. СПб.: Дмитрий 
Буланин, 1998. 199 с.

12. Л. Н. Толстой и А. С. Пушкин: сопричастность идей, образов, судеб: 
материалы XXV Международных Тостовских чтений. Тула: Изд-во 
ТГПУ имени Л. Н. Толстого, 1999. 320 с.

13. Макогоненко Г. П. «Капитанская дочка» А. С. Пушкина. Ленинград: 
Худож. лит., 1977. 108 с.

14. Мелихов М. В. Древнерусские воинские повести: проблемы сюжето
сложения и идейно-художественная трансформация жанра в литератур-
ной и рукописной традиции XV–XVIII вв.: автореф. … д-ра филол. наук. 
СПб., 2003. 32 с.

15. Непомнящий В. С. Феномен Пушкина и исторический жребий России. 
К проблеме целостной концепции русской культуры // Пушкин и со-
временная культура. М.: Наука, 1996. С. 31–70.

16. Петрунина Н. Н. Проза Пушкина (пути эволюции) / отв. ред. академик 
Д. С. Лихачев. Л.: Наука, 1987. 334 с.

17. Полтавец Е. Ю. Основные мифопоэтические концепты «Войны и мира» 
Л. Н. Толстого в свете мотивного анализа: дис. … канд. филол. наук. 
М., 2006. 198 с.

18. Полосина Л. Н. Л. Н. Толстой и А. С. Пушкин: сравнительная история 
личных библиотек // Ученые записки Казанского университета. Серия 
Гуманитарные науки. 2018. Т. 160. Кн. 1. С. 17–28.

19. Путеводитель по Пушкину. СПб.: Академический проект, 1997.  
432 с.

20. Ремизов В. Б. Толстой и Достоевский. Братья по совести. М.: РГ-Пресс, 
2019. 688 с.

21. Скафтымов А. П. Нравственные искания русских писателей. М.: Худо-
жественная литература, 1972. 543 с.

22. Сливицкая О. В. «Война и мир» Л. Н. Толстого: проблемы человеческо-
го общения. Л.: Изд-во ЛГУ, 1988. 192 с.

23. Соколова Л. В. А. А. Ухтомский и комплексная наука о человеке. СПб.: 
Изд-во С.-Петерб. гос. ун-та, 2010. 316 с.

24. Сорокина Т. Е. Современный русский роман как явление историо- 
софской идеи // Культурная жизнь Юга России. 2011. №  1  (39).  
С. 66–68.

25. Страхов Н. Н. Литературная критика: сб. ст. / вступ. ст. и сост. Н. Н. Ска-
това, коммент. В. А. Котельникова. СПб.: Изд-во РХГИ, 2000. 464 с.

26. Тахо-Годи М. А. «Капитанская дочка» А. С. Пушкина и «Молодая си-
бирячка» Ксавье де Местра // Дарьял. 2004. № 4 [Электронный ресурс]. 
URL: https://www.darial-online.ru/material/2004_4-taho-god/?ysclid= 
lkw3r4vz8k619832470 (дата обращения: 12.07.2023).



327

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

27. Темяков В. В. Письма А. П. Скафтымова к П. Н. Сакулину // Известия 
Саратовского университета. Новая серия. Серия: Филология. Журна-
листика. 2011. Т. 11. Вып. 3. С. 63–66.

28. Трофимова Н. В. Особенности формы и стилистики плачей в летопис-
ных воинских повестях // Вестник славянских культур. 2014. № 1 (31). 
С. 141–142.

29. Ухтомский А. А. Интуиция совести: письма. Записные книжки. Замет-
ки на полях. СПб.: Петербургский писатель, 1996. 528 с.

30. Феномен эпического романа в русской литературе второй половины 
XIX века: И. А. Гончаров, И. С. Тургенев, Л. Н. Толстой, Ф. М. Досто-
евский: монография / В. Г. Андреева, А. В. Гулин, Н. Л. Ермолаева, 
С. К. Казакова, Ю. В. Лебедев, В. И. Мельник, Н. Г. Михновец; под науч. 
ред. В. Г. Андреевой. Кострома: Изд-во Костромского гос. ун-та, 2022. 
512 с.

31. Эйхенбаум Б. М. Пушкин и Толстой // Литературный современник. 1937. 
№ 1. С. 136–147.

32. Givens J. The Immage of Christ in Russian Literature: Dostoevsky, Tolstoy, 
Bulgakov, Pasternak. DeKalb: Northern Illinois University Press, 2018. 
346 p.

33. Christesen N. “Light” and “Enlightment” in Tolstoy’s Works // Proceedings 
and Papers of the 10th Congress; Held at the University of Auckland 2–9 Febr. 
1966. Auckland, 1966.

3.6. «Мертвые души» Н. В. Гоголя  
и «Господа Головлевы» М. Е. Салтыкова-
Щедрина: аксиологический подход

С. В. Капустина

В XX веке появляются исследования, в которых творческим при-
оритетом Гоголя-сатирика определяется не бытописание, а типо
писание, направленное на постижение духовных основ личности. 
Так, Г. К. Щенников утверждал, что Н. В. Гоголь отмечал типичность 
своих персонажей, но типичность не социальную, а национальную 
и даже общечеловеческую [Щенников, с. 13]. Гоголевские чтения, 
которые ежегодно проводит Дом Гоголя в Москве, объединяют мно-
гих зарубежных исследователей (из Италии, Болгарии, Чехии, Сло-
вакии, Сербии и др.), по-разному осмысливающих духовно-нрав-
ственную проблематику творчества русского писателя. 



328

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Интерес к творчеству Гоголя за рубежом возник во многом благо-
даря критикам Русского Зарубежья — А. М. Ремизову, И. И. Лапши-
ну, Г. А. Мейеру, Д. И. Чижевскому и др., предложившим отказаться 
от взгляда на Гоголя как сатирика, представителя «натуральной 
школы», и обратившимся к эсхатологическим мотивам его творчества. 
Так, Д. Чижевский рассматривал «Мертвые души» как произведение, 
не связанное с общественным движением, и находил его источники 
в апокалиптическом романе [Чижевский, 2002]. Г. Мейер обращал-
ся к проблеме художественной антропологии Гоголя и видел духов-
ную ошибку писателя-сатирика в том, что тот перестал отличать 
живого человека от его пороков [Мейер]. 

Современных китайских исследователей привлекает духовная 
проза Гоголя, которую они сопоставляют с конфуцианством и дао
сизмом [Сун], [Лю]. Сун Иньнань, например, утверждает, что 
Чичиков нарушил принцип соответствия человека своему месту 
[Сун, с. 81]. Сербский критик В. Бранко обнаруживает амбивалент-
ность демонических образов Гоголя [Бранко], а его соотечественник 
Л. Милентиевич сопоставляет Плюшкина с Чартковым и приходит 
к выводу, что Гоголь в «Мертвых душах» стремится направить 
душу человека к очищающему свету [Милентиевич, с. 279]. Италь
янский критик А. Рипеллино исследует символическую геогра- 
фию Гоголя [Ripellino], Р. Джулиани размышляет о типах русского 
писателя, созданных на итальянской почве [Giuliani]. Шведский 
исследователь Н. Хокансон, отдавая дань политической сатире 
Гоголя, ее фольклорным истокам, обращает внимание и на психо-
логическую и метафизическую проблематику его творчества 
[Håkansson].

Интерес к творчеству М. Е. Салтыкова-Щедрина за рубежом 
появляется после переводов романа «Господа Головлевы» —  
в середине XX века. В Германии и Польше Щедрина в основном 
воспринимают как носителя просветительских идей, последо- 
вателя европейских сатириков, который обращается к русскому 
материалу [Келейникова]. Немецкий исследователь Г. Куперфер- 
шмидт видит в политической сатире Салтыкова-Щедрина продол-
жение сатиры Гоголя [Kupterechmldt]. Иудушку Головлева фран-
цузские критики А. Дальма, Ж. Бонамур и др. считают шекспи- 
ровским героем и интернациональным типом [Келейникова, с. 39]. 
Активно исследуется мифопоэтика Салтыкова-Щедрина, раскры-



329

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

вается символический подтекст его произведений [Ehre]. Совре-
менный словацкий исследователь А. Репонь, отмечая, что Гоголь 
и Салтыков-Щедрин посещали одни и те же европейские страны 
(Германию, Францию, Швейцарию) и находились под влиянием 
европейской культуры, противопоставляет этих писателей. Если 
у Гоголя, считает А. Репонь, Россия показана как храм, а дорога 
символизирует ее движение в будущее, то у Салтыкова-Щедрина 
дорога становится символом остановившейся жизни, связанной  
со смертью [Репонь].

Полярностью суждений о ценностных ориентирах русских сати-
риков отличается и отечественная критическая литература. Так, 
в литературоведении рубежа XX–XXI веков предпринимаются по-
пытки обнаружить черты православной аксиологии в наследии 
Салтыкова-Щедрина, приводящие одних исследователей к утверж-
дению его тяготения к столпам русской православной словесности, 
сокрытого «под видимой поверхностью “социального обличитель-
ства”» [Есаулов, с. 10]; других — к заключению о том, что «Щедрин 
не был ортодоксальным писателем — ни в политическом, ни тем 
более в религиозном смысле» [Назаренко].

Осуществлению аксиологического подхода к произведениям 
Гоголя и Салтыкова-Щедрина могут способствовать труды русских 
мыслителей XX века — А. А. Ухтомского и Д. И. Чижевского, — 
особенно сосредоточившихся на проблеме двойника в русской ли-
тературе. Ухтомский, полагаясь на разработанный им же принцип 
доминанты, замечает, что «человек видит реальность такою, каковы 
его доминанты, т. е. главенствующие направления его деятельности. 
Человек видит в мире и в людях предопределенное его деятельно-
стью, т. е. так или иначе самого себя» [Ухтомский, 2020, с. 397]. 
Чижевский словно уточняет мысль своего предшественника: «Двой-
ник, вторгаясь в “Я” человека, показывает этим несамостоятельность, 
несостоятельность, неуверенность, нетвердость этического бытия 
этого человека» [Чижевский, 2015, с. 442]. Невыполнение жизнен-
ного назначения приводит личность к потере своего онтологическо-
го места, отпадению от Бога. Этическая функция появления двой-
ника сходна, по мнению мыслителя, с этической функцией смерти, 
уходу в ничто [Мних, с. 406–407]. 

Определить ценностные ориентиры Салтыкова-Щедрина могут 
помочь записи известного русского физиолога и мыслителя Алексея 



330

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Алексеевича Ухтомского, оставленные им на страницах книг, которые 
сейчас хранятся в Санкт-Петербургском университете и в Рыбинском 
музее-заповеднике. Среди его заметок есть уже опубликованное 
размышление о преемственности между творчеством Н. В. Гоголя 
и М. Е. Салтыкова-Щедрина: «И Гончаров, и Тургенев, и Толстой,  
и Достоевский — все это продолжатели пушкинско-гоголевского 
предания. Каждый из них развил в особенности определенную чер-
ту, определенную сторону из манеры восприятия и художественной 
передачи по Пушкину и Гоголю. Но ни один из них не тронул (или 
почти не тронул) эту сторону в предании отцов, — специализировать 
и развить до конца дух “Ревизора” и “Мертвых душ”, — это было 
уделом Салтыкова-Щедрина. Но, в этой специализации до односто-
ронности, Салтыкову стал чужд и непонятен дух того же Гоголя, 
выразившийся в “Переписке с друзьями”, дух святого сомнения 
в себе, поднявшийся до сожжения сатиры над людьми! Выхода из 
сатиры у Салтыкова нет — в нем сатира посягает на всех и все» 
[Ухтомский, с. 484–485]. 

Для того, чтобы постичь суть этого высказывания, необходимо 
сопоставить героев поэмы Н. В. Гоголя «Мертвые души» и романа 
М. Е. Салтыкова-Щедрина «Господа Головлевы», найти общее 
между созданными в этих произведениях типами, увидеть перспек-
тивы, которые раскрываются перед героями, и установить, обнару-
живаются ли среди персонажей обоих классиков динамические 
личности, способные измениться к лучшему. В качестве материала, 
способствующего осуществлению аксиологического подхода к тек-
стам, избраны этическое учение А. А. Ухтомского и его заметки на 
полях романа «Господа Головлевы», который входил в личную биб
лиотеку ученого и сейчас хранится в Санкт-Петербургском универ-
ситете (эти заметки еще не опубликованы), а также опубликованные 
работы Д. И. Чижевского.

Н. Аристов обратил внимание на изображение Гоголем негатив-
ного иноземного влияния на русских людей: Манилов, подражая 
европейцу, готовит своих детей в дипломаты, Ноздрев проигрывает 
имущество, как «западный игрок» [Гоголь и Православие, с. 378, 414]. 
И. А. Виноградов, обнаружив поведенческое сходство между геро-
ями являющей «всю Русь» поэмы и петербургскими типами из 
предшествующих повестей писателя («Портрет», «Шинель»), пред-
положил, что «разгадка указанного соответствия кроется, видимо, 



331

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

в том, что рисует Гоголь в первом томе поэмы не столько саму 
русскую жизнь, сколько ее болезни и “уродства”. А потому не рус-
ское, а отклонение от русского — чаще всего “цивилизованное”, 
западное, уродливо привившееся на русской почве, — и олицетво-
ряют собой герои “Мертвых душ”» [Виноградов, с. 321]. Так, опре-
деляющим для характера «образованнейшего» Манилова является 
соблюдение всевозможных светских приличий, «следование тому 
европейскому “комильфо”, которое стало в России “сильнее всяких 
коренных постановлений”» [Виноградов, с. 322]. Ноздрев доводит 
до «классического совершенства» пустое времяпрепровождение 
[Виноградов, с. 324]. Собакевич является носителем «гордости и 
тщеславия (обязанным во многом ˂ …˃ “европейскому нашему вос-
питанию”)» [Виноградов, с. 325]. Образ Плюшкина раскрывает 
авторское представление «о вещизме и мелочности современного, 
“цивилизованного” века». Примечательно, что «искажения русской 
жизни, воплощенные в образе Коробочки» (страх, суеверие, подо-
зрительность, склонность к сибаритству), по мнению исследовате-
ля, «казались Гоголю менее опасными и воспринимались им скорее 
как некая недостаточность, могущая быть восполненной в будущем» 
[Виноградов, с. 323]. Вершиной же отрицательного характерологи-
ческого обобщения в «Мертвых душах» ученый представляет Пав-
ла Ивановича Чичикова. И. А. Виноградов, вслед за Д. С. Мереж-
ковским, настаивает на «европейской сути характера» этого героя 
(вещизме и жажде обогащения), формирующей тип приобретателя 
[Виноградов, с. 327] и соглашается с мнением Г. К. Щенникова, 
считавшего, что религией Чичикова становится богатство [Щенни-
ков, с. 14].

Показательно, однако, что свою «религию» сребролюбия Чичиков 
часто пытается скрыть под видом обращения к Божественному Про-
мыслу. Резюмируя договоренность с Маниловым, он произносит: 
«Итак, если нет препятствий, то с Богом можно бы приступить к со-
вершению купчей крепости»4. В диалоге с Коробочкой обращения 
Чичикова к Богу становятся более частотными. Причина этого,  

4 Гоголь Н. В. Полное собрание сочинений и писем: в 17 т. / под ред. 
В. А. Воропаева, И. А. Виноградова. М.; Киев: Издательство Московской 
Патриархии, 2009. Т. 5, 2009. С. 35. Далее ссылки на это издание приво-
дятся в тексте статьи с использованием сокращения Гоголь и указанием 
страницы в круглых скобках.



332

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

думается, в том, что сама помещица в первой же реплике к неждан-
ному гостю, восклицает: «В какое это время вас Бог принес!» (Гоголь, 
с. 45) — тем самым отчасти открывая внимательному слушателю 
собственные аксиологические ориентиры. Эта фраза будет проду-
блирована помещицей: «Какое-то время послал Бог: гром такой — 
у меня всю ночь горела свеча перед образом» (Гоголь, с. 46). Еще 
раз отметив про себя религиозность героини, Чичиков как манипу-
лятор будет строить последующие фразы с подчеркнутым уповани-
ем на Бога и бытовым Его славословием. Это намеренно созданное 
ценностное «эхо» собеседницы Чичиков особенно контрастно соеди-
нит с выражением собственных прагматических целей в реплике-
просьбе: «На всё воля Божья, матушка! ˂…˃ против мудрости  
Божией ничего нельзя сказать… Уступите-ка их [умерших. — При-
меч. К. С.] мне, Настасья Петровна?» (Гоголь, с. 50). Потерпев фи-
аско на почве «христианского человеколюбия», Чичиков «решился 
попробовать, нельзя ли ее навести на путь какою-нибудь иною сто-
роною» (Гоголь, с. 52), то есть искусить своей «религией», которой 
героиня также оказалась не чужда. Коробочка, читающая молитву 
перед гаданием на картах, — воплощение профанного Православия, 
симбиоз веры и суеверия, воззваний к Высшему и радению за низ-
менное. Именно поэтому Чичикову удается соблазнить почитатель-
ницу выгоды деньгами и, таким образом, достичь своей цели. 

Для каждого приобретателя из «Мертвых душ» важны деньги  
и выгода, но лишь двое — Чичиков и Плюшкин — служат им как 
божеству. Это обстоятельство определяет необходимость изучить 
интегральные черты указанного типа и выявить его дифференци- 
рующие оттенки, которые, возможно, могли бы развиться в творче-
стве последователей Н. В. Гоголя, в частности, М. Е. Салтыкова-
Щедрина. Подробный анализ типа приобретателя уже осуще- 
ствлялся в гоголеведческих штудиях. Например, Е. Ю. Коржова, 
обращаясь к психологии литературных персонажей «Мертвых душ», 
отнесла Чичикова, Коробочку, Собакевича и Плюшкина к типу «при-
обретатели», ориентированному на материальные ценности; Мани-
лова — к типу «созерцатели», ориентированному на ценность покоя; 
Ноздрева — к типу «богатыри», ориентированному на ценность 
действия [Коржова]. Иными семантическими ударениями обогаща-
ется типология героев Н. В. Гоголя в свете этического учения 
А. А. Ухтомского.



333

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

В начале своего пути Чичиков солипсичен, поэтому ему, по мне-
нию Ухтомского, некуда скрыться. Подстрекая помещиков к участию 
в мошеннической схеме, Чичиков видит в них своих двойников, 
ориентированных исключительно на себя и свою доминанту при-
обретательства. Гоголевский герой, подобно зеркалу, стремится 
обнажить все слабости оппонентов, оставаясь при этом сосредо-
точенным на своей главной цели — выгодной покупке мертвых 
душ.

Поворотным моментом похождений Чичикова, спровоцировавшим 
отвлечение от собственного «я» и проблеск ориентации на другого, 
становится встреча с Плюшкиным. Н. В. Гоголь художественно обо-
значил этот переход значимым допущением, будто бы пробивающим 
скорлупу двойника-приобретателя: «…если бы Чичиков встретил 
его [Плюшкина. — Примеч. С. К.] так принаряженного, где-нибудь 
у церковных дверей, то, вероятно, дал бы ему медный грош» (Гоголь, 
с. 113). 

Хронотопом встречи Чичикова и Плюшкина определяется бу-
дущность первого: жизненные линии героев пересекаются в одной 
точке, от которой возможно прямое либо реверсивное движение 
младшего помещика по пути старшего. Чичиков будто бы ставится 
на распутье: продолжить пребывать в скорлупе приобретательства  
и обречь себя на такое мертвенное будущее, которое переживает 
Плюшкин в настоящем, или пробить ее состраданием к другому — 
и в перспективе приобщиться радостям живой жизни, которыми 
было наполнено далекое прошлое его собеседника. Ведь именно 
Плюшкин, единственный из всех помещиков, показан в динамике. 
Мы узнаем его прошлое (раньше был просто рачительным хозяи-
ном) и видим свет на его лице, когда он вспоминает приятеля 
юношеских лет.

Намеки на выбор Чичиковым дальнейшего пути Н. В. Гоголь 
прорисовывает пунктирно. Одним из таковых штрихов представля-
ется, например, то, что договор с Плюшкиным становится в рамках 
видимого сюжета последним для Чичикова перед юридическим 
заверением купчих. Другим — то, что идея приобретения после 
процедуры оформления сделки отчасти уступает место идее о же-
нитьбе. И с этим И. П. Золотусский связывает положительную пер-
спективу смены приоритетов у истого копейкопоклонника: «Пусть 
он жаждет умножения капитала. Пусть шкатулка и спрятанные в ней 



334

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

ассигнации для него дороже всего. Но на что предназначены эти 
деньги? Они копятся им для будущего, подразумевающего созидание» 
[Золотусский, с. 12]. Мысли о дочери градоначальника рождают 
в Чичикове «поэта». Он, подобно герою евангельской притчи о блуд-
ном сыне, имеет шанс вернуться к Истине. Положительную перспек-
тиву этого персонажа предрекает и Р. Г. Назиров, расслышавший 
в 11-й главе I тома «Мертвых душ» «намек на будущее исправление 
Чичикова», а именно то, что только в связи с ним в поэме «вводится 
тема любви» [Назиров, с. 213] 

В. Ш. Кривонос находит общую черту у всех героев, кроме Чи-
чикова, — внешнюю и внутреннюю неподвижность, за которой 
скрывается онтологическая пустота [Кривонос, с. 172]. Чичиков,  
по мнению исследователя, изображен с использованием обратной 
перспективы, что доказывает возможность его преображения [Кри-
вонос, с. 176]. 

Д. И. Чижевский утверждает, что Чичикова нельзя назвать дель-
цом и прагматиком, поскольку он замечтался о губернаторской 
дочке и предался размышлениям о совершенно безразличных для 
него и не имеющих никакого практического значения минувших 
судьбах «мертвых душ» [Чижевский, 2002, с. 765]. Следует отме-
тить, что размышления о мертвых душах и о юношах, которые 
должны нести лучшее с собой в будущее, сближают Чичикова и 
Гоголя. Сокращение дистанции между автором и героем доказы-
вает то, что Чичиков после встречи с Плюшкиным желает изба-
виться от своего двойника, т. е. оказывается на пороге новой 
жизни. 

Проблему преемственности между Гоголем и Щедриным иссле-
дователи решают по-разному. Е. Н. Строганова, начиная с повести 
«Противоречия», находит в произведениях Салтыкова-Щедрина 
гоголевского «маленького человека», а также многие типы Достоев-
ского [Строганова]. И. Б. Павлова сопоставляет героев Щедрина и 
Достоевского, восходящих к гоголевским персонажам, останавли-
ваясь на их кратковременной способности дать нравственную оцен-
ку происходящему [Павлова]. Л. В. Чернец в творчестве М. Е. Сал-
тыкова-Щедрина находит заимствованных у Гоголя персонажей, 
которые становятся собирательными образами. Так, в «Письмах 
к тетеньке» говорится о том, что Собакевич женился на Коробочке 
после смерти своей супруги и таким образом в их потомках «соеди-



335

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

нилось умение выцеживать копейку с искусством сцепиться и не 
выпускать рубля» [Чернец, с. 141]. Особенно часто обращался Сал-
тыков-Щедрин к типу Ноздрева как «энергичному администратору» 
[Чернец, с. 135]. А. С. Бушмин выделяет следующие приемы раз-
вития чужих образов: осовременивание уже готовых героев и их 
полемическое переосмысление [Бушмин]. Л. В. Чернец вслед за 
И. В. Немыкиной находит два способа развития гоголевских типов 
Салтыковым-Щедриным: редукция или упрощение и углубление 
или усложнение, психологизация характера [Чернец, с. 143]. П. В. Бе-
лова рассматривает проблему «среднего человека» Щедрина в раз-
личных модификациях, особенно выделяя героев из народной среды 
и демократической интеллигенции [Белова]. Добавим, что наиболее 
продуктивным способом развития гоголевского типа является соеди-
нение черт разных гоголевских героев в новом персонаже младшего 
писателя-сатирика. Кроме того, в героях Салтыкова-Щедрина про-
ступают черты архетипических образов, среди которых следует 
выделить евангельского блудного сына. 

В романе Салтыкова-Щедрина «Господа Головлевы» притча 
о блудном сыне приходит в голову Степке-балбесу, который возвра-
щается к матери после растраченного наследства. Одновременно он 
воспринимает это возвращение как Страшный Суд. Тема Страшно-
го Суда усиливается по мере накопления преступлений обитателей 
имения Головлевых и разрешается в финале романа, где сообщается 
о гибели последних представителей этого рода. На полях романа, 
который был в личной библиотеке Ухтомского, ученый вспомнил 
гоголевских накопителей-«удачников» — Чичикова и Хлестакова,  
а Порфирия Головлева сравнил с Плюшкиным.

Симптоматично, что главы, впоследствии составившие роман 
«Господа Головлевы», предназначались для сатирического цикла 
рассказов под названием «Благонамеренные речи». В этом заголов-
ке автор обыграл концепцию произведения, будто бы намекнув на 
сведение высшего смысла понятия «Благо» к таким бездуховным 
реалиям социального характера, как приобретательство и чинопо-
читание. В цикле разными средствами подчеркивалось упование 
провинциальных помещиков России 60–70-х годов не на Благо как 
Власть Небесную, а на благо как следствие трепета и лояльности 
перед властью земной. В романе же «Господа Головлевы» уже с пер-
вых строк звучит «эхо» осуетненной «благонамеренности»: одно из 



336

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Имен Бога искажается в мыслях и чаяниях Арины Петровны Голов-
левой. Пораженная известием о том, что сын из-за долгов продал 
купленный ею дом в Москве, головлевская владычица трижды вос-
клицает: «Это — родительское-то благословение!», а позже сокру-
шается из-за чрезмерно низкой цены последнего: «Мерзавец!  
За восемь тысяч родительское благословение спустил!»5 Само до-
пущение Головлевой «конвертации» материнского благословения 
в денежные средства не только свидетельствует о доминанте приоб-
ретательства в сознании героини, но и предопределяет трагедии ее 
детей. Так, «блудный сын» не находит любви и прощения в роди-
тельском доме.

Арина Петровна — номинальная мать в духовном плане: она не 
просит предстательства за своих чад у Всевышнего и Богородицы, 
не оберегает их молитвой. Для Головлевой они всего лишь «были 
одною из тех фаталистических жизненных обстановок, против 
совокупности которых она не считала себя вправе протестовать, 
но которые тем не менее не затрагивали ни одной струны ее вну-
треннего существа» (Щедрин, с. 11). Арина Петровна сосредото-
чена исключительно на себе и на «округлении головлевского 
имения» (Щедрин, с. 11). Шаги Головлевой к освобождению от 
двойника совпадают с осознанием вины перед сыном, духовно за-
блудшим Степкой-балбесом, которого она обрекла на трагический 
финал. 

Первая «буря ˂ …˃ в душе матери» спровоцирована смертью сына 
Степана и разведенной по этому поводу Порфирием «безнадежной 
канителью»: «“Прокляну! Прокляну! Прокляну!” — все решитель-
нее да решительнее повторяет про себя Арина Петровна» (Щедрин, 
с. 85), — и в этом стремлении ее бунт против упрощения потери 
банальным пустословием Иудушки; отзвук той материнской вины, 
которая доселе была ей неведома; первая искренняя сосредоточен-
ность на другом лице. После повторения ситуации (Порфирий Го-
ловлев отказывает в помощи сыну Володе) и явственного шепота 
его второго сына Петеньки «Убийца!» «…перед глазами ее что-то 

5 Салтыков-Щедрин М. Е. Собрание сочинений: в 20 т. /под ред. 
С. А. Макашина. М.: Художественная литература, 1965–1977. Т. 13. 1972. 
С. 8. Далее ссылки на это издание приводятся в тексте статьи с исполь-
зованием сокращения Щедрин и указанием страницы в круглых скобках.



337

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

вдруг пронеслось, словно тень Степки-балбеса» (Щедрин, с. 131). 
И именно в этот момент Арина Петровна, некогда также причастная 
к смерти сына, увидела своего двойника-Иудушку и захотела от него 
избавиться. 

Арину Петровну Головлеву следует воспринимать как персонаж 
постгоголевского периода русской литературы. В этом образе 
М. Е. Салтыков-Щедрин развил черты героев «Мертвых душ»: в ней 
отозвалось чичиковское умение «насквозь понимать не только ма-
лейшие телодвижения, но и тайные помыслы» оппонентов (Щедрин, 
с. 7); плюшкинское скопидомство, доходившее до попрека куском и 
даже мора голодом («Арина Петровна, из экономии, держала детей 
впроголодь» (Щедрин, с. 12); сестру Владимира Михайловича ко-
рила каждым куском, съедаемым за обедом, и каждым поленом дров, 
употребляемых для отопления ее комнаты (Щедрин, с. 29). «След» 
же Коробочки в образе госпожи Головлевой трансформировался 
в губительную неукрепленность в вере. Коробочка, несмотря на на-
личие по-европейски модной маски сибаритства, не утратила связи 
с верой в Бога. Хотя перед глазами гоголевской небокоптительницы 
Лики Святых сменяются личинами на игральных картах, преодолеть 
эту неразборчивость при «простодушном богомольстве» все же 
остается возможным. 

Искоренению же духовной неразборчивости в Арине Петровне 
препятствует «горячка приобретения» (Щедрин, с. 65), провоциру-
ющая хозяйку головлевского имения обращаться к Богу напоказ, 
режиссировать выгодные для себя сцены с наигранным упованием 
на Творца и Искупителя. То, что номинальным Православием Го-
ловлева вуалирует идолопоклонничество мамонне, подтверждается 
смешением ритуалов («Помолившись Богу и вымывшись в баньке, 
Арина Петровна почувствовала себя несколько умиротворенною» 
(Щедрин, с. 9) и бессилием перед собственным двойником. Показа-
тельно, что источником жестокости Иудушки-отца американская 
исследовательница Дж. Кэминер называет именно отречение Арины 
Петровны от традиционной роли матери-жертвенницы и сосредото-
чение на доминанте приобретательства [Kaminer, с. 546]. В свете 
этой каузальной связки проклятие, первостепенно адресуясь другим, 
возвращается самой госпоже Головлевой.

Важным проявлением развития и специализации гоголев- 
ских типов у М. Е. Салтыкова-Щедрина видится то, что госпожа 



338

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Головлева — русский характер не в перспективе очищения от на-
носных псевдоидеалов, а в каждом текущем моменте ее земной 
жизни. Если Коробочка, по И. А. Виноградову, тяготеет к воплоще-
нию лишь временного «западного, уродливо привившегося на 
русской почве» (Щедрин, с. 321), то Головлева будто бы и сама 
олицетворяет ту «русскую почву», которая рождает тип «лицемера 
чисто русского пошиба» (Щедрин, с. 101). Салтыков-Щедрин на-
стаивает на национальной предопределенности этого типа: «мы не 
имеем надобности лицемерить ради каких-нибудь общественных 
основ, ибо никаких таких основ не знаем, и ни одна из них не при-
крывает нас. Мы существуем совсем свободно, то есть прозябаем, 
лжем и пустословим сами по себе, без всяких основ» (Щедрин, 
с. 103). Характеризуя Иудушку Головлева, писатель подчеркивает 
бессознательность его русского лицемерия, в отличие, например,  
от осознанно лгущих «Тартюфа или любого современного француз-
ского буржуа» (Щедрин, с. 101).

«Двойником» Арины Головлевой становится ее любимый сын 
Порфирий, которого она же в период «фанатичной погони за благо-
приобретением» (Щедрин, с. 11) уже обозначила как своего «буду-
щего злодея» (Щедрин, с. 18). Стихийное лицемерие Головлева, как 
и Чичикова, обусловлено тем, что этот герой «был невежествен без 
границ, сутяга, лгун, пустослов и, в довершение всего, боялся черта» 
(Щедрин, с. 101). Соединение религии и суеверия, сакрального  
и бытового (Коробочка) сочетается в герое с бессмысленной скупо-
стью (Плюшкин), пустословием и пустомыслием (Манилов), бес-
содержательной деятельностью (Ноздрев).

При этом Порфирий-кровопивушка уповает на Бога не из любви 
к Нему, а из страха одержимости тьмою. На формирование такой 
доминанты Головлева, безусловно, оказала влияние «“сказка” о бла-
гоприобретении» (Щедрин, с. 39) — самозабвенно и многократно 
пересказанное Ариной Петровной предание о собственных победах 
в накоплении и преумножении капитала. Порфирий Владимирович 
внял сути материнских заветов, фатально трансформировав форму 
их выполнения. «Вуалью» благоприобретательства Иудушки стала 
не призрачная забота о семье, а красноречивое оправдание соб-
ственных страстей волей Всевышнего. Его пустословие направле-
но не на обретение другого лица, а на уничтожение последнего. 
Вспомним признание Евпраксеюшки: «А я ведь не слушаю! ˂…˃ 



339

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Я ведь смотрю на него. Он говорит, а я смотрю да этим временем 
про свое думаю» (Щедрин, с. 162). Именно эта героиня разгадала, 
что «Иудушка, в строгом смысле, не разговаривает, а “тиранит”» 
(Щедрин, с. 201). 

В свете такого наблюдения важно, что тирания «истого идоло-
поклонника» ослабевает после смерти его единственного слуша-
теля — Арины Петровны: «Агония Иудушки началась с того,  
что ресурс празднословия, которым он до сих пор так охотно зло-
употреблял, стал видимо сокращаться» (Щедрин, с. 201). С ухо- 
дом матери Иудушка ощутил внутреннюю пустоту, возжаждал 
ближнего — и с этого момента перед героем возник его послед- 
ний собеседник, Аннинька. Именно ее, приехавшую в Головлево 
умирать, впервые жалеет Порфирий Владимирович: «Бедная  
ты! Бедная ты моя!» (Щедрин, с. 260). И это проявление сочувст- 
вия дает надежду на возрождение грешника. Но, как справед- 
ливо замечает В. Н. Захаров, для Головлева «Светлое Воскре- 
сение не наступило — воскрешения героя не произошло» [Захаров, 
с. 119]. 

Ухтомский видит в описании внешности Порфирия Головлева 
подобие гоголевского героя. На полях романа он оставляет запись 
«Плюшкин» рядом с портретом героя: «въ засаленномъ халатѣ, изъ 
которого мѣстами выбивалась уже вата; онъ былъ блѣденъ, нече-
санъ, обросъ какой-то щетиной вмѣсто бороды»6 [С.-Щ., с. 324]. 
Следуя за своим предшественником, Салтыков-Щедрин показыва-
ет изменение Иудушки: как в Плюшкине, в нем на мгновение про-
буждается «какая-то искорка», когда возвращается его сын [С.-Щ., 
с. 291]. Он начинает сознавать свою вину перед покойной матерью: 
«И вдругъ ужасная правда освѣтила его совесть» [С.-Щ., с. 368]; 
«А вѣдь я передъ покойницей-маменькой… вѣдь я ее …» [С.-Щ., 
с. 371]. Сверху Ухтомский пишет чернилами: «Ср. Исаака Сирина 
о муках раскаянiя любви» и «Страшный Судъ». Испытывая муки 
совести, герой чувствует потребность покаяться: «Надо на могил-

6 Далее цитаты из романа, подчеркнутые Ухтомским, приводятся по изданию, 
которое было в его личной библиотеке, а в настоящее время хранится в Санкт-
Петербургском университете: Салтыков М. Е. (Н. Щедрин). Полн. собр. соч. 5-е изд. 
Т. 1. СПб.: Издание А. Ф. Маркса, 1905. 648 с. В квадратных скобках после «С.-Щ.» 
указывается номер страницы.



340

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

ку к покойнице маменьке проститься сходить» [С.-Щ., с. 261]. Это 
происходит в канун Страстной пятницы, после чтения Евангелия 
о страстях Господних.

Но рядом с упоминанием «искорки» в душе Иудушки Ухтомский 
замечает на полях: «логически, но дѣйствующее начало, дающее 
точку опоры, хотя и ложную! И причина ложной религiозности  
не въ физиологiи, а въ психологiческомъ (нравственномъ) фактѣ» 
[С.-Щ., с. 261]. По поводу молитвы Иудушки перед объяснени- 
ем с Улитой, разрыв с которой Головлев объясняет покорностью 
«воле святой», исследователь просто недоумевает: «Что же онъ 
называлъ “молитвою”? Что это было за психологическое состоянiе? 
Как это укрепило его на предательство?» [С.-Щ., с. 300–301]. На-
конец, когда Салтыков замечает по поводу последних дней Иудуш-
ки, что «ни в прошломъ, ни в настоящемъ не оказывалось ни од-
ного нравственнаго устоя, за который можно было бы удержаться», 
Ухтомский пишет рядом: «Ой, в этом-то повинен и сам автор!» 
[С.-Щ., с. 366].

Авторская позиция поясняется отмеченной «специализацией  
до односторонности духа “Ревизора” и “Мертвых душ”» М. Е. Сал-
тыковым-Щедриным. Если Н. В. Гоголь и в сатире, и в духовной 
прозе был сосредоточен на поиске путей преображения России,  
то его последователь предпочел стезю одностороннего и безжа-
лостного ее обличения. Создатель «Мертвых душ» уповал на бо-
гатырство родной земли, жаждал отыскать соразмерный этому 
исконно русскому феномену художественный образ, в «Выбран- 
ных местах из переписки с друзьями» прямо завещал соотече- 
ственникам стать духовными богатырями на всяком буднич- 
ном поприще. Духовный свет щедринских персонажей огра- 
ничивается лишь искрой, как у Плюшкина, мгновенно затухаю- 
щей в мире пустоты и обособленного двойничества. Этот тезис 
подтверждает и справедливое замечание Н. Е. Щукиной о том,  
что, несмотря на насыщенность произведения М. Е. Салтыкова-
Щедрина евангельскими мотивами и пасхальной символикой,  
в нем «отсутствует образ Спасителя», который «уничтожается 
в романе и на бытовом (иконы), и на бытийном уровне» [Щукина, 
с. 35].

Особенное значение в романе имеет образ Степки-балбеса. Имен-
но этот герой прозвал младшего брата Иудушкой. Именно он, во-



341

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

преки приписываемому скудоумию, чутко прозрел природу Порфи-
рия, за что последний, будто бы подтверждая справедливость 
сравнения, в предсмертном безумии «мстил братцу» [С.-Щ., с. 217]. 
М. Е. Салтыков-Щедрин выразительно подчеркивает разницу в тра-
гедиях головлевских наследников противопоставлением физическо-
го и духовного разрушения: «Подобно тому, как оба брата его умер-
ли, одержимые запоем, так точно и он страдал тою же болезнью. 
Только это был запой иного рода — запой праздномыслия» [С.-Щ., 
с. 215].

Неудивительно, что перед старшим сыном испытывает свою вину 
госпожа Головлева, поскольку с него начался процесс уничтожения 
и вырождения рода. Судьба Иудушки будто бы проецируется на 
судьбу того, кто дал ему это прозвище: как Степка-балбес, он на-
чинает сходить с ума и, подобно старшему узнику Головлева, уходит 
из дома в одном халате. Кольцевая композиция подчеркивает дви-
жение героев Салтыкова-Щедрина по кругу. 

Р. Г. Назиров отмечает и иной — более глубинный — генетический 
синтез духа Иудушки, основанный на том, что в его образе «совме-
щены психологические доминанты всех центральных персонажей 
"Мертвых душ"», обрекшие его на «запоздалое раскаяние злого 
человека», которое «не сможет ничего изменить в жизни» [Назиров, 
с. 229]

А. А. Ухтомский видит причину невозможности преображения 
героя в авторской позиции: «Но такъ и нѣтъ “отпущенiя”, нѣтъ 
христiанскаго исхода для грѣха и преступленiя, в сознанiи автора? 
Слѣпо и безвыходно кончают его несчастные персонажи? И это от-
того, что Хрiстосъ понимается лишь как отрывокъ далекаго преда- 
нiя, в большей своей части отвергнутаго и запакощеннаго собствен-
нымъ духомъ глумленiя и осужденiя! А съ одними “отвлеченными 
чувствованiями” (=78), ужасъ жизни не побѣждается» [С.-Щ., с. 374]. 
Следовательно, Ухтомский считает, что Салтыков-Щедрин показы-
вает душевные, но не духовные чувства, называет их «ложными 
религиозными».

Таким образом, можно утверждать, что Салтыков-Щедрин в ро-
мане «Господа Головлевы» создает новые типы, развивая черты 
гоголевских героев. В госпоже Головлевой соединяется умение 
Чичикова манипулировать другим человеком, жадность и бес- 
смысленное накопительство Плюшкина, суеверие и формальное 



342

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

соблюдение религиозных обрядов Коробочки. Ее сын, Порфирий 
Головлев, не только наследует эти черты от матери, но и отличает-
ся пустословием и пустомыслием Манилова и бессодержательной 
деятельностью Ноздрева. Салтыков-Щедрин показывает в Порфи-
рии Головлеве загоревшуюся «искру» в душе, как в гоголевском 
Плюшкине, но она быстро гаснет, как отмечает автор, так как нет 
ни одного нравственного устоя, на который можно опереться герою. 
По мнению Ухтомского, в этом виноват сам писатель, который идею 
обличения пороков русской жизни и русского человека ставит выше 
христианского предания. В романе Салтыкова-Щедрина Степка-
балбес сравнивается с блудным сыном, которому вопреки еван-
гельской традиции не уготовано спасение. Его историю повторяет 
один из сыновей Порфирия и сам Иудушка Головлев. Это повто-
рение судьбы блудного сына, не нашедшего приюта в родительском 
доме, пробуждает чувство вины у Арины Петровны Головлевой 
перед смертью и толкает ее на проклятие Порфирия. Иудушка, 
в свою очередь, в канун Страстной пятницы, жаждет обрести про-
щение, испытывая вину перед матерью, которую раньше времени 
свел в могилу. Ухтомский, комментируя сюжетные повороты ро-
мана на полях своей книги, считает, что религиозные чувства автор 
подменяет душевными движениями героев. Гоголь призывал  
Россию к пробуждению, предрекал ей спасительное богатырство 
и верил в светлую перспективу соборности братьев во Христе. 
Салтыков-Щедрин показал преображение личности в виде кратко-
временной вспышки, сомневаясь, что в русском поле остался жив 
человек. 

Ссылки
1. Белова Т. В. Принципы изображения человека в русской литературе 

середины XIX века (М. Е. Салтыков-Щедрин и Ф. М. Достоевский). 
Тверь: Издатель Кондратьев А. Н., 2013. 142 с. 

2. Бранко В. Образ демона в произведениях Н. В. Гоголя и М. А. Булгакова // 
Шестнадцатые Гоголевские чтения. М., 2016. С. 281–286.

3. Бушмин А. С. Художественный мир Салтыкова-Щедрина. Избран- 
ные труды / под ред. Д. С. Лихачева, В. Н. Баскакова. Л.: Наука, 1987. 
465 с.

4. Виноградов И. А. Гоголь — художник и мыслитель: христианские осно-
вы миросозерцания. М.: ИМЛИ РАН «Наследие», 2000. 448 с.



343

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

5. Воропаев В. А. Николай Гоголь: опыт духовной биографии. М.: Право-
славный паломник, 2008. 319 с.

6. Гоголь и Православие / сост. И. А. Виноградова, В. А. Воропаева; вст. ст. 
и примеч. И. А. Виноградова. М.: Отчий дом, 2004. 528 с. 

7. Есаулов И. А. Категория соборности в русской литературе. Петрозаводск: 
Издательство ПетрГУ, 1995. 288 с.

8. Захаров В. Н. Проблемы исторической поэтики. Этнологические аспек-
ты. М.: Издательство «Индрик», 2012. 264 с.

9. Золотусский И. П. «Я человек, ваше сиятельство». Комментарий к «По-
хождениям Чичикова». Угостительный помещик // Литература в школе. 
2014. № 6. С. 9–12.

10. Келейникова Н. М. Сатира М. Е. Салтыкова-Щедрина в западноевро-
пейской литературе и критике: автореф. дис. … д-ра филол. наук. Ека-
теринбург, 1992. 51 с.

11. Коржова Е. Ю. Духовная лестница Н. В. Гоголя: личность и творчество. 
СПб.: Общество памяти игумении Таисии, 2009. 615 с.

12. Кривонос В. Ш. «Мертвые души» Гоголя: пространство смысла. М.: 
Флинта; Наука, 2018. 320 с.

13. Лю Хунбо. Н. В. Гоголь и его творчество сквозь призму теории Инь-
Янь // Двадцатые Гоголевские чтения. М., 2020. С. 71–78.

14. Милентиевич Л. «Мертвые души» в «Петербургских повестях» Гоголя // 
Шестнадцатые Гоголевские чтения. Новосибирск, 2016. С. 273–280.

15. Мейер Г. Трудный путь (Место Гоголя в метафизике российской лите-
ратуры) // Трудный путь. Зарубежная Россия и Гоголь: Из наследия рус. 
эмиграции / сост., авт. вступ. ст. М. Д. Филин. М.: Русскiй Мiръ, 2002. 
С. 262–277.

16. Мних Р. Философ Дмитрий Чижевский (полемические заметки) //  
Ежегодник Дома русского зарубежья им. А. Солженицына 2014– 
2015. М.: Дом русского зарубежья им. А. И. Солженицына, 2015. 
С. 396–414.

17. Назаренко М. М. Мифопоэтика М. Е. Салтыкова-Щедрина («История 
одного города», «Господа Головлевы», «Сказки»): дис. … канд. филол. 
наук. Киев, 2002. 201 с.

18. Назиров Р. Г. Традиции Гоголя и Пушкина в русской прозе XIX века. 
Сравнительная история фабул // Назировский архив. 2020. № 4 (30). 
С. 34–261. 

19. Павлова И. Б. Тема семьи и рода у Салтыкова-Щедрина в литературном 
контексте эпохи. М.: ИМЛИ РАН: Наследие, 1999. 152 с.

20. Репонь А. Гоголь и Салтыков-Щедрин о Западе и России (европей- 
ские впечатления) // Семнадцатые Гоголевские чтения. М., 2017.  
С. 196–198.



344

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

21. Строганова Е. Н. Роман М. Е. Салтыкова-Щедрина «Современная идил-
лия»: Диалог с современниками и предшественниками. М.: Флинта; 
Наука, 2017. 200 с. 

22. Сун Иньнань. Конфуций и Гоголь: диалог о гуманитарных идеях через 
столетия // Девятнадцатые Гоголевские чтения. М., 2019. С. 79–82.

23. Ухтомский А. А. Доминанта. СПб.: Питер, 2020. 512 с.
24. Ухтомский А. А. Интуиция совести. СПб.: Петербургский писатель, 

1996. 525 с.
25. Чернец Л. В. О типах персонажей в русской литературе XIX в. М.: МАКС 

Пресс, 2018. 212 с.
26. Чижевский Д. И. К проблеме двойника у Достоевского. Попытка фило-

софской интерпретации // Ежегодник Дома русского зарубежья им. 
А. Солженицына 2014–2015. М.: Дом русского зарубежья им. А. И. Сол-
женицына, 2015. С. 424–460.

27. Чижевский Д. И. Неизвестный Гоголь // Трудный путь. Зарубежная 
Россия и Гоголь. М., 2002. С. 734–765.

28. Щенников Г. К. Русский человек глазами первых писателей-реалистов // 
Филологический класс. 2005. № 13. С. 8–15.

29. Щукина Н. Е. Символика пасхального цикла в романе М. Е. Сал- 
тыкова-Щедрина «Господа Головлевы» // Art Logos. 2019. № 4 (9). 
С. 35–44. 

30. Ehre M. A. Classic of Russian Realism: Form and Meaning in “The Golov-
lyovs” // Saltykov-Shchedrin’s “The Golovlyovs”: A Critical Companion / 
Ed. by I. P. Foote. Evanston (IL): Northwestern University Press: The Amer-
ican Association of Teachers of Slavic and East European Languages, 1997. 
(Ser. “Northwestern / Aatseel Critical Companions to Russian Literature”). 
Pp. 101–118.

31.  Giuliani R. La “meravigliosa” Roma di Gogol. La citta, gli ortisti, la vita 
cultural nella prima meta dell’Ottocento Roma, 2002. 276 [7] p.

32.  Hakansson N. Fönstret mot öster. Rysk skönlitteratur i svensk översättning 
1797–2010 meden fallstudie av Nikolaj Gogols svenska mottagande. Ruin, 
2012. 347 p.

33.  Kaminer Jenny, A Mother’s land: Arina Petrovna Golovlyova and the eco
nomic restructuring of the Golovlyov family // Slavic and East European 
Journal, 2009, vol. 53, No. 4, pp. 543–565.

34. Kupterechmldt H.-G. Saltykow-Stschedrin. Philosophisches Wollen and 
schriftstellerische Tat, VeB Max Niemeyer Verlag. Halle (Saale), 1958. 
121 p.

35. Ripellino A. M. Gogoliana // l’Arte della fuga. A cura di R. Giuliani, Napoli, 
Cuida, 1988. 412 p.



345

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

3.7. Методические разработки занятий  
для средней школы по творчеству 
А. С. Пушкина, Н. В. Гоголя, М. Ю. Лермонтова, 
М. Е. Салтыкова-Щедрина, Ф. М. Достоевского 
и Л. Н. Толстого

В. В. Любарец

3.7.1. Роман А. С. Пушкина «Капитанская дочка»:  
Петр Гринев и Емельян Пугачев, 8 класс

Цели урока: раскрыть характер главного героя романа, рассмотреть 
его взаимоотношения с Пугачёвым, ввести понятие нравственного 
выбора применительно к роману, познакомить учащихся с учением 
А. А. Ухтомского.

Планируемые образовательные результаты:
Предметные: формирование потребности в систематическом 

чтении как средстве познания мира и себя в этом мире; формирова-
ние умений воспринимать, анализировать, критически оценивать  
и интерпретировать прочитанное, осознавать художественную кар-
тину жизни, отраженную в литературном произведении; формиро-
вание умения учащихся анализировать художественный текст через 
выяснение мотивов и причин поступков героев; 

Метапредметные: самостоятельно формулировать обобщения и вы
воды по результатам проведённого наблюдения, анализа; воспринимать 
и формулировать суждения, выражать эмоции в соответствии с усло-
виями и целями общения; выражать себя (свою точку зрения) в устных 
текстах; ставить себя на место другого человека, понимать мотивы и 
намерения другого, анализируя примеры из художественной литера-
туры; осознанно относиться к другому человеку, его мнению, раз-
мышляя над взаимоотношениями литературных героев; 

Методы и формы обучения: групповая работа, самостоятельная 
работа, анализ выбранных эпизодов, беседа;

Оборудование: интерактивная доска, презентация, карточки;
Учебник: Литература: 8 класс: учебник: в 2 ч. / В. Я. Коровина, 

В. П. Журавлев, В. И. Коровин. 12-е изд., перераб. М.: Просвещение, 
2023. Ч. 1. 415 с. 

Тип урока: объяснение нового материала. 



346

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

I. Организа-
ционный 
этап. 
Актуализа-
ция темы 
урока.

— Здравствуйте, ребята! Чтобы перейти к теме сего
дняшнего урока, нам необходимо вспомнить эпиграф 
к первой главе произведения. Как он звучит? (Береги 
честь смолоду). Как вы понимаете слово «честь?»  
(Ответы учеников). Обратимся к «Большому толко- 
вому словарю» под редакцией С. А. Кузнецова. 

1. Совокупность высших морально-этических принци- 
пов личности (честность, порядочность, добросовестность 
и т. п.); сохранение собственного достоинства и уважения 
личного достоинства другого. Человек чести. Родиться 
без чести, без совести (о человеке крайне непорядочном). 
Понятие чести. Долг чести (такой, от выполнения которо-
го зависит сохранение личного достоинства).
2. Хорошая, незапятнанная репутация, доброе, честное имя.
3. Почёт, уважение. Большая ч. Невелика ч. Воздать, ока-
зать ч. кому-л. (оказать уважение). Жить в чести, в почёте 
(пользоваться уважением).
4. О том, кем или чем гордятся. Писатели — ч. и слава 
нашей родины.* Кобылица молодая, честь кавказского 
тавра (Пушкин). 
— В каком значении это слово употребляется в произ-
ведении? Кому из героев даётся наставление «береги 
платье снову, а честь смолоду»? (Петр Гринёв). Верно! 
Сегодня мы с вами поговорим о жизненном пути Петра 
Гринёва и его непростой «дороге чести». 

5 минут

II. Работа 
с текстом 
повести

— Условно становление личности главного героя можно 
разделить на несколько этапов: жизнь в родительском 
доме, дорога до места службы, жизнь в Белогорской кре-
пости и взаимодействие с Пугачёвым. Каждый этап со-
держит ключевые события, которые так или иначе влия-
ют на мировоззрение Петра. Разделимся на 4 группы для 
поиска основной информации в тексте. Как только вы её 
найдете, мы попробуем проанализировать динамику раз-
вития личности главного героя. После чтения подумайте 
о том, какая информация для вас оказалась уже знакомой, 
какая новой, а какая непонятной. (Раздаются карточки 
с ключевыми сюжетными вопросами). На работу 7 минут, 
вы можете выделять фрагменты текста карандашом 
в учебнике. 

25 минут

КАРТОЧКА 1 Вопросы  
для обсуждения в классе

— Семья Петра Гринёва: 
кратко опишите биографию 
отца и матери, их мировоз-
зрение. Выпишите заветы 
отца. 

— Какую роль сыграли 
заветы отца в жизни глав-
ного героя?
— Как вы можете оценить 
воспитание Петра? Его об-
разование? 



347

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

— Воспитание главного 
героя: дворовые мальчиш-
ки, Савльич, Бопре, мать, 
отец. 
— Детали текста, указы- 
вающие на уровень образо-
вания Петра.

Краткий вывод:
Петр воспитывался в рус- 
ле дворянских традиций,  
не имел высокого образо- 
вания. Наставлениями отца 
герой руководствовался 
в течение всей жизни —  
он дал ему представления 
о чести мундира, дворян-
ской чести.
«Под его надзором на две-
надцатом году выучился  
я русской грамоте и мог 
очень здраво судить о свой-
ствах борзого кобеля».
«Я жил недорослем, гоняя 
голубей и играя в чехарду 
с дворовыми мальчишками. 
Между тем минуло мне 
шестнадцать лет. Тут судь-
ба моя переменилась». 

КАРТОЧКА 2 Вопросы  
для обсуждения в классе

— Встреча с Зуриным.  
Ссора с Савельичем. 
— Эпизод с вожатым. Чем 
благодарит его Петр, реак-
ция Савельича. 
— Впечатления от Белогор-
ской крепости.
— Дуэль. Поведение Петра.

— Какие черты характера 
Петра раскрываются в эпизо-
де с Зуриным и Савельичем? 
— Какой вывод мы можем 
сделать на основе впечатле-
ний героя от Белогорской 
крепости? (разочарование)
— Какие черты характера 
Петра раскрываются в эпи-
зоде с дуэлью?
Краткие выводы: 
Петр проявил легкомыслие, 
однако признал свою ошиб-
ку. Он совестливый и доб
рый человек, который не по
скупился вознаградить вожа- 
того — за добро платят доб
ром. Во сне мы можем видеть 
грядущие события в мета-
форической форме. Белогор
ская крепость поначалу ра-
зочаровала героя, однако там 
он познаёт истинные поня-
тия о любви, чести, дружбе. 
Происходит духовное взрос-
ление Гринёва. Твердость 
намерения жениться. 



348

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

КАРТОЧКА 3 Вопросы  
для обсуждения в классе

— Чувства Петра перед сра
жением (гл. 9). Как он ведет 
себя во время вторжения 
бунтовщиков?
— Какой выбор стоял перед 
главным героем? О чем он 
размышлял и к какому вы-
воду пришёл?

— Что вы можете сказать о по
ведении Петра во время сра
жения и перед ним? Какие ду
шевные качества он проявил? 
— Какими принципами ру-
ководствовался Петр в сво-
ем выборе? Согласны ли  
вы с решением героя? Аргу-
ментируйте свой ответ. 
Краткие выводы: 
Герой проявляет твердость 
духа, храбрость, стойкость, 
не изменяет своим принци-
пам, несмотря на обстоятель
ства, остаётся верен своей 
любви. В критической ситуа
ции Петр ведет себя рассуди
тельно, пытается искать вы-
ход, не впадает в отчаянье.

КАРТОЧКА 4 Вопросы  
для обсуждения в классе

— Встреча с Пугачёвым 
(гл. 11). Бурлацкая песня  
и реакция Петра. 
— Какие чувства испыты-
вал Петр при прощании 
с Пугачёвым?

— Какие, на ваш взгляд, 
выстраиваются отношения 
между двумя героями? 
— Какие черты характера 
Петра раскрываются в этих 
двух эпизодах?
Краткий вывод:
Пётр честен и прямолине-
ен, несмотря на то, что его 
жизнь стоит под угрозой. 
Он остается верен своему 
долгу и своей любви 
до конца жизни. 
«Жизнию моей рад бы я за
платить тебе за то, что ты 
сделал. Только не требуй то
го, что противно чести моей 
и христианской совести».

— (Учитель спрашивает у нескольких человек, какая 
информация оказалась новой, какая была знакома,  
какая — неизвестна). Таким образом, мы проследили 
постепенное становление личности Петра Гринёва, 
увидели его взросление и превращение из неопытного 
юноши в настоящего мужчину, готового следовать зову 
долга и сердца даже перед лицом смерти. 



349

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

Некоторые исследователи (Макогоненко, Петрунина) 
отмечают, что Пугачев для Петра стал «вожатым по 
жизни». Согласны ли вы с этим утверждением?  
(Ответы учеников). Чтобы найти ответ на этот вопрос, 
обратимся к калмыцкой сказке, которую Пугачев рас
сказывает главному герою (Глава II). 

«— Слушай, — сказал Пугачев с каким-то диким вдох-
новением. — Расскажу тебе сказку, которую в ребяче-
стве мне рассказывала старая калмычка. Однажды орел 
спрашивал у ворона: скажи, ворон-птица, отчего жи-
вешь ты на белом свете триста лет, а я всего-навсего 
только тридцать три года? — Оттого, батюшка, отвечал 
ему ворон, что ты пьешь живую кровь, а я питаюсь 
мертвечиной. Орел подумал: давай попробуем и мы  
питаться тем же. Хорошо. Полетели орел да ворон.  
Вот завидели палую лошадь; спустились и сели. Ворон 
стал клевать да похваливать. Орел клюнул раз, клюнул 
другой, махнул крылом и сказал ворону: нет, брат ворон; 
чем триста лет питаться падалью, лучше раз напиться 
живой кровью, а там что бог даст! — Какова калмыцкая 
сказка? 
— Затейлива, — отвечал я ему. — Но жить убийством  
и разбоем значит по мне клевать мертвечину. 
Пугачев посмотрел на меня с удивлением и ничего  
не отвечал. Оба мы замолчали, погрузясь каждый  
в свои размышления».

— Как вы понимаете смысл сказки и слова Гринёва  
«но жить убийством и разбоем значит по мне клевать мерт
вечину»? (Ответы учеников). На основе этого, мы мо- 
жем сделать вывод: у героев разные взгляды на свободу  
и смысл жизни. Если Пугачев отстаивает свободу как 
своеволие и утверждает «поэзию бунта», то Петр Гринев 
прямо ему говорит: «Я природный дворянин; я присягал 
государыне императрице: тебе служить не могу». В ответ 
на калмыцкую сказку, рассказанную Пугачевым, в кото-
рой жажда власти и воли заслоняет все остальное («там 
что Бог даст!»), Гринев возражает: «Но жить убийством  
и разбоем значит по мне клевать мертвечину». 
Еще один аргумент в пользу того, что Пугачев не может 
быть «вожатым по жизни» для Гринёва мы можем найти 
в следующем фрагменте текста.

«— Нет, — отвечал он, — поздно мне каяться. Для меня 
не будет помилования. Буду продолжать как начал. Как 
знать? Авось и удастся! Гришка Отрепьев ведь поцар-
ствовал же над Москвою»



350

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

— Гришка Отрепьев, он же Лжедмитрий I, был беглым 
монахом. Пушкин обращается к этому образу в траге-
дии «Борис Годунов». Для Пугачева Отрепьев является 
идеалом, его не волнует участь самозванца («А знаешь 
ты, чем он кончил? Его выбросили из окна, зарезали, 
сожгли, зарядили его пеплом пушку и выпалили!»). 
Если Гринёв придерживается принципов чести при лю-
бых обстоятельствах и остается верен императрице до 
конца, то Пугачев заведомо вступает на ложный путь, 
решаясь жить под чужой личиной. 
— Для того, чтобы лучше понять взаимоотношения геро-
ев, вспомним сон Петра (Глава II). Как вы думаете, мож-
но ли назвать сон символическим? Почему? (Предвеща-
ет грядущие события.) Как главный герой относится  
во сне к Пугачёву? (Он отказывается «целовать ручку» 
и принимать благословение, пытается убежать, им ов-
ладевает ужас; наиболее точно отношения героев вы-
ражают следующие слова: «Страшный мужик меня 
ласково кликал».) Таким образом, мы можем говорить 
о неоднозначности отношений, выстраивающихся между 
героями: Пугачёв уважает Петрушу за честность, прямо-
линейность, доброту, верность данной присяге. 
Петруша же, в свою очередь, относится к Пугачеву  
с опасением: Гринёв был свидетелем того ужаса, который 
происходил в крепости во время вторжения бунтовщиков, 
поэтому он понимает, что самозванцу ничего не будет 
стоить убить его. 
— В главе 11 Петр оказывается в ситуации нравственно-
го выбора. Ребята, как вы можете истолковать это поня-
тие? (Нравственный выбор — осознанно принятое чело-
веком решение; выбор между добром и злом, правдой  
и ложью, бескорыстием и выгодой.)

III. Учение 
А. А. Ухтом-
ского

— Спасибо за активность! Сейчас мы попробуем посмо-
треть на роман под несколько иным углом, через аксио-
логическое учение А. А. Ухтомского. Аксиология — это 
наука о ценностях. 
Алексей Алексеевич Ухтомский (1875–1942) — совет-
ский физиолог, создатель учения о доминанте, академик 
АН СССР. Родился в Ярославской губернии, в семье 
бывшего военного. Он является нашим земляком. Обо-
жал свою тётю, Анну Николаевну Ухтомскую, которая 
его воспитывала, считал её праведницей.
В 13 лет Алексей поступил в Нижегородский кадетский 
корпус. Там же открыл для себя математику, которую 
полюбил на всю жизнь, увлекся философией, психоло-
гией, этикой и литературой. Позднее, во время учёбы  
на словесном отделении Московской духовной акаде-
мии, в круг его интересов вошла физиология. 



351

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

Окончив академию, он отказался от церковной карьеры, 
планируя дальше изучать физиологию. Ухтомский понял, 
что его призвание — это келья с наукой, и поступил 
в Петербургский университет на естественное отделе-
ние математического факультета. Учёный считал, что 
человек целостен, поэтому, занимаясь его биологией  
и физиологией, можно исследовать и душевные и ду- 
ховные процессы, которые в нём происходят.
Главным его научным открытием стал принцип доми-
нанты. Давайте попробуем разобраться в нем и приме-
нить в анализе поведения героев романа в различных 
ситуациях. 
Поступки и мысли человека определяет направление  
его доминанты. Это своеобразная призма, очки если 
хотите, сквозь которую он видит мир. Если для человека 
главное — это он сам, его интересы, он окажется в оди-
ночестве, так как будет видеть вокруг лишь отражение 
себя самого, что в итоге приведет к разрушению. 
Если же человек сможет забыть о себе и увидеть цен-
ность в другом человеке, он найдет собеседника, кото-
рый поможет ему лучше понять самого себя и других. 
Давайте же попробуем применить новые знания на 
практике. 
— Как раскрывается доминанта личности Петра 
Гринева в ситуации испытания? Можно ли назвать 
его выбор нравственным? Что можно сказать о до-
минанте личности Пугачёва? (Раздаются карточки 
с отрывком и вопросами.) 
«Очередь была за мною. Я глядел смело на Пугачева, 
готовясь повторить ответ великодушных моих товари-
щей. Тогда, к неописанному моему изумлению, увидел  
я среди мятежных старшин Швабрина, обстриженного 
в кружок и в казацком кафтане. Он подошел к Пугачеву 
и сказал ему на ухо несколько слов. “Вешать его!” — 
сказал Пугачев, не взглянув уже на меня. Мне накинули 
на шею петлю. Я стал читать про себя молитву, принося 
богу искреннее раскаяние во всех моих прегрешениях  
и моля его о спасении всех близких моему сердцу.  
Меня притащили под виселицу. “Не бось, не бось”, — 
повторяли мне губители, может быть и вправду желая 
меня ободрить. Вдруг услышал я крик: “Постойте, ока-
янные! погодите!..” Палачи остановились. Гляжу:  
Савельич лежит в ногах у Пугачева. “Отец родной! — 
говорил бедный дядька. — Что тебе в смерти барского 
дитяти? Отпусти его; за него тебе выкуп дадут; а для 
примера и страха ради вели повесить хоть меня стари-
ка!”. Пугачев дал знак, и меня тотчас развязали и оста-
вили».

10 минут



352

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

«Пугачев взглянул на меня быстро. “Так ты не веришь, — 
сказал он, — чтоб я был государь Петр Федорович? Ну, 
добро. А разве нет удачи удалому? Разве в старину Гриш-
ка Отрепьев не царствовал? Думай про меня что хочешь, 
а от меня не отставай. Какое тебе дело до иного-прочего? 
Кто ни поп, тот батька. Послужи мне верой и правдою,  
и я тебя пожалую и в фельдмаршалы и в князья. Как ты 
думаешь?” — Нет, — отвечал я с твердостию. — Я при-
родный дворянин; я присягал государыне императрице: 
тебе служить не могу. Коли ты в самом деле желаешь мне 
добра, так отпусти меня в Оренбург. Пугачев задумался. 
“А коли отпущу, — сказал он, — так обещаешься ли по 
крайней мере против меня не служить?” — Как могу тебе 
в этом обещаться? — отвечал я. — Сам знаешь, не моя 
воля: велят идти против тебя — пойду, делать нечего.  
Ты теперь сам начальник; сам требуешь повиновения от 
своих. На что это будет похоже, если я от службы отка-
жусь, когда служба моя понадобится? Голова моя в твоей 
власти: отпустишь меня — спасибо; казнишь — бог тебе 
судья; а я сказал тебе правду».

(В Пугачеве существуют две доминанты, которые по-
очередно сменяют друг друга. Показательна встреча 
Гринева с Пугачевым, когда он окружен своими совет-
ника    ми — Белобородовым и Хлопушей. 
Хлопуша в ответ на призыв Белобородова казнить Гри-
нева возражает ему: «Конечно и я грешен, и эта рука 
повинна в пролитой христианской крови. Но я губил 
супротивника, а не гостя…») 
— Ребята, как вы думаете, сталкиваются ли доминанты 
в Гринёве? Аргументируйте свой ответ. (Ответы учени-
ков). Да, в Петре тоже сосуществуют две доминанты. 
Мы можем увидеть их в эпизоде с Зуриным, в котором 
герой проигрывает 100 рублей, и в эпизоде, в котором 
Петр готов жениться на Марье Ивановне. Первые испы-
тания свободой Гринёв не проходит, однако по мере ду-
ховного взросления, меняется и доминанта героя. 

Дополнительно можно использовать метод «Шесть 
шляп». Задание — высказать разное отношение  
к Пугачёву. 
•• Белая шляпа (Какие факты о жизни Пугачева вы може-

те найти в тексте?)
•• Желтая шляпа (Какие положительные черты в образе 

Пугачёва вы можете обнаружить?)
•• Черная шляпа (Какие негативные черты в образе Пу-

гачёва вы можете обнаружить?)
•• Красная шляпа (Какие эмоции у вас вызывает Пугачёв?)



353

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

•• Зеленая шляпа (Какой бы могла быть жизнь Пугачёва, 
если бы его не казнили?)

•• Синяя шляпа (Подведите итог: является ли образ Пу-
гачева положительным или отрицательным?)

IV. Рефлексия — Какое мнение у вас сложилось о главном герое романа? 
— Какие эпизоды романа вам запомнились больше всего?
— Достигли ли мы цели урока?

3 минуты

V. Домашнее 
задание

Учебник, с. 191. Задание номер 7. Подготовьте тезис-
ный план для ответа на вопрос. 

1 минута

Ссылки
1. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 

и «Война и мир» // Проблемы исторической поэтики. 2023. № 4. С. 102–129.
2. Каргополов И. С. План-конспект урока по литературе в 8-м классе на 

материале повести А. С. Пушкина «Капитанская дочка» // Молодой 
ученый. 2019. № 46 (284). С. 275–277.

3. Мельникова Е. А. Урок литературы в 8-м классе: А. С. Пушкин «Капи-
танская дочка». Истоки формирования личности Гринёва. [Электронный 
ресурс]. URL: https://urok.1sept.ru/articles/674496 (дата обращения: 
21.04.2024).

4. Масякина С. Г. А. С. Пушкин «Капитанская дочка»: образ главного героя. 
Петр Гринёв — жизненный путь героя, формирование характера. [Элек-
тронный ресурс]. URL: https://infourok.ru/konspekt-uroka-na-temu-
aspushkin-kapitanskaya-dochka-obraz-glavnogo-geroya-petr-grinev-
zhiznenniy-put-geroya-formirovanie-harakt-3287347.html (дата обращения: 
21.04.2024).

5. Тихонова Д. В. Конспект урока по литературе для 8 класса. «Формиро-
вание характера Петра Гринева и понятие человека чести». [Электронный 
ресурс]. URL: https://multiurok.ru/files/konspekt-uroka-po-literature-dlia-8-
klassa-formiro.html (дата обращения: 21.04.2024).

6. Чебунина Н. В. Цикл уроков по произведению А. С. Пушкина «Капитанская 
дочка». [Электронный ресурс]. URL: https://nsportal.ru/shkola/literatura/
library /2021/02/21/tsikl-urokov-po-proizvedeniyu-a-s-pushkina-kapitanskaya-
dochka (дата обращения: 21.04.2024).

7. Беляева Н В. Уроки литературы в 8 классе. Поурочные разработки: учеб. 
пособие для общеобразоват. организаций. 2-е изд. М.: Просвещение, 
2017. 256 с.

8. Черняев Н. И. «Капитанская дочка» Пушкина. Историко-критический 
этюд. [Электронный ресурс]. URL: http://pushkin-lit.ru/pushkin/articles/
chernyaev-kapitanskaya-dochka/glava-vosmaya.htm (дата обращения: 
21.04.2024).



354

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

3.7.2. Повесть Н. В. Гоголя «Шинель»:  
анализ образа главного героя, 8 класс

Цели урока: познакомить учащихся с историей создания повести, 
раскрыть её проблематику; проанализировать образ главного героя; 
ввести понятие нравственного выбора применительно к роману, по-
знакомить учащихся с теорией А. А. Ухтомского.

Планируемые образовательные результаты:
Предметные: изучение и закрепление литературоведческих тер-

минов; развитие навыков работы с текстом, анализа художественно-
го произведения, выразительного чтения; формирование эстетических 
идеалов учащихся; 

Метапредметные: самостоятельно формулировать обобщения  
и выводы по результатам проведённого наблюдения, анализа; вос-
принимать и формулировать суждения, выражать эмоции в соответствии 
с условиями и целями общения; выражать себя (свою точку зрения) 
в устных текстах; ставить себя на место другого человека, понимать 
мотивы и намерения другого, анализируя примеры из художественной 
литературы; осознанно относиться к другому человеку, его мнению, 
размышляя над взаимоотношениями литературных героев; 

Методы и формы обучения: лекция, анализ выбранных эпизодов, 
беседа;

Оборудование: интерактивная доска;
Учебник: Литература: 8 класс: учебник: в 2 ч. / В. Я. Коровина, 

В. П. Журавлев, В. И. Коровин. 12-е изд., перераб. М.: Просвещение, 
2023. Ч. 1. 415 с. 

Тип урока: объяснение нового материала. 

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

I. Организа-
ционный 
момент.  
Актуализа-
ция темы 
урока

— Здравствуйте, ребята! На уроке мы познакомимся 
с повестью Н. В. Гоголя «Шинель», которую вы ранее 
прочитали, и попробуем проанализировать её с помо-
щью теории доминанты А. А. Ухтомского. Чем вам за-
помнилось произведение? Что больше всего впечатли-
ло? (Ответы учеников.) Отлично! 

2 минуты

II. Учение 
А. А. Ухтом-
ского

— Сейчас мы познакомимся с аксиологическим учени-
ем А. А. Ухтомского, а затем попробуем посмотреть на 
повесть под несколько иным углом. Аксиология —  
это наука о ценностях. Алексей Алексеевич Ухтомский 
(1875–1942) — советский физиолог, создатель учения 
о доминанте, академик АН СССР.



355

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

Родился в Ярославской губернии, в семье бывшего во-
енного. Он является нашим земляком. Обожал свою 
тётю, Анну Николаевну Ухтомскую, которая его вос
питывала, считал её праведницей.
В 13 лет Алексей поступил в Нижегородский кадетский 
корпус. Там же открыл для себя математику, которую 
полюбил на всю жизнь, увлекся философией, психоло-
гией, этикой и литературой. Позднее, во время учёбы  
на словесном отделении Московской духовной акаде-
мии, в круг его интересов вошла физиология. Окончив 
академию, он отказался от церковной карьеры, планируя 
дальше изучать физиологию. Ухтомский понял, что его 
призвание — это келья с наукой, и поступил в Петер-
бургский университет на естественное отделение мате-
матического факультета. Учёный считал, что человек 
целостен, поэтому, занимаясь его биологией и физиоло-
гией, можно исследовать и душевные и духовные про-
цессы, которые в нём происходят.
Главным его научным открытием стал принцип доминан-
ты. Давайте попробуем разобраться в нем и применить 
в анализе поведения героев романа в различных ситуациях. 
Поступки и мысли человека определяет направление его 
доминанты. Это своеобразная призма, очки если хотите, 
сквозь которые он видит мир. Если для человека глав-
ное — это он сам, его интересы, он окажется в одиноче-
стве, так как будет видеть вокруг лишь отражение себя 
самого, что в итоге приведет к разрушению. 
Если же человек сможет забыть о себе и увидеть цен-
ность в другом человеке, он найдет собеседника, кото-
рый поможет ему лучше понять самого себя и других. 
— Есть ли вопросы? Запомните эти два направления 
доминанты — они нам понадобятся при анализе текста. 
Теперь узнаем, как создавалось одно из знаковых произ-
ведений русской литературы.

10 минут

III. Работа 
с текстом

— Как вы думаете, что могло лежать в основе истории 
об Акакии Акакиевиче? (Ответы учеников.) На самом 
деле, в основе творческой истории произведения лежит 
«канцелярский» анекдот. Так, Павел Васильевич Аннен-
ков пишет: 
«Однажды при Гоголе рассказан был канцелярский 
анекдот о каком-то бедном чиновнике, страстном охот-
нике за птицей, который необычайной экономией и не-
утомимыми, усиленными трудами сверх должности  
накопил сумму, достаточную на покупку хорошего лепа- 
жевского ружья рублей в 200.
В первый раз, как на маленькой своей лодочке пустился 
он по Финскому заливу за добычей, положив драгоцен-
ное ружье перед собою на нос, он находился, по его

30 минут



356

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

собственному уверению, в каком-то самозабвении и при-
шел в себя только тогда, как, взглянув на нос, не увидал 
своей обновки. Ружье было стянуто в воду густым трост-
ником, через который он где-то проезжал, и все усилия 
отыскать его были тщетны. Чиновник возвратился домой, 
лег в постель и уже не вставал: он схватил горячку. Толь-
ко общей подпиской его товарищей, узнавших о проис-
шествии и купивших ему новое ружье, возвращен он был 
к жизни… Все смеялись анекдоту, имевшему в основа-
нии истинное происшествие, исключая Гоголя, который 
выслушал его задумчиво и опустил голову. Анекдот был 
первой мыслию чудной повести его “Шинель”».
По словам Юрия Манна, талант Гоголя развивался стре-
мительно. После написания сборников «Арабески»  
и «Миргород» (оба вышли в 1835), взгляд писателя на 
жизнь стал серьезнее и печальнее. Гоголь начал искать 
такие «сюжеты», которые помогли бы раскрыть царящие 
в обществе пороки и «несправедливости». Таким обра-
зом, «канцелярский анекдот», услышанный Гоголем в се-
редине 1830-х, упал на подготовленную почву. В созна-
нии писателя началась подспудная, многолетняя работа… 
В 1841 г. повесть «Шинель» была в основном написана.
Вы видите теперь, прочитав повесть, насколько отошел 
Гоголь, если можно так выразиться, от первоисточника. 
Зерно анекдота, конечно, сохранилось: некое чрезвычай-
ное событие в жизни бедного чиновника, потеря им очень 
важной и дорогой для него вещи. Но конкретное протека-
ние события и его исход, облик главного персонажа — все 
это под пером Гоголя претерпело решительные изменения. 
— Итак, «канцелярский» анекдот послужил отправной 
точкой в размышлениях о судьбе и жизни бедного чи-
новника. На ваш взгляд, какой тип литературного героя 
представлен в повести? (Маленький человек.) В каком 
произведении А. С. Пушкина мы с ним встречались? 
(Станционный смотритель.) Что общего между этими 
двумя героями? (примитивность существования, низкое 
социальное положение, смиренность и т. д.) Молодцы! 
Прочитайте термин. Какие черты маленького человека 
в нем отражены? (Ответы учеников.)
«Маленький человек» — это «ряд разнообразных персо-
нажей в русской литературе XIX в., объединённых общи-
ми признаками: низкое положение в социальной иерар-
хии, бедность, незащищённость, что обуславливает 
особенности их психологии и сюжетную роль — жертвы 
социальной несправедливости и бездушного государствен
ного механизма. Им свойственны страх перед жизнью, 
приниженность, кротость, которая, однако, может соеди-
няться с ощущением несправедливости существующего



357

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

порядка вещей, с уязвлённой гордостью и даже кратко-
временным бунтарским порывом, как правило не приво-
дящим к изменению сложившейся ситуации».
— Хорошо, спасибо за активность! Теперь обратимся 
непосредственно к тексту повести и попробуем про- 
анализировать характер и поведение главного героя  
до приобретения шинели и после. (Беседа по вопросам, 
частично-поисковый метод.) 
— Как главный герой получил имя? Что нам говорит  
его фамилия? Можем ли мы сказать, что его судьба была 
изначально предопределена? Найдите в тексте описание 
внешности героя. 
— Какой чин имел главный герой? Как относились к Ака
кию Акакиевичу в департаменте? Что мы можем сказать 
о сравнении героя с мухой? Как называется этот литера-
турный приём? (Литота.) Как вы думаете, любил ли 
герой свою работу? (Аргументируйте свой ответ цита-
тами из текста.) Почему он не смог «переменить за-
главный титул да переменить кое-где глаголы из первого 
лица в третье»? Отлично! 
— Откройте учебник на с. 324. Прочитайте отрывок 
со слов «Но ни одного слова не отвечал на это…» до 
слов «…даже в том человеке, которого свет признает 
благородным и честным». Почему отношение моло-
дого человека к Акакию Акакиевичу изменилось? 
Можем ли мы говорить о том, что молодой человек 
оказался в ситуации нравственного выбора? (Доми-
нанта молодого человека изменила направление «на 
другого»: он проникся сочувствием к бедному одинокому 
чиновнику, которому постоянно приходится терпеть 
насмешки окружающих.)
— Что мы можем сказать про образ жизни Акакия Ака-
киевича, его распорядок дня?
— Прочитайте по ролям отрывок из повести, в котором 
герой приходит первый раз к портному с просьбой за-
шить капот. Какой вывод мы можем сделать о манере 
его речи? (Косноязычие.) 
— Подведем промежуточный итог. Акакий Акакие- 
вич ничем не примечательный бедный чиновник  
девятого класса, жизнь которого сосредоточена ис- 
ключительно на работе в департаменте. Коллеги не 
питают к нему уважения, в связи с чем Башмачкин  
постоянно подвергается насмешкам и издёвкам.  
Духовный мир героя скуден, в нём существует  
только интерес к переписыванию. Его распорядок  
дня всегда одинаков, а любое незначительное изме- 
нение в повседневных занятиях заставляет героя  
испытывать тревогу. 



358

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

— Теперь давайте подумаем, как меняется жизнь Ака-
кия Акакиевича после покупки шинели. (Отношение 
коллег, самоощущение, желание сделать что-то непри-
вычное. Приведите примеры из текста.) Какое значе-
ние имела шинель для героя? (Жена, смысл жизни.) 
Обратите внимание на такой фрагмент: «Он вынул ши-
нель из носового платка, в котором ее принес». Как  
называется использованный литературный приём?  
(Алогизм.) Таким образом, жизнь Акакия Акакиевича 
с покупкой шинели преображается, у него появляется 
ощущение собственной значимости, больше уверенно-
сти в себе. 
— Перескажите эпизод с кражей. Какие чувства испы-
тывает главный герой после утраты шинели? 
— Прочитайте эпизод, в котором главный герой посе-
щает частного. Что меняется в поведении Башмачкина? 
(«Так что наконец Акакий Акакиевич раз в жизни захо-
тел показать характер».) 
— Хорошо! Что вы можете сказать о характере «значи-
тельного лица»? Почему автор не указывает ни его име-
ни, ни фамилии? Как он относится к людям, имеющим 
чин ниже, чем его собственный? А выше? Как вы дума-
ете, почему? («Так уж на святой Руси все заражено 
подражанием, всякий дразнит и корчит своего началь-
ника».) Расскажите о встрече Акакия Акакиевича  
со «значительным лицом». 
— Что вы можете сказать о доминанте «значительно-
го лица», меняет ли она свое направление? (Мы мо-
жем говорить о том, что доминанта меняет направ- 
ление, однако «значительное лицо» не может в полной  
мере проявлять сострадание или сочувствие из-за своего 
социального статуса. Герой считает, что должен соот-
ветствовать ему: «Сострадание было ему не чуждо;  
его сердцу были доступны многие добрые движения,  
несмотря на то, что чин весьма часто мешал им обна-
руживаться».
Фантастическое появление призрака производит на него 
сильное впечатление. Мы можем видеть еще одно под-
тверждение изменения направления доминанты: «Это 
происшествие сделало на него сильное впечатление.  
Он даже гораздо реже стал говорить подчиненным: 
«Как вы смеете, понимаете ли, кто перед вами?»; если 
же и произносил, то уж не прежде, как выслушавши 
сперва, в чем дело».)
— Как умирает главный герой? Какие события происхо
дят после его смерти? Как вы думаете, почему возмездие 
совершается в фантастических обстоятельствах? «В по
лиции сделано было распоряжение поймать мертвеца



359

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учеников и учителя Время

во что бы то ни стало, живого или мертвого, и наказать 
его, в пример другим, жесточайшим образом, и в том 
едва было даже не успели» — как называется использо-
ванный литературный приём? (Гротеск.) Молодцы!  
Теперь давайте попробуем сформулировать проблема- 
тику (учащиеся предлагают варианты). 
— Таким образом, мы видим, как маленький человек стал
кивается с равнодушием общества, оказываясь при этом 
совершенно беззащитным. К смерти Акакия Акакиевича 
приводит глубокое потрясение от человеческой жестоко-
сти и безразличия: «Исчезло и скрылось существо, никем 
не защищенное, никому не дорогое, ни для кого не инте-
ресное». Помимо этого, гибель героя свидетельствует  
об утрате ценности жизни человека в социуме, в котором 
гораздо большее значение имеет чин и статус. 
— Какое у вас сложилось мнение об Акакии Акакиеви-
че? Маленький никчемный человек или человек с чис
тым сердцем? Аргументируйте свой ответ (дискуссия).
— Так, мы с вами выявили еще одну важную проблему, 
над которой размышляет автор в повести — проблема 
человека, смысл жизни которого сосредоточен на вещи. 
Это своеобразная духовная деградация личности. По-
весть входит в цикл «Петербургские повести» и практи-
чески все названия произведений, которые в него вхо-
дят, вещецентричнты: Невский проспект, Нос, Портрет, 
Шинель. Гоголь за гротескной сущностью предмета, 
вещи, телесной реалии сумел разглядеть человеческое 
в человеке, обозначить масштаб его духовности. 
— Молодцы, спасибо за активную работу! Как вы думае-
те, а как относится рассказчик к своему герою? (Ответы 
учеников.) В каких эпизодах появляется ирония, а в каких 
— сочувствие рассказчика к герою? (Ответы учеников.) 
На ваш взгляд, равен ли рассказчик автору? Почему? 

IV. Рефлексия — Что нового вы узнали на уроке? 
— Изменилось ли ваше отношение к повести после урока?

2 минуты

V. Домашнее 
задание

Учебник, с. 350, рубрика «Размышляем о прочитан-
ном», задание 2. 

1 минута

Ссылки
1.	 Беляева Н. В. Уроки литературы в 8 классе. Поурочные разработки: учеб. 

пособие для общеобразоват. организаций. М.: Просвещение, 2017. 256 с.
2.	 Ваапова Г. С. Гуманистический смысл повести Н. В. Гоголя «Шинель». 

[Электронный ресурс]. URL: https://multiurok.ru/files/konspekt-uroka-
gogol-shinel.html (дата обращения: 23.04.2024).

3.	 Гоголь Н. В. Шинель: Повесть / послесл. Ю. Манна. М.: Детская лите-
ратура, 1985.



360

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

4.	 Капустина С. В. Образ Башмачкина в духовных координатах Н. В. Гого-
ля (приглашение к дискуссии) // Вопросы русской литературы. 2013. 
№ 26 (83). С. 37–45.

5.	 Стригачева Т. Н. Система уроков по повести Н. В. Гоголя «Шинель» 
в 8 классе. [Электронный ресурс]. URL: https://урок.рф/library/uroki_po_
povesti_nvgogolya _shinel_142527.html (дата обращения: 23.04.2024).

6.	 Ткаченко Л. В. Урок по повести Н. В. Гоголя «Шинель». [Электронный 
ресурс]. URL: https://www.1urok.ru/categories/14/articles/44136 (дата об-
ращения: 23.04.2024). 

3.7.3. Роман М. Ю. Лермонтова «Герой нашего времени»:  
анализ главы «Княжна Мери», 9 класс

Цели урока: раскрыть характер Печорина, рассмотреть его взаи-
моотношения с другими героями, ввести понятие нравственного 
выбора применительно к роману, познакомить учащихся с учением 
А. А. Ухтомского.

Планируемые образовательные результаты:
Предметные: формирование потребности в систематическом 

чтении как средстве познания мира и себя в этом мире; формирова-
ние умений воспринимать, анализировать, критически оценивать  
и интерпретировать прочитанное, формирование умения учащихся 
анализировать художественный текст через выяснение мотивов  
и причин поступков героев; 

Метапредметные: самостоятельно формулировать обобщения 
и выводы по результатам проведённого наблюдения, анализа; вос-
принимать и формулировать суждения, выражать эмоции в соответствии 
с условиями и целями общения; выражать себя (свою точку зрения) 
в устных текстах; ставить себя на место другого человека, понимать 
мотивы и намерения другого, анализируя примеры из художественной 
литературы; осознанно относиться к другому человеку, его мнению, 
размышляя над взаимоотношениями литературных героев;

Методы и формы обучения: беседа по вопросам, работа в группах, 
анализ выбранных эпизодов, фронтальная работа;

Оборудование: текст произведения
Учебник: Литература: 9-й класс: учебник: в 2 ч. / В. Я. Коровина, 

В. П. Журавлев, В. И. Коровин, И. С. Збарский; под ред. В. Я. Коро-
виной. М.: Просвещение, 2023. 

Тип урока: объяснение нового материала. 



361

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

I. Организа-
ционный 
момент.  
Актуализа-
ция темы 
урока

— Здравствуйте, ребята! На уроке мы продолжаем ра-
боту с романом М. Ю. Лермонтова. Сегодня обратимся 
к главе «Княжна Мери» и попробуем проанализиро- 
вать некоторые эпизоды с помощью теории доминанты 
А. А. Ухтомского. Чем вам запомнилась данная глава? 
Что больше всего впечатлило? (Ответы учеников.)  
Отлично!

2 минуты

II. Учение 
А. А. Ухтом-
ского

— Сейчас мы с вами познакомимся с аксиологическим 
учением А. А. Ухтомского, а затем попробуем посмот
реть на повесть под несколько иным углом. Аксиоло-
гия — это наука о ценностях,
Алексей Алексеевич Ухтомский (1875–1942) — совет-
ский физиолог, создатель учения о доминанте, академик 
АН СССР. Родился в Ярославской губернии, в семье 
бывшего военного. Он является нашим земляком. Обо-
жал свою тётю, Анну Николаевну Ухтомскую, которая 
его воспитывала, считал её праведницей.
В 13 лет Алексей поступил в Нижегородский кадетский 
корпус. Там же открыл для себя математику, которую 
полюбил на всю жизнь, увлекся философией, психоло-
гией, этикой и литературой. Позднее, во время учёбы  
на словесном отделении Московской духовной акаде-
мии, в круг его интересов вошла физиология. Окончив 
академию, он отказался от церковной карьеры, плани- 
руя дальше изучать физиологию. Ухтомский понял,  
что его призвание — это келья с наукой, и поступил 
в Петербургский университет на естественное отделе-
ние математического факультета. Учёный считал, что 
человек целостен, поэтому, занимаясь его биологией  
и физиологией, можно исследовать и душевные и ду- 
ховные процессы, которые в нём происходят.
Главным его научным открытием стал принцип доми-
нанты. Давайте попробуем разобраться в нем и приме-
нить в анализе поведения героев романа в различных  
ситуациях. 
Поступки и мысли человека определяет направление его 
доминанты. Это своеобразная призма, очки если хотите, 
сквозь которыю он видит мир. Если для человека глав-
ное — это он сам, его интересы, он окажется в одиноче-
стве, так как будет видеть вокруг лишь отражение себя 
самого, что в итоге приведет к разрушению. 
Если же человек сможет забыть о себе и увидеть цен-
ность в другом человеке, он найдет собеседника, кото-
рый поможет ему лучше понять самого себя и других. 
— Есть ли вопросы? Запомните эти два направления 
доминанты — они нам понадобятся при анализе тек-
ста. Теперь обратимся непосредственно к тексту ро- 
мана. 

10 минут



362

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

III. Работа 
с текстом

— Как организовано повествование в главе «Княжна 
Мери»? (Дневник, от первого лица.) С помощью чего 
раскрывается характер главного героя? (Через взаимо-
действие с другими героями, дневниковые записи.)  
С какими героями в течение продолжительного времени 
взаимодействует Печорин? (Вера, Вернер, Грушницкий, 
Мери.) Хорошо! Разделимся на 4 группы, чтобы про- 
следить, какие черты характера Печорина проявляются 
в общении с этими героями. У каждой группы будет 
перечень вопросов, ответы на которые нужно найти 
в тексте. Как только вы закончите работу, мы вместе 
обсудим результаты. После чтения подумайте о том, 
какая информация для вас оказалась уже знакомой,  
какая новой, а какая непонятной. На задание 10 минут.

Первая группа. Печорин и Грушницкий. 
1) Почему Печорин неприязненно относится к Груш-
ницкому?
2) Какие характеристики даёт Печорин Грушницкому? 
3) Есть ли в тексте эпизоды, в которых поведение Печо-
рина похоже на поведение Грущницкого?
4) Как ведут себя участники дуэли?
5) Искренен ли герой в монологе перед дуэлью?
6) Мог ли Печорин поступить иначе и предотвратить дуэль? 
7) Испытывает ли Печорин торжество после победы 
в дуэли?

Вторая группа. Печорин и Мери.
1) С какой целью Печорин добивался любви Мери?
2) Какие черты характера мы можем отметить в Мери 
в эпизоде с переправой? Как раскрывается Печорин?
3) Почему Печорин отвергает Мери?
4) Есть ли эпизоды, в которых Печорин сочувствует  
героине? 
5) Был ли Печорин близок к тому, чтобы влюбиться в Мери?
6) Какие характеристики дает Печорин Мери?
7) Как Печорин проявляет себя в общении с Мери?

Третья группа. Печорин и Вернер.
1) В чем схожи и в чём различны герои? 
2) Что ценит Печорин в Вернере?
3) Почему Печорин и Вернер не стали друзьями?
4) Как Вернер отнесся к дуэли? 
5) Почему так холодно расстаются оба героя?
6) О чем разговаривали Вернер и Печорин?
7) Можно ли считать героев друзьями?

Четвертая группа. Печорин и Вера.
1) Почему из всех женщин Печорин выделял Веру? 

30 минут



363

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

2) Почему при воспоминании о Вере сердце Печорина 
билось сильнее?
3) Чем Вера отличается от Мери?
4) Любит ли Печорин Веру?
5) Как Печорин и Вера познакомились?
6) Как вы думаете, мог ли Печорин сделать Веру счаст-
ливой?
7) Что нового в Печорине открывают его отношения 
с Верой?

Учитель спрашивает у нескольких человек, какая ин-
формация оказалась новой, какая была знакомой, какая 
неизвестной. Зачитывание и обсуждение результатов 
работы. 
— Ребята, как вы воспринимаете понятие «нравствен-
ный выбор»? (Нравственный выбор — это осознанно 
принятое человеком решение, это выбор между добром 
и злом, правдой и ложью, бескорыстием и выгодой.) 
В каких эпизодах, по вашему мнению, Печорин оказы-
вается в ситуации нравственного выбора? Какие реше-
ния он принимает? 
— Молодцы! Обратимся к некоторым эпизодам и по-
пробуем проанализировать их с помощью учения 
А. А. Ухтомского, чтобы глубже разобраться в моти- 
вации поступков героя. Внимательно прочитайте  
следующий отрывок. 
«Я не обращал внимания на ее трепет и смущение,  
и губы мои коснулись ее нежной щечки; она вздрогнула, 
но ничего не сказала; мы ехали сзади; никто не видал. 
Когда мы выбрались на берег, то все пустились рысью. 
Княжна удержала свою лошадь; я остался возле нее; 
видно было, что ее беспокоило мое молчание, но я по-
клялся не говорить ни слова — из любопытства. Мне 
хотелось видеть, как она выпутается из этого затрудни-
тельного положения.
— Или вы меня презираете, или очень любите! —  
сказала она наконец голосом, в котором были слезы. — 
Может быть, вы хотите посмеяться надо мной, возму-
тить мою душу и потом оставить… Это было бы так 
подло, так низко, что одно предположение… о нет!  
не правда ли, — прибавила она голосом нежной дове-
ренности, — не правда ли, во мне нет ничего такого,  
что бы исключало уважение? Ваш дерзкий поступок…  
я должна, я должна вам его простить, потому что по- 
зволила… Отвечайте, говорите же, я хочу слышать ваш 
голос!.. — В последних словах было такое женское не-
терпение, что я невольно улыбнулся; к счастию, начина-
ло смеркаться. Я ничего не отвечал.



364

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

— Вы молчите? — продолжала она, — вы, может быть, 
хотите, чтоб я первая вам сказала, что я вас люблю?..
Я молчал…
— Хотите ли этого? — продолжала она, быстро обра-
тясь ко мне… В решительности ее взора и голоса было 
что-то страшное…
— Зачем? — отвечал я, пожав плечами.
Она ударила хлыстом свою лошадь и пустилась во весь 
дух по узкой, опасной дороге; это произошло так скоро, 
что я едва мог ее догнать, и то, когда она уж присоедини-
лась к остальному обществу. До самого дома она говори-
ла и смеялась поминутно. В ее движениях было что-то 
лихорадочное; На меня не взглянула ни разу. Все замети-
ли эту необыкновенную веселость. И княгиня внутренно 
радовалось, глядя на свою дочку; а у дочки просто нерви-
ческий припадок: она проведет ночь без сна и будет пла-
кать. Эта мысль мне доставляет необъятное наслажде-
ние: есть минуты, когда я понимаю Вампира… А еще 
слыву добрым малым и добиваюсь этого названия!»

— Как раскрывается доминанта личности Печорина 
в этом эпизоде? Аргументируйте свой ответ. (Печорин 
понимает, что стал причиной страданий Мери, однако 
вместо сочувствия он испытывает удовольствие. Мы 
видим проявление эгоцентричности героя. Его доми- 
нанта обращена к себе.)

«Солнце уже спряталось в черной туче, отдыхавшей на 
гребне западных гор; в ущелье стало темно и сыро. Под-
кумок, пробираясь по камням, ревел глухо и однообразно. 
Я скакал, задыхаясь от нетерпенья. Мысль не застать уже 
ее в Пятигорске молотком ударяла мне в сердце! — одну 
минуту, еще одну минуту видеть ее, проститься, пожать 
ей руку… Я молился, проклинал плакал, смеялся… нет, 
ничто не выразит моего беспокойства, отчаяния!.. При 
возможности потерять ее навеки Вера стала для меня 
дороже всего на свете — дороже жизни, чести, счастья! 
Бог знает, какие странные, какие бешеные замыслы рои-
лись в голове моей… И между тем я все скакал, погоняя 
беспощадно. И вот я стал замечать, что конь мой тяжелее 
дышит; он раза два уж спотыкнулся на ровном месте… 
Оставалось пять верст до Ессентуков — казачьей стани-
цы, где я мог пересесть на другую лошадь. Все было бы 
спасено, если б у моего коня достало сил еще на десять 
минут! Но вдруг поднимаясь из небольшого оврага, при 
выезде из гор, на крутом повороте, он грянулся о землю. 
Я проворно соскочил, хочу поднять его, дергаю за по-
вод — напрасно: едва слышный стон вырвался сквозь 
стиснутые его зубы; через несколько минут он издох;



365

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

я остался в степи один, потеряв последнюю надежду; 
попробовал идти пешком — ноги мои подкосились;  
изнуренный тревогами дня и бессонницей, я упал  
на мокрую траву и как ребенок заплакал»

— Как раскрывается доминанта личности Печорина 
в этом эпизоде? Аргументируйте свой ответ. Какой вывод 
о доминанте главного героя мы можем сделать? (Доми-
нанта личности меняет направление, обращается к дру
гому — к Вере. Герой ставит её выше себя: «При возмож
ности потерять ее навеки Вера стала для меня дороже 
всего на свете — дороже жизни, чести, счастья!».  
Помимо этого, следует добавить что в Вере он видит 
личность, он способен ей сочувствовать.)
— Теперь подумаем, можем ли мы говорить о двойствен-
ности и неоднозначности натуры главного героя? В чём 
она проявляется? (Ответы учащихся.) Хорошо. Мы с вами 
проследили, как Печорин проявляет себя во взаимоотно-
шениях с другими героями. Поговорим о его философии 
жизни, обращаясь к тексту романа. Каковы взгляды Печо-
рина на дружбу, любовь? Можем ли мы говорить о том, что 
Печорин обладает такими чертами как эгоцентричность и 
гордость? Что в понимании героя значит «счастье»? (На-
сыщенная гордость.) Как вы понимаете это выражение? 
Что приносит герою удовольствие? Как он оценивает сам 
себя в дневнике? О чем нам говорит его самооценка?
— В чем заключается смысл его жизни? («…зачем я жил? 
Для какой цели я родился? А, верно, она существовала,  
и, верно, было мне назначение высокое, потому что я 
чувствую в душе моей силы необъятные… Но я не уга- 
дал этого назначения, я увлёкся приманками страстей 
пустых и неблагодарных; из горнила их я вышел твёрд  
и холоден как железо, но утратил навеки пыл благород-
ных стремлений — лучший цвет жизни».) Почему Печо-
рин не может обрести смысл жизни? (Ответы учащих-
ся.) В. Г. Белинский относит Печорина к типу «лишнего 
человека». Согласны ли вы с этим утверждением? (От-
веты учащихся.) Обратимся к характеристике главного 
героя романа, которую дает В. Г. Белинский: «Этот чело-
век не равнодушно, не апатически несёт своё страдание: 
бешено гоняется он за жизнью, ища её повсюду; горько 
обвиняет он себя в своих заблуждениях. В нём неумол-
чно раздаются внутренние вопросы, тревожат его, мучат, 
и он в рефлексии ищет их разрешения: подсматривает 
каждое движение своего сердца, рассматривает каждую 
мысль свою». Следует также добавить, что герой, несмо-
тря на усердную внутреннюю работу и рефлексию, явля-
ется болезненным порождением своей эпохи, поэтому 
оказывается бездеятелен в обществе. Действительность 
не может предложить ему настоящего «дела». 



366

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

IV. Рефлексия Метод «Шесть шляп». Задание — высказать разное от-
ношение к Печорину.
Белая шляпа (Какие факты о жизни Печорина мы узна-
ем из главы?);
Желтая шляпа (Какие положительные черты в Печорине 
вы можете выделить?);
Черная шляпа (Какие негативные черты в Печорине вы 
можете выделить?);
Красная шляпа (Какие эмоции у вас вызывает Печорин?);
Зеленая шляпа (Как могла бы сложиться жизнь Печори-
на, если бы он не умер по дороге из Персии?);
Синяя шляпа (Подведите итог: является ли Печорин 
отрицательным или положительным персонажем?).
— Что нового вы узнали на уроке? 
— Изменилось ли ваше отношение к главному герою 
после анализа главы «Княжна Мери»?
— Чему вы научились на уроке?
— Понравился ли вам урок?

2 минуты

V. Домашнее 
задание

Прочитать главу «Фаталист». 1 минута

Ссылки
1.	 Беляева Н. В. Уроки литературы в 9 классе. Поурочные разработки:  

пособие для учителей общеобразоват. организаций. М.: Просвещение, 
2014. 368 с. 

2.	 Колесникова А. А. Печорин в отношениях с Вернером, Верой, княжной 
Мери. [Электронный ресурс]. URL: https://urok.1sept.ru/articles/566312 
(дата обращения: 11.06.2024).

3.	 Любарец В. В., Фёдорова Е. А. Мечтатель и подпольный герои М. Ю. Лер-
монтова и Ф. М. Достоевского в свете этического учения А. А. Ухтом-
ского» // Два века русской классики. 2023. Т. 5. № 2. С. 50–71.

4.	 Мысовских Л. О. Григорий Александрович Печорин — лишний человек 
или русский экзистенциальный герой? // Культура и текст. 2022. № 2 (49). 
С. 77–85.

5.	 Севостьянова Н. В. Самораскрытие характера Печорина в главе «Княж-
на Мери». [Электронный ресурс]. URL: https://uchitelya.com/literatura/ 
99840-konspekt-uroka-samoraskrytie-haraktera-pechorina.html (дата об-
ращения: 10.96.2024)

6.	 Усыпенко Е. А. Конспект урока. Работа над содержанием главы «Княж-
на Мери». [Электронный ресурс]. URL: https://multiurok.ru/files/ 
konspekt-uroka-rabota-nad-soderzhaniem-glavy-kniaz.html (дата обращения: 
11.06.2024).



367

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

3.7.4. Роман-хроника М. Е. Салтыкова-Щедрина  
«История одного города»: обзорный урок, 10 класс

Цели урока: дать общую характеристику произведения, определить 
его жанр, проблематику, рассмотреть содержание отдельных глав; 
ввести понятие нравственного выбора применительно к роману, по-
знакомить учащихся с учением А. А. Ухтомского.

Планируемые образовательные результаты:
Предметные: изучение и закрепление литературоведческих тер-

минов; развитие навыков работы с текстом, анализа художественно-
го произведения; формирование эстетических идеалов учащихся; 
формирование умений воспринимать, анализировать, критически 
оценивать и интерпретировать прочитанное, осознавать художе-
ственную картину жизни, отраженную в литературном произведении;

Метапредметные: самостоятельно формулировать обобщения и 
выводы по результатам проведённого наблюдения, анализа; воспри
нимать и формулировать суждения, выражать эмоции в соответствии 
с условиями и целями общения; выражать себя (свою точку зрения) 
в устных текстах; 

Методы и формы обучения: фронтальная работа, лекция, беседа, 
дискуссия. 

Оборудование: презентация, проектор, доска, текст романа «Исто-
рия одного города». 

Учебник: Литература. 10 класс. В 2 ч. Ч. 2 / Ю. В. Лебедев. М.: 
Просвещение, 2019. 368 с. 

Тип урока: объяснение нового материала. 

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

I. Организа-
ционный 
этап. Актуа-
лизация 
темы урока.

— Здравствуйте, ребята! Сегодня на уроке мы познако-
мимся с романом-хроникой «История одного города»  
и попробуем проанализировать некоторые эпизоды 
с помощью теории доминанты А. А. Ухтомского. Чита-
ли ли вы другие произведения Михаила Евграфовича 
Салтыкова-Щедрина? (Ответы учеников.) Хорошо! 
Что больше всего вам запомнилось в романе? Какое он 
произвел на вас впечатление? (Ответы учеников.)

5 минут

II. Учение 
А. А. Ухтом-
ского

— Сейчас мы с вами познакомимся с аксиологическим 
учением А. А. Ухтомского, а затем попробуем посмот
реть на роман под несколько иным углом. Аксиология — 
это наука о ценностях,
Алексей Алексеевич Ухтомский (1875–1942) — совет-
ский физиолог, создатель учения о доминанте, академик

7 минут



368

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

АН СССР. Родился в Ярославской губернии, в семье 
бывшего военного. Он является нашим земляком. Обо-
жал свою тётю, Анну Николаевну Ухтомскую, которая 
его воспитывала, считал её праведницей.
В 13 лет Алексей поступил в Нижегородский кадетский 
корпус. Там же открыл для себя математику, которую 
полюбил на всю жизнь, увлекся философией, психоло-
гией, этикой и литературой. Позднее, во время учёбы  
на словесном отделении Московской духовной акаде-
мии, в круг его интересов вошла физиология. Окончив 
академию, он отказался от церковной карьеры, планируя 
дальше изучать физиологию. Ухтомский понял, что его 
призвание — это келья с наукой, и поступил в Петер-
бургский университет на естественное отделение мате-
матического факультета. Учёный считал, что человек 
целостен, поэтому, занимаясь его биологией и физиоло-
гией, можно исследовать и душевные и духовные про-
цессы, которые в нём происходят.
Главным его научным открытием стал принцип доминан-
ты. Давайте попробуем разобраться в нем и применить 
в анализе поведения героев романа в различных ситуациях. 
Поступки и мысли человека определяет направление его 
доминанты. Это своеобразная призма, очки если хотите, 
сквозь которые он видит мир. Если для человека глав-
ное — это он сам, его интересы, он окажется в одиноче-
стве, так как будет видеть вокруг лишь отражение себя 
самого, что в итоге приведет к разрушению. 
Если же человек сможет забыть о себе и увидеть цен-
ность в другом человеке, он найдет собеседника, кото-
рый поможет ему лучше понять самого себя и других. 
— Есть ли вопросы? Запомните эти два направления 
доминанты — они нам понадобятся при анализе текста. 
Теперь узнаем, как создавалось одно из знаковых произ-
ведений русской литературы.

III. Работа 
с текстом

— Михаил Евграфович был хорошо знаком с работой 
государственного аппарата: он состоял на службе в кан-
целярии Военного ведомства, затем в качестве вице-
губернатора находился в Твери и Рязани. Свой след оста
вил и горький опыт Вятской ссылки, в которой он ока- 
зался из-за повести «Запутанное дело» (1848), вышед-
шей в разгар революционных событий в Европе.
«Вятский опыт государственной деятельности был мучи-
телен и парадоксален, — отмечает исследователь Елена 
Грачёва, — с одной стороны, Салтыков-чиновник в борь-
бе с беззаконием бросился наводить порядок и все силы 
употребил на то, чтобы привести жизнь в соответствие 
с Законом. С другой стороны, он каждый божий день 
убеждался в том, что Порядок в его российском варианте 
есть насилие ничуть не меньшее, чем беззаконие». 

28 минут



369

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

Многолетняя служебная деятельность Салтыкова дала 
ему богатый материал для творчества. Вместе с тем пи-
сателя угнетало его двойственное положение: формаль-
но он был причастен к той правительственной системе, 
с которой идейно расходился и боролся как сатирик. 
Ему, человеку революционно-демократических убежде-
ний, становилось все труднее находиться на государ-
ственном поприще.
В 1868 г. Салтыков-Щедрин, навсегда порвав со служ-
бой и отдавшись исключительно литературе, встал вме-
сте с Некрасовым во главе «Отечественных записок». 
Важно также отметить, что писатель состоял в кружке 
Петрашевского, членом которого был еще один извест-
ный русский писатель — Фёдор Михайлович Достоев-
ский. Салтыков увлечённо читал труды социалистов, 
однако после ссылки в Вятку, изменил свои убеждения  
и примкнул к демократическому направлению. Писа-
тель не разделял мнения тех мыслителей, которые счи-
тали, что для построения социалистического общества 
достаточно одного лишь нравственного перевоспитания 
людей. Салтыков был убежден, что для этого необходи-
ма еще и активная общественная борьба угнетенных 
масс за свои права.
«История одного города» была написана в период  
с 1869 по 1870 г. и опубликована в «Отечественных  
записках». Роман вызвал бурную реакцию, появилось 
множество отзывов и критики. 
Вот некоторые из них: 
И. С. Тургенев: «На днях получил Вашу “Историю од-
ного города”, прочёл её немедленно. Под своей резко 
сатирической, иногда фантастической формой, своим 
злободневным юмором, напоминающим лучшие стра- 
ницы Свифта, “История одного города” представляет 
самое правдивое воспроизведение одной из коренных 
сторон российской физиономии».
А. С. Суворин: «Выставляя в таком виде народ, не отде-
ляя его от слоя его эксплуататоров, г. Салтыков приносит 
такие жертвы, на какие способны разве лишь архивариу-
сы. В самом деле, градоначальники безумны, народ ещё 
безумнее, градоначальники развратны, народ еще раз-
вратнее, градоначальники вислоухи, народ еще более 
вислоух. Где, какой старик приносил подобное жертво-
приношение? Делали ли это Рабле и Свифт в своих бес-
смертных произведениях, делал ли это Гоголь? Нет, тыся-
чу раз нет, и оно понятно: если отвергать народ, отвергать 
его здравый смысл и даже простую его житейскую сооб-
разительность, то что же признавать после этого?»
Помимо этого, Салтыкова упрекали в ненависти к Рос-
сии, писали, что он высмеивает русскую историю. 



370

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

— Ребята, чье мнение ближе вам? (Дискуссия.) Ответ 
писателя на критику: «Взгляд… на мое сочинение,  
как на опыт исторической сатиры, совершенно не верен. 
Мне нет никакого дела до истории, и я имею в виду 
лишь настоящее. Историческая форма рассказа была 
для меня удобна потому, что позволяла мне свободнее 
обращаться к известным явлениям жизни. Может быть, 
я и ошибаюсь, но во всяком случае ошибаюсь совер-
шенно искренно, что те же самые основы жизни, кото-
рые существовали в XVIII в., существуют и теперь.  
Следовательно, историческая сатира не была для меня 
целью, а только формою».
— Спасибо за ответы! Теперь перейдём непосредственно 
к «Истории одного города». Как вы понимаете жанр сати-
рической хроники? (Ответы учащихся.) Из каких доку-
ментов мы узнаем об истории города Глупова? (Летопись.) 
Придерживается автор строгих хронологических рамок? 
(Предметом изображения сатирика является не про-
шлое, а настоящее, поэтому исторические факты и хро-
нология не являются для него обязательными, использу-
ются свободно, по мере необходимости.)
Теперь вспомним историю происхождения глуповцев 
(«О корени происхождения глуповцев»). Какую пробле-
му освещает автор? (Народ и самовластие.) Прочитайте 
отрывок: «Собрав воедино куралесов, гущеедов и про-
чие племена, головотяпы начали устраиваться внутри, 
с очевидною целью добиться какого-нибудь порядка. 
Истории этого устройства летописец подробно не изла-
гает, а приводит из нее лишь отдельные эпизоды. Нача-
лось с того, что Волгу толокном замесили, потом телен-
ка на баню тащили, потом в кошеле кашу варили, потом 
козла в соложеном тесте утопили, потом свинью за боб
ра купили, да собаку за волка убили, потом лапти рас-
теряли да по дворам искали: было лаптей шесть, а сы-
скали семь; потом рака с колокольным звоном встре- 
чали, потом щуку с яиц согнали, потом комара за восемь 
верст ловить ходили, а комар у пошехонца на носу си-
дел, потом батьку на кобеля променяли, потом блинами 
острог конопатили, потом блоху на цепь приковали, по-
том беса в солдаты отдавали, потом небо кольями под-
пирали, наконец, утомились и стали ждать, что из этого 
выйдет». Какой литературный приём лежит в основе 
эпизода? (Гротеск.) Можем ли мы назвать и сам город 
Глупов городом-гротеском? Вспомните историю его воз-
никновения, есть ли у него границы. 
— Важно отметить, что для Салтыкова одним из источ-
ников для создания романа послужил фольклор разно
образных уголков России. Так, например, в тексте мы 
можем встретить различные пошехонские поговорки



371

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

(Слепороды: в трех соснах заблудились. — За семь верст 
комара искали, а комар у пошехонца сидел на носу, — 
На сосну лазили Москву смотреть.) и детали из поше-
хонских сказок-анекдотов (решето, в котором носят воду).
— Поговорим о градоначальниках. Что необычного мож-
но заметить в их описании? (Каждый правитель Глупова 
уходил из жизни по совершенно нелепой причине: одного 
заели клопы, другого растерзали собаки, у третьего ис-
портился головной инструмент, пятый пытался понять 
сенатский указ и умер от натуги и т. д. Каждый образ 
индивидуален и в то же время типичен. Салтыкова-
Щедрина считают новатором в разработке методов 
сатирической типизации. Фантастические, сатириче-
ские и гротескные образы.) Какие наиболее яркие общие 
черты отличают всех (или большинство) градоначальни-
ков, упомянутых в описи? Как вы думаете, являются ли 
градоначальники портретами исторических личностей? 
(Это обобщенные образы, однако в фигурах некоторых 
из градоначальников можно отыскать черты подлинных 
российских самодержцев. (Так, например, в образе Него-
дяева есть нечто от Павла I, в фигурах Микаладзе и Гру-
стилова — от Александра I, в Перехват-Залихватском — 
от Николая I.)
— Что вы можете сказать о Дементии Варламовиче  
Брудастом? («Органчик». В его голове был органчик,  
который воспроизводил только две фразы: «Не потер-
плю», «Разорю».) При каких обстоятельствах он появля-
ется в Глупове? Можем ли мы соотнести их с реальными 
историческими событиями? (Государственный перево-
рот 1762 года: смещение Петра III Екатериной.) С ка-
кими настроениями ожидают жители города нового  
градоначальника? (Надежда. Можно сопоставить  
с либеральными надеждами общества, которые возник-
ли в связи с приходом ко власти Екатерины II.) Разоча- 
ровал ли Брудастый глуповцев? Почему? (Власть нахо-
дится в отрыве от общества, поэтому приобретает 
таинственный ореол, который превращается в страх 
(слух о вампиризме).) Какие были результаты его правле-
ния? Какой вывод мы можем сделать? (Чтобы править 
городом не нужно иметь «мозги», какие-то человеческие 
качества; достаточно двух стандартных фраз. В обра-
зе Органчика автор акцентирует глупость, ограничен-
ность и основные черты бюрократизма.) 
Какие художественные приемы использует писатель 
в главе «Органчик»? (Фантастика и гротеск пародия 
(пародийные документы), анахронизм, ирония.) Приве-
дите из текста примеры гротеска. («Говорили, что новый 
градоначальник совсем даже не градоначальник, а обо-
ротень, присланный в Глупов по легкомыслию;



372

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

что он по ночам, в виде ненасытного упыря, парит над 
городом и сосет у сонных обывателей кровь», «Но пере-
несемся мыслью за сто лет тому назад, поставим себя 
на место достославных наших предков, и мы легко пой-
мем тот ужас, который долженствовал обуять их при 
виде этих вращающихся глаз и этого раскрытого рта, 
из которого ничего не выходило, кроме шипения и какого-
то бессмысленного звука, непохожего даже на бой ча-
сов» и др.)
— Как вы думаете может ли страх быть твёрдой опорой 
для правления? Какой ответ нам даёт история Органчи-
ка? Как вы понимаете слова: «Ведь не в том дело, что 
у Брудастого в голове оказался органчик, наигрывавший 
романсы “Не потерплю!” и “Разорю!”, а в том, что есть 
люди, которых все существование исчерпывается этими 
двумя романсами».
— Обратимся к главе «Голодный город» и посмо-
трим на взаимоотношения градоначальника Ферды-
щенко и глуповцев с помощью учения А. А. Ухтом-
ского. На какой должности состоял Фердыщенко перед 
тем, как стать градоначальником? Составьте портрет 
градоначальника («Петр Петрович, бригадир. Бывший 
денщик князя Потемкина. При не весьма обширном  
уме, был косноязычен. Недоимки запустил; любил  
есть буженину и гуся с капустой. Во время его градона-
чальствования город подвергся голоду и пожару. Умер 
в 1779 году от объедения»; часто называют гунявым, 
летописец неоднократно повторяет, что он был «прост», 
т. е. глуп.) Почему правление Фердыщенко глуповцы 
поначалу воспринимали как «благоденствие»? 
— Вспомните историю отношений между градоначаль-
ником, Алёнкой и Дмитрием. Как в деятельности Фер-
дыщенко раскрывается его доминанта? Когда он оказы-
вается в ситуации нравственного выбора и какой выбор 
делает? (Он действует из эгоистических побуждений, 
поэтому доминанта направлена на себя. Ему всё равно, 
какие страдания он причиняет Алёнке и Дмитрию; он 
отправляет Дмитрия в Сибирь как вора и разбойника, 
ради того, чтобы «присвоить» себе Алёнку и удовлет-
ворить свои низменные желания. Примечателен в этом 
отношении эпизод, в котором Фердыщенко оставляет 
девушку на растерзание толпе. Помимо этого, Ферды-
щенко не выполняет свою главную функцию — он не за
ботится о благосостоянии народа.) Что мы можем ска-
зать о доминанте личности Алёнки? (После расставания 
с мужем она меняет своё направление: «Даже Аленка 
начала по́ходя тащить, и вдруг, ни с того ни с сего, 
стала требовать, чтоб ее признавали не за ямщичиху,  
а за поповскую дочь».)



373

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

— Как вы думаете, какие ценности доминируют в созна-
нии градоначальников? Что для них является главным? 
(Личные устремления, но не благосостояние народа. Они 
не выполняют свою основную функцию как градоначаль-
ники.) В православии выделяют восемь основных грехов, 
пороков, которые овладевают человеком: чревообъядение, 
прелюбодеяние и блуд, сребролюбие, гнев, печаль, уныние, 
тщеславие, гордость. Они названы в иерархической по-
следовательности. Чревообъядение, блуд — это плотская 
природа человека. Тщеславие, гордость — это извраще-
ние духовной природы человека. Все остальное — ду-
шевно-плотская природа человека. Давайте попробуем 
соотнести их с градоначальниками. На что направлен 
гротеск в образе Брудастого? (Голова градоначальника 
фарширована — на плотскую природу человека. Голова 
напоминает органчик, которые воспроизводит только 
два слова, — гротеск направлен на душевно-плотскую 
природу человека. «Не потерплю», «разорю» — эти слова 
должны вызвать страх, а произносящий их возвышает 
себя над другими, хотя механизм в голове означает огра-
ниченность человека.) А на что направлен гротеск в об-
разе Фердыщенко? (На плотскую природу человека: блуд, 
прелюбодеяние, чревообъядение.)
— Отлично! Какую доминанту, на ваш взгляд имеют 
сами глуповцы? (Они эгоистичны и неразумны. Безум-
ствуют настолько, что сбрасывают Алёнку с колоколь-
ни.) Какие ценности они имеют? (Ответы учащихся.) 
Какие характерные черты глуповцев мы можем выделить? 
(Терпение, начальстволюбие.) Какие сословия представ-
лены в произведении? (В образе глуповцев нашли вопло-
щение черты, присущие не тем или иным социально-
психологическим характерам или типам, а огромным 
массам людей, целым сословиям, всему народу. Появление 
каждого градоначальника они встречают искренним 
ликованием. Обрушивающиеся на них несчастья воспри-
нимают как нечто должное и о протесте не помышля-
ют. Даже когда глуповцы возмущаются, возмущение их 
носит столь же нелепый характер.)
Подведём итог. «История одного города» — это сатира 
не только на современность, но и на всю историю Рос-
сии. Салтыков-Щедрин всесторонне рассматривает  
проблему отношений абсолютизма и общества, народа  
и власти. Каждая из глав книги воссоздает определен-
ную сторону самодержавия, его стратегии и тактики и 
составляет особой виток условной глуповской истории. 
Писатель создаёт целую галерею сатирических образов 
градоначальников, гиперболизируя в них распростра-
ненные пороки, однако объектом сатиры становятся не 
только они, но и сами глуповцы, в которых обнаружива-
ется безответственность и отсутствие единства.



374

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

Салтыков приходит к выводу, что «корень зла» состоит 
в политической неразвитости масс, в их общественной 
пассивности, в «бессознательно равнодушном отноше-
нии» не только к общенародным интересам, но даже  
и к тем, которые ближайшим образом затрагивают их 
собственную жизнь. 
Ситуации и обстоятельства, из которых складывается 
«история» города Глупова, при всей их фантастичности, 
являются обстоятельствами, типичными для абсолю-
тистского государства. Завершается история города  
Глупова периодом всеобщего нивеляторства и воениза-
ции жизни, попыткой всю страну превратить в казарму, 
а всех жителей в солдат, с утра до вечера марширую- 
щих и бьющих в барабан. 
Вспомним портрет Угрюм-Бурчеева. Чем он необычен? 
(В нем есть нечто и от вещи (это мужчина с каким-то 
деревянным лицом), и от зверя (его представление о про-
стоте не переступало далее простоты зверя, обличаю-
щей совершенную наготу потребностей), и от образов 
«нечистой силы» (недаром народная молва присвоила  
ему звание «сатаны»), и от механизма (страстность 
была вычеркнута из числа элементов, составлявших его 
природу, и заменена непреклонностью, действовавшею 
с регулярностью самого отчетливого механизма.) Какие 
он имел идеалы? (Прямая линия, отсутствие пестроты, 
простота, доведенная до наготы.)
Угрюм-Бурчеев — это монументальный гротескный 
образ, венчающий собой ту галерею градоначальников, 
которые удостоены развёрнутного описания. Образ че-
ловекоподобный по внешности и глубоко античеловеч-
ный по существу. Как назывался город, который хотел 
основать Угрюм-Бурчеев? Как он выглядел и какие там 
были заведены порядки? («Подтверждение покаяния. 
Заключение».) С каким историческим явлением можно 
соотнести порядки в Непреклонске? (Аракчеевщина.) 
Как вы понимаете слово «нивелляторы»? О какой идео-
логии говорит Салтыков-Щедрин? (Социализм.) Верно! 
Стремление выстроить по схеме характерно для идеоло-
гии социализма. Это и высмеивает Салтыков.
В эпизоде вы также можете заметить черты антиуто-
пии — предупреждение о том, что будет, если у власти 
будут такие градоначальники и им будут подчиняться 
такие, как глуповцы
— Чем заканчивается произведение? Как вы думаете,  
чем может быть ОНО? (Ответы учеников.) В литерату-
роведении существуют различные точки зрения. Напри-
мер, «История одного города» отражает историю России, 
а в русской истории еще не наступил момент всеобщего 
прозрения. Обосновать и подробно изложить свою точку 
зрения на вопрос вы сможете в домашнем задании. 



375

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы урока Деятельность учителя и учеников Время

IV. Рефлексия — Продолжите фразы: 
•• сегодня на уроке я узнал… 
•• сегодня я научился… 
•• меня удивило… 
•• мне захотелось…

3 минуты

V. Домашнее 
задание

Напишете свой вариант трактовки финала романа, при-
ведите не менее трех аргументов из текста.

2 минуты 

Ссылки
1.	Грачёва Е. Н., Востриков А. В. Царские кудри и барская спесь: из ком-

ментариев к  «Истории одного города» // Щедринский сборник.  
Вып. 5.: Салтыков-Щедрин в контексте времени. М.: МГУДТ, 2016.  
С. 45–49.

2.	 Дубинская Н. А. Замысел, история создания «История одного города. 
[Электронный ресурс]. URL: https://videouroki.net/razrabotki/zamysiel-
istoriia-sozdaniia-istoriia-odnogho-ghoroda.html (дата обращения: 
08.05.2024).

3.	 Евглевская Е. И. Литература в 10-м классе. М. Е. Салтыков-Щедрин. 
«История одного города». [Электронный ресурс]. https://urok.1sept.ru/
articles/575702 (дата обращения: 08.05.2024).

4.	Купич А. А. Замысел, история создания «Истории одного города». 
Своеобразие жанра, композиции. Образы градоначальников. Элементы 
антиутопии в «Истории одного города». Эзопов язык. [Электронный 
ресурс]. URL: https://nsportal.ru/shkola/literatura/library/2020/04/23/
zamysel-istoriya-sozdaniya-istoriiodnogo-goroda-svoeobrazie (дата об-
ращения: 10.05.2024)

5.	 Русский язык и литература: Литература: 10 кл.: поуроч. разработки: по-
собие для учителей общеобразоват. организаций / Ю. В. Лебедев, А. Н. Ро-
манова. М.: Просвещение, 2013. 256 с. 

6.	 Фёдорова Е. А. Кто такие «пошехоны»? (по материалам пошехонского 
фольклора) // Ученые записки НовГУ имени Ярослава Мудрого. 2022. 
№ 3 (42). С. 332–336. 

7.	 Хасанова Г. Л. Салтыков-Щедрин «Глупов и глуповцы» (урок по роману 
«История одного города»). [Электронный ресурс]. URL: https://nsportal.
ru/npo-spo/gumanitarnye-nauki/library/2014/01/02/saltykov-shchedrin-
glupov-i-glupovtsy-urok-po-romanu (дата обращения: 08.05.2024).

8.	 Николаев Д. П. Сатира Щедрина и реалистический гротеск. М.: Худо-
жественная литература. 1977. 358 с. 



376

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

3.7.5. Достоевский в кинематографе:  
принцип доминанты А. А. Ухтомского

Цель: показать, как действует принцип доминанты, сформулиро-
ванный А. А. Ухтомским, в киноверсиях романа Ф. М. Достоевско-
го «Преступление и наказание».

Задачи: обсудить киноверсии романа Ф. М. Достоевского «Пре-
ступление и наказание» и их концепции; актуализировать знания 
о понятиях «режиссер», «кинооператор», «кинокритик» и показать 
основные принципы работы в этих сферах; познакомить учащихся 
с аксиологическим учением А. А. Ухтомского; рассмотреть, как рабо-
тает принцип доминанты в тексте романа, сравнить с киноверсиями.

Оборудование: проектор, компьютер, мультимедийный экран, 
информационные карточки.

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

I. Организа-
ционный 
момент.  
Актуализа-
ция темы 
урока.

— Добрый день, дорогие друзья! Алексей Алексеевич 
Ухтомский (1875–1942) — известный ученый-физиолог, 
сформулировал принцип доминанты, к которому теперь 
обращаются во всех гуманитарных науках, на материале 
произведений Ф. М. Достоевского и Л. Н. Толстого. Сего
дня мы будем говорить об экранизациях романа Достоевско-
го «Преступление и наказание», используя этот принцип. 

2 минуты

II. Обсужде-
ние киновер-
сий романа

— Что такое киноэкранизация? Какие возможности есть 
у режиссера?
Киноэкранизация — это образная интерпретация 
литературного текста, его перевод на язык другого 
искусства. Экранизации литературных первоисточни-
ков несут на себе отпечаток не только личности ре-
жиссера-интерпретатора, но и той эпохи, в которую 
они были созданы. 
Режиссер общается со зрителем посредством киноязы-
ка, который обладает рядом особенностей, ведь 
кино — единственный вид искусства, в котором точка 
зрения обладает подвижностью. Зритель может смо-
треть на вещи и события глазами героя или же с точ-
ки зрения наблюдателя со стороны. Кроме того, кинои-
скусство обращается к категории времени, которая 
лежит в основе картины мира автора. 
— Можно ли утверждать, что романы Достоевского сце-
ничны?
Произведения Ф. М. Достоевского привлекают внимание 
многих кинорежиссеров. Р. Г. Круглов считает, что это 
объясняется кинематографичностью романа Достоев-
ского, которая выражается в ориентации на настоящее 

10 минут



377

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

время, обилии диалогов, дискретности композиции (это 
напоминает монтаж), наличии внутреннего плана, сим-
волизации реального, синтетичности языка (включает 
разные типы повествования, вставные жанры). 
Казалось бы, если произведения писателя отличаются 
кинематографичностью, то создать киноадаптацию 
Достоевского просто, однако перевод произведений
Достоевского на язык другого искусства должен проис-
ходить с учетом задачи, которую ставит перед собой 
режиссёр. 
— Чем отличаются известные отечественные киновер-
сии романа Достоевского «Преступление и наказание»? 
В 1969 году Л. А. Кулиджанов создал кинофильм «Пре-
ступление и наказание», который вошел в золотой 
фонд отечественного кинематографа. Лев Александ- 
рович выбрал для экранизации романа «Преступление  
и наказание» черно-белое изображение. Оператор  
Вячеслав Михайлович Шумский ориентировался на гра-
фические иллюстрации М. Добужинского и гравюры 
В. Фаворского. Кулиджанов попробовал сохранить сю-
жет в максимальной полноте, однако он пожертвовал 
самым важным для романа эпизодом, в котором Соня 
читает Раскольникову из Евангелия о воскресении  
Лазаря, поскольку этот эпизод не вписывался в рамки 
советского атеистического сознания. Нет в фильме  
и эпилога романа, в котором Раскольников после Свет-
лого Христова Воскресения и говения показан на пороге 
новой жизни. 
— Какую проблему романа Достоевского подчеркивает 
в своей киноверсии Л. И. Кулиджанов?
Таким образом, режиссер поднимает проблему преступ- 
ления и наказания, а не возрождения личности.
— Почему эпизод чтения Евангелия важен в романе 
Достоевского?
Обращение к тексту Достоевского позволит убедиться 
в том, что сцена чтения Евангелия в романе показана 
объемно: глазами Раскольникова, Сони и автора. Чте-
ние вечной книги сопровождается авторским коммен-
тарием, где есть замечание, что было темно и все ме-
шалось перед глазами Сони, т. е. читатель смотрит  
на мир глазами героини. А далее голос автора соединя-
ется с голосом героини и усиливает звучание евангель-
ского слова. Речевой жанр исповеди переходит в пропо-
ведь, большое значение имеют авторский курсив и отме- 
ченные автором паузы в речи героини: «Иисус говорит 
ей: воскреснет брать твой. Марфа сказала Ему: знаю, 
что воскреснет в воскресение, в последний день. Иисус 
сказал ей: Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, 



378

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

если и умрет, оживет. И всякий живущий и верующий 
в Меня не умрет во веки». Главные слова в авторском 
тексте выделены курсивом: «Я есмь воскресение и жизнь» 
(Иоанн 11: 25). Курсив в указанной и последующей сцене 
романа показывает, что автор соединяет свой голос 
с голосом Сони и с Евангельской Истиной. 
— Сравните сцены чтения Соней Евангелия в интерпре-
тации Кулиджанова и Светозарова, а затем с текстом 
романа.
В фильме Кулиджанова Раскольников только берет 
в руки Евангелие и с ужасом узнает, что его принесла 
Соне Лизавета. В телеверсии Светозарова Соня чита-
ет о воскрешении Лазаря, однако ее чтение сопровож
дается внутренним монологом Раскольникова, т. е.  
передается его точка зрения. Сцена чтения Евангелия 
в романе показана объемно.
— В фильме Кулиджанова нет снов Раскольникова, 
которые важны в романе, их заменяет повторяющийся 
сюжет погони полицейских за героем, который стано-
вится его кошмаром. Нет в экранизации и снов Свид
ригайлова. Для чего вводит Достоевский сны героев 
в роман?
Сны Раскольникова и Свидригайлова важны для пони-
мания их духовного мира. Без них невозможно понять  
и символический план романа Достоевского. 
— Символику каких образов Достоевского актуализиру-
ет режиссер?
В фильме Кулиджанова есть мотив боя часов, который 
преследует Раскольникова: часы всегда отбивают семь 
часов — это время убийства. В романе Достоевского 
кошмаром героя становится дребезжащий звук дверно-
го колокольчика квартиры, в которой он совершил убий-
ство. Есть и другие символы. Звон воскресных колоко-
лов во сне Раскольникова после встречи с мещанином 
означает начало возрождения героя. Об этом же гово-
рит и символика яичной скорлупы на темной лестнице. 
Что символизирует эта деталь? Грядущую Пасху, о ко-
торой мы узнаем в эпилоге? Или это начало рождения 
нового Раскольникова, который хочет быть «собеседни-
ком», а не «двойником» (по терминологии А. Ухтомско-
го). Следует отметить, что Раскольников после этого 
сна впервые вспоминает о том, что убил не только ро-
стовщицу Алену Ивановну, но и ее невинную сестру  
Лизавету. Он не может представить, как расскажет 
о ее убийстве Соне.
В фильме Кулиджанова Раскольников только берет 
в руки Евангелие и с ужасом узнает, что его принесла 
Соне Лизавета, об убийстве которой он почти забыл. 



379

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

В 2007 году Д. И. Светозаров вновь обратился к роману 
Достоевского и предложил свою телеверсию. Дмитрий 
Иосифович выбрал актера с европейской внешностью 
— Владимира Кошевого. Он считал, что Достоевский 
ориентируется на творчество Стендаля. В телеверсии 
Светозарова Соня читает о воскрешении Лазаря, одна-
ко ее чтение сопровождается внутренним монологом 
Раскольникова, т. е. передается его точка зрения. Он 
смотрит в этот момент на Соню как на «юродивую». 
Текст Евангелия при этом не воспринимается зрите-
лем. Из всех снов Раскольникова режиссер выбирает 
только первый. Эпилог он считал написанным тенден-
циозно, поэтому внес в него свои изменения. Действие 
в эпилоге в фильме Светозарова совершается зимой,  
а не весной, после Пасхи.
— Какая авторская мысль не учитывается режиссером?
В театральной постановке в Театре Моссовета Юрия 
Александровича Завадского в 1969 года читалось Еван-
гелие и был показан эпилог. Для этого на перекрестке 
водрузили крест. Раскольников публично каялся у кре-
ста и потом уходил по помосту на каторгу. Был введен 
еще один герой — Чтец, который читал со сцены по-
следний сон Раскольникова. Сейчас существуют раз- 
личные технологии, которые могут помочь показать 
сон о трихинах в театре. 
— Мы с вами уже упоминали про важную роль снов 
Раскольникова и Свидригайлова в романе. Как раскры-
вается картина мира во снах Раскольникова? (Ответы 
обучающихся.) Хорошо! Обратимся к киноадаптации 
Роберта Вине «Раскольников» (1923). Какие вырази-
тельные средства раскрывают внутренний мир Расколь-
никова?
Немецкий режиссер решил экранизировать роман после 
того, как побывал на гастролях МХАТа в Германии. Он 
предложил Григорию Хмаре роль Раскольникова, а деко-
рации к фильму создавал российский художник Андрей 
Андреев. Р. Г. Круглов считает, что фильм получился 
сильным из-за парадоксального сочетания реалистиче-
ской манеры игры актеров и стилистики экспрессио-
низма театрального художника. Декорации создают 
тревожную атмосферу, выражают дисгармоничность 
мировидения Раскольникова, акцентируют внимание  
на образных смыслах всего изображаемого. Специфи
ческое освещение, зачастую неестественное, грим,  
прежде всего, особенная бледность ключевых героев, 
позволяют передать напряженность, драматизм со-
стояния героя. Визуальное выделение отдельных объек-
тов (гротесковый образ мещанина и старухи) и непо-
средственная визуализация мира человеческого сознания



380

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

(воображения, кошмаров и бреда героя)», столкновение 
света и тени соответствуют экспрессионистской 
эстетике, согласно которой нужно сосредоточиться 
на какой-то одной вещи во всей Вселенной, вырвав ее  
из опосредующих связей с другими объектами. Кошмар 
героя из фильма Р. Вине содержит гротескные образы 
мещанина и старухи, которых играет один актер.  
Таким образом создается символический образ смерти, 
преследующей героя.
— Сравните первый и второй сны Раскольникова. Какое 
чувство вызывает у Раскольникова избиение лошади? Как 
герой воспринимает избиение хозяйки во втором сне?
Если печальная участь «бедной лошадки» вызывает сле-
зы и протест героя, то избиение хозяйки воспринимает-
ся Раскольниковым с недоумением: «Мир перевернулся 
что ли?» Его картина мира, действительно, переверну-
лась: вместо сострадания к человеку он испытывает 
презрение или равнодушие. Однако встреча с Мармеладо-
вым в трагических обстоятельствах и сострадание 
к этому герою, раздавленному лошадьми, возвращает 
Раскольникова к себе, каким он был до преступления.

III. Проект-
ная работа

— Разделимся на группы и поработаем над последним 
сном Раскольникова. Подумайте, кто из вас хочет попро-
бовать себя в роли режиссера, оператора фильма, а кто 
хочет выступить в роли кинокритика. Чтобы вы сумели 
разделиться на группы, я предлагаю прочитать инфор-
мацию на карточках «Памятка режиссеру», «Памятка 
оператору», «Памятка кинокритику».

«Памятка режиссеру»
Режиссер — это творческий специалист, который руко-
водит процессом создания кинофильма. Режиссер опре-
деляет общий замысел и стиль произведения, подбирает 
актеров и сотрудников, работает со сценарием, контро-
лирует съемку, монтирует и сдает готовый продукт.  
Режиссер — это человек, который воплощает идею 
в живое действо.
Если рассматривать кинофильм как сообщение зрителю, 
то в нем можно выделить следующие уровни:
— распознавание и идентификация визуальных и звуко-
вых объектов, которые появляются на экране (точка зре-
ния, глубина кадра, соотношение зрительного образа  
и звукового и др.);
— совокупность символических обозначений;
— совокупность кинематографических систем или кино-
речь (монтажное соединение, движение камеры и т. д.).
(Омон Ж. и др. Эстетика фильма / пер. И. И. Челыше-
вой. М., 2021. С. 54).

18 минут



381

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

«Памятка оператору»
Кинооператор — это специалист, который занимается 
съемкой видео- и киноматериалов. Он отвечает за созда-
ние визуальных образов фильма и должен иметь навыки 
работы с видеокамерой, знание основных правил кадри-
рования, света, композиции, а также понимание основ 
монтажа и постпроизводственного процесса.
Виды плана:
1. Дальний план — снимается с дальнего расстояния  
и демонстрирует красоту и масштаб местности, здания 
или животного мира.
2. Общий план — показывает персонажа полностью, 
с ног до головы.
3. Стандартный средний план — изображает персонажа 
от линии пояса и выше.
4. Крупный план — персонаж находится близко, чтобы 
камера могла считать все его эмоции.
5. Детальный план — позволяет во всех подробностях 
рассмотреть определённые части лица персонажа.
6. Субъективный план — показывает ситуацию с угла 
зрения персонажа.
Виды монтажа:
1. Линейный монтаж. Сюжет или действие показаны 
последовательно. Длинные промежутки времени  
могут быть сокращены, но хронология событий не на-
рушается.
2. Параллельный монтаж. Этот вид монтажа использу- 
ют для демонстрации нескольких сюжетных линий,  
происходящих одновременно.
3. Ассоциативный монтаж. Этот метод монтажа уста-
навливает связи между разными кадрами или сценами 
на основе схожих тем, идей, эмоций, цветов, движений 
или любых других ассоциативных элементов.
4. Контрастный монтаж. Этот метод монтажа использу-
ет контраст во всех его аспектах: контраст смыслов, 
эмоций, визуальных элементов.
5. Монтаж по времени. Видеоматериал записывается 
или монтируется так, чтобы показать события, происхо-
дящие в течение длительного периода времени, в значи-
тельно сокращенной форме или наоборот.
6. Ритмический монтаж. В этом случае сцены или кадры 
синхронизированы с музыкой или другими звуковыми 
элементами.
Виды монтажных соединений: 
Соединение на взгляде, на движении; на жесте, по оси, 
вокруг камеры.
(Омон Ж. и др. Эстетика фильма / пер. И. И. Челыше-
вой. М., 2021. С. 54).



382

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

«Памятка кинокритику»
Кинокритик — это специалист, который анализирует 
кинематографический процесс и рецензирует фильмы.
В своих отзывах кинокритик высказывает мнение о до-
стоинствах и недостатках произведения. 
Важно объективно оценивать режиссерскую, оператор-
скую, актерскую работу и художественные решения.  
Кинокритика интересует реализация авторской идеи,  
особенности жанра и оригинальность киноязыка. Работа 
кинокритиком требует умения выделять уникальные осо-
бенности произведения и находить технические, логиче-
ские, сюжетные ошибки или особенности. Чтобы напи-
сать объективную рецензию, нужно обращать внимание 
на разные аспекты: монтаж, визуальную составляющую, 
соотношение элементов структуры произведения, внеш-
ние и внутренние конфликты персонажей, идею фильма.

Последний сон Раскольникова:
1. «Он пролежал в больнице весь конец поста и Святую. 
Уже выздоравливая, он припомнил свои сны, когда еще 
лежал в жару и бреду. Ему грезилось в болезни, будто 
весь мир осужден в жертву какой-то страшной, неслы-
ханной и невиданной моровой язве, идущей из глубины 
Азии на Европу. Все должны были погибнуть, кроме 
некоторых, весьма немногих, избранных. Появились 
какие-то новые трихины, существа микроскопические, 
вселявшиеся в тела людей. Но эти существа были духи, 
одаренные умом и волей. Люди, принявшие их в себя, 
становились тотчас же бесноватыми и сумасшедшими. 
Но никогда, никогда люди не считали себя так умными  
и непоколебимыми в истине, как считали зараженные. 
Никогда не считали непоколебимее своих приговоров, 
своих научных выводов, своих нравственных убеждений 
и верований. Целые селения, целые города и народы 
заражались и сумасшествовали. Все были в тревоге и не 
понимали друг друга, всякий думал, что в нем в одном и 
заключается истина, и мучился, глядя на других, бил 
себя в грудь, плакал и ломал себе руки. Не знали, кого и 
как судить, не могли согласиться, что считать злом, что 
добром. Не знали, кого обвинять, кого оправдывать. 
Люди убивали друг друга в какой-то бессмысленной 
злобе. Собирались друг на друга целыми армиями, но 
армии, уже в походе, вдруг начинали сами терзать себя, 
ряды расстраивались, воины бросались друг на друга, 
кололись и резались, кусали и ели друг друга. В городах 
целый день били в набат: созывали всех, но кто и для 
чего зовет, никто не знал того, а все были в тревоге. 
Оставили самые обыкновенные ремесла, потому что



383

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

всякий предлагал свои мысли, свои поправки, и не мог-
ли согласиться; остановилось земледелие. Кое-где люди 
сбегались в кучи, соглашались вместе на что-нибудь, 
клялись не расставаться, — но тотчас же начинали что-
нибудь совершенно другое, чем сейчас же сами предпо-
лагали, начинали обвинять друг друга, дрались и реза-
лись. Начались пожары, начался голод. Все и всё по- 
гибало. Язва росла и подвигалась дальше и дальше. 
Спастись во всем мире могли только несколько человек, 
это были чистые и избранные, предназначенные начать 
новый род людей и новую жизнь, обновить и очистить 
землю, но никто и нигде не видал этих людей, никто  
не слыхал их слова и голоса». 
2. «Раскольникова мучило то, что этот бессмысленный 
бред так грустно и так мучительно отзывается в его вос-
поминаниях, что так долго не проходит впечатление этих 
горячешных грез. Шла уже вторая неделя после Святой; 
стояли теплые, ясные, весенние дни; в арестантской  
палате отворили окна (решетчатые, под которыми ходил 
часовой). Соня, во всё время болезни его, могла только 
два раза его навестить в палате; каждый раз надо было 
испрашивать разрешения, а это было трудно. Но она ча-
сто приходила на госпитальный двор, под окна, особенно 
под вечер, а иногда так только, чтобы постоять на дворе 
минутку и хоть издали посмотреть на окна палаты» [Т. 6. 
С. 419–420].
Ребята делятся на две группы. Кинооператоры и ре-
жиссеры в течение 5 минут совместно обсуждают 
концепцию возможной экранизации фрагмента и тех-
нологии, которые могли бы использоваться. Кинокри-
тики в течение отведенного времени размышляют 
о кинематографичности данных фрагментов. Далее 
кинооператоры и режиссёры представляют свой про-
ект, затем кинокритики высказывают своё мнение. 
Совместное обсуждение.
В итоге совместной работы обучающиеся предлагают 
оптимальный способ экранизации данных фрагментов. 

IV. Учение 
А. А. Ухтом-
ского.

Чтобы понять концепцию личности по Достоевскому, 
необходимо обратиться к теории доминанты А. А. Ухтом-
ского. Алексей Алексеевич Ухтомский (1875–1942) — 
советский физиолог, создатель учения о доминанте,  
академик АН СССР. Родился в Ярославской губернии, 
в семье бывшего военного. Он является нашим земля-
ком. Обожал свою тётю, Анну Николаевну Ухтомскую, 
которая его воспитывала, считал её праведницей.
В 13 лет Алексей поступил в Нижегородский кадетский 
корпус. Там же открыл для себя математику, которую 
полюбил на всю жизнь, увлекся философией, психоло-
гией, этикой и литературой. Позднее, во время учёбы

10 минут



384

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

на словесном отделении Московской духовной акаде-
мии, в круг его интересов вошла физиология. Окончив 
академию, он отказался от церковной карьеры, планируя 
дальше изучать физиологию. Ухтомский понял, что его 
призвание — это келья с наукой, и поступил в Петер-
бургский университет на естественное отделение мате-
матического факультета. Учёный считал, что человек 
целостен, поэтому, занимаясь его биологией и физио
логией, можно исследовать и душевные и духовные 
процессы, которые в нём происходят. 
Главным его открытием стал принцип доминанты.  
Давайте попробуем применить его при анализе поведе-
ния героев романа в различных ситуациях. 
Поступки и мысли человека определяет направление  
его доминанты. Это своеобразная призма, сквозь кото-
рую он видит мир. Если для человека главное — это он 
сам, его интересы, он окажется в одиночестве, так как 
будет видеть вокруг лишь отражение себя самого, то есть 
двойников, что в итоге приведет к разрушению. 
Если же человек сможет забыть о себе и увидеть цен-
ность в другом человеке, он найдет собеседника, кото-
рый поможет ему лучше понять самого себя и других. 
— Каким образом доминанта определяет поступки чело-
века в романе «Преступление и наказание»? Как можно 
определить доминанту личности? Можно ли допустить, 
что это происходит, когда личность осуществляет выбор?
— В каком эпизоде мы можем говорить о том, что доми-
нанта Раскольникова изменила направление «на себя»  
и он видит вокруг двойников? 
После убийства процентщицы Раскольников не может 
молиться, он все время возвращается к месту и времени 
преступления. Третий сон Раскольникова раскрывает 
его модель мира, которая оказывается противополож-
на той, что была до совершения преступления. Если 
в первом сне избиение лошади пробуждает боль его 
сердца, то страшный кошмар о «зверском» истязании 
хозяйки вызывает у него только рассудочный вопрос: 
«Что это, свет перевернулся что ли?» [т. 6, с. 91].  
Действительно, картина мира в его сознании оказыва-
ется искаженной: он неверно судит об окружающих, его 
сознание порождает новых двойников. Свидригайлов 
словно выходит из сознания Раскольникова, чье простран-
ство символически сужается до баньки с пауками. 
— Смог ли герой избавится от двойников? В каком  
эпизоде романа мы можем найти подтверждение? 
Собеседник пробуждается в душе Раскольникова, когда 
он видит на улице раздавленного лошадьми Мармела- 
дова: сострадание к другому человеку возрождает ту 
доминанту, которая была сформирована в детстве. 



385

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

После помощи Мармеладовым и разговора с дочерью 
Катерины Ивановны, Полей, просьбой помолиться за 
«раба Родиона» Раскольников испытывает ощущение 
вдруг прихлынувшей полной и могучей жизни [т. 6, с. 147]. 
Раскольникову снится сон, в котором сталкиваются 
символические «коды» Двойника и Собеседника — «чер-
ная лестница» и воскресный звон колоколов. Звук дре-
безжащего дверного колокольчика противопоставляет-
ся в этом сне благовесту церковных колоколов. Однако, 
мысленно возвращаясь к преступлению, Раскольников 
думает только об убийстве ростовщицы, но не вспоми-
нает невинно убиенную Лизавету. И только лицо Сони 
в момент исповеди напоминает Раскольникову о совер-
шенном преступлении: «…он смотрел на нее и вдруг, 
в ее лице, как бы увидел лицо Лизаветы. Он ярко запом-
нил выражение лица Лизаветы, когда он приближался 
тогда к ней с топором, а она отходила от него к стене, 
выставив вперед руку, с совершенно детским испугом 
в лице, точь-в-точь как маленькие дети…» [т. 6, с. 315]. 
После чтения Евангелия Раскольников говорит Соне, 
что «дети — образ Христов» и напоминает, что «сих 
есть Царствие Небесное» [т. 6, с. 252]. С образом 
Сони связано формирование новой доминанты Собе- 
седника в Раскольникове. Соня читает Евангелие Лиза-
веты и надевает Лизаветин крест на Раскольникова, 
идущего с повинной в полицейскую контору. Именно 
«больное и измученное», «отчаянное» лицо Сони вынуди-
ло Раскольникова вернуться в полицейский участок  
и сделать признание в убийстве ростовщицы. 
В эпилоге после Пасхи Раскольников во сне впервые видит 
свою идею со стороны, т. е. отчуждается от нее. Если 
зло определяется, то человек уже различает добро и зло, 
следовательно, его Двойник вытесняется Собеседником. 
Встреча с Соней на берегу реки после Светлого Христо-
ва Воскресения — это начало новой жизни героя. Образ 
Сони «пронзает» сердце Раскольникова. Раскольников 
в цельном порыве бросается к ногам Сони так же, как 
бросился к ногам матери после решения идти с повинной.
— Сопоставьте процесс духовного преображения Рас-
кольникова в фильмах Л. А. Кулиджанова «Преступле-
ние и наказание» и Роберта Вине «Раскольников». Как 
работает принцип доминанты в киноэкранизациях? 
— Какой вывод мы можем сделать, основываясь на из-
ученном материале?
Беседа об интерпретации романа Достоевского в кино 
и театре позволяет осознать концепцию жизни писа-
теля, для которого быть — это значит преодолевать 
в себе «двойника» и видеть в другом «собеседника»,  
и самому быть при этом «собеседником».



386

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

V. Рефлексия — Всё ли было понятно на уроке? Остались ли во- 
просы? 
— Понравился ли вам урок? 
— Что нового вы узнали на уроке? 
— Хотели бы и вы попробовать создать киноадаптацию 
произведения? Если да, то какого?

5 минут

Ссылки
1. Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1972–1990.
2. Фёдорова Е. А. Евангельское слово в романах Ф. М. Достоевского «Пре-

ступление и наказание», «Идиот» // Аксиологическое пространство 
русской словесности: традиции и перспективы изучения: Материалы 
международной научной конференции «Кусковские чтения. Аксиологи-
ческое пространство русской словесности: традиции и перспективы 
изучения» / сост. М. Михайлова. М.: Издательский центр МГИК, 2019. 
С. 355–364.

3. Фёдорова Е. А. Киноадаптации романа Ф. М. Достоевского «Преступле-
ние и наказание» на уроках литературы // Ученые записки Новгородско-
го государственного университета. 2020. № 3 (28). С. 27–29.

4. Фёдорова Е. А. «Пороговое» состояние личностии формирование новой 
доминанты: А. А. Ухтомский и Ф. М. Достоевский // Филологические 
чтения. Человек. Текст. Дискурс: Материалы V Всероссийской с между-
народным участием научной конференции, посвященной 80-летию со 
дня памяти Алексея Алексеевича Ухтомского / сост. Е. А. Фёдорова. 
Ярославль: Филигрань, 2022. С. 327–335.

3.7.6. Судьба личности и народа по роману  
Л. Н. Толстого «Война и мир»:  
принцип доминанты А. А. Ухтомского

Цель: формирование нравственной доминанты обучающихся.
Задачи: показать, как действует принцип доминанты, сформули-

рованный А. А. Ухтомским, в романе Л. Н. Толстого «Война и мир»; 
выявить авторское отношение к героям романа Л. Н. Толстого «Вой
на и мир»; сопоставить текст романа с экранизацией, осуществлен-
ной Р. Дорнгеймом в 2007 году; пробудить читательское воображение 
для написания фанфикшн по роману Л. Н. Толстого в соответствии 
с доминантой героя и автора. 

Оборудование: проектор, компьютер, мультимедийный экран, 
информационные карточки.



387

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

I. Организа-
ционный 
момент.  
Постановка 
проблемы

— Сегодня мы поговорим о судьбе. Как раскрывается 
судьба личности и судьба народа в романе Л. Н. Толстого 
«Война и мир»? Насколько они связаны между собой?
В словаре С. И. Ожегова дается следующее значение 
слова «судьба»:
«СУДЬБА, ы, мн. судьбы, судеб и (устар.) судеб, судь-
бам, ж. 1. Стечение обстоятельств, не зависящих  
от воли человека, ход жизненных событий». 
В словаре древнерусского языка есть другие значения:
«Судьба — ж. 1. Суд, судебное разбирательство;  
2. Решение, приговор, божественный приговор. Не по-
слушаете мене, ни створите заповѣди моихъ, нъ ослу- 
шаетеся ихъ и судьбами твоими [вм.: моими] сътужиться 
душа ваша [Лев., XXVI, 15]. 3. Божественное установ-
ление. 4. Божественное предопределение. 5. Участь, 
судьба, предназначенная от Бога. Украшайтесь духовна-
го свѣта образомъ; аще ли же обагатѣете от божествен-
ныхъ словесъ поучениемъ, не токмо безрѣшнее будете,  
но и паче прехвальни сотворите себѣ судьбы. 1652 г.»
Словарь русского языка (XI–XVII вв.) / АН СССР, Ин-т 
рус. яз.; гл. ред. Р. И. Аванесов. М.: Наука, 2008. Вып. 28. 
С. 272–273.

5 минут

II. Осмысле-
ние понятия 
«судьба» 
в киноадап-
тациях  
«Войны  
и мира»

В 2007 году австрийский режиссер Роберт Дорнгейм 
экранизировал роман Л. Н. Толстого «Война и мир». 
В этой интерпретации добавлены реплики героев, вве-
дены стихотворения и песни, в которых звучит одна 
тема. Послушайте (посмотрите на слайдах) эти фраг-
менты и скажите, какую проблему поднимает режиссер? 
О судьбе в каком значении размышляет режиссер?
В фильм включена песня на стихи М. В. Зубовой (1791). 
Ее поет Наташа, а Николай Ростов к ней присоединяется:

Переменить нельзя предела,
Нельзя страсти истребить.
Знать, судьба мне так велела,
Чтоб в пустыне одной жить.

Наташа приходит к Элен после театра и слышит декла-
мацию стихов:

Я не каюсь в том, но знаю,
Что на казнь осуждена я роком.

Перед женитьбой на Элен Пьер говорит: «Это непра-
вильно. Это не моя судьба». Николай Ростов говорит 
княжне Марье в Богучарове: «Похоже, что сама судьба 
нас сводит вместе». Соня отпускает Николая Ростова  
со словами: «Я всегда чувствовала, что не судьба быть 
нам вместе». 

5 минут



388

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

Андрей Болконский говорит перед смертью сестре: 
«Как странно свела судьба нас. Она смотрит все время 
за мной». Князь Василий после смерти детей в финале 
говорит Пьеру: «Ужасно, когда дети умирают раньше 
родителей. Судьба слишком жестока со мной. Я тоже 
был жесток с Вами. Простите меня».
В финале фильма, когда показана семья Болконских-Ро-
стовых-Безуховых с детьми на лужайке под цветущими 
деревьями, Пьер произносит слова за кадром: «Вот гово-
рят: лишенья, страдания… Если бы мне сказали: хочешь 
ли оставаться тем, кто был до плена или снова пережить 
плен? Ради Бога, пусть еще раз плен. Угощайтесь и ра-
дуйтесь своей счастливой судьбе. Когда жизнь сбивается 
с счастливой дорожки, мы думаем, что все пропало. А тут 
только начинается новое, хорошее. Пока есть жизнь, есть 
счастье. Это так много. А сколько еще впереди». 

III. Учение 
А. А. Ухтом-
ского

— Как, по мнению Ухтомского, доминанта личности 
определяет ее судьбу? 
В 1923 году Ухтомский публикует статью «Доминан-
та как рабочий принцип нервных центров», где он опи-
сывает три фазы формирования доминанты личности  
на примере пробуждения любви у Наташи Ростовой 
к князю Андрею Болконскому в романе Л. Н. Толстого  
«Война и мир». В Рыбинском историко-архитектур-
ном и художественном музее в фонде редкой книги 
хранится экземпляр журнала с этой статьей [Ух
томский], на полях которой Ухтомский размышляет 
о доминанте, которая определяет судьбу человека: 
«Всякому напряженному стремленiю, всякой доми- 
нантѣ дается добиться своего. Но это может быть 
и гибельно для их носителя. И в этом — Суд, т. е.  
в самом высшем смысле Судьба человека. Переоцѣнка 
под страхом смерти стремленiй и доминант человѣка — 
вот совѣсть внутри человека и судьба внѣ его»  
[Ухтомский, с. 43]. 
— Как соотносятся между собой слова «суд» и «судьба»?
Слово «судьба» является важнейшим концептом нацио-
нальной культуры. В древнерусских памятниках XI века 
слова «суд» и «судьба» обозначали суд земной и суд Бо-
жий, были синонимами и могли заменять друг друга 
[Зарипова, с. 93]. В Священном Писании судьбы Божии 
назывались Судом Божиим [Зарипова, с. 94]. С XVI века 
слово «Судьба» теряет религиозную окраску [Зарипова, 
с. 96]. 
— Каким образом доминанта определяет судьбу человека 
в романе Л. Н. Толстого «Война и мир»? Как можно опре-
делить доминанту личности? Можно ли допустить, что 
это происходит, когда личность осуществляет выбор?

5 минут



389

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

IV. Работа 
с системой 
образов  
в романе 
Л. Н. Толстого

— Каких героев можно назвать близкими автору?  
Семьи Ростовых и Болконских несут черты уклада се-
мьи самого Толстого: у Наташи няню зовут Савишна, 
а врач у Болконских носит имя Карла Ивановича, как 
в повести «Детство».
Андрей Болконский
— Как определяет доминанту личности Андрея Бол-
конского Пьер Безухов? Какие доминанты сталкиваются 
в душе князя Андрея перед Аустерлицким сражением? 
Что он считает определяющим перед Бородинским сра-
жением?
«Пьер считал князя Андрея образцом всех совершенств 
именно оттого, что князь Андрей в высшей степени 
соединял все те качества, которых не было у Пьера и 
которые ближе всего можно выразить понятием — 
силы воли. Пьер всегда удивлялся способности князя 
Андрея спокойного обращения со всякого рода людьми, 
его необыкновенной памяти, начитанности (он все чи-
тал, все знал, обо всем имел понятие) и больше всего его 
способности работать и учиться» (т. 1, ч. 1, гл. 6).
«Известие это было горестно и вместе с тем приятно 
князю Андрею. Как только он узнал, что русская армия 
находится в таком безнадежном положении, ему при-
шло в голову, что ему-то именно предназначено выве-
сти русскую армию из этого положения, что вот он, 
тот Тулон, который выведет его из рядов неизвестных 
офицеров и откроет ему первый путь к славе!» (т. 1, ч. 2, 
гл. 12).
«Глядя в глаза Наполеону, князь Андрей думал о ничтож
ности величия, о ничтожности жизни, которой никто 
не мог понять значения, и о еще большем ничтожестве 
смерти, смысл которой никто не мог понять и объяс-
нить из живущих» (т. 1, ч. 3, гл. 19).
«Я тебя с Аустерлица помню… Помню, помню, с знаменем 
помню, — сказал Кутузов, и радостная краска бросилась 
в лицо князя Андрея при этом воспоминании… — Иди 
с Богом своей дорогой. Я знаю, твоя дорога — это доро-
га чести…», «“У него не будет ничего своего. Он ничего 
не придумает, ничего не предпримет, — думал князь Ан-
дрей, — но он все выслушает, все запомнит, все поста-
вит на свое место, ничему полезному не помешает и ни-
чего вредного не позволит. Он понимает, что есть что-то 
сильнее и значительнее его воли, — это неизбежный ход 
событий, и он умеет видеть их, умеет понимать их зна-
чение…” На этом же чувстве, которое более или менее 
смутно испытывали все, и основано было то единомыс-
лие и общее одобрение, которое сопутствовало народно-
му, противному придворным соображениям, избранию 
Кутузова в главнокомандующие» (т. 3, ч. 2, гл. 16).

15 минут



390

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

«— Для меня на завтра вот что: стотысячное русское 
и стотысячное французское войска сошлись драться,  
и факт в том, что эти двести тысяч дерутся, и кто 
будет злей драться и себя меньше жалеть, тот побе-
дит. И хочешь, я тебе скажу, что, что бы там ни было, 
что бы ни путали там вверху, мы выиграем сражение 
завтра. Завтра, что бы там ни было, мы выиграем сра-
жение! — Вот, ваше сиятельство, правда, правда ис-
тинная, — проговорил Тимохин. — Что себя жалеть 
теперь!..» (т. 3, ч. 2, гл. 25).

Наташа Ростова
— Как раскрывается Наташа Ростова в своей любви 
к Андрею Болконскому? Почему она может танцевать 
под народную музыку? Какая доминанта движет ею 
в истории с телегами для раненых? Случайно ли проис-
ходит ее встреча с раненым Андреем Болконским?
«Наташе казалось, что еще когда она в первый раз уви-
дала князя Андрея в Отрадном, она влюбилась в него.  
Ее как будто пугало это странное, неожиданное счастье, 
что тот, кого она выбрала еще тогда (она твердо была 
уверена в этом), что тот самый теперь опять встре-
тился ей и, как кажется, неравнодушен к ней. «И надо 
было ему нарочно теперь, когда мы здесь, приехать  
в Петербург. И надо было нам встретиться на этом 
бале. Все это судьба. Ясно, что это судьба, что все это 
велось к этому. Еще тогда, как только я увидала его,  
я почувствовала что-то особенное» (т. 2, ч. 3, гл. 22). 
«Где, как, когда всосала в себя из того русского воздуха, 
которым она дышала, — эта графинечка, воспитанная 
эмигранткой-француженкой, — этот дух, откуда взяла 
она эти приемы, которые pas de châle давно бы долж-
ны были вытеснить? Но дух и приемы эти были те са-
мые, неподражаемые, неизучаемые, русские, которых  
и ждал от нее дядюшка» (т. 2, ч. 4, гл. 7). 
«— Раненые, вот кто! Это нельзя, маменька; это ни на 
что не похоже… Нет, маменька, голубушка, это не то, 
простите, пожалуйста, голубушка… Маменька, ну что 
нам-то, что мы увезем, вы посмотрите только, что на 
дворе… Маменька!.. Это не может быть!..» «Люди со-
брались около Наташи и до тех пор не могли поверить 
тому странному приказанию, которое она передавала, 
пока сам граф именем своей жены не подтвердил прика-
зания о том, чтобы отдавать все подводы под раненых, 
а сундуки сносить в кладовые» (т. 3, ч. 3, гл. 16). 
«— Простите меня за то, что я сделала, — чуть слыш-
ным, прерывным шепотом проговорила Наташа и чаще 
стала, чуть дотрогиваясь губами, целовать руку. — Я 
люблю тебя больше, лучше, чем прежде, — сказал князь 



391

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

Андрей, поднимая рукой ее лицо так, чтобы он мог гля-
деть в ее глаза. Глаза эти, налитые счастливыми слеза-
ми, робко, сострадательно и радостно-любовно смотре-
ли на него. Худое и бледное лицо Наташи с распухшими 
губами было более чем некрасиво, оно было страшно.  
Но князь Андрей не видел этого лица, он видел сияющие 
глаза, которые были прекрасны» (т. 3, ч. 3, гл. 32).

Марья Болконская
— Какая портретная деталь раскрывает «доминанту ду
ши» Марьи Болконской? Как показана княжна Марья 
автором в своем отношении к отцу и брату? Почему 
Марья Болконская не осталась в Богучарове под по
кровительством французского генерала?
«Зеркало отразило некрасивое, слабое тело и худое 
лицо. Глаза, всегда грустные, теперь особенно безна-
дежно смотрели на себя в зеркало. «Она мне льстит», — 
подумала княжна, отвернулась и продолжала читать. 
Жюли, однако, не льстила своему другу: действительно, 
глаза княжны, большие, глубокие и лучистые (как будто 
лучи теплого света иногда снопами выходили из них), 
были так хороши, что очень часто, несмотря на некра-
сивость всего лица, глаза эти делались привлекательнее 
красоты. Но княжна никогда не видела хорошего выра-
жения своих глаз, того выражения, которое они при-
нимали в те минуты, когда она не думала о себе. Как  
и у всех людей, лицо ее принимало натянуто-неесте-
ственное, дурное выражение, как скоро она смотрелась 
в зеркало» (т. 1, ч. 1, гл. 22). «Княжна Марья поверну-
лась к брату, и сквозь слезы любовный, теплый и крот-
кий взгляд ее прекрасных в ту минуту, больших лучи-
стых глаз остановился на лице князя Андрея» (т. 1,  
ч. 1, гл. 23).
«— Против твоей воли Он спасет и помилует тебя и об
ратит тебя к Себе, потому что в Нем одном и истина 
и успокоение, — сказала она дрожащим от волнения 
голосом, с торжественным жестом держа в обеих  
руках перед братом овальный старинный образок Спа-
сителя с черным ликом, в серебряной ризе, на серебря-
ной цепочке мелкой работы. Она перекрестилась, по-
целовала образок и подала его Андрею. — Пожалуйста, 
André, для меня… Из больших глаз ее светились лучи 
доброго и робкого света. Глаза эти освещали все болез-
ненное, худое лицо и делали его прекрасным. Брат хотел 
взять образок, но она остановила его. Андрей понял, 
перекрестился и поцеловал образок (т. 1, ч. 1, гл. 25). 
Княжна Марья надеялась. Она молилась за брата, как 
за живого, и каждую минуту ждала известия о его  
возвращении» (т. 2, ч. 1, гл. 7).



392

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

«Окна комнаты, в которой лежала княжна Марья, 
были на запад. Она лежала на диване лицом к стене  
и, перебирая пальцами пуговицы на кожаной подушке, 
видела только эту подушку, и неясные мысли ее были 
сосредоточены на одном: она думала о невозвратимо-
сти смерти и о той своей душевной мерзости, которой 
она не знала до сих пор и которая выказалась во время 
болезни ее отца. Она хотела, но не смела молиться,  
не смела в том душевном состоянии, в котором она на
ходилась, обращаться к Богу. Она долго лежала в этом 
положении. Солнце зашло на другую сторону дома и 
косыми вечерними лучами в открытые окна осветило 
комнату и часть сафьянной подушки, на которую  
смотрела княжна Марья». «M-lle Bourienne достала  
из ридикюля объявление на нерусской необыкновенной 
бумаге французского генерала Рамо о том, чтобы жи-
тели не покидали своих домов, что им оказано будет 
должное покровительство французскими властями,  
и подала ее княжне. — Я думаю, что лучше обратить- 
ся к этому генералу, — сказала m-lle Bourienne, — и я 
уверена, что вам будет оказано должное уважение». 
«Чтобы князь Андрей знал, что она во власти францу-
зов! Чтоб она, дочь князя Николая Андреича Болкон- 
ского, просила господина генерала Рамо оказать ей по-
кровительство и пользовалась его благодеяниями!» — 
Эта мысль приводила ее в ужас, заставляла ее содро-
гаться…» (т. 3. Ч. 2, гл. 10).

Пьер Безухов
— На чем основывалось желание Пьера жениться на 
Элен? Как менялись их взаимоотношения на протяже-
нии романа? Какие чувства испытывает герой, находясь 
на батарее? Как раскрывается доминанта Пьера в этом 
эпизоде? 
Пьер Безухов и Элен. «Он слышал тепло ее тела, запах 
духов и слышал скрип ее корсета при дыхании. Он видел 
не ее мраморную красоту, составлявшую одно целое 
с ее платьем, он видел и чувствовал всю прелесть ее 
тела, которое было закрыто только одеждой». «Он 
знал это в эту минуту так же верно, как бы он знал 
это, стоя под венцом с нею. Как это будет и когда,  
он не знал; не знал даже, хорошо ли это будет (ему 
даже чувствовалось, что это нехорошо почему-то),  
но он знал, что это будет» (т. 1, ч. 3, гл. 1). «Пьер пол-
тора месяца после вечера Анны Павловны и последовав-
шей за ним бессонной, взволнованной ночи, в которую  
он решил, что женитьба на Элен была бы несчастием 
и что ему нужно избегать ее и уехать, Пьер после это-
го решения не переезжал от князя Василья и с ужасом 



393

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

чувствовал, что каждый день он больше и больше в гла-
зах людей связывается с нею, что он не может никак 
возвратиться к своему прежнему взгляду на нее, что  
он не может и оторваться от нее, что это будет 
ужасно, но что он должен будет связать с нею свою 
судьбу» (т. 1, ч. 3, гл. 2).
«Всякий раз, как нечаянно взгляд его встречался с пре-
красными наглыми глазами Долохова, Пьер чувствовал, 
как что-то ужасное, безобразное поднималось в его 
душе, и он скорее отворачивался» (т. 2, ч. 1, гл. 4).  
«Два соображения исключительно занимали его: винов
ность его жены, в которой после бессонной ночи уже 
не оставалось ни малейшего сомнения, и невинность 
Долохова, не имевшего никакой причины беречь честь 
чужого для него человека» (т. 2, ч. 1, гл. 4).
«Солдаты эти сейчас же мысленно приняли Пьера 
в свою семью, присвоили себе и дали ему прозвище. 
“Наш барин" прозвали его и про него ласково смеялись 
между собой». «Как из придвигающейся грозовой тучи, 
чаще и чаще, светлее и светлее вспыхивали на лицах 
всех этих людей (как бы в отпор совершающегося)  
молнии скрытого, разгорающегося огня. Пьер не смот
рел вперед на поле сражения и не интересовался знать 
о том, что там делалось: он весь был поглощен в со- 
зерцание этого, все более и более разгорающегося огня, 
который точно так же (он чувствовал) разгорался и 
в его душе». «Грозовая туча надвинулась, и ярко во всех 
лицах горел тот огонь, за разгоранием которого следил 
Пьер» (т. 3, ч. 2, гл. 31).
«Солнце взошло светло и било косыми лучами прямо 
в лицо Наполеона, смотревшего из-под руки на флеши. 
Дым стлался перед флешами, и то казалось, что дым 
двигался, то казалось, что войска двигались. Слышны 
были иногда из-за выстрелов крики людей, но нельзя было 
знать, что они там делали», «Наполеон, стоя на курга-
не, смотрел в трубу, и в маленький круг трубы он видел 
дым и людей, иногда своих, иногда русских; но где было 
то, что он видел, он не знал, когда смотрел опять прос
тым глазом» (т. 3, ч. 2, гл. 33).

Николай Ростов
— Какой вывод о характере Николая мы можем сделать, 
опираясь на его портрет? Какие чувства испытывает 
герой при встрече с «государем» и чем это обусловлено? 
Как герой относится к своей службе? Как раскрывается 
доминанта души Николая при встрече с Соней, княжной 
Марьей? Что испытывает герой, проиграв крупную сум-
му? Какой вывод мы можем сделать? 



394

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

«Николай был невысокий курчавый молодой человек с от-
крытым выражением лица. На верхней губе его уже по-
казывались черные волосики, и во всем лице выражались 
стремительность и восторженность» (т. 1, ч. 1, гл. 8).
«Остановившись против Павлоградского полка, госу-
дарь сказал что-то по-французски австрийскому импе-
ратору и улыбнулся. Увидав эту улыбку, Ростов сам не- 
вольно начал улыбаться и почувствовал еще сильнейший 
прилив любви к своему государю. Ему хотелось выка-
зать чем-нибудь свою любовь к государю. Он знал, что 
это невозможно, и ему хотелось плакать. Государь 
вызвал полкового командира и сказал ему несколько слов. 
"Боже мой! Что бы со мной было, ежели бы ко мне  
обратился государь! — думал Ростов. — Я бы умер  
от счастия"» (т. 1, ч. 3, гл. 8).
«Он поцеловал ее руку и назвал ее вы — Соня. Но глаза 
их, встретившись, сказали друг другу "ты" и нежно 
поцеловались. Она просила своим взглядом у него про-
щенья за то, что в посольстве Наташи она смела на-
помнить ему о его обещании, и благодарила его за его 
любовь. Он своим взглядом благодарил ее за предложе-
ние свободы и говорил, что, так ли, иначе ли, он никогда 
не перестанет любить ее, потому что нельзя не лю-
бить ее» (т. 2, ч. 1, гл. 1).
«Ведь он знает, — говорил он сам себе, — что значит 
для меня этот проигрыш. Не может же он желать 
моей погибели? Ведь он друг был мне. Ведь я его любил… 
Но и он не виноват; что ж ему делать, когда ему везет 
счастие? И я не виноват, — говорил он сам себе. — 
Я ничего не сделал дурного. Разве я убил кого-нибудь, 
оскорбил, пожелал зла? За что же такое ужасное не-
счастие? И когда оно началось?» «О! это ужасно — 
чувствовать себя так во власти этого человека», —  
думал Ростов. Ростов понимал, какой удар он нанесет 
отцу, матери объявлением этого проигрыша; он понимал, 
какое бы было счастье избавиться от всего этого,  
и понимал, что Долохов знает, что может избавить 
его от этого стыда и горя, и теперь хочет еще играть 
с ним, как кошка с мышью» (т. 2, ч. 1, гл. 14).
«Тут, в полку, все было ясно и просто. Весь мир был 
разделен на два неровные отдела: один — наш Павло-
градский полк, и другой — все остальное. И до этого 
остального не было никакого дела. В полку все было 
известно: кто был поручик, кто ротмистр, кто хоро-
ший, кто дурной человек, и главное — товарищ» (т. 2, 
ч. 2, гл. 15).
«Мы не чиновники дипломатические, а мы солдаты,  
и больше ничего, — продолжал он. — Велят нам



395

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

умирать — так умирать. А коли наказывают, так зна-
чит — виноват; не нам судить. Угодно государю импе-
ратору признать Бонапарте императором и заключить 
с ним союз — значит так надо. А то коли бы мы стали 
обо всем судить да рассуждать, так этак ничего свято-
го не останется. Этак мы скажем, что ни Бога нет, 
ничего нет, — ударяя по столу, кричал Николай весьма 
некстати, по понятиям своих собеседников, но весьма 
последовательно по ходу своих мыслей» (т. 2, ч. 2, гл. 21).
«Княжна Марья, потерянная и бессильная, сидела 
в зале, в то время как к ней ввели Ростова. Она не пони-
мала, кто он, и зачем он, и что с нею будет. Увидав его 
русское лицо и по входу его и первым сказанным словам 
признав его за человека своего круга, она взглянула на 
него своим глубоким и лучистым взглядом и начала го-
ворить обрывавшимся и дрожавшим от волнения голо-
сом. Ростову тотчас же представилось что-то рома-
ническое в этой встрече. «Беззащитная, убитая горем 
девушка, одна, оставленная на произвол грубых, бунту-
ющих мужиков! И какая-то странная судьба натолк- 
нула меня сюда! — думал Ростов, слушая ее и глядя на 
нее. — И какая кротость, благородство в ее чертах  
и в выражении!» — думал он, слушая ее робкий рассказ» 
(т. 3, ч. 2, гл. 13).

Наташа Ростова
— Каким образом раскрываются доминанты Наташи 
Ростовой и Марьи Болконской?
«Он предложил ей тур вальса. То замирающее выраже-
ние лица Наташи, готовое на отчаяние и на восторг, 
вдруг осветилось счастливой, благодарной, детской 
улыбкой. «Давно я ждала тебя», — как будто сказала 
эта испуганная и счастливая девочка своей просиявшей 
из-за готовых слез улыбкой, поднимая свою руку на пле-
чо князя Андрея». (т. 2, ч. 3, гл. 16). «Что с ней сдела-
лось?» — еще удивленнее сказал он сам себе. Князь Ан-
дрей с бережливо-нежным выражением стоял перед 
нею и говорил ей что-то. Она, подняв голову, разрумя-
нившись и, видимо, стараясь удержать порывистое 
дыханье, смотрела на него. И яркий свет какого-то  
внутреннего, прежде потушенного огня опять горел 
в ней. Она вся преобразилась. Из дурной опять сделалась 
такою же, какою она была на бале» (т. 2, ч. 3, гл. 21). 
«Наташе казалось, что еще когда она в первый раз уви-
дала князя Андрея в Отрадном, она влюбилась в него.  
Ее как будто пугало это странное, неожиданное сча-
стье, что тот, кого она выбрала еще тогда (она твер-
до была уверена в этом), что тот самый теперь опять 
встретился ей и, как кажется, неравнодушен к ней. 



396

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

«И надо было ему нарочно теперь, когда мы здесь, при-
ехать в Петербург. И надо было нам встретиться на 
этом бале. Все это судьба. Ясно, что это судьба, что 
все это велось к этому. Еще тогда, как только я увида-
ла его, я почувствовала что-то особенное» (т. 2, ч. 3, 
гл. 22). «Наташа не помнила, как она вошла в гости-
ную. Войдя в дверь и увидав его, она остановилась.  
"Неужели этот чужой человек сделался теперь все для 
меня?" — спросила она себя и мгновенно ответила: 
"Да, все: он один теперь дороже для меня всего на све-
те". Князь Андрей подошел к ней, опустив глаза. —  
Я полюбил вас с той минуты, как увидал вас. Могу ли  
я надеяться? Он взглянул на нее, и серьезная страст-
ность выражения ее лица поразила его. Лицо ее говори-
ло: "Зачем спрашивать? Зачем сомневаться в том, чего 
нельзя не знать? Зачем говорить, когда нельзя словами 
выразить того, что чувствуешь"» (т. 2, ч. 3, гл. 23).
«Где, как, когда всосала в себя из того русского воздуха, 
которым она дышала, — эта графинечка, воспитанная 
эмигранткой-француженкой, — этот дух, откуда взяла 
она эти приемы, которые pas de châle давно бы долж-
ны были вытеснить? Но дух и приемы эти были те са-
мые, неподражаемые, неизучаемые, русские, которых  
и ждал от нее дядюшка» (т. 2, ч. 4, гл. 7). 
«— Маменька, это нельзя; посмотрите, что на дворе! — 
закричала она. — Они остаются!. — Что с тобой? 
Кто они? Что тебе надо? — Раненые, вот кто! Это 
нельзя, маменька; это ни на что не похоже… Нет, ма-
менька, голубушка, это не то, простите, пожалуйста, 
голубушка… Маменька, ну что нам-то, что мы увезем, 
вы посмотрите только, что на дворе… Маменька!.. 
Это не может быть!..» «Люди собрались около Ната-
ши и до тех пор не могли поверить тому странному 
приказанию, которое она передавала, пока сам граф 
именем своей жены не подтвердил приказания о том, 
чтобы отдавать все подводы под раненых, а сундуки 
сносить в кладовые» (т. 3, ч. 3, гл. 16). «Пути Господни 
неисповедимы!» — думала она, чувствуя, что во всем, 
что делалось теперь, начинала выступать скрывавшая-
ся прежде от взгляда людей всемогущая рука. — Ну, 
мама, все готово. О чем вы?. — спросила с оживленным 
лицом Наташа, вбегая в комнату. — Ни о чем, — сказала 
графиня. — Готово, так поедем. — И графиня нагнулась 
к своему ридикюлю, чтобы скрыть расстроенное лицо. 
Соня обняла Наташу и поцеловала ее» (т. 3, ч. 3, гл. 17). 
«Он понял, что это была живая, настоящая Наташа,  
и не удивился, но тихо обрадовался. Наташа, стоя на 
коленях, испуганно, но прикованно (она не могла двинуть-
ся) глядела на него, удерживая рыдания. Лицо ее было



397

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

бледно и неподвижно. Только в нижней части его трепе-
тало что-то. Князь Андрей облегчительно вздохнул, 
улыбнулся и протянул руку. — Вы? — сказал он. — Как 
счастливо! Наташа быстрым, но осторожным движе-
нием подвинулась к нему на коленях и, взяв осторожно 
его руку, нагнулась над ней лицом и стала целовать ее, 
чуть дотрогиваясь губами. — Простите! — сказала она 
шепотом, подняв голову и взглядывая на него. — Прости-
те меня! — Я вас люблю, — сказал князь Андрей. — Про-
стите… — Что простить? — спросил князь Андрей. 
— Простите меня за то, что я сделала, — чуть слыш-
ным, прерывным шепотом проговорила Наташа и чаще 
стала, чуть дотрогиваясь губами, целовать руку. —  
Я люблю тебя больше, лучше, чем прежде, — сказал 
князь Андрей, поднимая рукой ее лицо так, чтобы он мог 
глядеть в ее глаза. Глаза эти, налитые счастливыми 
слезами, робко, сострадательно и радостно-любовно смот
рели на него. Худое и бледное лицо Наташи с распухши-
ми губами было более чем некрасиво, оно было страшно. 
Но князь Андрей не видел этого лица, он видел сияющие 
глаза, которые были прекрасны» (т. 3, ч. 3, гл. 32).

Марья Болконская
«Зеркало отразило некрасивое, слабое тело и худое 
лицо. Глаза, всегда грустные, теперь особенно безна-
дежно смотрели на себя в зеркало. "Она мне льстит", — 
подумала княжна, отвернулась и продолжала читать. 
Жюли, однако, не льстила своему другу: действительно, 
глаза княжны, большие, глубокие и лучистые (как будто 
лучи теплого света иногда снопами выходили из них), 
были так хороши, что очень часто, несмотря на некра-
сивость всего лица, глаза эти делались привлекательнее 
красоты. Но княжна никогда не видела хорошего выра-
жения своих глаз, того выражения, которое они при-
нимали в те минуты, когда она не думала о себе. Как  
и у всех людей, лицо ее принимало натянуто-неесте-
ственное, дурное выражение, как скоро она смотрелась 
в зеркало» (т. 1, ч. 1, гл. 22). «Княжна Марья поверну-
лась к брату, и сквозь слезы любовный, теплый и крот-
кий взгляд ее прекрасных в ту минуту, больших лучи-
стых глаз остановился на лице князя Андрея» (т. 1, ч. 1, 
гл. 23).
«Против твоей воли Он спасет и помилует тебя и об-
ратит тебя к Себе, потому что в Нем одном и истина 
и успокоение, — сказала она дрожащим от волнения 
голосом, с торжественным жестом держа в обеих ру-
ках перед братом овальный старинный образок Спаси-
теля с черным ликом, в серебряной ризе, на серебряной 
цепочке мелкой работы. Она перекрестилась, поцеловала



398

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

образок и подала его Андрею. — Пожалуйста, André, 
для меня… Из больших глаз ее светились лучи доброго  
и робкого света. Глаза эти освещали все болезненное, 
худое лицо и делали его прекрасным. Брат хотел взять 
образок, но она остановила его. Андрей понял, перекре-
стился и поцеловал образок» (т. 1, ч. 1, гл. 25). «Княжна 
Марья надеялась. Она молилась за брата, как за живо-
го, и каждую минуту ждала известия о его возвраще-
нии» (т. 2, ч. 1, гл. 7).
«Окна комнаты, в которой лежала княжна Марья,  
были на запад. Она лежала на диване лицом к стене  
и, перебирая пальцами пуговицы на кожаной подушке, 
видела только эту подушку, и неясные мысли ее были 
сосредоточены на одном: она думала о невозвратимости 
смерти и о той своей душевной мерзости, которой она 
не знала до сих пор и которая выказалась во время болез-
ни ее отца. Она хотела, но не смела молиться, не смела 
в том душевном состоянии, в котором она находилась, 
обращаться к Богу. Она долго лежала в этом положе-
нии. Солнце зашло на другую сторону дома и косыми 
вечерними лучами в открытые окна осветило комнату  
и часть сафьянной подушки, на которую смотрела 
княжна Марья. Ход мыслей ее вдруг приостановился». 
«M-lle Bourienne достала из ридикюля объявление на не-
русской необыкновенной бумаге французского генерала 
Рамо о том, чтобы жители не покидали своих домов, 
что им оказано будет должное покровительство фран-
цузскими властями, и подала ее княжне. — Я думаю, что 
лучше обратиться к этому генералу, — сказала m-lle 
Bourienne, — и я уверена, что вам будет оказано долж-
ное уважение». «Чтобы князь Андрей знал, что она во 
власти французов! Чтоб она, дочь князя Николая Андре-
ича Болконского, просила господина генерала Рамо ока-
зать ей покровительство и пользовалась его благодеяни-
ями!» — Эта мысль приводила ее в ужас, заставляла ее 
содрогаться, краснеть и чувствовать еще не испытан-
ные ею припадки злобы и гордости. Все, что́ только 
было тяжелого и, главное, оскорбительного в ее положе-
нии, живо представлялось ей» (т. 3. ч. 2, гл. 10)

Долохов
— Почему Долохова и Соню нельзя назвать близкими 
автору героями? Однозначны ли они? Каким образом 
они раскрываются в романе? 
«Долохов был человек среднего роста, курчавый и с свет-
лыми голубыми глазами. Ему было лет двадцать пять. 
Он не носил усов, как и все пехотные офицеры, и рот его, 
самая поразительная черта его лица, был весь виден. 
Линии этого рта были замечательно тонко изогнуты. 



399

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

В середине верхняя губа энергически опускалась на креп-
кую нижнюю острым клином, и в углах образовывалось 
постоянно что-то вроде двух улыбок, по одной с каждой 
стороны; и все вместе, а особенно в соединении с твер-
дым, наглым, умным взглядом, составляло впечатление 
такое, что нельзя было не заметить этого лица. Долохов 
был небогатый человек, без всяких связей. И несмотря на 
то, что Анатоль проживал десятки тысяч, Долохов жил 
с ним и успел себя поставить так, что Анатоль и все 
знавшие их уважали Долохова больше, чем Анатоля.  
Долохов играл во все игры и почти всегда выигрывал. 
Сколько бы он ни пил, он никогда не терял ясности голо-
вы. И Курагин и Долохов в то время были знаменитостя-
ми в мире повес и кутил Петербурга» (т. 1, ч. 1, гл. 6). 
«Мать моя. Моя мать, мой ангел, мой обожаемый ангел, 
мать», — И Долохов заплакал, сжимая руку Ростова. 
Когда он несколько успокоился, он объяснил Ростову, что 
живет с матерью, что ежели мать увидит его умираю-
щим, она не перенесет этого. Он умолял Ростова ехать 
к ней и приготовить ее. Ростов поехал вперед исполнять 
поручение и, к великому удивлению своему, узнал, что 
Долохов, этот буян, бретёр-Долохов, жил в Москве 
с старушкой матерью и горбатой сестрой и был  
самый нежный сын и брат» (т. 2, ч. 1, гл. 4).
«Я никого знать не хочу, кроме тех, кого люблю; но кого  
я люблю, того люблю так, что жизнь отдам, а осталь-
ных передавлю всех, коли станут на дороге. У меня есть 
обожаемая, неоцененная мать, два-три друга, ты в том 
числе, а на остальных я обращаю внимание только на-
столько, насколько они полезны или вредны. И все почти 
вредны, в особенности женщины. Да, душа моя, — про-
должал он, — мужчин я встречал любящих, благородных, 
возвышенных; но женщин, кроме продажных тварей — 
графинь или кухарок, все равно, — я не встречал еще.  
Я не встречал еще той небесной чистоты, преданности, 
которых я ищу в женщине. Ежели бы я нашел такую 
женщину, я бы жизнь отдал за нее. А эти!.. — Он сделал 
презрительный жест. — И веришь ли мне, ежели я еще 
дорожу жизнью, то дорожу только потому, что наде-
юсь еще встретить такое небесное существо, которое 
бы возродило, очистило и возвысило меня. Но ты не по-
нимаешь этого» (т. 2, ч. 1, гл. 10). 

Соня
«Соня была тоненькая, миниатюрненькая брюнетка 
с мягким, отененным длинными ресницами взглядом, 
густою черною косою, два раза обвивавшею ее голову, 
и желтоватым оттенком кожи на лице и в особенно-
сти на обнаженных худощавых, но грациозных 



400

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

мускулистых руках и шее. Плавностью движений, мяг-
костью и гибкостью маленьких членов и несколько хи-
трою и сдержанною манерой она напоминала красиво-
го, но еще не сформировавшегося котенка, который 
будет прелестною кошечкой» (т. 1, ч. 1, гл. 8).

Отечественная война как событие, которое объеди-
няет народ. 
— Когда доминанты героев совпадают друг с другом  
и с доминантой народа как соборной личности? Какое 
событие всех объединяет?
«"Они, может быть, умрут завтра, зачем они дума-
ют о чем-нибудь другом, кроме смерти?". И ему вдруг 
по какой-то тайной связи мыслей живо представился 
спуск с Можайской горы, телеги с ранеными, трезвон, 
косые лучи солнца и песни кавалеристов… У помещи-
чьего дома, на левой стороне дороги, стояли экипажи, 
фургоны, толпы денщиков и часовые. Тут стоял свет-
лейший. Но в то время, как приехал Пьер, его не было, 
и почти никого не было из штабных. Все были на мо-
лебствии. Пьер поехал вперед к Горкам. Въехав на гору 
и выехав в небольшую улицу деревни, Пьер увидал 
в первый раз мужиков-ополченцев с крестами на шап-
ках и в белых рубашках, которые с громким говором  
и хохотом, оживленные и потные, что-то работали 
направо от дороги, на огромном кургане, обросшем 
травою. Одни из них копали лопатами гору, другие 
возили по доскам землю в тачках, третьи стояли, ни-
чего не делая. Два офицера стояли на кургане, распо-
ряжаясь ими. Увидав этих мужиков, очевидно забавля-
ющихся еще своим новым, военным положением, Пьер 
опять вспомнил раненых солдат в Можайске, и ему 
понятно стало то, что хотел выразить солдат, гово-
ривший о том, что всем народом навалиться хотят. 
Вид этих работающих на поле сражения бородатых 
мужиков с их странными неуклюжими сапогами, с их 
потными шеями и кое у кого расстегнутыми косыми 
воротами рубах, из-под которых виднелись загорелые 
кости ключиц, подействовал на Пьера сильнее всего 
того, что он видел и слышал до сих пор о торже-
ственности и значительности настоящей минуты» 
(т. 3, ч. 2, гл. 20).

V. Оценива-
ние интер-
претации 
романа ав-
стрийским 
режиссером

Какую роль играют отсутствующие в экранизации ро-
мана эпизоды?
Как раскрываются доминанты души героев в экраниза-
ции? Сопоставьте несколько эпизодов из экранизации 
с текстом произведения. 
Какое у вас сложилось мнение об интерпретации? 

5 минут



401

Раздел 3. Аксиологический подход к изучению русской классической литературы …

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

— Какое определение вы можете дать понятию «фан-
фикшн»? По каким принципам создается такой вид  
текста?
Процесс чтения, по Вольфгангу Изеру, состоит из 
двух базовых операций — антиципации (предвосхище-
ния будущих событий) и ретроспекции (переосмысле-
ния уже прочитанного), постоянно модифицирующих 
горизонт читательских ожиданий. Однако на процесс 
чтения также оказывают влияние так называемые 
«зияния» в тексте — нарушения логической связи вы-
сказываний, различные пропуски, прерывания мысли, 
т. к. ни один текст не развивается линейно, непрерыв-
ным потоком. «Зияния» дают читателю возмож-
ность активизировать свою способность к установ-
лению взаимосвязей.
Фанфикшн как особая область литературного твор
чества и коммуникации выполняет, таким образом, 
функцию демонстрации множества индивидуальных 
читательских интерпретаций произведения, которые 
в итоге складываются в потенциальный мир авторской 
картины жизни.
Один из основных принципов построения фанатского 
текста — прописывание «опущенных сцен», то есть 
событий, которых в произведении нет, но они подраз-
умеваются или могли бы быть. Читатели-фанаты пи-
шут «продолжения» (как строилась семейная жизнь 
Николая Ростова и княжны Марьи, например), или же 
«предисловия» — что было до описанных в романе со-
бытий (как проходило раннее детство Наташи Росто-
вой и т. п.).
— Есть ли в фильме Р. Дорнгейма добавленные сюжеты? 
На охоте Наташа на лошади стоит в засаде и вдруг 
видит волка. Они обмениваются взглядами — Ната- 
ша его пропускает. После охоты, глядя на убитого 
волка, говорит брату: «Я рада, что не увидела его 
смерти».
Из французского плена Пьера Безухова освобождает 
Долохов со своим партизанским отрядом. Они обнима-
ются: «Петруша!» — «Боже мой! Спасибо тебе!».
— Итак, мы с вами разобрались в понятии фанфикшн, 
рассмотрели механизмы его создания. Теперь мы можем 
попробовать себя в роли авторов фанфикшн! Предлагаю 
вам дописать эпизод или продолжить повествование 
о судьбе героев.

VI. Творче-
ское задание

В приятну ночь, при лунном свете, 
Представить счастливо себе,
Что некто есть еще на свете,
Кто думает и о тебе!

10 минут



Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Этапы Деятельность учителя и учеников Время

Что и она, рукой прекрасной
По арфе золотой бродя,
Своей гармониею страстной
Зовет к себе, зовет тебя!
Еще день, два, и рай настанет…
Но ах! Твой друг не доживет! 

(Песня Николая Ростова (1, 17).

— Также вы можете написать целую историю, исполь-
зуя перечисленные возможные сюжеты: 
1. Николенька во время кризиса видит во сне князя  
Андрея.
2. Наташа на одном из приемов встречается с Курагиным-
инвалидом.
3. Марья Болконская разговаривает с Соней, которая 
просит у нее совета, уйти ли ей в монастырь.
4. Внук Николая Ростова просит у него благословления 
идти добровольцем на Крымскую войну.
5. Пьер Безухов узнает, что среди его крепостных оказался 
брат Платона Каратаева.

VII. Рефлексия — Все ли вам было понятно на уроке? Остались ли во-
просы? 
— Что нового вы узнали на уроке? 
— Понравился ли вам урок? 
— Изменилось ли ваше преставление о романе? 
— Хотели бы вы начать писать в сфере фанфикшн?  
По каким произведениям? 

Ссылки
1. Зарипова А. Р. Семантическая эволюция слова «судьба» в истории рус-

ского языка // Вестник Ленинградского государственного университета 
имени А. С. Пушкина. 2015. С. 92–101.

2. Ухтомский А. А. Доминанта как рабочий принцип нервных центров // 
Русский физиологический журнал имени И. М. Сеченова. М.; Пг., 2023. 
VI (1–3). С. 31–45.

3. Толстой Л. Н. Полн. собр. соч.: в 90 т. М.: Художественная литература, 
1935–1958. 



Р а з д е л  4. 
 

АКСИОЛОГИЧЕСКИЙ ПОДХОД 
К ИНТЕРПРЕТАЦИИ РУССКОЙ 
КЛАССИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 

В ВЫСШЕЙ ШКОЛЕ





405

4.1. Аксиологический подход к изучению  
русской классической литературы  
в высшей школе

А. В. Тоичкина

Д. И. Чижевский (1894–1977) — выдающийся славист ХХ века. 
Бесценный вклад Чижевского в науку (по замечанию О. Прицака 
и И. Шевченко) «составляют его монографии, изданные отдельны-
ми книгами или же опубликованные в несколько подач в научных 
журналах и сборниках. Насыщенные новой информацией, они 
всегда содержали и теоретические открытия» [Прицак, Шевчен-
ко, 1990, с. 97]. Однако Чижевский был не только ученым, но и пре
подавателем. И если в 1930-е он писал монографии, посвященные 
специальным научным проблемам (такие, как «Очерки по истории 
философии на Украине» — 1931, «Философия Сковороды» — 1934, 
«Гегель в России» — 1939), то в 1940–60-е он пишет и издает целый 
ряд книг, которые являются фактически учебниками по курсам 
истории славянских литератур. Особое место среди них занимают 
такие монографии, как «История древнерусской литературы в XI–
XIII веках. Киевская эпоха» (“Geschichte der altrussischen Literatur 
im 11., 12. Und 13. Jht. Kiever Epoche“ Frankfurt a. M., 1948), «Срав-
нительная история славянских литератур» — 19521, «История 
украинской литературы (от начала до эпохи реализма)»: первое 
издание — Украинская Вольная Академии Наук в США, Нью-Йорк, 
19562, «История русской литературы с XI века по конец эпохи 

1 В 1952 году эта монография Д. И. Чижевского вышла на английском языке, 
в 1968 — на немецком. Переведена на украинский язык (Киев, 2005).

2 Начал ее Чижевский писать в 1941–1942 гг.: западно-украинский исследователь 
Н. Гнатышак написал 1-й том «Истории украинской литературы», который и вышел 



406

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Барокко» (“History of Russian literature from the Eleventh century to 
the end of Baroque”) — 1960, «История русской литературы XIX 
века» (“Russische Literaturgeschichte des 19.Jahrhunderts“) в двух 
томах, — 1964–1967. В этих монографиях жанр научного исследо-
вания синтезирован с жанром учебника.

Чижевский писал свои «Истории» славянских литератур, опира-
ясь на немецкую традицию «истории духа» и феноменологический 
подход (значимой для него была философия Э. Гуссерля). Его «исто-
рия духа» строится на философском исследовании генезиса стиля  
и образов, которые рассматриваются в широком историческом  
и сопоставительных контекстах. В «Историях» славянских литератур 
Чижевского преломляется его целостная концепция исторического 
бытия европейской культуры3. Задача ученого была прочитать исто-
рию литератур как единый текст великого произведения о жизни 
духа европейского мира, осмыслив и обозначив внутренние законы 
и принципиально важные закономерности пути развития. Он борол-
ся с заниженной оценкой значения славянских литератур и их вкла-
да в европейскую культуру в целом.

В центре его исследований — понятие историко-литературной 
эпохи как эпохи, в которой господствовал определенный стиль. 
Ученый сосредоточивается, с одной стороны, на описании идео-
логии, жанров, формальных особенностей поэтики стиля эпохи 
в целом, с другой — представляет поэтологический анализ стиля 
конкретных произведений. В статье 1929 года он пишет: «Каждой 
эпохе свойственна своя истина, своя логика, своя философия. <…> 
В истории противоположные истины сражаются одна против дру-
гой» [Tschizewsky, 1929, c. 345]4. Свою концепцию смены истори-
ко-литературных эпох ученый выстраивает на гегелевском прин-
ципе единства и борьбы противоположностей: каждая последующая 
эпоха идеологически и стилистически отрицает предшествующую, 
но обращается к опыту предыдущей отрицаемой (так, например, 

в Праге. Но Н. Гнатышак умер, и Чижевский (по просьбе издателя) продолжил его 
работу. Второй том вышел через год-другой после первого. См. об этом: [Наєнко, 
2003, c. 8–9]. 

3 Об этом пишет Владимир Янцен: [Янцен, 2008, c. 17–18].
4 О восприятии Чижевским философии Ницше в 1920–30-е гг. см. мою статью: 

[Тоичкина, 2013].



407

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

эпоха барокко, отрицая возрождение, возвращалась к опыту средне
вековья).

Для Чижевского в стиле конкретного произведения преломляет-
ся стиль эпохи. И стиль произведения — шаг к осмыслению духа 
эпохи. Так — шаг за шагом — он исследует и описывает духовную 
историю народа сквозь призму стиля эпох в истории литературы. 
Подход к истории литературы как к истории смены стилистических 
направлений восходит, с одной стороны, к киевской школе В. Перет-
ца, с другой — к немецкой формальной литературной школе: К. Фос-
слера, О. Вальцеля, Ф. Штриха. Его подход позволяет исследовать 
историю литературы как бы вне заданных идеологических или ре-
лигиозных рамок и требований. 

Главное и самое ценное в истории — «литературный факт» 
(Ю. Тынянов), литературное произведение. Только исследовав по-
этику стиля конкретного произведения, можно подняться на уровень 
обобщений и заключений об особенностях стилей эпох. Кроме того, 
произведения первого ряда не существуют у Чижевского в вакууме, 
в отрыве от процесса развития литературы («он прочел все сохра-
нившиеся памятники» [Надъярных, 2005, c. 54]). 

Как исследователь украинской литературы, Д. И. Чижевский явил-
ся первооткрывателем эпохи украинского барокко, ввел в научный 
оборот имена многих авторов и их тексты этого времени5. Как пишет 
О. Мишанич, «Дмитрий Чижевский был первым, кто поставил и начал 
последовательно исследовать проблему барокко на материале укра-
инской литературы» в условиях полного упадка медиевистики на 
Украине [Мишанич, 2003, c. 8]. Чижевский доказывает причастность 
украинского барокко к европейскому6. Кроме того, ученый «проследил 
идейно-тематические и формальные особенности украинской поэзии 
XVII–XVIII ст. на уровне эстетических требований того времени» 
[Мишанич, 2003, c. 11]. Это еще один из принципов Чижевского-

5 Украинскому барокко посвящены очерки Чижевского: «Літературний український 
барок» (1941–1944) и монография «Філософія Г. С. Сковороди» (1934). 

6 Одним из принципов построения «Истории украинской литературы» Чижев-
ского явилось приведение им в соответствие реального процесса развития украин-
ской литературы стилям и эпохам, свойственным развитию европейской культуры. 
Таким образом, в «Истории» Чижевского украинская литература предстает частью 
общеевропейского культурного развития.



408

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

историка: необходимо рассматривать «литературный факт» по законам 
эпохи, в которую он возник, а не с позиций эпохи исследования. 

В рамках каждой литературной эпохи Чижевский рассматривает 
литературный процесс в его жанровом и языковом разнообразии. 
Исследование средств художественного языка (тропов, фигур, топо-
сов, аллитерации, эвфонии), композиции, сюжетов, мотивов зани-
мает важное место в процессе стилистического и поэтологического 
анализа. Для описания эпохи барокко важным для Чижевского 
становится раздел о стихотворной поэзии. В «Истории украинской 
литературы» уделяется очень много места развитию стихотворных 
жанров. Так, одним из «исторических» открытий ученого явились 
украинские думы. Описывая поэзию барокко, он обращается к фор-
мальному анализу, а затем следует ряд иллюстраций: «Под влияни-
ем польского стиха, украинский приобрел в эпоху барокко “силла-
бическую” стихотворную форму — ритм стиха образовывался 
определенным количеством слогов в строчке, строка кончалась 
рифмой, как у поляков “женской”, т. е. с удареним на предпоследнем 
слоге, лишь в исключениях допускались рифмы “мужские”, с уда-
реним на последнем слоге, и “дактилические”, с ударением на третьем 
от конца слоге» [Чижевський, 2003, c. 281]. Далее приводятся отрывки 
из силлабических стихов на тему смерти: на похороны Сагайдачно-
го, на тему смерти у ер. Клементия и Кирилла Транквилиона Став-
ровецкого с небольшими историко-литературными комментариями. 

Чижевский писал А. Л. Бему 21 января 1943 года: «Не знаю, 
удалось ли мне написать книгу так, чтобы у читателя получилось 
хотя бы отчасти впечатление, что он познакомился с самими про-
изведениями и с эволюцией тематики (я намеренно давал цитаты из 
разных авторов и произведений на ту же тему и т. д.). Так же написаны 
и другие части, только в третьей изложение уже не по жанрам, а по 
авторам — другие времена…» [Надъярных, 2005, c. 83]. Далее  
(в главе о барочной поэзии) анализируется жанр барочной духовной 
песни. Речь идет вроде бы о формальном стилистическом анализе. 
Но сам подбор отрывков из стихов становится инструментом, который 
позволяет исследователю донести до нас живой голос эпохи, услышать 
про духовные нужды современников. Так, светская стихотворная 
поэзия барокко, один из ее разделов — меланхолическая лирика — 
определяется «вечными» темами: «печаль о счастии, об утраченной 
молодости, жалобы на судьбу, — иногда индивидуальные ноты пере-



409

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

ходят в философскую рефлексию» [Чижевський Д., 2003, c. 286]. 
Далее снова идут примеры, и исследовательский комментарий тон-
ко отмечает момент, когда «субъективная лирика сливается с рели-
гиозной» [Чижевський, 2003, c. 287]. В жанровом разнообразии 
стихотворной поэзии эпохи барокко просвечивает разнообразие 
самой жизни Украины этого времени: плачи, политическая лирика, 
«эпиграммы», «эмблематические» стихи, подробный иллюстрирован
ный анализ стихотворных экспериментов эпохи («віршові іграшки»). 
Речь вроде бы все время идет о формально-стилистическом анализе, 
но Чижевский добивается того, что читатель вступает в диалог 
с текстами, а через них — в диалог с самой исторической эпохой со 
всеми ее неурядицами, политическими и духовними проблемами, 
которые в той, или иной мере отразились в произведениях искусства.

Подход исследователя меняется, когда он обращается к украинской 
литературе XIX века, к стихотворной поэзии 20–30-х годов XIX века, 
творчеству П. Гулака-Артемовского. В центре исследования — жанр 
травестийной оды, в котором написаны «Пісні Гараська» Гулака-Ар-
темовского (его переложения од Горация), анализ лексики, а не сти-
хотворного размера: «Перепевы эти всегда переводят основную мысль 
оды в плоскость вульгарного стиля и вульгарного языка. Степень 
вульгаризации разная. Любимый язык Гулака-Артемовского — язык 
пьяниц и шутников, но нет недостатка и в собственно серьезном, 
лирическом языке» [Чижевський, 2003, c. 380]. Далее Чижевский 
строит свой анализ на контрасте между серьезным содержанием, 
скажем, оды Горация, и ее переложением Гулаком («До Пархома»), 
на контрасте собственно стилистическом, сопоставляя отрывки из 
разных произведений украинского поэта. Перед нами предстает сти-
листическое разнообразие поэтических переложений Гулака: будь то 
послание «До Любки» (вместо Хлои у Горация), переложение басни 
Красицкого «Пан та собака», переложение высоким стилем псалмов. 
Как всегда у Чижевского, особое внимание уделяется анализу языка 
поэтических произведений. Собственно, анализ языка и является для 
него закономерным основанием анализа литературного стиля. 

Н. С. Надъярных так характеризует отношение ученого к произ-
ведениям литературы: «Беспристрастность, граничащая с благого-
вением, трепетность в обращении со словом составляют условие 
того отношения к тексту, которое строится у него на эрудирован-
ности, филологически тонком анализе и личностно отфильтрованной 



410

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

культурологической традиции. Он любит остаться с текстом наеди-
не и, вспахивая эту делянку, не нарушая внутреннего лада, развязы-
вать тончайшую вязь образа, рифмы и аллитерации. <…> Поэтому 
он и придает тексту функцию “самостоятельно мыслящего устрой-
ства” (позднейшая формулировка Ю. М. Лотмана), в чем проявит 
гибкую прогностичность, а если разобраться, то в лучшем смысле 
верность традиции» [Надъярных, 2005, c. 53].

Для преподавания курса «Сравнительное славянское литерату-
роведение», который на кафедре славянской филологии СПбГУ 
читается студентам второго курса магистратуры, безусловную цен-
ность представляет монография Д. И. Чижевского «Сравнительная 
история славянских литератур». Как писал М. К. Наенко, такого 
подхода к исследованию сравнительной истории славянских лите-
ратур, как предложил в этой монографии Д. Чижевский, «не было 
ни до, ни после него» [Наєнко, 2005, c. 24]. Сам Чижевский указывал 
не только на научную, но и на «педагогическую цель» своей моно-
графии: «студенты “славянской филологии” должны изучать не 
только одну литературу (по большей части русскую), но и должны 
получить представление про все славянские литературы в целом» 
[Чижевський, 2005, c. 27].

Монография охватывает период от начала Моравской миссии 
(второй после введения раздел) до эпохи модернизма (12-й раздел). 
Эпохе «Средневековья» посвящены три раздела (2–4). Отдельно вы-
делены эпохи «Московской литературы XVI–XVII веков» (5-й раздел) 
и «Гусизма» (6-й раздел). Дальше представлены обзоры следующих 
эпох: Ренессанс (7-й раздел), барокко (8-й раздел), классицизм (9-й раз-
дел), романтизм (10-й раздел), реализм (11-й раздел), неоромантизм 
(модернизм) (12-й раздел). Конечно, сама схема — теория историко-
культурных эпох / волн, популярная в ХХ веке, — предусматривает 
описание процесса развития славянских литератур в контекст разви
тия европейских. И Чижевский стремится к тому, чтобы, с одной сто
роны, показать историю славянских литератур как европейских, с дру
гой — подчеркнуть их самобытность и своеобразие. Д. И. Чижевский, 
конечно, мечтал написать «всеобъемлющую сравнительную историю 
славянских литератур». Монографию, о которой идет речь, он считал 
«только скромными пролегоменами к ней» [Чижевський, 2005, c. 242].

В начале разделов, освещающих ту или другую историко-лите-
ратурную эпоху, Чижевский дает список основных авторов, либо 



411

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

произведений по жанрам. Так для эпохи раннего Средневековья он 
предлагает систематизацию по жанрам (жития, проповеди, летопи-
си и т. д.), расписывая их по регионам обитания славянских народов: 
западные, южные, восточные славяне. Когда речь заходит о литера-
туре Нового времени, например, эпохе Романтизма, происходит 
перечисление авторов, распределенных по народностям: поляки, 
россияне, чехи, словаки, хорваты, сербы, словенцы, украинцы, лу-
жичане. Список персоналий иногда удивляет (так, Тредиаковского, 
Ломоносова и Державина Чижевский относит к эпохе барокко),  
но он, как правило, обосновывает свои заключения анализом стиля 
конкретных произведений авторов. В контексте каждого раздела 
представлены и характеристика эпохи в целом, и конкретный исто-
рико-литературный материал, касающийся наиболее ярких явлений 
в той или иной славянской литературе этого времени. Предлагает 
Чижевский и конкретный анализ отдельно взятых текстов (или от-
рывков из них). Ему важно из мозаики собрать картину, в которой 
отразилось бы значение, вклад той или иной славянской литературы 
в европейскую культуру данной эпохи. Исторические законы (как  
и духовные) развития литературы едины для всех народов Европы. 
Чижевский в своем исследовании процессов стилистического раз-
вития европейских, в частности, славянских литератур, стремился 
показать неизменность и диалектику этих законов.

Его учебник содержит в себе большой научный и методологиче-
ский потенциал. Использование пособия позволяет на втором курсе 
магистратуры активизировать у студентов уже полученные за время 
обучения на кафедре славянской филологии знания, обобщить их, 
поднять на новый уровень и наметить дальнейшие перспективы их 
профессионального становления как славистов. 

Ссылки
1.	 Мишанич О. Дмитро Чижевський як історик давньої української літе

ратури // Чижевський Д. Літературний український барок. Нариси. Харків: 
Акта, 2003. С. 7–23.

2.	 Наєнко М. К. Порівняльна славістика в інтерпретації Дмитра Чижев-
ського // Чижевський Д. І. Порівняльна історія слов’янських літератур. 
Київ: Академія, 2005. С. 7–24.

3.	 Надъярных Н. С. Дмитрий Чижевский. Единство смысла. М.: Наука, 
2005. 366 с.



412

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

4.	 Прицак О., Шевченко И. Памяти Дмитрия Чижевского // Философская 
и социологическая мысль. 1990. № 10. С. 86–99.

5.	 Тоичкина А. В. Философия Ницше в «истории духа» Д. И. Чижевского // 
Сравнительно о сравнительном литературоведении: транснациональ- 
ная история компаративизма. Коллективная монография по материалам 
русско-французских коллоквиумов 6–7 октября 2009 года и 3–4 октября 
2011 года / под. ред. Екатерины Дмитриевой и Мишеля Эспане. М.: 
ИМЛИ РАН, 2013. С. 332–337. 

6.	 Чижевський Д. Історія української літератури. Київ: Академія, 2003. 568 с. 
7.	 Чижевський Д. І. Порівняльна історія слов’янських літератур. Київ: 

Академія, 2005. 288 с.
8.	 Янцен В. В. Неизвестный Чижевский. СПб.: РХГА, 2008. 162 с.
9.	 Tschizewsky D. Hegel et Nietzsche // Revue d Histoire de lq Philosophie  

3e Anné Juillet/Septembre. 1929, 3. Paris, pp. 321–347. 

4.2. Программа по дисциплине «Сравнительное 
славянское литературоведение»

М. П. Мальков, А. В. Тоичкина

Цель курса: дать представление о видах и типах литературных 
связей, общем и особенном в культурах славянского ареала, обосно-
вание понятия славянской этнокультурной общности (на базе данных 
археологии и антропологии, языкознания, историографии и т. д.) 
и осознание исторических трансформаций идеи славянского единства.

Задачи курса: ознакомить с основными положениями и достиже-
ниями сравнительного славянского литературоведения, с его истори-
ей и настоящим, с конкретными исследованиями в области отдельных 
бинарных и многосторонних связей литератур славянского мира.

Требования к подготовленности обучающегося к освоению со-
держания учебной дисциплины (пререквизиты). 

Практический курс предназначен для студентов, окончивших 
бакалавриат и обучающихся по программе «Славянская филология».

Перечень компетенций, формируемых при изучении дисциплины. 
В результате освоения курса студент должен:

— иметь представление об интеграционных и центробежных 
процессах в развитии славянских литератур, о связях культуры  
и истории, культуры и политики, культуры и религии;



413

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

— ориентироваться в основных течениях современной литера-
турной компаративистики, владеть основными методами сравни-
тельного литературоведческого анализа.

Структура и содержание учебной дисциплины
1. Разделы курса:
1.1. Понятие и принципы сравнительного изучения литератур.
1.2. Проблемы компаративистики в истории литературоведения.
1.3. Славянская этнокультурная общность и исторические пре-

ображения идеи славянской взаимности.
1.4. Сравнительные исследования основных этапов развития 

славянских литератур.
2. Краткое содержание разделов и тем:
2.1. Понятие и принципы сравнительного изучения литератур.
2.1.1. Общее, частное и сравнительное литературоведение. Систем-

ное изучение литературного наследия. Понятия литературоведческого 
сопоставления, сравнения и типологии. Сравнения, устанавливающие 
культурные взаимодействия, и сопоставления историко-генетические 
и историко-типологические.

2.1.2. Сравнительно-исторический метод в литературоведении. 
Его преимущества и особенности в применении к изучению род-
ственных литератур. Славянская общность в ряду других подобных 
(романская, тюркская и т. д.) и в контексте мировой культуры.

2.2. Проблемы компаративистики в истории литературоведения.
2.2.1. Школы сравнительного литературоведения — мифологи-

ческая, миграционная, историческая. А. Н. Веселовский и сравни-
тельно-историческое изучение литератур в России. Д. И. Чижевский 
и его «история духа».

2.2.2. Вопросы сходства и национального своеобразия славянских 
литератур, общего и особенного в трудах отечественных и зарубеж-
ных ученых (В. Жирмунский, И. Неупокоева, Д. Лихачев, И. Голе-
нищев-Кутузов — Россия, Д. Дюришин — Чехия, В. Ледницкий, 
Б. Бялокозович, М. Якубец — Польша и др.).

2.2.3. Место и роль славянских литератур в истории мировой 
литературы. Теория европоцентризма и ее оппоненты. Понятие 
«бродячих» сюжетов. Методы идеологической экспансии эпохи 
тоталитаризма. Частные методы в современном литературове- 
дении. Структурализм в литературной науке, его методология 
(Ю. М. Лотман). Славянский, европейский и мировой постмодернизм. 



414

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Современные виды и формы межнациональных взаимодействий 
литератур славянских и неславянских народов. Задача исторически 
объективного изучения национальных литератур после крушения 
идеологии тоталитаризма.

2.3. Славянская этнокультурная общность и исторические пре-
ображения идеи славянской взаимности.

2.3.1. Славянский этногенез и его изучение в истории и на со-
временном этапе. Славянская общность как конкретно-историческое 
явление. Основные вехи ее развития. Конфликты и противоречия 
в трактовке «славянской идеи».

2.3.2. Исторические концепции славянской взаимности. Я. Коллар. 
Иллиризм (Л. Гай, С. Враз и др.). Польский мессианизм (А. Товянь-
ский, А. Мицкевич, М. Грабовский и др.).

2.3.3. Религия и судьбы славянских народов. Христианство в сла-
вянском мире — православие, католицизм, протестантизм. Ислам  
и южные славяне.

2.3.4. Политические и этнокультурные аспекты истории славянских 
народов. Австро-Венгрия, Османская империя, Российская империя 
и славянская общность. Славянские государства в XIX–XXI вв.

2.4. Сравнительные исследования основных этапов развития 
славянских литератур.

2.4.1. Славянский мир эпохи Средневековья (IX–XIV вв.). Особен-
ности принятия христианства в славянских землях. Возникновение 
славянской письменности. Миссия Кирилла и Мефодия. Основы 
христианской антропологии. Культурно-исторические зоны — вос-
точно-православная и западно-католическая. Направления и этапы 
изучения средневековых славянских литератур. «Славянские лите-
ратуры как система» (Д. С. Лихачев). Понятие и роль литературы-
посредницы. Предренессансные явления в культуре славян (И. Н. Го-
ленищев-Кутузов). «Монументальный» и «орнаментальный» стили 
(Д. И. Чижевский).

2.4.2. Славянская культура в XIV–XVIII вв. Исторические судьбы 
славянских народов в эту эпоху. Литература славянского юга (Дал-
мация, Дубровник). И. Гундулич. Славянская письменность в усло-
виях иноземного и иноверного гнета. Роль устного народного твор-
чества. Понятие неравномерного (ускоренного, замедленного) 
развития литератур. Классический и неклассический типы развития 
литератур славянского Юга, Востока, Запада. Ян Кохановский — 



415

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

крупнейший славянский поэт эпохи европейского Возрождения. 
Славянское барокко.

2.4.3. Просвещение в славянских странах. Просветители в среде 
южных славян (Х. Жефарович, П. Павлович, З. Орфелин), культурно-
просветительское движение иллиризма (А. Качич-Миошич, С. Враз, 
И. Мажуранич и др.). Просвещение на славянском западе. Истори-
ческие, филологические, фольклористические начинания и ини
циативы (Й. Добровский, Й. Юнгман, П. Шафарик, Л. Штур). Про-
светительский классицизм в Польше (Ф. К. Дмоховский, И. Кра- 
сицкий, А. Нарушевич и др.). Особенности формирования наций, 
национальных культур, национального самосознания славянских 
народов. Значение идеи славянской взаимности в условиях нацио-
нально-освободительной борьбы порабощенных народов.

2.4.4. Романтизм в славянских литературах. Герой байронический 
и романтический славянский. Героико-романтическое возвеличение 
борцов за свободу. Мицкевичевский «Конрад Валленрод» — «свой 
среди чужих, чужой среди своих». Общее и особенное в творчестве 
славян-романтиков (Й. Иованович-Змай, П. Негош, Ф. Прешерн, 
Г. Раковский, Д. Чинтулов, К. Маха, А. Мицкевич, Ю. Словацкий, 
З. Красиньский, Т. Шевченко, П. Кулиш и др.). Опыты реконструкции 
славянского эпоса. Понятие литературной мистификации. Мисти-
фикации в славянских литературах, их патриотическая, граждан-
ственная мотивация (В. Ганка, С. Веркович). Романтическое славя-
новедение (С. Милутинович-Сарайлия, Г. Раковский). Особенности 
межславянских литературных связей и взаимодействий в период 
национально-освободительного подъема.

2.4.5. Реализм в славянских литературах. Революционно-демо-
кратическая идеология и литература (С. Маркович, Л. Каравелов, 
Х. Ботев, Э. Дембовский и др.). Сопоставительное рассмотрение 
реалистического типа художественного обобщения в славянских 
литературах. Выравнивание уровней развития литератур. Интеграция 
и синтез жанров. Эпические формы повествования (Ю. И. Крашев-
ский, И. Вазов, Э. Ожешко, А. Ирасек, Б. Немцова, Б. Прус, Г. Сен-
кевич, И. Франко, И. Нечуй-Левицкий, Панас Мирный и др.). Диффе
ренциация повествовательной прозы, ее внутрижанровые разно- 
видности (крестьянский роман, семейная хроника, роман-биография, 
исторический роман и т. д.). Реализм как наименее нормативный 
художественный метод.



416

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

2.4.6. Славянские литературы в конце XIX — начале XX в. Эпо-
ха модернизма. Поиски новых художественных, социальных и по-
литических ориентиров. Социалистические идеи в литературном 
творчестве. Исторические предпосылки возникновения пролетар-
ского искусства. Полемика марксистов (Д. Благоев, И. Волькер,  
С.-К. Нейман, Ю. Мархлевский и др.) с теоретиками и практиками 
«чистого» искусства. Сопоставительное рассмотрение творчества 
славянских модернистов (П. Яворов, Н. Лилиев, О. Бжезина, П. Без-
руч, И. Краско, М. Ракич, В. Назор, С. Пшибышевский, К. Тетмайер, 
Л. Украинка и др.). Обогащение поэтики художественного творчества 
(символика, экспрессия, условность, фантастика и пр.). Эволюция 
социально-психологической, социально-бытовой, философской, 
сатирической, деревенской прозы (И. Цанкар, Б. Прус, Н. Райнов, 
Я. Гашек, К. Чапек, В. Реймонт, Елин Пелин, М. Коцюбинский, 
О. Кобылянская и др.). Новое в трактовке исторической тематики 
(А. Ирасек, И. Вазов, С. Выспяньский и др.).

2.4.7. Славянские литературы после Первой мировой войны. 
Общие закономерности литературного процесса в славянских стра-
нах в период межвоенного двадцатилетия. Обогащение традиций 
реалистического искусства (Г. Караславов, К. Петканов, М. Майе-
рова, И. Ольбрахт, Я. Кратохвил, Л. Кручковский, В. Петров и др.). 
Жанры пролетарских литератур — поэзия, проза, драматургия, пуб
лицистика, литературная теория и критика (Х. Смирненский, Н. Вап-
царов, И. Волькер, В. Броневский, А. Цесарец, Т. Павлов, А. Ставар, 
Б. Крефт и др.). Судьбы модернистских течений (символизм, экс-
прессионизм, «поэтизм» и пр.). Переход писателей разных творческих 
направлений на позиции социально ответственного, реалистическо-
го искусства (Л. Стоянов, Г. Милев, М. Крлежа, В. Незвал, Ю. Тувим, 
Я. Ивашкевич, М. Рыльский, Н. Бажан и др.). Борьба с идеологией 
германского фашизма в канун и во время Второй мировой войны. 
Литература Сопротивления.

2.4.8. Славянские литературы после Второй мировой войны. Поня- 
тия «народная демократия» (1940–1950-е годы), «страны социали-
стического лагеря» и «социалистические литературы» (1960–1980-е го
ды). Проблемы периодизации истории славянских литератур второй 
половины XX в. Тематика творчества — антифашистское сопро-
тивление, героизм народных масс, социалистическое строительство 
и др. Борьба с администрированием и догматизмом, партийным 



417

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

диктатом в общественной и духовной жизни (Е. Анджеевский, 
С. Мрожек, В. Гавел, М. Кундера, Б. Грабал и др.). Тема преступле-
ний сталинизма и партократии («Другой мир» Г. Херлинг-Грудзинь-
ского, «Мой век» А. Вата, «На бесчеловечной земле» Ю. Чапского 
и т. д.). Крушение тоталитарных режимов в славянских странах 
Центральной и Восточной Европы.

2.4.9. Современный этап сравнительного изучения славянских 
литератур. Эпоха постмодернизма. Сепаратистские и интеграционные 
процессы в славянских культурах посткоммунистической поры. 
Литература современного славянского постмодернизма (М. Павич, 
И. Кратохвил, Г. Господинов, А. Гужиньская, А. Либера, Т. Конвиц-
кий, Ю. Андрухович и др.) и характерные черты ее поэтики: жан- 
ровая гибридность, пародийность, принцип палимпсеста, использо-
вание системы кодов и шифров, обыгрывание мифов, стилей, стерео
типов, литературных конвенций и пр. Коммерциализация литерату-
ры. Кризисные явления в духовной жизни современного мира. 
Идеология «общего европейского дома», единого мира. Демократи-
зация общественной и культурной жизни в независимых славянских 
странах. Достижения и утраты современного славянского литерату-
роведения. Задача объективного воссоздания реального многообра
зия процессов, характеризующих историю конкретных национальных 
славянских литератур, их региональных групп и всего славянского 
мира.

Рекомендуемая литература
Сборники и коллективные монографии:

1. Вечные образы и сегодняшние проблемы в литературе Центральной  
и Юго-Восточной Европы / отв. ред. И. А. Бернштейн. М.: Наука, 1997.

2. Взаимообогащение литератур / отв. ред. Ю. А. Кожевников, О. К. Рос-
сиянов. М.: Наука, 1990. 236 с.

3. История всемирной литературы: в 9 т. Т. 8 / отв. ред. И. М. Фрадкин. М.: 
Наука, 1994.

4. История литератур Восточной Европы после Второй мировой войны: 
в 2 т. / отв. ред. В. А. Хорев. М., 1995–1997.

5. История литератур западных и южных славян: в 3 т. / ред. кол. Л. Н. Бу-
дагова, А. В. Липатов, С. В. Никольский. М.: Индрик, 1997–2001.

6. Литература эпохи формирования наций в Центральной и Юго-Восточной 
Европе: Просвещение. Национальное возрождение / ред. кол. И. А. Бог-
данова, С. В. Никольский, Б. Ф. Стахеев. М.: Наука, 1982. 309 с.



418

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

7. Литературные связи и литературный процесс: Из опыта славянских 
литератур / отв. ред. С. В. Никольский. М.: Наука, 1986. 349 с.

8. Литературный авангард: Особенности развития / Отв. ред. Л. Н. Будаго-
ва. М.: Институт славяноведения и балканистики РАН, 1993.190 с.

9. На рубеже веков: Проблемы развития славянских и балканских литератур 
конца XIX — начала XX в.: Материалы конференции, посвященной 
памяти Е. И. Рябовой и В. В. Витт / отв. ред. Л. Н. Будагова. М.: Инсти-
тут славяноведения и балканистики РАН , 1989. 194 с.

10. От конструктивизма до сюрреализма / отв. ред. Е. К. Виноградова, 
Г. Ф. Коваленко. М.: Наука, 1996. 199 с.

11. Поэзия западных и южных славян и их соседей: Развитие поэтических 
жанров и образов / отв. ред. Л. Н. Будагова. М.: Индрик, 1996. 224 с.

12. Развитие прозаических жанров в литературах стран Центральной  
и Юго-Восточной Европы / ред. кол. И. И. Калиганов, А. П. Соловьева, 
Б. Ф. Стахеев. М.: Наука, 1991. 248 с.

13. Реализм в литературах стран Центральной и Юго-Восточной Европы 
первой трети XX в.: Художественные поиски. Особенности развития / 
отв. ред. Л. Н. Будагова. М.: Наука, 1989. 322 с.

14. Славяне и Русь: Проблемы и идеи: Концепции, рожденные трехвековой 
полемикой, в хрестоматийном изложении. М.: Флинта; Наука, 1999. 488 с.

15. Славянофильство и современность: сб. статей. СПб.: Наука, 1994. 262 с.
16. Славянские литературы в процессе становления и развития: От древ-

ности до середины XIX века / отв. ред. А. В. Липатов. М.: Наука, 1987. 
334 с.

17. Славянское барокко: Историко-культурные проблемы эпохи / ред. кол. 
А. И. Рогов, А. В. Липатов, Л. А. Софронова. М.: Наука 1979. 380 с.

18. Специфика литературных отношений: Проблемы изучения общности 
славянских литератур / ред. кол. Ю. Богданов, Л. Будагова, Д. Дюришин, 
С. Леснякова, В. Хорев. М.: Институт славяноведения и балканистики 
РАН, 1994. 157 с.

19. Сравнительное изучение славянских литератур / ред. кол. М. П. Алек-
сеев, В. И. Злыднев, Л. С. Кишкин, Д. Ф. Марков, С. В. Никольский, 
М. П. Прийма, А. П. Соловьева. М.: Наука, 1973. 510 с.

20. Функции литературных связей: На материале славянских и балканских 
литератур / отв. ред. С. В. Никольский. М.: Институт славяноведения  
и балканистики РАН, 1992. 312 с.

Монографии:
1. Андреев В. Д. Становление славянской литературы: Болгарская литера-

тура. СПб.: Изд-во С-Петерб-го ун-та, 1997. 143 с.
2. Бушмин А. С. Методологические вопросы литературоведческих иссле-

дований. Л.: Наука, 1969. 285 с.



419

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

3. Голенищев-Кутузов И. Н. Славянские литературы. М.: Художественная 
литература, 1975. 480 с.

4. Горский И. К. Александр Веселовский и современность. М.: Наука, 1975. 
240 с.

5. Дюришин Д. Теория сравнительного изучения литературы. М.: Прогресс, 
1979. 318 с.

6. Жирмунский В. М. Сравнительное литературоведение: Восток и Запад. 
Л.: Наука, 1979. 493 с.

7. Кравцов Н. И. Проблемы сравнительного изучения славянских литератур. 
М.: Изд-во Моск-го ун-та, 1973. 363 с.

8. Козлов В. П. Тайны фальсификации: Анализ подделок исторических 
источников XVIII–XX веков. М.: Аспект пресс, 1996. 269 с.

9. Лихачев Д. С. Развитие русской литературы Х–XVII веков: Эпохи  
и стили. СПб.: Наука, 1998. 206 с.

10. Неупокоева И. Г. История всемирной литературы: Проблемы систем-
ного и сравнительного анализа. М.: Наука, 1976. 357 с.

11. Поспелов Г. Н. Стадиальное развитие европейских литератур. М.:  
Художественная литература, 1988. 206 с.

12. Рыбаков Б. А. Язычество древних славян. М.: Академический проект, 
2023. 639 с.

13. Топоров В. Н. Предыстория литературы славян: Опыт реконструкции: 
(Введение в курс истории славянских литератур). М.: РГГУ, 1998 .322 с.

14. Чижевський Д. І. Історія української літератури. Київ: Видавничий центр 
«Академія», 2003. 568 с.

15. Якобсон Р. О. Основа сравнительного славянского литературоведения 
// Якобсон Р. О. Работы по поэтике. М.: Прогресс, 1987. С. 23–79.

4.3. Программа духовно-нравственного воспитания 
в высшей школе «Аксиологический подход 
к изучению русской классической литературы 
XIX века»

Е. А. Фёдорова, С. В. Капустина

Цель дисциплины — формирование умения осуществлять аксио
логический подход к произведениям русской литературы XIX века 
путем выявления национальной специфики отечественной словес-
ности периода ее классического развития и индивидуально-авторской 
системы ценностей русских писателей. Эта цель достигается путём 
последовательного решения следующих задач:



420

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

•• понимание: специфики ведущих парадигм художественности 
(романтизм — реализм) и национальной традиции, которая 
реализуется в русской классической литературе XIX века;

•• овладение навыками: анализа духовно-нравственной пробле-
матики произведений русской классической литературы и их 
интерпретаций в современной культуре;

•• развитие умений: самостоятельного выявления трансформации 
духовно-нравственных ценностей в творческих системах со-
временных интерпретаторов.

Содержание дисциплины
Культурно-историческое содержание эпохи 1830–1850 гг. Кризис 

просветительской философии и эстетики. Возрождение интереса 
к национальной истории, языку, православию. Место литературы 
в общественном самосознании. «История духа» Д. И. Чижевского. 
Возникновение романтизма. Влияние Шеллинга: интуиция — источ
ник познания. Национальная основа романтизма, интерес к фоль-
клору и историческому прошлому. Проблема личности и общества: 
отдача себя внешнему миру приводит к потери центра. Пути воз-
вращения к Богу: бдительность, смирение, молитва. Искусство — 
орудие борьбы за спасение. «Эстетический утопизм» (В. Зеньковский). 
Р. О. Якобсон: главным тропом в романтизме является метафора, 
в реализме — метонимия. Развитие прозаических жанров. Жанровое 
многообразие русской литературы.

А. С. Пушкин (1799–1837). Петербургский период: обращение 
к фольклору (поэма «Руслан и Людмила»). Период южной ссылки: 
байронический герой («Цыганы»). Конфликт между цивилизацией 
и природой. Ссылка в Михайловское. Кризис просветительских идей, 
переход к историческому сознанию. «Борис Годунов» — историче-
ская трагедия нового типа в русской литературе. Национально-исто-
рическая и нравственно-философская проблематика пьесы. Пушкин 
и Шекспир. Пушкин и Карамзин. Древнерусские источники трагедии. 
Концепция истории. Образы Самозванцев. Выбор личности, который 
решает ее судьбу и судьбу народа. Поздний период творчества. Ду-
ховная лирика («Воспоминание», «Странник», «Отцы пустынники 
и жены непорочны»). Роман в стихах «Евгений Онегин» и отражение 
в нем духовной эволюции Пушкина. Образ автора и образы героев. 
Татьяна Ларина как авторский идеал. Своеобразие композиции. 



421

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

«Повести Белкина» — начало русской реалистической прозы. Ос-
нова цикла — проблема нравственного выбора личности. Притча 
о блудном сыне как духовная основа повестей. «Маленькие трагедии» 
как энциклопедия страстей. Вечные вопросы и вечные образы. По-
эма «Медный всадник» и повесть «Пиковая дама». Образ Петра 
Первого и образ Петербурга. Духовная трагедия Германна: рацио-
нальное начало в герое, история его одержимости. Тип игрока, 
бросающего вызов судьбе. Двойственность Петербурга и его жите-
лей (люди «мокрого снега»). Фантастическое в повести как «надсо-
знательное» (сон Германна). «История Пугачева» и «Капитанская 
дочка». «Семейная хроника» и роман-воспитание. Испытание Гри-
нева свободой. «Двойники» Гринева: Зуров и Швабрин. «Собесед-
ники» Гринева: Маша Миронова и Савельич. Нравственный выбор 
героя, определяющий его судьбу. Образ Маши Мироновой как ав-
торский идеал. Симметричная композиция произведения. Образы 
Пугачева и Екатерины Первой. Символический смысл сна Петра 
Гринева.

Интерпретации «Бориса Годунова» в кинофильмах С. Бондарчу-
ка (1986), В. Мирзоева (2011).

Интерпретации «Моцарта и Сальери» в телевизионном спектакле 
М. Швейцера (1979), в повести Э. Радзинского «Несколько встреч 
с покойным господином Моцартом» (1992), в современном литера-
туроведении, например, в учебном пособии Ю. Доманского (2015), 
«Евгения Онегина» — в современном театре (сценарий Д. Крымова 
(2023)).

М. Ю. Лермонтов (1814–1841). Ранний период: развитие тради-
ций Пушкина, Байрона, Шиллера, Гете. Драма «Маскарад» и ее связь 
с «Горем от ума» Грибоедова. Мотивы «маски» и игры. Период 
зрелого творчества. «Песня о купце Калашникове». Образ русского 
богатыря. Мотивы чести и защиты Дома, семьи. Семья как малая 
Церковь. 

Проблематика психологического романа М. Ю. Лермонтова 
«Герой нашего времени». Двойственность Печорина. «Двойники» 
героя: Грушницкий, Вернер. Поэтические лейтмотивы. Поиск ге-
роем нравственной программы жизненного поведения (И. И. Вино-
градов). Композиционный принцип «двойной хронологии». Ком-
позиция романа: движение от человека «внешнего» к человеку 
«внутреннему».



422

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Интерпретация романа в телеспектакле А. Эфроса «Страницы 
журнала Печорина» (1974), в кинофильме С. Ростоцкого «Герой на-
шего времени» (1967) и в кинофильме Н. Бурляева «Лермонтов» (1986).

Н. В. Гоголь (1809–1852). Ранний период творчества. «Вечера  
на хуторе близ Диканьки»: романтические и пантеистические особен
ности мышления. Фольклорная основа. «Страшная месть» и «Хо-
зяйка» Достоевского. «Тарас Бульба» как первая национально-исто-
рическая героическая эпопея. Анахронизм: смешение трех веков. 
Запорожская Сечь и ее ценности: товарищество и православная вера. 
Мотивы испытания, грехопадения и искупления. Искушение Андрия: 
учение Нила Сорского о прилоге. Принцип доминанты А. А. Ухтом-
ского. Небесный покровитель Остапа — Евстафий Плакида. Герои-
ческая смерть Остапа и Тараса. «Петербургские повести» как цикл 
о Петербурге — городе-призраке, на грани яви и сна. Человеческая 
жизнь в ее обыденности, материальности (Башмачкин, Поприщев), 
в искаженности «плотского» (Ковалев) и в подвижничестве (безы-
мянный создатель портрета). Прозрение героев. Символ и миф. 
Ранний период творчества. Лиро-эпический характер поэмы Н. В. Го-
голя «Мертвые души». Мотив «путешествия», переосмысление 
традиций жанра «хождения». Композиция поэмы. Основные мотивы. 
Тема России и ее историческая судьба. Образ дороги. Статические 
и динамические персонажи (Ю. Манн). «Двойники» Чичикова. Об-
раз автора и образ тройки. Духовная проза Гоголя: «Выбранные 
места из переписки с друзьями», «Размышления о Божественной 
Литургии». Интерпретации «Тараса Бульбы» в фильме В. Бортко 
(2009), поэмы «Мертвые души» в современном театре (сценарий 
Д. Крымова (2023)) и в современном литературоведении.

Изменение уклада русской жизни в 1860–1870-х гг. Особенности 
развития литературы. Повышенный идеологизм. Сосредоточенность 
на общественно значимой проблематике. Реализм предполагает от-
сутствие идеологического и эстетического единства, описание дей-
ствительности через характерные яркие признаки. Центром внимания 
становится среда, но в то же время показана связь с духовным миром.

Жанровое многообразие произведений русского реализма. Роман-
ное мышление писателей. Модификации жанра романа в литерату-
ре второй половины XIX века: эпистолярный («Бедные люди» 
Ф. М. Достоевского), сатирический («История одного города», 
«Господа Головлевы» М. Е. Салтыкова-Щедрина), роман-эпопея 



423

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

(«Война и мир» Л. Н. Толстого), философский, идеологический 
роман и роман-синтез («Преступление и наказание», «Идиот», «Бесы», 
«Подросток», «Братья Карамазовы» Ф. М. Достоевского), роман-
хроника («Пошехонская старина» М. Е. Салтыкова-Щедрина). Осо-
бенности развития русской прозы 1870–1880-х годов.

М. Е. Салтыков-Щедрин (1826–1889). Салтыков и петрашевцы. 
«История одного города» как сатирический роман, роман-гротеск. 
Посветительские начала сатиры Щедрина и его гениальные про-
зрения. Роль летописной формы повествования. Историческая или 
неисторическая сатира? Образы градоначальников как «двойников». 
Два начала в народе. Антиутопические черты в главе о создании 
города Непреклонска Угрюм-Бурчеевым. Разные толкования финала 
романа. Споры вокруг романа и авторское истолкование. Роман 
«Господа Головлевы» как сатирический роман и «семейная хроника». 
Притча о блудном сыне как евангельская основа романа. Иудушка 
Головлев и споры о финале романа. Страстная седмица как фон по-
следних событий. «Пошехонская старина» — автобиографическая 
хроника и социально-бытовой роман. Черты идиллии. Путь Ника-
нора Затрапезного как путь духовного возрастания. Церковный ка-
лендарь в романе. 

Интерпретация романа «История одного города» в фильме С. Ов-
чарова «Оно» (1989).

Л. Н. Толстой (1828–1910). Автобиографическая трилогия как 
цикл о становлении личности. Николенька Иртеньев и его «двойни-
ки» и «собеседники». Роль образа матери Натальи Николаевны, няни 
Натальи Савишны, учителя Карла Ивановича и друга Нехлюдова 
в жизни главного героя (сквозные образы всего творчества писателя). 
Пробуждение «плотского» человека в подростке. Глава «Затмение». 
Внутренний и внешний конфликты в повести. Движение главного 
героя от самоутверждения к согласию с другими. Нехлюдов как Со-
беседник главного героя.

Особенности романного мышления писателя. Роман «Война  
и мир»: историко-философская и духовно-нравственная проблема-
тика, система образов и принципы её организации. Кутузов и Напо-
леон как два полюса романа. Платон Каратаев и идея «благообразия». 
Тематическая композиция романа (А. П. Скафтымов). «Мысль на-
родная» и «мысль семейная». Концепция истории. Традиции древ-
нерусской воинской повести. Символика цвета и света в романе. 



424

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

«Анна Каренина» как «роман конца». «Мысль семейная» в романе. 
Две сюжетные линии романа. «Двойники» Анны. Символическая 
основа произведения. 

«Смерть Ивана Ильича», «Хозяин и работник»: нравственная про-
блематика. «Чем люди живы?» и фольклорная основа рассказа. Позд-
ние повести Толстого о праведниках и грешниках: «Отец Сергий», 
«Фальшивый купон», «Алешка Горшок», «Записки сумасшедшего».

Интерпретации романа «Война и мир» в телефильмах С. Бондар-
чука (1967) и Р. Дорнгейма (2007). Интерпретация романа «Анна 
Каренина» в спектакле Анджея Бубеня «Русский роман» (театр 
имени В. Маяковского).

Ф. М. Достоевский (1821–1881). «Бедные люди»: диалог с Гого-
лем и Пушкиным. Достоевский и петрашевцы. Проблема личности 
в ранних произведениях писателя. Мечтатель («Белые ночи»): споры 
вокруг героя. Интерпретация произведения в кинематографе: Л. Ви-
сконти (1957), И. Пырьев (1959), Р. Брессон (1971), А. Богатырев  
и Т. Воронецкая (2017).

Повести «Двойник» и «Записки из подполья» как новаторские 
произведения. Новый тип героя — Парадоксалист. Закон «заслужен-
ного собеседника» А. А. Ухтомского, категории Двойник и Собесед-
ник. «Записки сумасшедшего» Гоголя, «Княгиня Лиговская» Лер-
монтова как источники повести Достоевского. Интерпретация 
«Записок из подполья» в анимационном фильме Н. Шориной «Сон» 
(1988).

Особенности художественного метода Ф. М. Достоевского как 
«реализма в высшем смысле», христианского реализма (В. Н. За-
харов). Создание идеологических и философских романов в 1860–
1880-х годах. Роман «Преступление и наказание»: художественная 
структура, особенности повествовательной организации. Движение 
Раскольникова от «двойника» к «собеседнику». «Двойники» Рас-
кольникова: Лужин и Свидригайлов. Соня Мармеладова как «со-
беседник» героя. Евангельская основа романа. Значение финала 
романа. Экранизация романа Л. Кулиджановым (1969), Д. Светоза-
ровым (2007), В. Мирзоевым (2023). Театральные интерпретации 
романа Ю. Завадского (1969), И. Владимирова (1972). Анимационный 
фильм П. Думалы (2000).

«Идиот» как роман о России: Мышкин и Рогожин, Настасья Фи-
липповна и Аглая символизируют раскол русской жизни. Мышкин 



425

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

как герой-идеолог (три речи о вере). Финал произведения как катар-
сис. Интерпретация романа в кинематографии и на телевидении: 
А. Куросава (1951), И. Пырьев (1958), В. Бортко (2003).

«Бесы» как роман-предупреждение. Ставрогин и его «двойники». 
Шатов и Кириллов как идеологи-антиподы романа. Сюжетные 
мотивы грехопадения и искупления. Динамика личности Шато- 
ва и Степана Верховенского. «Фауст» Гете и Тургенева — источ-
ники романа. Евангельская основа романа. Церковный календарь 
в романе. Интерпретация романа кинорежиссером В. Хотиненко 
(2014).

«Подросток» как роман воспитания и идеологический роман, 
роман «Великой Субботы» (В. Н. Захаров). Идея Ротшильда и идея 
соборного единения. Версилов и Макар Долгорукий как два вектора 
движения для Аркадия. Исповедь Аркадия как очищение и начало 
новой жизни. Сюжетные мотивы испытания, грехопадения и иску-
пления. Притча о блудном сыне и Книга Иова как библейские ис-
токи романа. Церковный календарь в романе. Интерпретация рома-
на в телефильме Е. Ташкова (1983).

«Братья Карамазовы» как вершина творчества Достоевского, итог 
его духовно-нравственных и творческих исканий. Семейство Кара-
мазовых как образ России. Духовный путь Зосимы как преображение. 
Сюжетные мотивы испытания, грехопадения и искупления. «Вели-
кий инквизитор» и «Кана Галилейская» как два полюса романа. Идея 
восстановления «падшего человека» на примере судьбы Дмитрия 
Карамазова. Зосима и Алеша как «собеседники», объединяющие 
вокруг Истины. Сны и видения героев как проявление «надсозна-
тельного». Значение книги «Мальчики». Интерпретации романа 
в фильмах И. Пырьева (1969), Р. Григорьевой «Мальчики» (1990), 
П. Зеленки «Карамазовы» (2008).

«Дневник Писателя» как моножурнал и новаторское произведение, 
творческая лаборатория позднего творчества Достоевского. Интер-
претация произведения в телесериале В. Ткачева «Дневник Досто-
евского» (2019–2021). Повесть «Кроткая» и ее интерпретации 
в фильмах А. Борисова (1960), Р. Брессона (1969), в анимационном 
фильме П. Думалы (1985). Рассказ «Сон смешного человека» и его 
интерпретация в анимационном фильме А. К. Петрова (1992).

Создание новой художественной модели в рассказах А. П. Чехо-
ва («Студент», «Скрипка Ротшильда»).



426

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Практические занятия по курсу «Аксиологический подход 
к изучению русской классической литературы XIX века»

Тема 1. Духовно-нравственная проблематика   
«Маленьких трагедий» А. С. Пушкина

Цель: рассмотреть проблемы, объединяющие произведения в цикл; 
выделить сквозные мотивы и «поворотные точки» авторского замыс
ла; соотнести с интерпретациями в театральном искусстве и в со-
временном литературоведении.

1.	 Литературные источники цикла. Изображение мира в кризис-
ном состоянии. 

2.	 Тема денег и проблема отцов и детей. Сравните Альбера с от-
цом. Почему чувство Скупого рыцаря, отпирающего сундук 
с золотом, сравнивается с состоянием убийцы? Почему ему и при
ятно, и страшно? Какие доминанты можно выделить в герое? 
Как неожиданно интерпретирует образ Сальери Э. Радзинский 
в повести «Несколько встреч с покойным господином Моцартом» 
(1992)? Есть ли у него для этого основания?

3.	 Сальери: это завистник или «восстановитель гармонии», спра-
ведливости (Ю. Доманский)? Какие доминанты сталкиваются 
в его душе?

4.	 Дон Гуан: поэт или нарушитель порядка? Способен ли он 
любить? Какова роль Лауры, Доны Анны в пьесе? 

5.	 Почему в пьесе «Пир во время чумы» звучат две песни: Мери 
и Вальсингама? Можно ли принять версию М. Швейцера 
в телеспектакле «Маленькие трагедии» (1979), где режиссер 
поменял местами две сцены и изменил финал?

Литература
1. Беляк Н. В., Виролайнен М. В. «Моцарт и Сальери»: структура и сюжет // 

Пушкин. Исследования и материалы. Т. XV. СПб., 1995. С. 109–121.
2. Бочаров С. Г. Сквозной сюжет «Маленьких трагедий» Пушкина // Опы-

ты медленного чтения: коллективная монография / отв. ред. Н. Н. Смир-
нова. М.: Канон+, 2021. С. 28–41.

3. Доманский Ю. О пушкинской драматургии: Учебное пособие по спец-
курсу. М., 2015. 54 с.

4. Карпов И. П., Кудрявцева Р. А. Понятие «совесть» как ценностная на-
турфикация в произведениях А. С. Пушкина // Вестник Марийского 
государственного университета. 2022. Т. 16. № 2. С. 252–268.



427

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

5. Лотман Ю. М. В школе поэтического слова. М., 1988. С. 131–146.
6. Мочульский К. В. Великие русский писатели XIX в. СПб., 2001. 158 с.
7. Норец М. В., Элькан О. Б. Литература в музыке: опера «Моцарт и Салье

ри» // Ученые записки Крымского федерального университета имени 
В. И. Вернадского. Филологические науки. 2022. Т. 8. № 4. С. 49–54.

8. Панкратова И. Л. Опыт прочтения «Пира во время чумы» А. С. Пушки-
на / И. Л. Пакратова, В. Е. Хализев // Типологический анализ литератур-
ного произведения. Кемерово, 1982. С. 53–66.

9. Тюпа В. И. «Опыт драматических изучений» // Дарвин М. Н. Циклизация 
в творчестве Пушкина: Опыт изучения поэтики конвергентного сознания. 
Новосибирск, 2001. С. 225–268.

Тема 2. Судьба личности и народа в трагедии  
«Борис Годунов» А. С. Пушкина

Цель: раскрыть авторскую концепцию истории, найти общее 
в Самозванцах, проследить за трансформацией образов героев в ин-
терпретационном поле оперного искусства и кинематографа.

1.	 Сравните монолог царя Бориса из трагедии А. С. Пушкина 
«Борис Годунов» (1825) и из либретто одноименной оперы 
М. П. Мусоргского (1869). Какие чувства сталкиваются в душе 
Бориса Годунова? Что меняет в «сцене с курантами» компо-
зитор и зачем он это делает?
I. «Ах! чувствую: ничто не может нас / Среди мирских печа-

лей успокоить; / Ничто, ничто… едина разве совесть. / Так, 
здравая, она восторжествует / Над злобою, над темной клеве-
тою. / — Но если в ней единое пятно, Единое, случайно завелося, / 
Тогда — беда! как язвой моровой / Душа сгорит, нальется серд-
це ядом, / Как молотком стучит в ушах упрек, / И все тошнит, 
и голова кружится, / И мальчики кровавые в глазах… / И рад 
бежать, да некуда… ужасно! / Да, жалок тот, в ком совесть 
нечиста» (А. С. Пушкин. «Борис Годунов»).

II. «Уф, тяжело! Дай дух переведу… / Я чувствовал, вся кровь / 
мне кинулась в лицо / и тяжко опускалась. / О совесть лютая, / 
как тяжко ты караешь! / Ежели в тебе пятно единое, / единое 
случайно завелося, / душа сгорит, нальётся сердце ядом, / так 
тяжко, тяжко станет, / что молотом стучит в ушах / укором 
и проклятьем… / И душит что-то… (глухо)/ Душит… / И голова 
кружится… / В глазах… дитя… окровавленное! / Вон… вон там, 
что это? / Там, в углу… / Колышется, растёт… / Близится, дро-



428

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

жит и стонет…/ (говорком) Чур, чур… / Не я… не я твой лихо-
дей… / Чур, чур, дитя! / Не я… не я… / Воля народа! / Чур, дитя! 
Чур! / Господи! / Ты не хочешь смерти грешника, / помилуй душу 
преступного / царя Бориса!» (М. П. Мусоргский. «Борис Годунов»).
2.	 Как создается характер Григория Отрепьева? Как выражается 

авторское отношение к этому герою? Зачем в трагедию включа
ется сон Григория? Почему в сцене с патером Черниковским Гри
горий впервые называется Самозванцем? Почему в сцене с Ма
риной Мнишек он называется то Самозванцем, то Дмитрием?

3.	 Какое предложение патриарха Иова не принимает Годунов? 
Почему? Как с помощью речи монаха Пимена, патриарха Иова 
и Юродивого раскрывается этическая перспектива трагедии 
и выражается авторская позиция? Кому противопоставляет 
Годунова старец Пимен? Почему? Учитывается ли эта позиция 
в кинофильмах С. Бондарчука (1986), В. Мирзоева (2011)? 
Какие значимые элементы национального культурного кода 
упускаются в экранизации Мирзоева?

Литература
1. Баранов С. Ю. «Мнение народное» и «народная молва» в драме А. С. Пуш-

кина «Борис Годунов» // Баранов С. Ю. Статьи о литературе. Вологда, 
2024. С. 98–161.

2. Бочкарев В. А. Трагедия А. С. Пушкина «Борис Годунов» и отечествен-
ная литературная традиция // Болдинские чтения. Горький: Волго-Вятское 
кн. изд-во, 1988. С. 4–13. 

3. Захаров В. Н. Шекспиризм в творчестве Пушкина // Знание. Понимание. 
Умение. 2014. № 2. С. 235–249.

4. Лотман Л. М., Виролайнен М. Н. «Борис Годунов» // Пушкинская энци-
клопедия: Произведения. Вып. 1. А–Д. СПб.: Нестор-История, 2009. 
С. 138–177. 

5. Лотман Л. М. Комментарии // Пушкин А. С. Борис Годунов / предисл., 
подгот. текста, ст. С. А. Фомичева; коммент. Л. М. Лотман. СПб.: Акад. 
проект, 1996. С. 117–541.

6. Хализев В. Е. «Борис Годунов»: власть и народ // Хализев В. Е. Ценност-
ные ориентации русской классики. М.: Гнозис, 2005. С. 53–81.

7. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в произведениях А. С. Пушкина 
о судьбе России // Русский язык в поликультурном мире: VIII Между
народный симпозиум (9–13 июня 2024 г.) / отв. ред. Т. В. Аржанцева, 
Л. А. Орехова: сб. науч. ст.: в 2 ч. Т. II. Симферополь: Издательский Дом 
КФУ, 2024. С. 76–80.



429

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Тема 3. «Евгений Онегин» А. С. Пушкина
Цель: восстановить авторское понимание характерологии героев 

сквозь призму категорий «искушение», «грехопадение», «преобра-
жение»; проследить трансформацию пушкинских образов в контек-
сте интермедиальности.

1.	 Пересечение судеб в романе «Евгений Онегин»: двойники  
и собеседники.

2.	 Письма в «Евгении Онегине» как оттиск аксиологии адресантов.
3.	 Метафора «второго рождения» в романе А. С. Пушкина как 

маркер смены доминант. Можно ли считать «незавершенность» 
произведения намеком на преображение главного героя? 

4.	 Образ Татьяны Лариной в оперном либретто П. И. Чайковско-
го «Евгений Онегин». Почему в финальной сцене встречи 
с Онегиным героиня романа А. С. Пушкина «…вздрогнула  
и молчит / И на Онегина глядит / Без удивления, без гнева…», 
а в опере П. И. Чайковского — силится совладать с чувствами: 
«О Боже, помоги мне скрыть / Души ужасное волненье!». 
Фиксирует ли констрастное эмоциональное наполнение сцены 
подмену доминант княгини из первоисточника? Справедливо 
ли утверждение о том, что П. И. Чайковский искажает задан-
ный А. С. Пушкиным вектор внутреннего движения героини? 

5.	 Диалог автора-повествователя с читателем в свете этического 
учения А. А. Ухтомского.

6.	 С чем можно согласиться и с чем трудно согласиться в интер-
претации романа Пушкина «Евгений Онегин» Д. Крымовым 
(2023)?

Литература
1. Крымов Д. Своими словами. Режиссерские экземпляры девяти спекта-

клей, записанные до того, как они были поставлены. М.: Новое литера-
турное обозрение, 2023. С. 27–75.

2. Мальчукова Т. Г. Изображение характеров в романе А. С. Пушкина 
«Евгений Онегин» в свете античной и христианской традиций: к по-
становке проблемы // Проблемы исторической поэтики. 2005. № 7. 
С. 156–174.

3. Маркович В. М. Пушкин и Лермонтов в истории русской литературы. 
СПб., 1997. 216 с. 

4. Мочульский К. В. Великие русский писатели XIX в. СПб., 2001. 158 с.



430

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

5. Роман А. С. Пушкина «Евгений Онегин»: материалы к энциклопедии / 
ред. М. В. Строганов. Тверь: Золотая буква, 2003. 499 с.

6. Смирнов А. С. «Слово» героя как предмет изображения в романе 
А. С. Пушкина «Евгений Онегин» // Известия Смоленского государ-
ственного университета. 2021. № 4 (56). С. 24–38.

7. Тарасов Ф. Б. Духовная стратегия поиска смысла жизни в творчестве 
А. С. Пушкина // Духовный потенциал русской классической литерату-
ры: сб. науч. трудов. М.: Русскiй мiръ, 2007. С. 270–321.

8. Шоу Т. Проблема единства позиции автора-повествователя в «Евге- 
нии Онегине» / под ред. В. М. Марковича и В. Шмида. СПб., 1965. 
С. 114–131.

Тема 4. «Тарас Бульба» Н. В. Гоголя как героический эпос
Цель: рассмотреть тему искушения и грехопадения персонажей; ре

конструировать авторское понимание героического характера; выявить 
черты имагологических трансформаций повести в кинематографе.

1.	 Почему Гоголь использует прием анахронизма (смешения 
эпох)? Автор замечает: «Это был один из тех характеров, 
которые могли возникнуть только в XV веке». История гетма-
на, зажаренного заживо в медном быке (Семерий Наливайко) 
относится к XVI веку (казнен в 1597 г.). Главнокомандующим 
Николай Потоцкий был в 1637–1646 гг. (XVII век).

2.	 Какие ценности являются приоритетными в Запорожской Сечи? 
Кому принадлежит фраза «Нет уз святее товарищества»? 
Кто размышляет: «Известно, какова в Русской земле война, 
поднятая за веру. Нет силы сильнее веры»? Чем Тарас Бульба 
близок автору?

3.	 Сравните Андрия и Остапа. Почему происходит грехопадение 
Андрия? Как страсть овладевает его душой? Чего не может 
простить сыну Тарас Бульба?

4.	 Почему небесным покровителем Остапа явлется Евстафий 
Плакида? Какие черты их объединяют? Что такое «Богатыр-
ство» по Гоголю?

5.	 Можно ли назвать смерть Тараса искуплением его греха дето-
убийства? Кто говорит об искуплении грехов гибелью за веру: 
«Хорошо будет ему там. "Садись, ˂ …˃ одесную меня! Скажет 
ему Христос. — Ты не изменил товариществу, бесчестного 
дела не сделал, не выдал в беде человека, хранил и сберегал 
мою Церковь"»?



431

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

6.	 Чем отличается сюжет кинофильма В. Бортко «Тарас Бульба» 
(2009) от литературного первоисточника? Оправданы ли эти 
отступления?

Литература
1. Виноградов И. А. «Тарас Бульба»: история и текстология // Два века 

русской классики. 2023. Т. 5. № 1. С. 122–133.
2. Гоголь Н. В. Полн. собр. соч.: в 17 т. М.: Издательство Московской Па-

триархии, 2009–2010. Т. 1: Вечера на хуторе близ Диканьки; Т. 2: Мир-
город / сост., подгот. текстов и коммент. И. А. Виноградова, В. А. Во-
ропаева. 2009. 664 с. 

3. Денисов В. Д. Изображение козачества в раннем творчестве Н. В. Гоголя. 
Симферополь–Киев, 2005. 150 с.

4. Карпенко А. И. О народности Н. В. Гоголя (художественный историзм 
писателя и его народные истоки). Киев: Изд-во Киевского ун-та, 1973. 
279 с.

5. Кривонос В. Ш. Гоголь. Проблемы творчества и интерпретации. Самара, 
2009. 419 с.

6. Кривонос В. Ш. Сон Тараса в структуре повести «Тарас Бульба» // Из-
вестия Академии наук. Серия лит. и яз. 2002. Т. 61. № 4. С. 10–18.

7. Моторин А. В. «Тарас Бульба» // Моторин А. В. Духовные противоречия 
Н. В. Гоголя. Великий Новгород, 1999. С. 78–87.

8. Сарычев А. П. Принципы создания характера в «Тарасе Бульбе» Н. В. Го-
голя // Ученые записки Моск. пед. ин-та. 1971. Т. 455. С. 160–178.

9. Троицкий Ю. Торжество духа: О повести Н. В. Гоголя «Тарас Бульба» // 
Литература в школе. 1995. № 1. С. 14–18. 

10. Ужанков А. Н. Учение о прилоге как духовная основа образа Андрия 
в повести Н. В. Гоголя «Тарас Бульба» // Новый филологический вестник. 
2024. С. 79–94.

Тема 5. «Петербургские повести» Н. В. Гоголя:  
духовно-нравственная проблематика

Цель: выявить циклообразующие элементы «Петербургских по-
вестей» Н. В. Гоголя; определить сквозные мотивы и интерфе- 
рентную концептуальную канву произведений; соотнести их с ин-
тепретациями в театральном искусстве и в современном литерату-
роведении.

1.	 «Петербургские повести» как цикл. Образ Петербурга как 
«призрачного, миражного» (В. Н. Топоров). «Петербургский 
текст» и типология героев. Стилевое разнообразие повестей.



432

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

2.	 Конфликт между мечтой и действительностью. Традиции 
Гофмана и их преодоление. «Невский проспект», «Нос» и «За-
писки сумасшедшего». «Двойники» героев Гоголя.

3.	 Башмачкин как «маленький человек» и как подвижник, следую
щий своему призванию. «Период капота» и «период шине-
ли» — отрезки пути от служения к лакейству. Призрак чинов-
ника в призрачном Петербурге, или мщение неупокоенного 
Башмачкина как кульминация его трагедии. 

4.	 Тема искусства в повести «Портрет». Искушение и грехопаде-
ние Чарткова: сребролюбие, тщеславие, зависть. История духов
ного восхождения безымянного художника. Символика света.

5.	 Каково отношение автора фильма, режиссера А. Баталова, 
к Башмачкину в фильме «Шинель» (1959)? Как решает про-
блему фантастического режиссер Р. Быков в фильме «Нос» 
(1977)?

Литература
1. Вайскопф М. Я. Почему так трудно экранизировать «Шинель» Гоголя // 

Вестник Санкт-Петербургского университета. Язык и литература. 2022. 
Т. 19. № 3. С. 533–545.

2. Виноградов И. А. Крест миролюбцев: к первоначальному названию по-
вести Н. В. Гоголя «Записки сумасшедшего» // Литературная Россия. 
1994. № 11. С. 14–28.

3. Виноградов И. А. «Я брат твой». О повести Н. В. Гоголя «Шинель» // 
Проблемы исторической поэтики. 2001. № 6. С. 214–239.

4. Гюнтер Х. Между мамоном и мистикой. Проблема художника в «Пор-
трете» Гоголя // Гоголь как явление мировой литературы: сб. ст. по ма-
териалам Международной научной конференции, посвящнной 150-летию 
со дня смерти Н. В. Гоголя / под ред. Ю. В. Манна. М.: ИМЛИ РАН, 2003. 
С. 178–184.

5. де Лотто Ч. Лествица «Шинели» // Вопросы философии, 1993. № 8. С. 58–83.
6. Денисов В. Д. «Лики» Портрета» // Гоголь как явление мировой лите

ратуры: сб. ст. по материалам Международной научной конферен- 
ции, посвященной 150-летию со дня смерти Н. В. Гоголя / под ред.  
Ю. В. Манна. М.: ИМЛИ РАН, 2003. С. 184–193.

7. Капустина С. В. Образ Башмачкина в духовных координатах Н. В. Гоголя 
(приглашение к дискуссии) // Вопросы русской литературы. Вып. 26 (83). 
С. 37–46.

8. Кривонос В. Ш. Гоголь. Проблемы творчества и интерпретации. Самара, 
2009. 419 с.



433

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

9. Манн Ю. В. Реальное и фантастическое // Манн Ю. В. Поэтика Гоголя. 
М., 1988. С. 55–129.

10. Маркович В. М. Петербургские повести Н. В. Гоголя. Л., 1989. 208 с.
11. Н. В. Гоголь как герменевтическая проблема: К 200-летию со дня рож-

дения писателя. Екатеринбург, 2009. 346 с.
12. Мочульский К. В. Великие русский писатели XIX в. СПб., 2001. 158 с.
13. Топоров В. Н. Петербург и «петербургский текст» русской литературы: 

(введение в тему) // Топоров В. Н. Миф. Ритуал. Символ. Образ. М., 
1995. С. 259–320.

14. Хомук Н. В., Янушкевич А. С. Отзвуки притчи о блудном сыне в Петер
бургских повестях Н. В. Гоголя // «Вечные» сюжеты в русской литера-
туре. Новосибирск, 1996. С. 68–78.

15. Эйхенбаум Б. М. Как сделана «Шинель» Гоголя // Эйхенбаум Б. М. 
О прозе. Л., 1969. С. 306–326. 

Тема 6. «Мертвые души» Н. В. Гоголя
Цель: уточнить характерологию героев поэмы Н. В. Гоголя по-

средством анализа их аксиосфер; определить типические и аутен-
тичные черты их духовных портретов; обозначить возможность 
преображения для Чичикова и его оппонентов.

1. Диалектика вещного и вечного в поэме Н. В. Гоголя «Мертвые 
души»: проблема «овеществления» Лица и «омертвения» Души. 
Роль отеческого предания в судьбе Павла Ивановича Чичико-
ва. Копейка как «святыня» приобретателя. Почему в диалоге 
с помещиками Чичиков часто уповает на Бога? На кого из про
давцов мертвых душ воздействует этот прием? 

2. Проблема «праведного хозяйствования» (по В. Зеньковскому) 
и мошеннического обогащения в поэме «Мертвые души». На-
родное и инородное в поведенческих моделях героев. Катего-
рии «Богатырство» и «псевдобогатырство» («горе-богатырство») 
в произведении.

3. Плюшкин: мертвенная «прореха на человечестве» или лицо 
в луче Света Жизни? Какими способами автор передает движе-
ния души героя? Почему Чичиков гипотетически готов был 
подать милостыню Плюшкину? В каком качестве — «двойников» 
или «собеседников» — взаимодействуют названные персонажи?

4. «Полюби нас черненькими, а беленькими нас всякий полюбит» — 
«преказусный анекдот» или императив милосердия? Почему 
Н. В. Гоголь отказался от трехчастного замысла поэмы?  



434

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Эксплициованы ли в ее первом томе этические потенции ге-
роев, которые должны были раскрыться как абсолютное пре-
ображение в третьем?

5. Лирические отступления в поэме «Мертвые души» как про-
явление собеседования автора с читателем. 

Литература
1. Виноградов И. А. Гоголь — художник и мыслитель: христианские осно-

вы миросозерцания. М.: Наследие, 2000. 448 с.
2. Воропаев В. А. Н. В. Гоголь. Жизнь и творчество. М.: Русский паломник, 

2017. 120 с. 
3. Гоголь. Via et verbum: pro memoria: коллективная монография. Москва;  

Ярославль, 2009. 320 с.
4. Гоголь Н. В. Полн. собр. соч.: в 17 т. М.: Издательство Московской  

Патриархии, 2009–2010. Т. 5.: Мертвые души / сост., подгот. текстов  
и коммент. И. А. Виноградова, В. А. Воропаева. 2009. 680 с.

5. Гончаров С. А. Творчество Гоголя в религиозно-мистическом контексте. 
СПб.: Изд-во РГПУ имени А. И. Герцена, 1997. 340 с

6. Дунаев М. М. Поэма «Мертвые души» // Дунаев М. М. Православие  
и русская литература. Сергиев Посад: Московская духовная академия, 
2009. С. 78–80.

7. Капустина С. В. К вопросу о переводе единиц концептосферы Н. В. Го-
голя: Богатырство или heroism // Два века русской классики. 2023. Т. 5. 
№ 4. С. 16–33

8. Коржова Е. Ю. Духовная лестница Н. В. Гоголя: личность и творчество. 
СПб.: Общество памяти игумении Таисии, 2009. 615 с.

9. Мочульский К. В. Великие русский писатели XIX в. СПб., 2001. 158 с.
10. Моторин А. В. «Мертвые души» // Моторин А. В. Духовные противо-

речия Н. В. Гоголя. Великий Новгород, 1999. С. 90–106.
11. Недзвецкий В. А. «Мертвые души» Н. В. Гоголя как художественная 

проповедь // Русская литература XIX века и христианство. М.: МГУ, 
1997. С. 149–158.

12. Смирнова Е. А. Поэма Гоголя «Мертвые души». Л.: Наука, 1987. 198 с.

Тема 7. Духовная проза Н. В. Гоголя  
как братское собеседование с соотечественниками

Цель: составить представление о Н. В. Гоголе как православном 
писателе, талант которого проявился и в художественной, и в духов-
ной прозе; сопоставить разные точки зрения на «Выбранные места 
из переписки с друзьями». 



435

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

1. Кто из читателей «Выбранных мест из переписки с друзьями» 
не принял назидательные интонации автора? Можно ли считать 
это произведение проявлением высокомерия и заносчивости позд
него Гоголя или писатель ощущал братскую любовь ко «всей 
Руси» и стремился словом излечить ее от нравственных недугов?

2. «Выбранные места из переписки с друзьями» Н. В. Гоголя: 
«консервативная утопия», «апостольский проект» или собе-
седование по душам с братьями-соотечественниками? Какова 
основная цель произведения? Почему оно начинается с заве-
щания классика? Что изменилось бы в тональности и сути 
«Переписки…», если бы Н. В. Гоголю удалось издать пере-
работанный вариант текста, предполагающий замену «Заве-
щания» на письмо к Жуковскому от 10 января 1848 г. («Ис-
кусство есть примирение с жизнью»)?

3. Справедливо ли утверждение о том, что «Выбранные места из 
переписки с друзьями» позволяют лучше понять Гоголя-«доброго 
христианина»? Какими средствами воплощается его братское 
собеседование с читателями? Почему он взывает к «богатыр-
ству на всяком звании и месте»? Что есть для самого Н. В. Го-
голя «будничное богатырство»? Одержал ли он победу в бит-
ве с «темным и запутанным настоящим»?

4. Картина А. А. Иванова «Явление Христа народу» как творче-
ский ответ читателя на собеседование с Н. В. Гоголем. 

Литература
1. Виноградов И. А. Самая патриотическая книга нашей словесности («Вы-

бранные места из переписки с друзьями» Николая Гоголя) // Литератур-
ный факт. 2017. № 5. С. 416–421.

2. Воропаев В. А. Н. В. Гоголь. Жизнь и творчество. М., 2017. 120 с. 
3. Гоголь Н. В. Полн. собр. соч.: в 17 т. М.: Издательство Московской Пат

риархии, 2009–2010. Т. 6: Выбранные места из переписки с друзьями / 
сост., подгот. текстов и коммент. И. А. Виноградова, В. А. Воропаева. 
2009. 744 с.

4. Дилакторская О. Г. Н. В. Гоголь и А. А. Иванов. К 200-летию со дня 
рождения Н. В. Гоголя (1809–1852) // Гуманитарные исследования в Вос-
точной Сибири и на Дальнем Востоке. 2009. № 2 (6). С. 5–9.

5. Кулакова Т. А. «Выбранные места из переписки с друзьями»: идея слу-
жения и поэтика ее воплощения // Известия Саратовского университета. 
Филология. Журналистика. 2010. Т. 10. С. 43–47.



436

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

6. Михед П. В. Об апостольском проекте Гоголя (опыт реконструкции) // 
Гоголь как явление мировой литературы: сб.  ст. по материалам  
Международной научной конференции, посвящнной 150-летию со дня 
смерти Н. В. Гоголя / под ред. Ю. В. Манна. М.: ИМЛИ РАН, 2003. 
С. 42–56.

7. Монахова И. Р. «Выбранные места из переписки с друзьями» на пути 
к читателю // Вопросы литературы. 2015. № 4. С. 37–47.

8. Мочульский  К.  В. Великие русский писатели XIX  в. СПб., 2001.  
158 с.

9. Моторин А. В. Понятие художественности в творческом сознании позд-
него Н. В. Гоголя // Духовный потенциал русской классической литера-
туры. М.: Русскiй мiръ, 2007. С. 376–397.

10. Симеон, иеромонах (Томачинский). Путеводитель к светлому Воскре-
сению: Н. В. Гоголь и его «Выбранные места из переписки с друзьями». 
М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2009. 164 с.

Тема 8. Суд Божий и «суд толпы лукавой»  
в поэзии М. Ю. Лермонтова

Цель: доказать, что в творческом сознании М. Ю. Лермонтова 
понятия Суда Божьего и суда совести также соотносимы, как  
и в православной антропологии, предполагающей, что суд совести 
есть отсвет Суда Божьего.

1. А. А. Ухтомский «судящим голосом внутри нас» определял 
совесть (со-весть). Можно ли назвать совестью русской поэзии 
М. Ю. Лермонтова? На осуждение каких качеств человека  
и человечества наточено перо поэта? Почему М. Ю. Лермон-
тов уповает на Суд Божий в стихотворении «Смерть поэта»? 
Есть ли в этом прозведении противопоставление Суда Божье-
го суду толпы? Как соотносятся в «Смерти поэта» категории 
«суд» и «судьба»? 

2. Образы судящего самодержца и Вечного Судии при осмысле-
нии земного и Небесного царств в стихотворениях М. Ю. Лер-
монтова «Пророк» и «Оправдание». «Всеведенье пророка» как 
дар поэту от Вечного Судии в контексте диалога с читателем: 
служение или самовозвышение?

3. Исповедальность поэзии М. Ю. Лермонтова как открытость 
к собеседованию (стихотворения «Исповедь», «Когда, надеж-
де недоступный…»). 



437

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Литература
1.	 Ермоленко С. И. Лирика М. Ю. Лермонтова: жанровые процессы. Ека-

теринбург, 1996. 420 с.
2.	 Киселева И. А. Становление личности в духовном мире М. Ю. Лермон-

това // Христианские истоки русской литературы. М., 2001. С. 98–111.
3.	 Киселева И. А. М. Ю. Лермонтов: суд совести и Суд Божий // Духовный 

потенциал русской классической литературы: сб. науч. трудов. М.: Рус
скiй мiръ, 2007. С. 336–344.

4.	 Киселева И. А. Этика М. Ю. Лермонтова и ее религиозные основания // 
Вестник Северного (арктического) федерального университета. Гума-
нитарные и социальные науки. 2010. № 3. С. 66–73.

5.	 Киселева И. А. «Пророк» (1826) А. С. Пушкина и «Пророк» (1841) 
М. Ю. Лермонтова: сравнительная семантика мотивного комплекса // 
Проблемы исторической поэтики. 2020. Т. 18. № 1. С. 111–129.

6.	 Манаенкова Е. Ф. Характер сознания лирического героя М. Ю. Лермон-
това // Грани познания. 2015. № 9 (43). С. 1–5.

7.	 Москвин Г. В. Пророк: таинство преображения и жажда Истока (пророче-
ская тема в поэзии А. С. Пушкина и М. Ю. Лермонтова) // Вестник Ниже-
городского университета имени Н. И. Лобачевского. 2016. № 2. С. 240–245.

8.	 Моторин А. В. Жребий Лермонтова // Христианство и русская литера-
тура. 1999. Т. 3. С. 151–163.

9.	 Недзвецкий В. А. М. Ю. Лермонтов: о поэте и его судьбе // Платон. 2014. 
№ 1–3. С. 37–43.

Тема 9. «История души» в романе М. Ю. Лермонтова  
«Герой нашего времени»

Цель: обосновать, что насильственная прививка индивидуализма 
(гордости, самовозвышения, эгоизма), нацеленная на атрофию че-
ловеческих чувств (открытости вовне, искреннему собеседованию), 
неизменно ведет к укоренению в двойничестве (тоске, бесцельности, 
солипсичности), духовной гибели.

1. Какими средствами передается исповедальность романа «Герой 
нашего времени»? Можно ли назвать ведение дневника Печо-
риным — его предрасположенностью к собеседованию? Не-
обходим ли этот процесс для самовыделки героя? Всецело ли 
искреннен он в своем журнале?

2. О чем свидетельствует запись Печорина «Я боюсь показаться 
смешным самому себе»? Является ли он предвестием «смеш-
ного человека» Ф. М. Достоевского? 



438

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

3. В повести «Максим Максимыч» повествователь говорит о Пе-
чорине «В его улыбке было что-то детское». Как можно ин-
терпретировать отмеченную черту?

4. В диалоге с доктором Вернером Печорин признается: «Во мне 
два человека ˂…˃ один живет в полном смысле этого слова, 
другой мыслит и судит его; первый, быть может, через час 
простится с вами и миром навеки, а второй…второй…».  
На что может указывать недосказанность этого признания? 
Является ли она аллюзией на бессмертие души того «второго 
человека», который, по А. А. Ухтомскому, восплощение со-
вести (со-вести) героя?

5. Вулич, по А. А. Ухтомскому, «двойник» или «заслуженный 
обеседник» Печорина? Как воспринимает герой новость об 
убийстве Вулича? Почему фаталист подшучивает над про-
стодушным рассказом офицера и называет отмеченное им 
предопределение «странным»? Что побуждает Печорина от-
казываться от мысли «подобно Вуличу испытать судьбу»? 
Можно ли Печорина назвать фаталистом?

6. Как Н. Бурляев в своем фильме 1986 года представляет Лер-
монтова и его героев?

Литература
1.	 Кривонос В. Ш. Текст судьбы в «Герое нашего времени» Лермонтова // 

Новый филологический вестник. 2018. № 3 (46). С. 109–123.
2.	 Маркович В. М. Пушкин и Лермонтов в истории русской литературы. 

СПб., 1997. 216 с. 
3.	 Мир Лермонтова / под ред. М. Н. Виролайнен и А. А. Карпова. СПб., 

2015. 976 с. 
4.	 Мочульский К. В. Великие русский писатели XIX в. СПб., 2001. 158 с.
5.	 Москвин Г. В. Библейские реминисценции в повести «Княжна Мери» // 

Вестник Московского университета. Серия 9: Филология. 2000. № 3. 
С. 107–115.

6.	Москвин Г. В. «…но где же Спаситель?» (к вопросу о библейских  
и литературных источниках одной фразы Печорина в «Тамани» // Язык, 
сознание, коммуникация. М., 2003. С. 121–128.

7.	 Москвин Г. В. Духовные константы личности главного героя как основа 
идейной структуры романа М. Ю. Лермонтова «Герой нашего времени» 
(чем не может поступиться Печорин) // Известия Российской академии 
наук. Серия литературы и языка. 2018. Т. 77. № 5. С. 62–68.



439

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

8.	 Нестор, игумен (Кумыш). Тайна Лермонтова. СПб.: Библиополис, 2012. 544 с. 
9.	 Савинков С. В. Евангельский код в «Герое нашего времени»: «Бэла» // 

Вестник Воронежского государственного университета, Воронеж, 2016. 
№ 2. С. 58–61.

10. Фёдорова Е. А., Любарец В. В. Мечтатель и подпольный герой М. Ю. Лер-
монтова и Ф. М. Достоевского в свете этического учения А. А. Ухтом-
ского // Два века русской классики. 2023. Т. 5. № 2. С. 50–71.

Тема 10. Библейский контекст в романе М. Е. Салтыкова-
Щедрина  «История одного города»

Цель: восстановить аллюзивное полотно библейского контекста 
в романе М. Е. Салтыкова-Щедрина «История одного города»; объ-
яснить его символическое значение; определить этическую перспек-
тиву названного произведения.

1.	 «Летописное время» и библейские аллюзии в романе М. Е. Сал-
тыкова-Щедрина «История одного города».

2.	 Есть ли у М. Е. Салтыкова-Щедрина указание на «выход  
из сатиры», под судом которой находятся глуповцы?

3.	 В отношениях двойнического самосредоточия либо в заслу-
женном собеседовании находятся народ и власть в Глупове?

4.	 Каким образом в этом произведении проявляются черты анти-
утопии? Как можно понять смысл финала романа? С какой 
целью М. Е. Салтыков-Щедрин в финале произведения вводит 
символическое слово «оно» без жесткой семантической регла-
ментации? «ОНО» — революция или Апокалипсис? 

Литература
1. Ауэр А. П. О природе символической образности в «Истории одного 

города» М. Е. Салтыкова-Щедрина // Ауэр А. П. Русская литература 
XIX века. Традиция и поэтика. Коломна: Коломенский государственный 
педагогический институт, 2008. С. 101–109 

2. Бушмин А. С. Художественный мир Салтыкова-Щедрина. Избран- 
ные труды / под ред. Д. С. Лихачева, В. Н. Баскакова. Л.: Наука, 1987. 
465 с.

3. Головина Т. Н. Глуповское любоначалие и начальстволюбие в библейском 
контексте // Культура и текст. 2015. № 4 (22). С. 88–110.

4. Криволапов В. Н. Об антиутопическом потенциале «Истории одного 
города» М. Е. Салтыкова-Щедрина // Ученые записки Орловского госу-
дарственного университета. 2019. № 1 (82). С. 108–111.



440

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

5. Лихачев Д. С. «Летописное время» у Салтыкова-Щедрина // Лихачев Д. С. 
Поэтика древнерусской литературы. М., 1979. С. 318–333.

6. Павлова И. Б. Судьба России в творчестве М. Е. Салтыкова-Щедрина. 
М., 2006. 134 с.

7. Павлова И. Б. «Вышнего града взыскуя» (народные утопические легенды 
в творчестве М. Е. Салтыкова-Щедрина) // Руская речь. 2017. № 1. С. 113–
120.

8. Постникова  Е.  Г.  Мифы русской истории и история глуповского  
мифа (по роману М. Е. Салтыкова-Щедрина «История одного горо- 
да») // Проблемы истории, филологии, культуры. 2012. № 1 (35). С. 274–
280.

9. Роготнев И. Ю. По краям сатирической поэтики: «История одного горо-
да» М. Е. Салтыкова-Щедрина // Филология в XXI веке. 2018. № 1 (1). 
С. 257–267.

Тема 11. «Семейные хроники» М. Е. Салтыкова-Щедрина: 
«Господа Головлевы» и «Пошехонская старина»

Цель: обосновать важность семейного предания в нравственном 
развитии человека; доказать на художественных примерах «семейных 
хроник» М. Е. Салтыкова-Щедрина, что искаженные доминанты 
«отцов» предопределяют трагедии в судьбах «детей».

1.	 «Господа Головлевы» М. Е. Салтыкова-Щедрина как роман 
о разрушении основ семьи как малой Церкви. Какое влияние 
«сказка о благоприобретении» Арины Петровны оказывает на 
ее детей? Является ли сказочным истинное Благо для Порфи-
рия Головлева? 

2.	 Как в «Житии Никанора Затрапезного…» изображается се-
мейный уклад? Какие имагологические параллели этого 
произведения можно провести с романом «Господа Голов
левы»?

3.	 Возможно ли спасение Иудушки Головлева? Какую роль  
в романе играет церковный календарь?

4.	 Категория «суд» в «Господах Головлевых» и «Пошехон- 
ской старине». В каком случае можно говорить о Страшном 
Суде?

5.	 Как показано духовное возрастание Никанора Затрапезного? 
Какую роль в романе играет церковный календарь?

6.	 Какие духовно-нравственные идеалы утверждает Салтыков-
Щедрин?



441

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Литература
1. Бушмин А. С. Художественный мир Салтыкова-Щедрина. Избранные 

труды / под ред. Д. С. Лихачева, В. Н. Баскакова. Л.: Наука, 1987. 465 с.
2. Павлова И. Б. Судьба России в творчестве М. Е. Салтыкова-Щедрина. 

М., 2006. 134 с.
3. Капустина С. В. «Господа Головлевы» М. Е. Салтыкова-Щедрина в кри-

тике А. А. Ухтомского // Проблемы исторической поэтики. 2024. Т. 24. 
№ 1. С. 176–194.

4. Ларионова Н. П. Иллюзорные семейные ценности (по роману М. Е. Сал-
тыкова-Щедрина «История одного города») // Приволжский научный 
вестник. 2015. № 1 (41). С. 70–73.

5. Николаев Д. П. Смех Щедрина. Очерки сатирической поэтики. М.:  
Советский писатель, 1988. 400 с.

6. Павлова И. Б. Семейно-родовая проблематика в творчестве Салтыкова-
Щедрина // Дом Бурганова. Пространство культуры. 2011. № 3. С. 224–237.

7. Фёдорова Е. А., Капустина С. В. Диалог Н. В. Гоголя и М. Е. Салтыкова-
Щедрина: аксиологический аспект // VI Всероссийская научная конфе-
ренция «Филологические чтения — 2023» / сост. Е. А. Фёдорова, ред. 
М. В. Шаманова. Ярославль, 2023. С. 187–195.

8. Фёдорова Е. А. Кто такие «пошехоны»? (по материалам пошехонского 
фольклора) // Ученые записки Новгородского государственного универ-
ситета имени Ярослава Мудрого. 2022. № 3 (42). С. 332–336.

9. Щукина Н. Е. Символика пасхального цикла в романе М. Е. Салтыкова-
Щедрина «Господа Головлевы» // Art Logos. 2019. № 4 (9). С. 35–44.

Тема 12. Судьба личности и народа  
в романе Л. Н. Толстого «Война и мир»

Цель: уточнить характерологию героев романа-эпопеи Л. Н. Тол-
стого «Война и мир»; определить аксиологические доминанты 
русского народа, эксплицированные в художественной ткани на-
званного произведения.

1.	 Соборность как категория поэтики русской словесности и доми
нанта православного мировосприятия. В каких сценах «Войны 
и мира» наиболее отчетливо воплощено проявление соборности? 

2.	 Семейное предание в романе-эпопее Л. Н. Толстого. 
3.	 Образы Кутузова и Наполеона как нравственные полюсы ро-

мана. Философия истории. Кутузов как соборная личность.
4.	 Система образов в романе. Доминанта личности Л. Н Толсто-

го (по А. А. Ухтомскому). Нравственный выбор героев как 



442

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

определение своей и общей судьбы. Андрей Болконский перед 
Аустерлицким сражением и Бородинской битвой: две доми-
нанты героя. Пьер Безухов на Бородинском поле и его про-
щание с Долоховым. Наташа Ростова и прощание с князем 
Андреем. Марья Болконская и Николай Ростов. Пьер Безухов 
и Платон Каратаев. Церковный календарь в романе.

5.	 Интерпретация романа Л. Н. Толстого «Война и мир» в экра-
низациях С. Бондарчука (1967) и Р. Дорнгейма (2007).

Литература
1. Андреева В. Г. Личные интересы героев и мотив ожидания в романе-

эпопее Л. Н. Толстого «Война и мир» // Ученые записки Петрозавод- 
ского государственного университета. 2019. № 1 (178). С. 8–12.

2. Бочаров С. Г. Роман Л. Н. Толстого «Война и мир». М.: Художественная 
литература, 1987. 156 с.

3. Кондратьев А. С., Меринов К. А. Оппозиция закона и благодати в духов-
ном опыте Пьера Безухова в «Войне и мире» Л. Н. Толстого // Проблемы 
исторической поэтики. 2021. Т. 19. № 1. С. 194–208.

4. Никольский С. А. Смыслы и ценности русского мировоззрения в твор-
честве Л. Н. Толстого // Л. Н. Толстой в движении эпох: в 2 ч. Ч. II. Тула: 
Власта, 2011. С. 103–117.

5. Есаулов И. А. Категория соборности в русской литературе. Петрозаводск: 
Издательство Петрозаводского университета, 1995. С. 83–116; 135–144.

6. Скафтымов А. П. Поэтика художественного произведения. М.: Высшая 
школа, 2007. 535 с.

7. Сливицкая О. В. «Истина в движеньи». О человеке в мире Толстого. СПб.: 
Амфора, 2009. 443 с.

8. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 
А. С. Пушкина и «Война и мир» Л. Н. Толстого // Проблемы исторической 
поэтики. 2023. Т. 21. № 4. С. 102–129

9. Эйхенбаум Б. М. Лев Толстой. 70-е годы. Л., 1974. 358 с.

Тема 13. Тема семьи и проблема личности  
в романе Л. Н. Толстого «Анна Каренина»

Цель: конкретизировать представление обучающихся о традици-
онных ценностях православной семьи; обосновать прямую зависи-
мость счастливого брачного союза от силы любви супругов; уточнить, 
что беспорядок внутри «малой Церкви» обрекает ее «служителей» 
на душевные муки двойничества, грехопадение, крах.



443

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

1.	 Любовь — фундамент семьи как «малой Церкви». Почему 
супружество без любви, по Л. Н. Толстому, «превращается 
в грязь, ложь и позор», которые «живая жизнь ˂…˃ не тер-
пит»? Что заставляет Долли Облонскую почувствовать фальшь 
семейного уклада Карениных? Является ли супружеская не-
любовь проявлением их двойничества? Были ли в душе Каре-
нина движения навстречу Анне? Мог ли он воспрепятствовать 
ее трагедии?

2.	 Женские образы в романе Л. Н. Толстого «Анна Каренина». 
Проблема счастья героинь произведения. Возможно ли быть 
счастливой, пребывая в браке «только матерью, но не женою»? 
Как меняется отношение Сережи к матери? Усугубляет ли хо-
лодность сына-гимназиста страдание Анны? Счастлив ли он?

3.	 Модели семейных отношений в сюжетных линиях Облонских, 
Карениных, Левиных. 

4.	 Случай как со-бытие в поэтике романа «Анна Каренина». 
«Диалектика души» героев произведения. 

Литература
1.	 Андреева В. Г. Героини романов Л. Н. Толстого и «одуряющее свойство» 

светского существования // Два века русской классики. 2021. Т. 3. № 1. 
С. 160–209.

2.	 Андреева В. Г. Сопряжение личного интереса и общего блага в романе 
«Анна Каренина» Л. Н. Толстого // Вестник КГУ. 2011. № 1. С 116–120.

3.	 Ахмадова Т. Х. Духовный кризис Л. Н. Толстого в романе «Анна Каре-
нина» (на примере образа Левина) // Мир науки, культуры, образования. 
2022. № 3 (94). С. 347–349. 

4.	 Ахметова Г. А. Житийный сюжет в романе Л. Н. Толстого «Анна Карени-
на» // Вестник Башкирского университета. 2012. Т. 17. № 2. С. 1018–1021. 

5.	 Бурчаева Я. Р., Ахмадова Т. Х. Тема семьи как ведущий структурологи-
ческий принцип романа Л. Н. Толстого «Анна Каренина» // Взгляд со-
временной молодежи на актуальные проблемы гуманитарного знания. 
Грозный, 2019. С. 29-33.

6.	 Нагина К. А. «Кукла» или «святой»? О рисунке души в «Анне Карениной» 
Л. Толстого // Вестник Удмуртского университета. Серия История и фи-
лология. 2023. Т. 33. № 4. С. 852–857.

7.	 Реуцкая Е. М. Идея «женского начала» в романе Л. Н. Толстого «Анна 
Каренина» // Вестник Московского государственного университета куль-
туры и искусств. 2008. № 3. С. 64–68. 



444

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

28.	Саяпова А. М., Закиров А. И. Случай как структурообразующее на-
чало в романе Л. Н. Толстого «Анна Каренина» // Ученые записки 
Казанского университета. Серия: Гуманитарные науки. 2018. Т. 160. 
№ 1. С. 7–16.

29.	Ужанков А. Н. Учение о прилоге как духовная основа художествен- 
ного образа Анны Карениной // Новый филологический вестник. 2017. 
№ 2 (41). С. 89–100.

10.	Шутеева А. Ю. «Диалектика души» как отражение духовной сущно- 
сти человека в романе Л. Н. Толстого «Анна Каренина» (на примере 
образа Константина Левина) // Известия Российского государственного 
педагогического университета имени А. И. Герцена. 2008. № 77. С. 233–
236.

Тема 14. «Записки из подполья» Ф. М. Достоевского:  
типичность или уникальность героя?

Цель: уточнить составляющие модели «подпольного» сознания 
человека; осмыслить их в парадигме категорий «грехопадение»  
и «преображение»; определить авторское отношение к Парадокса-
листу и его «подпольным» последователям. 

1.	 Структура повести. Понятие «подполье». С кем полемизирует 
герой, утверждая преимущества рационалистических теорий 
о человеке и прогрессе? Почему Парадоксалист отрицает 
«хрустальные дворцы»? Что «выгоднее всех выгод» для чело-
века? К каким аргументам Парадоксалиста автор относится 
сочувственно?

2.	 Почему вторая часть повести называется «По поводу мокро-
го снега»? Каков смысл эпиграфа? Как раскрывается герой 
в истории с Лизой? Как решается проблема свободы в по-
вести? 

3.	 В чем Достоевский полемизирует с Лермонтовым, Некрасовым, 
Чернышевским? Как обнаруживается авторское несогласие? 
Уникален или типичен «подпольный человек»? Как определя-
ет смысл «подполья» сам Достоевский? Какие типы и харак-
теры подготовили появление Парадоксалиста? Архетип «под-
польного героя» в современной культуре.

4.	 Как происходит ннтерпретация «Записок из подполья» в ани-
мационном фильме Н. Шориной «Сон» (1988)? Какую систе-
му символов выстраивает режиссер?



445

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Литература
1. Бахтин М. М. Проблемы поэтики Достоевского. М.: Художественная 

литература, 1972. 471 с.
2. Бердяев Н. Откровение о человеке в творчестве Достоевского. М., 2018. 102 с. 
3. Буданова Н. Ф. «Записки из подполья»: загадки цензурной истории по-

вести // Достоевский. Материалы и исследования. Т. 21. СПб.: Нестор-
История, 2016. С. 236–245.

4. Живолупова Н. В. Внутренняя форма покаянного псалма в структуре 
исповеди антигероя Достоевского // Достоевский и мировая культура. 
М.: Классика плюс, 1998. № 10. С. 99–106. 

5. Захаров В. Н. Система жанров Достоевского: типология и поэтика. Л.: 
Изд–во ЛГУ, 1985. 208 с. 

6. Криницын  А.  Б. Исповедь подпольного человека. К  антропологии 
Ф. М. Достоевского. М.: МАКС Пресс, 2001. 372 с. 

7. Назиров Р. Г. Об этической проблематике повести «Записок из подполья» // 
Достоевский и его время. Л.: Наука, 1971. С. 143–153.

8. Назиров Р. Г. Творческие принципы Достоевского. Саратов: Саратовский 
университет, 1982. 160 с.

9. Романов Ю. А. Комментарии к повести Ф. М. Достоевского «Записки  
из подполья»: учеб.-метод. пособие для студентов гуманитарного про-
филя. Харьков: НТУ «ХПИ», 2002. 56 с.

10. Свительский В. А. Что такое «подполье»?: О смысле одного из ключевых 
понятий Достоевского // Индивидуальность писателя и литературно-
общественный процесс. Воронеж: Изд-во Воронеж. ун-та, 1979. С. 71–80.

11. Созина Е. К. Записки из подполья // Достоевский: Сочинения, письма, 
документы: Словарь-справочник / сост. и науч. ред Г. К. Щенников, 
Б. Н. Тихомиров. СПб.: Пушкинский Дом, 2008. С. 77–88. 

12. Шалина М. А. Повесть «Записки из подполья» в системе занятий  
по творчеству Ф. М. Достоевского // Филологические чтения: Человек. 
Текст. Дискурс. материалы конференции / сост. Е. А. Фёдорова, под ред. 
И. А. Стернина, М. В. Шамановой. 2019. С. 190–197.

13. Щенников Г. К. Достоевский и русский реализм. Свердловск: Изд-во 
Уральского ун-та, 1987. 350 с.

Тема 15. «Идиот»: идеологический роман  
или роман-трагедия?

Цель: показать разнообразие характерологических интерпретаций 
главного героя; осмыслить тотальную открытость «положительно 
прекрасного» человека к собеседованию с миром и ее восприятие 
окружающими; восстановить авторскую концепцию личности.



446

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

1.	 Проблема «положительно прекрасного» человека в творческом 
процессе Достоевского. Образ князя Льва Мышкина в романе. 

2.	 Тематическая композиция романа и типология героев. Образ 
Настасьи Филипповны Барашковой и Аглаи. Образ Парфена 
Рогожина и его «двойники». 

3.	 Проблема Красоты Христовой в романе. Герои-идеологи в ро-
мане: Ипполит Терентьев (экзистенциальный бунт как про-
должение «подпольной» философии); черты наполеонизма 
в образе Гани Иволгина; капитан Лебедев как толкователь 
Апокалипсиса; три речи Мышкина о вере, сопоставление их 
содержания с «Дневником Писателя» Достоевского. 

4.	 Современная полемика вокруг образа главного героя романа 
«Идиот»: Мышкин — «князь Христос», «лже-Христос» или 
«Антихрист»? 

5.	 Интерпретации романа «Идиот» в кинематографе и оперном 
искусстве. Опера М. Вайнберга «Идиот» (1986). Интерпрета-
ция романа в кинематографии и на телевидении А. Куросавой 
(1951), И. Пырьевым (1958), В. Бортко (2003). 

Литература
1. Бахтин М. М. Проблемы поэтики Достоевского (любое изд-е, гл. 1–3).
2. Иванов Вяч. Достоевский и роман-трагедия // О Достоевском. Творчество 

Достоевского в русской мысли 1881–1930 гг. М., 1990. С. 164–192.
3. Капустина С. В. «…Соприкосновение с Красотою Идеала есть и в бы-

линах наших…»: о взаимодействии концептов «Богатырство» и «Кра-
сота» у Ф. М. Достоевского // Ученые записки Новгородского универ-
ситета имени Ярослава Мудрого. 2022. № 3 (42). С. 306–309.

4. Коржова Е. Ю. Красота, спасающая мир: личность и ее жизненный путь 
в творчестве Ф. М. Достоевского. СПб.: Общество памяти игумении 
Таисии, 2021. 392 с. 

5. Перельштейн Р. М. Три сферы сознания как модель художественной все-
ленной в контексте искусства медленного чтения. Образ князя Мышкина 
в фильме И. Пырьева «Идиот» // Опыты медленного чтения: коллективная 
монография / отв. ред. Н. Н. Смирнова. М.: Канон+, 2021. С. 174–216.

6. Рябоконь А. В. Образ князя Мышкина в национальной экранной интер-
претации // Вестник ВГИК. 2019. Т. 11. № 2 (40). С. 54–63.

7. Сараскина Л. И. Князь Мышкин в Бомбее, на курортах Гоа и в других 
краях. Принципы адаптации // Достоевский и мировая культура. М., 
2014. № 31. С. 171–191. 



447

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

8. Скафтымов А. П. Тематическая композиция романа «Идиот» // Нрав-
ственные искания русских писателей. М., 1972. С. 23–87.

9. Фёдорова Е. А. Автор и герой в поэтике романа Ф. М. Достоевского 
«Идиот» // Проблемы исторической поэтики. 2019. Т. 17. № 3. С. 186–206.

10. Фёдорова Е. А. Достоевский без света: проблема интерпретации про-
изведений Ф. М. Достоевского в кинематографе // Вестник Ярославской 
духовной семинарии. 2020. № 2. С. 152–157.

11. Шараков С. Л. Мотив Красоты в романе Ф. М. Достоевского «Идиот» // 
Достоевский и мировая культура. Филологический журнал. 2022. № 2 (18). 
С. 40–53.

12. Энгельгард  Б.  М. Идеологический роман Достоевского // Энгель-
гард Б. М. Избранные работы. СПб., 1995. С. 270–308.

Тема 16. «Бесы» Ф. М. Достоевского  
как роман-предупреждение

Цель: указать на прогностический пафос романа Ф. М. Достоев-
ского «Бесы», рассмотреть проблематику и систему образов романа 
в свете этического учения А. А. Ухтомского.

1.	 Отражение в романе актуальных социально-политических 
процессов. Произведение как «политический памфлет» и ро-
ман-предупреждение о судьбе России.

2.	 Литературные источники романа. «Фауст» Гете и Тургенева. 
Проблема судьбы героя и поиски смысла жизни.

3.	 Концепция образа Николая Ставрогина: диалектика и трагизм. 
Проблема самозванства. Духовные доминанты героя. Женские 
образы романа. Споры о Марии Лебядкиной.

4.	 Герои-идеологи и их идейные системы в романе: Шигалев  
и «шигалевщина»; Шатов и идея «народа-богоносца»; Кирил-
лов и идея человекобога.

5.	 Образ Степана Трофимовича Верховенского в динамике: грехо
падение, прозрение и искупление. Динамическая модель лич-
ности.

6.	 История изъятой и восстановленной главы «У Тихона». Ее 
место и функции в общей концепции романа «Бесы». Образ 
старца Тихона и его прототипы.

7.	 Евангельские мотивы в романе. Символический план произ-
ведения. Церковный календарь в романе. Интерпретация ро-
мана кинорежиссером В. Хотиненко (2014).



448

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Литература
1.	Гаричева (Фёдорова) Е. А. Ф. М. Достоевский о преображении лич-

ности в романе «Бесы» // Знание. Понимание. Умение. 2008. № 3. 
С. 150–155.

2.	 Коржова Е. Ю. Красота, спасающая мир: личность и ее жизненный путь 
в творчестве Ф. М. Достоевского. СПб.: Общество памяти игумении 
Таисии, 2021. 392 с.

3.	 Кошечко А. Н. «Мир с Богом» и «мир без Бога»: религиозный и атеи-
стический типы духовности в экзистенциальной аксиологии романа 
Ф. М. Достоевского «Бесы» // Сибирский филологический журнал. 2014. 
№ 3. С. 94–104.

4.	 Постникова Е. Г. Феномен самомифологизации и архаизация массового 
сознания в романе Ф. М. Достоевского «Бесы» // Вестник Ленинград-
ского государственного университета имени А. С. Пушкина. 2012. Т. 1. 
№ 3. С. 24–30.

5.	 Сараскина Л. И. «Бесы»: роман-предупреждение. М.: Сов. писатель, 
1990. 478 с.

6.	Сараскина  Л.  И.  Киноверсии романа Ф.  М.  Достоевского «Бесы»  
как эксперименты и авантюры // Роман Ф. М. Достоевского «Бесы» 
в контексте духовной традиции и «большого времени» русской куль-
туры: материалы Всероссийской научной конференции. Липецк, 2022. 
С. 13–25.

7.	 Фёдорова Е. А. Принцип доминанты в образах героев романа «Бесы» 
Ф. М. Достоевского (в свете этического учения А. А. Ухтомского) // 
Проблемы исторической поэтики. 2023. № 21 (1). С. 161–182.

8.	 Шараков С. Л. Христианский символизм в романе Ф. М. Достоевского 
«Бесы» // Проблемы исторической поэтики. 2013. № 11. С. 202–218. 

Тема 17. «Подросток» Ф. М. Достоевского  
как дидактический роман

Цель: показать традиции дидактической календарной литературы 
в романе, раскрыть особенности произведения как романа воспитания, 
основанного на национальных традициях древнерусской словесности.

1.	 Проблема «отцов и детей» в романе «Подросток». Идея Рот-
шильда Аркадия, подпольные черты в герое. Мотив поиска 
отца в романе. Образ Версилова как тип «русского скиталь-
ца». «Великая мысль» Версилова. Образ Макара Долгоруко-
го как тип странника и праведника («Влас» Некрасова как 
прототип). 



449

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

2.	 Сюжетные мотивы искушения и грехопадения героя. Притче-
вая основа романа (притча о блудном сыне).

3.	 Идея благообразия Макара Долгорукого как противопостав-
ление ротшильдовской идее Подростка и европейскому ски-
тальчеству Версилова. Женские образы романа «Подросток». 
Значение образа матери для Аркадия.

4.	 «Подросток» как роман воспитания и «Великой Субботы» 
(В. Н. Захаров). Вставные пасхальные рассказы (о купце Ско-
тобойникове, опера Тришатова). Значение церковного кален-
даря в романе.

Литература
1. Габдуллина В. И. Мотив блудного сына в произведениях Ф. М. Достоев-

ского и И. С. Тургенева: учебное пособие. Барнаул, 2006. 132 с.
2. Захаров В. Н. Имя автора — Достоевский. Очерк творчества: монография. 

М.: Индрик, 2013. 457 с.
3. Капустина С. В. Концепт «беспорядок» в романе Ф. М. Достоевского 

«Подросток» // Достоевский и мировая культура. Филологический жур-
нал. 2021. № 3 (15). С. 76–97.

4. Пичугина О. В. Религиозно-философские основания позднего творчества 
Ф. М. Достоевского: лекции по спецкурсу. Кемерово, 2012. 92 с.

5. Тихомиров Б. Н. Религиозные аспекты творчества Ф. М. Достоевского. 
Проблемы интерпретации, комментирования, текстологии: дис. … д-ра 
филол. наук. СПб., 2006. 567 с.

6. Тоичкина А. В. «Русская идея» как предмет изображения в романе 
«Подросток» // Проблемы исторической поэтики. 2023. № 4. С. 130–154.

7. Фёдорова Е. А. Церковный календарь, евангельский и литургиче- 
ский текст в  романе «Подросток» и «Дневнике Писателя» (1876) 
Ф. М. Достоевского // Проблемы исторической поэтики. 2021. № 1. 
С. 258–283.

8. Шараков С. Л. Мотив блудного сына в романе Ф. М. Достоевского «Под-
росток» // Ученые записки Новгородского университета. 2020. № 3 (28). 
С. 17–18.

Тема 18. «Братья Карамазовы» Ф. М. Достоевского:  
каким видит писатель будущее России?

Цель: показать значение романа в творчестве Достоевского и его 
последователей; определить аксиологические траектории движения 
героев в произведении; выявить ценностные доминанты внутри 



450

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

братских взаимоотношений; показать влияние искаженного семей-
ного предания на будущность детей; определить путь их спасения.

1.	 Проблема «случайного семейства». Образы отца и братьев 
Карамазовых. Духовные искания героев в романе Ф. М. До-
стоевского «Братья Карамазовы». От Двойника к Собеседни-
ку (по А. А. Ухтомскому).

2.	 Место поэмы Ивана Карамазова «Великий инквизитор»  
в романе. Черты антиутопии в романе «Братья Карамазовы». 
Рецепция поэмы в русской культуре последующих эпох. 

3.	 Глава «Русский инок» как противопоставление «Великому инк
визитору» Ивана Карамазова. Философия любви старца Зосимы.

4.	 Евангельский текст в романе «Братья Карамазовы». Художе-
ственное воплощение концепции «пути зерна». 

5.	 Древнерусские традиции в романе Достоевского «Братья Кар-
мазовы» и традиции Достоевского в русском историософском 
романе начала XX века.

Литература
1. Ветловская В. Е. Роман Ф. М. Достоевского «Братья Карамазовы». СПб.: 

Пушкинский Дом, 2007. 640 с.
2. Габдуллина В. И. Мотив блудного сына в произведениях Ф. М. Достоев-

ского и И. С. Тургенева: учебное пособие. Барнаул, 2006. 126 с.
3. Гаричева (Фёдорова) Е. А. Евангельское слово и традиции древнерус-

ской словесности в романе Ф. М. Достоевского «Братья Карамазовы» // 
Проблемы исторической поэтики. Петрозаводск: ПГУ, 2012. № 10. 
С. 188–195.

4. Захаров В. Н. Имя автора — Достоевский. Очерк творчества: монография. 
М.: Индрик, 2013. 457 с.

5. Келдыш В. А. Наследие Ф. Достоевского и русская мысль порубежной 
эпохи // Келдыш В. А. О «серебряном веке» русской литературы: Общие 
закономерности. Проблемы прозы. М.: ИМЛИ РАН, 2010. С. 18–42.

6. Кошелева Е. И. «Легенда о великом инквизиторе» Ф. М. Достоевского: 
традиция осмысления // Достоевский в XXI веке: сб. научн. ст. / под ред. 
И. И. Морозовой. Гомель: ГГУ, 2002. С. 51–57.

7. Петрухина Н. М. Русская историософия ХХ века в контексте традиции 
нравственно-психологического романа Ф. Достоевского // Вестник Рос-
сийского университета дружбы народов. Серия: Литературоведение. 
Журналистика. 2021. Т. 26. № 3. С. 363–374.

8. Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки 
на полях. СПб.: Петербургский писатель, 1996. 528 с.



451

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

9. Фёдорова Е. А. Доминанта души и хронотоп Раскольникова: от «Двой-
ника» к «Собеседнику» // Социальные и гуманитарные знания. 2016. 
Т. 2. № 4 (8). С. 327–332. 

Тема 19. «Дневник Писателя» Ф. М. Достоевского  
как предшественник современной журналистики

Цель: показать новаторство «Дневника Писателя» и его значение 
для последующего развития журналистики и современной культуры; 
провести эйдологические параллели с романным наследием писа-
теля; уточнить понятие «журнализм» Достоевского.

1.	 Уникальность моножурнала «Дневник Писателя». Связь худо-
жественного и публицистического начала в творчестве автора.

2.	 Позиция Достоевского-гражданина и отражение почвенниче-
ских взглядов в публицистическом дискурсе. Главы «Влас» 
(«Дневник Писателя» за 1873 г.) и «Фома Данилов, замученный 
русский герой» («Дневник Писателя» за 1877 г.). Концепция 
духовного богатырства русского народа. 

3.	 Повесть «Кроткая». Типология героев и проблематика произ-
ведения. Споры вокруг образа Кроткой в современной науке 
и в искусстве.

4.	 «Сон смешного человека». Жанр «фантастического рассказа» 
в творчестве Достоевского. Диалектика внутреннего развития 
личности. Три модели мира в рассказе. Философская пробле-
матика произведения. 

5.	 Речь о Пушкине и концепция всечеловека. Сербский препо-
добный Иустин (Попович) о миссии Достоевского. 

6.	 Интерпретация произведения в телесериале В. Ткачева «Днев-
ник Достоевского» (2019–2021). Повесть «Кроткая» и ее ин-
терпретации в фильмах А. Борисова (1960), Р. Брессона (1969), 
в анимационном фильме П. Думалы (1985). Рассказ «Сон 
смешного человека» и его интерпретация в анимационном 
фильме А. К. Петрова (1992).

Литература
1. Достоевский и журнализм / под ред. В. Н. Захарова, К. А. Степаняна, 

Б. Н. Тихомирова. СПб.: Дмитрий Буланин, 2013. 384 с.
2. Иустин Попович, преп. Достоевский о Европе и славянстве / пер. с серб-

ского Л. Н. Даниленко. М.; СПб.: Сретенский монастырь, 2002. 286 с.



452

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

3. Захаров В. Н. Имя автора — Достоевский. Очерк творчества: монография. 
М.: Индрик, 2013. 457 с.

4. Зырянов О. В. «Откровение о человеке» Ф. М. Достоевского сквозь при-
зму христианской антропологии // Зырянов О. В. Русская классическая 
словесность в этноконфессиональной перспективе: учебное пособие / 
науч. ред. Н. Н. Илышева. Екатеринбург: Изд-во Уральского универси-
тета, 2014. С. 172–187.

5. Капустина С. В. Православный кардиогнозис русского народа как основа 
богатырства (на материале «Дневника Писателя» Ф. М. Достоевского) // 
Вестник Томского государственного университета. Культурология и ис-
кусствоведение. 2022. № 46. С. 44–52.

6. Кузьмина М. А. Аксиологичесая психолингвистика как метод анализа 
«Дневника Писателя» Ф. М. Достоевского // Творчество Достоевского: 
проблемы, жанры, интерпретации. Новокузнецк; Красноярск, 2022. С. 43–49.

7. Пичугина О. В. Религиозно-философские основания позднего творчества 
Ф. М. Достоевского: лекции по спецкурсу. Кемерово, 2012. 92 с.

8. Тарасова Н. А. «Дневник Писателя» Ф. М. Достоевского (1976–1877): 
критика текста: монография. М., 2011. 392 с.

9. Фёдорова Е. А. Церковный календарь, евангельский и литургический 
текст в романе «Подросток» и «Дневнике Писателя» (1876) Ф. М. До-
стоевского // Проблемы исторической поэтики. 2021. № 1. С. 258–283.

Тема 20. Автор и герой в повестях Л. Н. Толстого  
и рассказах А. П. Чехова

Цель: выявить характер аксиологического диалога «автор–герой» 
в повестях Л. Н. Толстого («Смерть Ивана Ильича», «Отец Сергий») 
и рассказах А. П. Чехова («Студент», «Архиерей»); установить общее 
и различное в этих отношениях; определить точки пересечения ак-
сиосфер Л. Н. Толстого и позднего А. П. Чехова.

1.	 Герой в ситуации порога между жизнью и смертью, его про-
зрение («Смерть Ивана Ильича»). Герой в ситуации поиска 
духовных ориентиров и своего места в жизни («Отец Сергий»). 

2.	 Авторская позиция и формы ее выражения в повестях Л. Н. Тол-
стого «Смерть Ивана Ильича» и «Отец Сергий».

3.	 Архетип блудного сына и телеологический сюжет в повестях 
Л. Н. Толстого.

4.	 Автор и герой в рассказе А. П. Чехова «Студент» и «Архиерей»: 
структура повествования, система мотивов. Церковный календарь.

5.	 Можно ли говорить о кольцевой композиции в рассказах  
Чехова? Происходит ли прозрение героя в финале?



453

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Литература
1. Бочаров С. Г. Толстой и новое понимание человека. «Диалектика души» // 

Литература и новый человек. М., 1963. С. 224–309.
2. Гиршман М. М. Ритм как элемент стилевого своеобразия // Гиршман М. М. 

Ритм художественной прозы. М., 1982. С. 205–218.
3. Козлова Я. О. Жанр пасхального рассказа: завершение духовно-нрав-

ственных исканий А. П. Чехова («Святою ночью», «Студент», «Архие-
рей») // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: 
История. Филология. 2021. Т. 20. № 2. С. 120–127.

4. Назиров Р. Г. Традиции Гоголя и Пушкина в русской прозе XIX века. 
Сравнительная история фабул // Назировский архив. 2020. № 4 (30). 
С. 34–261.

5. Ранева-Иванова М. Христианский мотив и поздний рассказ А. П. Чехова: 
жанр и повествование. 2005. № 7. С. 416–427.

6. Тюпа В. И. Художественность и нравственная норма // Тюпа В. И. Худо-
жественность чеховского рассказа. М., 1989. С. 104–123.

7. Фаленкова Е. В. «Стратегия пути» странника как модель духовного 
развития человека в творчестве позднего Л. Н. Толстого // Вестник 
Волгоградского государственного университета. 2014. Серия 7. № 2. 
С. 20–25.

8. Чернец Л. В. О типах персонажей в русской литературе XIX в.: моно-
графия. М.: МАКС Пресс, 2018. 212 с.

9. Фёдорова Е. А. «Великие грешники» и праведники Л. Н. Толстого  
и Ф. М. Достоевского в свете этического учения А. А. Ухтомского // Два 
века русской классики. 2024. Т. 6. № 1. С. 210–231.

10. Шмид В. Мнимое прозрение Ивана Великопольского («Студент») // 
Шмид В. Проза как поэзия. Статьи о повествовании в русской литера-
туре. СПб., 1994. С. 167–183.

4.4. А. С. Пушкин о судьбе России в драме  
«Борис Годунов»

Е. А. Фёдорова

Трагедию А. С. Пушкина «Борис Годунов» (1825) можно считать 
одним из самых значимых произведений в истории русской словес-
ности XIX в. Написанная в год восстания на Сенатской площади, 
она вобрала в себя размышления о судьбе России и русского чело-
века в период кризиса и Смутного времени. А. А. Ухтомский в сво-
их заметках писал: «“Борисъ Годуновъ” посвящается Карамзину. 



454

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Шекспир замѣнилъ Байрона. Борисъ есть вершина, гдѣ сочетается 
у П<ушкина> байронизм съ нацiональнымъ объективизмомъ»7.

Традиции Пушкина были продолжены А. К. Толстым в трагедии 
«Царь Борис» (1869) и А. Н. Островским в исторической драматур-
гии: трагедиях и хрониках «Дмитрий Самозванец и Василий Шуй-
ский» (1866), «Козьма Захарьич Минин, Сухорук» (1861, 1866). 
Важнейшей проблемой всех указанных исторических драм являет-
ся вопрос о причинах Смутного времени и путях выхода из кризиса. 
В центре внимания драматургов оказываются две личности: Борис 
Годунов и Лжедмитрий. Главная тема данных произведений — это 
судьба народа и личности в переломную эпоху.

Г. Д. Гачев выделяет в драме как роде литературы онтологическую 
проблематику: «Судьба человека есть заинтересованная в человеке 
беспредельность мира, оборачивающаяся к нему как его удел» [Гачев, 
с. 275]. В этом отношении трагедия Шекспира «Макбет» интересна 
тем, что заглавный герой хочет опередить судьбу, но она его дого-
няет и опережает [там же, с. 293]. Тема судьбы является основной 
в драме «Борис Годунов», сюжетные мотивы исторических драм 
А. С. Пушкина и А. К. Толстого схожи. 

Особенности жанра исторической драмы Пушкина, проблема 
соотношения авторской позиции и позиции героев до сих пор вы-
зывают споры среди литературоведов. Так, С. М. Бонди утверждает, 
что, создавая своё произведение, Пушкин ориентировался не на 
трагедии Шекспира, а на его исторические хроники. «Бориса Году-
нова» исследователь считает политической и социальной драмой, 
поскольку главное действующее лицо в трагедии — это народ, ко-
торый показан в развитии (от проявления равнодушия к выражению 
недовольства и восстанию) [Бонди]. По мнению Н. В. Захарова, глав-
ной чертой шекспировской манеры письма Пушкин считал «объектив-
ность, жизненную правду характеров» и «верное изображение време-
ни». «По системе отца нашего Шекспира» Пушкин строил свою 
трагедию «Борис Годунов» (1825), а объективность в изображении 
эпохи и характеров того времени он позаимствовал у Шекспира» [За-
харов, с. 236]. Исследователь утверждает, что Пушкин, создавая 
русскую национальную драму, в отличие от Шекспира, обратился 
к категориям христианской православной культуры [там же, с. 240].

7 СПб. Филиал Архива РАН. Ф. 749. Оп. 1. Ех. Хр. 93. Л. 58.



455

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Считая Бориса Годунова детоубийцей, Пушкин следует за Н. М. Ка-
рамзиным и древнерусскими источниками. Н. Г. Устрялов в книге, 
которая имелась в библиотеке Пушкина [Устрялов, с. 9], приводит 
свидетельства тех, кто привлекался во время угличского розыска. 
Большинство опрошенных Василием Шуйским считало смерть 
царевича Димитрия несчастным случаем. Устрялов делает вывод: 
«Если вѣрить нашимъ лѣтописямъ безусловно, Годуновъ заслужилъ 
въ полной мѣрѣ проклятiе потомства» [Устрялов, с. 168]. Мотив 
детоубийства объединяет трагедию Шекспира и Пушкина.

Макбет Шекспира совершает цепь преступлений, последнее из 
которых — убийство невинного ребёнка, сына Макдуфа, оказыва-
ется роковым. Малькольм говорит об этом отцу мальчика: «Макбет 
созрел: пора / стряхнуть плоды, Промысел Всевышний / избрал 
орудья»8. В драме Пушкина убийство царевича Димитрия вызывает 
муки совести у Годунова. Он видит такой же окровавленный призрак, 
как Макбет видит призрак убитого им Банко. Пушкин вводит в тра-
гедию видéние-предупреждение, которое потом развернёт в знаме-
нитую сцену М. П. Мусоргский в опере «Борис Годунов» (1868), — 
призрак царевича Димитрия, обагрённого кровью: «О совесть лютая, 
/ как тяжко ты караешь! / Ежели в тебе пятно единое, / единое слу-
чайно завелося, / душа сгорит, нальётся сердце ядом, / так тяжко, 
тяжко станет, / что молотом стучит в ушах / укором и проклятьем… 
/ И душит что-то… (глухо)/ Душит… / И голова кружится… / В гла-
зах… дитя… окровавленное! / Вон… вон там, что это? / Там, в углу… 
/ Колышется, растёт… / Близится, дрожит и стонет…/ (говорком) 
Чур, чур… / Не я… не я твой лиходей… / Чур, чур, дитя! / Не я… не 
я… / Воля народа! / Чур, дитя! Чур! / Господи! / Ты не хочешь смер-
ти грешника, / помилуй душу преступного / царя Бориса!»9. Мусорг-
ский находит это видéние в рассказе Пимена об убийстве царевича 
Димитрия как свидетельство вины убийц: «Тут народ / Вслед бро-
сился бежавшим трём убийцам; / Укрывшихся злодеев захватили / 
И привели пред тёплый труп младенца, / И чудо — вдруг мертвец 

8 Шекспир В. Трагедии / Сост. В. П. Комарова. СПб.: Лениздат, 1993. С. 639. 
Далее ссылки на это издание приводятся в тексте раздела с использованием со-
кращения Шекспир и указанием страницы в круглых скобках.

9 Мусоргский М. П. Либретто оперы «Борис Годунов». [Электронный ресурс]. 
URL: https://100oper.ru/boris-godunov-libretto.html?ysclid=lu8pygcdbs718234503 (дата 
обращения: 25.03.2024).



456

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

затрепетал — / "Покайтеся!" — народ им завопил: / И в ужасе под 
топором злодеи / Покаялись — и назвали Бориса» (Пушкин, т. 5, 
с. 204).

Годунов у Пушкина понимает, что «жалок тот, в ком совесть не-
чиста» (там же, т. 5, с. 209). Упрекает себя в том, что дочь его не 
получила личного счастья: «Я, может быть, прогневал небеса, /  
Я счастие твоё не мог устроить» (там же, с. 224). Но подлинного 
покаяния не происходит. Годунов убеждает себя, что он может вла-
ствовать над данным ему свыше видением: «На призрак сей подуй — 
и нет его» (Пушкин, т. 5, с. 231). В этом он предвосхищает героя 
романа Ф. М. Достоевского «Бесы», Ставрогина, который пишет 
в исповеди о том, что может властвовать над видéнием обиженной 
им девочки Матрёши.

Сон в трагедии Пушкина выражает «подсознательное» и «надсо-
знательное», по словам Д. И. Чижевского [22]. Годунов после из-
вестия об «ожившем» царевиче Димитрии вспоминает свой сон: 
«Так вот зачем тринадцать лет мне сряду / Все снилося убитое дитя!» 
(Пушкин, т. 5, с. 231). Он воспринимает это как возмездие за своё 
преступление. Однако покаяния не происходит. Тема смерти невин-
ного ребёнка ради будущей мировой гармонии будет подхвачена 
Достоевским в романе «Братья Карамазовы» в знаменитой речи 
Ивана Карамазова о «слезинке» ребёнка.

В письме к П. А. Вяземскому о плане «Бориса Годунова»  
от 13 сентября 1825 г. Пушкин ссылается на «Историю государства 
Российского» Н. М. Карамзина — «конец 10-го и весь 11-ый том»10. 
Свою трагедию он посвящает памяти Карамзина. В целом Пушкин 
следует за великим русским историографом, но вносит свои коррек-
тивы, особенно в осмысление характеров Бориса Годунова и Лжед-
митрия. Карамзин, обращаясь к древнерусским летописям, показы-
вает Годунова властолюбцем, готовым на всё ради завладения 
престолом. Как и Макбет, Годунов у Карамзина верит в предсказание, 
что станет царем: «Имея ум редкий, Борис верил однако ж искусству 
гадателей; призвал некоторых из них в тихий час ночи и спрашивал, 

10 Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 10 т. / АН СССР. Ин-т рус. лит. (Пушкинский 
Дом); Т. 10: Письма / Текст проверен и примечания составлены Б. В. Томашевским. 
Л.: Наука, 1979. С. 141. Далее ссылки на это издание приводятся в тексте раздела 
с использованием сокращения Пушкин и указанием тома и страницы в круглых 
скобках.



457

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

что ожидает его в будущем? Льстивые волхвы или звездочёты от-
ветствовали: тебя ожидает венец…»11. В трагедии Пушкина нет 
мотива предсказания. Карамзин показывает возможный путь спасе-
ния для Годунова, повествуя о судьбе убийцы царевича Клешнине, 
который после покаяния ушёл в монастырь (Карамзин, с. 256). 
Мотив покаяния в трагедии Пушкина связан с иным героем — Ива-
ном Грозным, которого старец Пимен противопоставляет Борису 
Годунову.

Е. О. Модникова, сопоставляя трагедию А. С. Пушкина и А. К. Тол-
стого, считает, что «глубокое различие с концепцией A. C. Пушкина 
в том, что Дмитрий у А. К. Толстого не реальное лицо, а фантом, 
призрак. Бориса не устрашает реальное лицо — Самозванец, против 
которого он принимает реальные меры, но приводит в ужас появле-
ние призрака убитого Дмитрия» [Модникова, с. 22]. Годунову даёт-
ся демонологическое видение, и окружающие видят его одержимость. 
Не в силах заснуть, ночью Годунов видит на своём престоле тень: 
«Бессоница! — Но нет — я точно вижу — / Вновь что-то там коле-
блется, как дым, — / Сгущается — и образом стать хочет! / Ты — ты! 
Я знаю, чем ты хочешь стать, — / Сгинь! Пропади!» (Толстой, т. 3, 
с. 495). Стражники пугаются этой сцены, призывая небесные силы: 
«Святая сила с нами!», «Помилуй Бог нас!» (там же, с. 495). Сам 
А. К. Толстой писал о призраке Годунова как демонологическом 
персонаже: «Бой, в котором погибает мой герой, — это бой с при-
зраком его преступления, воплощённым в таинственное существо, 
которое ему грозит издалека и разрушает всё здание его жизни»12. 
Так, «двойник» Годунова из тени воплощается в образ.

Второй самозванец, претендующий на власть в трагедии Пушки-
на, — Лжедмитрий. Н. М. Карамзин называет его мечтателем, кото-
рому внушили мысль о том, что он сможет стать орудием возмездия 
для Годунова: «Мысль чудная уже поселилась и зрела в душе меч-
тателя, внушённая ему, как уверяют, одним злым иноком: мысль, что 
смелый самозванец может воспользоваться легковерием россиян, 

11 Карамзин Н. М. История Государства Российского / примеч. А. М. Кузнецова. 
Т. IX–XII. Калуга: Золотая аллея, 1994. С. 250. Далее ссылки на это издание при-
водятся в тексте раздела с использованием сокращения Карамзин и указанием 
страницы в круглых скобках.

12 Толстой А. К. Собрание сочинений: в 4 т. / сост. и общ. ред. И. Г. Ямпольского. 
М.: Правда, 1980. Т. 4. С. 466.



458

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

умиляемых памятию Димитрия, и в честь Небесного Правосудия 
казнить святоубийцу!» (Карамзин, с. 370).

И. З. Серман обращается к концепции Карамзина и считает, что 
в трагедии Пушкина рассказ Пимена о гибели царевича Димитрия 
внушил Григорию Отрепьеву фанатичную веру в своё предназначе-
ние отомстить Годунову за смерть царевича и в жизни воплотить эту 
«поэтическую мечту» [Серман]. При этом исследователь восприни-
мает Лжедмитрия как нарушителя традиций и норм, не верящего 
в Бога [Серман, с. 122]. С этим трудно согласиться. 

Сон Григория Отрепьева в монастыре, о котором он рассказыва-
ет Пимену, несёт несколько смыслов: он предвещает его будущую 
смерть — падение с колокольни, он же в символической форме по-
казывает грехопадение героя, одержимого гордостью: «И, падая 
стремглав, я пробуждался». Григорию во сне даётся предупреждение: 
не возноситься над людьми, считая их «муравейником». У него есть 
страх Божий и стыд. Ухтомский, вслед за Иоанном Лествичником, 
считал, что стыд и любовь даны всем людям, что это «естественный 
закон». Но «плотской» человек начинает торжествовать в Григории 
Отрепьеве. Начинается всё с желания пожить яркой, насыщенной 
жизнью, в войнах и пирах, какой была жизнь Пимена до ухода в мо-
настырь. Предостережения Пимена о том, что надо смирять себя 
молитвой и постом, и о том, что выше всех царей «единый Бог», 
Григорий не слышит. Но рассказ об убиенном царевиче восприни-
мает как свидетельство незаконности власти правителя: 

Борис, Борис! всё пред тобой трепещет, 
Никто тебе не смеет и напомнить 
О жребии несчастного младенца, —
А между тем отшельник в тёмной келье 
Здесь на тебя донос ужасный пишет: 
И не уйдешь ты от суда мирского, 
Как не уйдешь от Божьего суда (Пушкин, т. 5, с. 204).

Ошибка Отрепьева заключается в том, что он думает, будто лето
писец записывает всё происходящее вокруг, «добру и злу внимая 
равнодушно», без этической оценки происходящего. Он сам готов 
смешать добро и зло, нивелировать духовные ценности. Пушкин 
при создании этого героя подступает к изображению героя-идеоло-
га, вроде Германна в «Пиковой даме» или Пугачёва в «Капитанской 



459

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

дочке». У Григория Отрепьева есть своя жизненная философия. 
Лжедмитрий показан Пушкиным как человек сильных страстей. 
В этом он напоминает Пугачёва, героя «Капитанской дочки», когда 
тот рассказывает калмыцкую сказку о вороне и орле. О связи по-
вести «Капитанская дочка» с трагедией «Борис Годунов» пишет 
Еремеев [Еремеев], указывая, что Пугачёв вспоминает Самозванца: 
«Для меня не будет помилования. Буду продолжать как начал. Как 
знать? Авось и удастся! Гришка Отрепьев ведь поцарствовал же над 
Москвою» (Пушкин, т. 6, с. 337). Григорий Отрепьев слышит из уст 
монаха Пимена повесть о злодеянии Годунова и решает вступить 
в борьбу с царём Борисом, поскольку понимает, что тот совершил 
грех, преступление, поэтому его ожидает «Божий суд». Себя Отрепьев 
воспринимает как орудие Бога.

Когда Григорий Отрепьев видит своих новых сторонников, он 
ещё раз убеждается в своём избранничестве: «Всё за меня: и люди, 
и судьба» (Пушкин, т. 5, с. 204). Окончательный выбор делает От-
репьев, когда встречается с Мариной Мнишек. Григорий испытыва-
ет сильное чувство к гордой польке, ради которой он готов отказать-
ся от борьбы за власть. Однако он видит, что Марина Мнишек 
останется с ним при условии, что он возьмет власть в свои руки  
(ей неважно, кто он на самом деле), и он возвращается к своей идее 
возмездия: «Тень Грозного меня усыновила, / Димитрием из гроба 
нарекла, / Вокруг меня народы возмутила / И в жертву мне Бориса 
обрекла» (Пушкин, т. 5, с. 246). Именно в этот момент автор назы-
вает его не «Григорием», а «Димитрием», поскольку он чувствует 
себя в роли Димитрия. Он становится орудием Божьего гнева.  
Но приняв решение вести иноземные войска на Москву, герой Пуш-
кина окончательно становится «Самозванцем». Б. А. Успенский 
замечает, что в диалоге патриарха и игумена слова Отрепьева о том, 
что он «будет царём» называются «ересью», поскольку, по пред-
ставлению человека того времени, царский титул даётся человеку 
Богом [Успенский, с. 202]. 

Можно заметить, что в Григории Отрепьеве угадываются черты 
будущего «великого инквизитора» Достоевского, поскольку он 
презирает «чернь» и считает, что в народе нет истинной право-
славной веры. Как великий инквизитор, Лжедмитрий осознаёт, что 
идёт не за Христом, а за антихристом, но продолжает этот путь и со
бирается вести за собой народ. В беседе с патером Черниковским 



460

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Лжедмитрий утверждает, что в течение двух лет сможет добиться 
того, что русский народ примет католическую веру. Именно с этого 
эпизода он именуется в трагедии Самозванцем:

Нет, мой отец, не будет затрудненья; 
Я знаю дух народа моего; 
В нём набожность не знает исступленья: 
Ему священ пример царя его. 
Всегда, к тому ж, терпимость равнодушна. 
Ручаюсь я, что прежде двух годов 
Весь мой народ, вся северная церковь 
Признают власть наместника Петра (Пушкин, т. 5, с. 204).

В житии царевича Димитрия Угличского рассказывается о явле-
нии убиенного младенца Тихону и пророчестве о гибели «власто-
любца» Бориса Годунова и его рода. Тот, кто «со престола свержетъ 
и царства лишитъ, и родъ его весь погубит», представляется в аги-
ографическом источнике как орудие гнева Божия. Вместе с тем 
дважды Григорий Отрепьев называется «не царевъ сынъ, но сосудъ 
диаволъ». Его преступлением становится не только самозванство, 
но и желание «вѣру христианскую до конца искоренити», а также 
убийство «многочисленного множества» людей и «Бориса сына и 
жены его», которых он повелел «удавити»13. Пушкин точно следует 
за древнерусским источником и Карамзиным. Патриарх в пушкинской 
трагедии, узнав о том, что Григорий заявил «буду царём на Москве!», 
называет его «сосудом диавольским», т. е. одержимым нечистой 
силой (Пушкин, т. 5, с. 205). Мотив одержимости и вызова судьбе 
объединяет героя Пушкина с Макбетом, героем Шекспира. 

Однако в трагедии Пушкина есть мотив, который не встречается 
у Шекспира, поскольку он обращает читателя к национальным тра-
дициям. В библиотеке Пушкина находилось «Сказание о Мамаевом 
побоище» [Модзалевский, с. 9], аллюзию к которому Пушкин вкла-
дывает в уста Годунова. Речь идёт об участии в Куликовской битве 
монахов Свято-Троицкой лавры, которых благословил на битву 

13 Житие царевича Димитрия Угличского / подг. текста, перев. и коммент. 
Т. Р. Руди // Библиотека литературы Древней Руси. Т. 14. [Электронный ресурс]. 
URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=10864&ysclid=lu6nzfxilj712617545 
(дата обращения: 24.03.2024).



461

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

преп. Сергий Радонежский. Борис Годунов размышляет: «…В преж-
ни годы, / Когда бедой Отечеству грозило, / Отшельники на битву 
сами шли, но не хотим тревожить ныне их» (Пушкин, т. 5, с. 290). 
Мотив отказа Бориса Годунова от помощи небесных сил повторяет-
ся в сцене с патриархом Иовом, который предлагает перенести мощи 
царевича Димитрия в собор Михаила Архангела, небесного покро-
вителя воинов.

Древнерусские источники трагедии Пушкина достаточно хоро-
шо исследованы в отечественной науке. В. А. Бочкарёв показывает 
связь пушкинского произведения с Подробной летописью, со «Ска-
занием» Авраамия Палицына [Бочкарев, с. 6], в Житии царевича 
Димитрия Углечского, входящего в Четьи Минеи Димитрия Ростов-
ского, находит темы Божьего гнева и угрызений совести, считает 
данное житие источником монолога патриарха Иова [там же, с. 9]. 
Лотман в комментариях к трагедии Пушкина упоминает также 
Никоновскую летопись, «Летопись о многих мятежах и о разорении 
Московского государства», изданную в 1771 и 1788 гг. Н. И. Нови-
ковым, «Хронограф» 1617 г., «Летопись о многих мятежах» и др. 
[Лотман]. Н. В. Трофимова показывает, как Пушкин развивает идеи 
и образы Жития царевича Димитрия, входящего в Четьи Минеи 
Иоанна Милютина, а также «Сказания о царстве государя и велико-
го князя Феодора Иоанновича» [Трофимова]. Несмотря на это 
основательное изучение источников, нет обращения к «Сказанию 
о Мамаевом побоище», историософская проблематика древнерусских 
произведений также редко становится предметом размышлений 
исследователей.

Л. М. Лотман, размышляя о Промысле Божием в трагедии, соеди-
няет точку зрения автора и Бориса Годунова, поэтому утверждает, 
что «скептицизм Пушкина выражается и в том, что вера Бориса 
Годунова в справедливость и милость Провидения не оправдыва-
ется. Провидение хранит Самозванца-авантюриста (слова Гаврилы 
Пушкина «хранит его, конечно, Провиденье» — сцена «Лес») и об
рекает на гибель невинного юного сына Бориса Феодора, вопреки 
надежде его отца («Но Бог велик! Он умудряет юность, Он слабости 
дарует силу» — сцена «Москва. Царские палаты»)» [Лотман]. Это 
противоречит размышлениям Пушкина о Промысле Божием в ре-
цензии на второй том «Истории русского народа» Н. А. Полевого 
(1831): «Не говорите: “иначе нельзя было быть”. Коли было бы это 



462

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

правда, то историк был бы астрономом, и события жизни челове-
ческой были бы предсказаны в календарях, как затмения солнечные. 
Но Провидение не алгебра, Ум человеческий, по простонародному 
выражению, не пророк, а угадчик, он видит общий ход вещей  
и может выводить из оного глубокие предположения, часто оправ-
данные временем, но невозможно ему предвидеть случая — мощ-
ного, мгновенного орудия Провидения» (Пушкин, т. 7, с. 143–144). 
На наш взгляд, Пушкин в трагедии «Борис Годунов», следуя тради-
ции древнерусской словесности, показывает, как нравственный 
выбор любой личности определяет её судьбу, а выбор правителя — 
судьбу народа.

«Житие царевича Димитрия Угличского» является одним из ис-
точников трагедии Пушкина «Борис Годунов», поскольку автор 
трагедии следует изложенному в житии пониманию истории и ха-
рактеристике главных героев. Так, Феодор Иоаннович показан 
в агиографическом источнике и в пушкинской трагедии как правитель, 
имеющий страх Божий, пребывающий в непрестанных молитвах. 
В «Повести о Житии Фёдора Ивановича» патриарха Иова показано 
преображение царя Феодора перед смертью, когда ему даётся видéние 
«светлого мужа»: «“Зрите ли? Одра моего предстоит мужь светел во 
одежде святителей, ити ми, глаголя, с собою повелѣвает”. Они же 
чюдишася на многъ час, царя убо единого зряще и того зело изне-
могающе, мужа же не видяще, ни гласа его не слышаще; и мнѣша 
воистину аггела Божия пришедша к нему и возвещающа ему к Богу 
отшествие»14. В трагедии Пушкина Монах Пимен подчеркивает 
кротость царя Феодора: «Бог возлюбил смирение царя»15. Пушкин 
передаёт Пимену свидетельство о его предсмертном видéнии: «в час 

14 Повесть о честнѣм житии благовѣрнаго и благородного и христолюбиваго 
государя царя и великого князя Федора Ивановича всея Русии, о его царьскомъ 
благочестии и о добродѣтелномъ исправлении, о святѣм его преставлении. Писано 
смиренным Иевом Патриархом Московским и всея Русии / Подг. текста В. П. Бу-
дарагина, перев. и коммент. А. М. Панченко // Библиотека литературы Древней 
Руси. Т. 14. [Электронный ресурс]. URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx? 
tabid=10862&ysclid=lu6nmhcm1h302323270 (дата обращения: 24.03.2024).

15 Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 10 т. / АН СССР. Ин-т рус. лит. (Пушкинский 
Дом); Т. 5.: Евгений Онегин. Драматические произведения / текст проверен и при-
мечания сост. проф. Б. В. Томашевским. Л.: Наука, 1978. С. 202. Далее ссылки  
на это издание приводятся в тексте раздела с использованием сокращения Пушкин 
и указанием тома и страницы в круглых скобках.



463

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

его кончины / Свершилося неслыханное чудо, / К его одру, царю 
едину зримый, / Явился муж необычайно светел, / И начал с ним 
беседовать Феодор…» (Пушкин, т. 5, с. 203).

Пушкин противопоставляет, вслед за древнерусским книжником, 
кроткого Феодора Иоанновича Борису Годунову и Григорию Отре-
пьеву. Борис Годунов в «Житии царевича Димитрия» вначале по-
казан как «многосмысленъ и разуменъ зѣло»16. Но жажда «величества 
и славы» ведёт к тому, что нечистый дух «влагаетъ ему во сердце 
злую мысль и ненависть, еже той царский корень искоренити и само-
му сѣсти на престолѣ царьстѣмъ». Древнерусский книжник пишет 
об одержимости Годунова: «Искони бѣ ненавидяй рода человѣческаго 
древний змий, Сатана, иже николиже никому содѣваетъ добро, но 
выну сотворяетъ зло, вложи убо во умъ тому Борису…» После это-
го Борис Годунов, забывая о страхе Божием, отдаёт приказ убить 
царевича Димитрия, «аки агньца незлобива». 

В трагедии Пушкина Борис Годунов упрекает народ, «чернь» 
в неблагодарности, повествуя о том, как он помогал народу во время 
голода и пожара. Но в житии царевича Димитрия щедрость царя 
Бориса объясняется его эгоистической попыткой остановить мятеж 
и народную молву об убийстве царевича: «Той же Борисъ, коваренъ 
зѣло и вѣдѣ свою совѣсть, видѣ тѣхъ людей, у нихже погорѣша домы 
и имѣния многа, в скорби и печали велицѣй суще, и повелѣ имъ 
сребро давати десяторицею противу той тщеты ихъ и погибели, да 
не будет имъ скорбь и печаль велия о домѣх своих и о имѣниих 
своих, да не будетъ паки мятежъ и говоръ во граде и да отведетъ имъ 
всю мысль, яже о царевиче Димитрие».

В житии царевича Димитрия Угличского Годунов сравнивается 
с Каином не только потому, что совершил братоубийство, но и по-
тому, что его терзают муки совести и болезни: «совѣстию внутрь 
обличаемъ и аки копиемъ прободаемъ». Однако, несмотря на то, что 
он знает о чудесах, исходящих от мощей невинного отрока, и осоз-
наёт святость убиенного отрока и свою неправоту, он «не восхотѣ 
покаяния пред нимъ положити, ниже прощения от него получити,  
и послѣди за таковую гордость злѣ гнѣвомъ Божиимъ побѣжденъ 

16 Житие царевича Димитрия Угличского / подг. текста, перев. и коммент. 
Т. Р. Руди // Библиотека литературы Древней Руси. Т. 14. [Электронный ресурс]. 
URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=10864&ysclid=lu6nzfxilj712617545 
(дата обращения: 24.03.2024).



464

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

бысть, такожде и родъ его весь погибаетъ и искореневается»17. В аги-
ографическом источнике указывается причина преступления Бори-
са Годунова — гордость, следствием чего становится его гибель  
и искоренение рода.

Истину несут герои, связанные с православной верой: это лето-
писец Пимен и юродивый, обличающие Бориса Годунова. Юродивый 
в ответ на просьбу Бориса Годунова помолиться за него возражает, 
что «нельзя молиться за царя Ирода — Богородица не велит» (Пуш-
кин, т. 5, с. 260). Невинно убиенный младенец соотносится с Христом, 
а его гонитель — с Иродом. Патриарх Иов обращается к Борису 
Годунову с предложением перенести мощи царевича Дмитрия в Мо-
сковский кремль, в собор Архангела Михаила, покровителя воинов, 
и рассказывает о чуде исцеления от мощей невинно убиенного от-
рока. Это могло стать спасением для Руси [Степанян]. Но заступни-
чество Пресвятой Богородицы и святого отрока Димитрия за русскую 
землю возможно лишь при условии, что власть правителя будет от 
Бога. Шуйский утверждает, что ложь Бориса Годунова развязывает 
руки всем, кто может претендовать на престол, т. е. если бы Годунов 
публично покаялся, он мог бы сохранить власть и государство.

Когда Борис хитрить не перестанет, 
Давай народ искусно волновать, 
Пускай они оставят Годунова, 
Своих князей у них довольно, 
Пусть себе в цари любого изберут (Пушкин, т. 5, с. 205).

Трагедию Пушкина отличает от трагедии Шекспира также то, что 
героем его исторической драмы является народ. Он показан в сцене, 
когда бояре уговаривают Бориса Годунова принять царство. Люди 
из народа отказываются от своего выбора, предоставляя его боярам: 
«А как нам знать? то ведают бояре» (Пушкин, т. 5, с. 195). Один из 
крестьян хочет помазать глаза луком, чтобы заплакать, баба бросает 
младенца о землю, чтобы его плачущий голос присоединился к дру-
гим плачам. Однако Григория Отрепьева народ поддерживает, по-

17 Житие царевича Димитрия Угличского / Подг. текста, перев. и коммент. 
Т. Р. Руди // Библиотека литературы Древней Руси. Т. 14. [Электронный ресурс]. 
URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=10864&ysclid=lu6nzfxilj712617545 
(дата обращения: 24.03.2024).



465

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

скольку хочет верить, что царевич Дмитрий спасся. Но это продол-
жается до тех пор, пока новый правитель не преступает через жизни 
других людей и кровь невинных детей. Известие в финале трагедии 
о том, что мать Феодора Годунова и сам наследник Бориса Годунова 
отравились, народ принимает в безмолвии, поскольку к русскому 
человеку приходит осознание страшного обмана и нового преступ
ления («народ в ужасе молчит»). Самозванец, приказавший убить 
Фёдора Годунова, становится таким же детоубийцей, как царь Бо- 
рис. Подобное понимание приводит к пробуждению самосознания 
народа. 

Ссылки
1.	 Бонди С. М. О Пушкине. Статьи и исследования. М.: Художественная 

литература, 1983. 478 с.
2.	 Бочкарёв В. А. Трагедия А. С. Пушкина «Борис Годунов» и отечествен-

ная литературная трагедия // Болдинские чтения. Горький: Волго-Вятское 
книжное издательство, 1988. С. 4–13. 

3.	 Гачев Г. Д. Содержательность художественных форм. Эпос. Лирика. 
Театр. М.: Просвещение, 1968. 302 с.

4.	Еремеев А. Э. Эстетические и поэтические особенности трагедии 
А. С. Пушкина «Борис Годунов» // Наука о человеке: гуманитарные ис-
следования. 2021. Т. 15. № 4. С. 8–20.

5.	 Жилина Н. П., Жилина-Элс Т. Юродство как подвиг истинной святости 
в творчестве русских писателей XIX века // Проблемы исторической 
поэтики. 2020. Т. 18. № 3. С. 61–81.

6.	Журавлёва А. И. Русская драма и литературный процесс XIX века  
от Гоголя до Чехова. М.: МГПУ, 1988. 198 с.

7.	 Захаров Н. В. Шекспиризм в творчестве А. С. Пушкина // Знание. По-
нимание. Умение. 2014. № 2. С. 235–249.

8.	 Лотман Ю. М. Историко-литературный комментарий // Пушкин А. С. 
Борис Годунов. СПб.: Академический Проект, 1996. С. 129–359. [Элек-
тронный ресурс]. URL: http://feb-web.ru/feb/pushkin/texts/selected/god/
god-129-.htm?cmd=p (дата обращения: 23.03.2024).

9.	 Мартиросян О. Я. Традиции древнерусской литературы в изображении 
типа юродивого в трагедии А. С. Пушкина «Борис Годунов» // Вопросы 
филологических наук. 2010. № 2. С. 17–19.

10.	Мелихов М. В. Древнерусские воинские повести: проблемы сюжетос-
ложения и идейно-художественная трансформация жанра в литератур-
ной и рукописной традиции XV–XVIII вв.: автореф. дис. … д-ра филол. 
наук. СПб., 2003. 36 с.



466

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

11. Модзалевский Б. Л. Библиотека А. С. Пушкина. Приложение к репринт-
ному изданию. М.: Книга, 1988. 186 с.

12. Модникова Е. О. Художественное своеобразие драматической трило-
гии А. К. Толстого: автореф. дис. … канд. филол. наук. Ульяновск, 
2012. 22 с.

13. Мосалёва Г. В. «Русская Одиссея» (путь исторической России: судьба 
героя) // Вестник Московского государственного областного универси-
тета. 2023. № 2. С. 86–97.

14. Непомнящий B. C. «Наименее понятый жанр» // Непомнящий B. C. 
Поэзия и судьба. М.: Советский писатель, 1983. С. 212–250.

15. Сазонова З. Я. Жанр и тематический аспект в произведениях А. К. Тол-
стого об эпохе Иоанна Грозного: баллады, роман, трагедия: автореф. 
дис. … канд. филол. наук, 2006. 22 с.

16. Серман И. З. Пушкин и русская историческая драма 1830-х годов // 
Пушкин: Исследования и материалы. Л., 1969. Т. VI. С. 122–125.

17. Степанян К. А. «Борис Годунов» и «Братья Карамазовы» // Знамя. 1999. 
№ 2. [Электронный ресурс]. URL: https://znamlit.ru/publication.php?id= 
708&ysclid= lu5y51v0sq71461476 (дата обращения 23.03.2024).

18. Трофимова Н. В. Некоторые наблюдения над использованием древне-
русских традиций в трагедии А. С. Пушкина «Борис Годунов» // Лите-
ратура Древней Руси. М.: Прометей — МПГУ, 2011. С. 154–169.

19. Успенский Б. А. Царь и самозванец: самозванчество в России как куль-
турно-исторический феномен // Художественный язык средневековья. 
М., 1982. С. 201–230. 

20. Устрялов Н. Г. Сказания современников о Димитрии Самозванце. Ч. II. 
СПб.: Типография Императорской Российской Академии, 1832. 320 с.

21. Чижевский Д. И. Достоевский и западноевропейская философия / 
публ. А. В. Тоичкиной // Достоевский и мировая культура. 2010. № 27. 
С. 264–272.

4.5. Мечтатели, игроки и парадоксалисты 
М. Ю. Лермонтова и Ф. М. Достоевского

Е. А. Фёдорова, В. В. Любарец

Проблема преемственности прозы М. Ю. Лермонтова и Ф. М. До-
стоевского в последнее время привлекает внимание многих исследо-
вателей. В отечественной науке сопоставление осуществляется в ос-
новном с использованием таких категорий поэтики произведений, 
которые позволяют моделировать картину мира. Так, А. П. Валагин 



467

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

обращается к общим мотивам творчества писателей [Валагин], 
А. В. Храброва находит сходство в хронотопе героев [Храброва, с. 17].

Зарубежных ученых в творческом наследии Лермонтова интере-
сует, прежде всего, роман «Герой нашего времени». В иностранных 
исследованиях преобладает герменевтический подход. В немецкой 
и чешской науке особенности психологизма Лермонтова и Достоев-
ского осмысливаются с помощью повествовательных структур 
[Шмид], «нарративной маски» героя. Голландский исследователь 
А. Г. Ф. Ван Холк [Holk] и венгерский ученый Жофия Силади [Си-
лади] обращаются к структурному методу, чтобы понять тайну 
лермонтовского героя. Вместе с тем, в западной науке о Достоевском 
все более востребованным становится обращение к «христианскому 
тексту» писателя. Его стремятся выявить и проанализировать О. Ме-
ерсон, К. Аполлонио, М. Джоунз, Дж. Гивенс и др. [Гивенс, с. 77].

В отечественной науке о Лермонтове преобладает аксиологический 
подход [Власкин]. Осмысление романа Лермонтова с точки зрения 
реализации национальных духовно-нравственных традиций в отече-
ственной науке приводит чаще всего к противопоставлению Печо-
рина и Максима Максимовича. В современных российских иссле-
дованиях превалирует понимание Печорина как героя, оторванного 
от «почвы».

Черты типа «лишнего человека» Лермонтова прослеживаются 
в героях-идеологах Достоевского. А. М. Буланов, например, рас-
сматривает развитие идей А. С. Хомякова и И. В. Киреевского о син-
тетическом единстве «ума — сердца — чувства» на материале ро-
манов «Герой нашего времени», «Преступление и наказание», 
«Идиот», «Братья Карамазовы», «Анна Каренина» [Буланов]. Рас-
кольников и Иван Карамазов, по мнению исследователя, как и Пе-
чорин, не могут жить сердцем и неизбежно приходят к противоре-
чиям ума, при этом феноменологию сознания героев исследователь 
противопоставляет феноменологии авторского сознания [Буланов, 
с. 140].

По мнению К. Г. Исупова, Лермонтова, в отличие от Пушкина, 
можно назвать основоположником русской (если не общеевропей-
ской) негативной метафизики, которая способна утверждать поло-
жительный идеал через его отрицание [Исупов, с. 46]. Печорин, 
считает Исупов, использует случай (дуэль с Грушницким) как кон-
структ в моделировании судьбы другого героя [Исупов, с. 43]. Эта 



468

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

этическая ошибка, насильственное внесение в порядок Бытия сю-
жетообразующие энергии личной прихоти, замкнутость на себе, по 
мнению Исупова, ведут Печорина к неугаданности Судьбы и гибели 
[Исупов, с. 44, 47].

О. В. Сливицкая обращает внимание на дискретность бытия героя, 
раздробленность его жизни и нарушение в композиции романа ли-
нейного времени главного героя [Сливицкая, с. 54]. Обида «про-
стого человека» Максима Максимовича на рефлексирующего героя 
и указание на смерть Печорина становятся для читателя маркером, 
который позволяет, читая «Журнал Печорина», перейти к размыш-
лениям о смысле жизни «героя» своего времени. По мнению друго-
го исследователя, С. Г. Бочарова, главы в начале и в конце «Дневни-
ка Печорина» — «Тамань» и «Фаталист» — обращают читателя 
к «тайне жизни» и сюжету испытания героем себя [Бочаров, с. 438].

Иного мнения придерживаются В. Н. Захаров, О. Н. Осмоловский 
и др. [Захаров], [Осмоловский]. Главной установкой автора при 
создании образа Печорина, по мнению В. Н. Захарова, является 
многозначность. Родственная концепция личности, по мнению ис-
следователя, изображена Достоевским в повести «Записки из под-
полья» и романе «Бесы» (образ Ставрогина).

Задача данного исследования — проследить развитие типа Меч-
тателя и Подпольного героя в повестях и романах Лермонтова  
и Достоевского. В поздней прозе Лермонтова рассматриваются по-
весть «Штосс» (1841), романы «Княгиня Лиговская» (1837) и «Герой 
нашего времени» (1840). Лермонтов создает образ художника Луги-
на как Мечтателя («Штосс»), в чертах характера Красинского  
и Печорина («Княгиня Лиговская») проступают черты Подпольного 
героя. В творчестве Достоевского Мечтатель показан не только в по-
вести «Белые ночи» (1848), но и в рассказе «Маленький герой» 
(1857), повести «Неточка Незванова» (1849). Подпольный герой 
Достоевского исследуется в повести «Записки из подполья» (1864) 
и романе «Подросток» (1875). В последнем произведении черты 
Мечтателя и Подпольного героя соединяются в образе Аркадия 
Долгорукого, который показан в развитии. Этому герою удается 
преодолеть кризис, у него есть будущее.

Попытку выстроить типологию героев Достоевского осущест-
вляли еще его современники. Так, Н. А. Добролюбов дифференци-
ровал героев Достоевского на кротких и ожесточенных, А. А. Гри-



469

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

горьев — страстных и кротких [Одиноков, с. 4]. В. Ф. Переверзев 
обратился к проблеме двойничества, поэтому находил в системе 
образов многих произведений двойников главных героев. Л. П. Скаф-
тымов предложил более сложную классификацию героев Достоев-
ского: он выделил типы мыслителя, мечтателя, поруганной девушки, 
двойника, подпольного человека [Одиноков, с. 4]. Продолжая раз-
вивать мысли предшественников, В. Г. Одиноков пришел к выводу, 
что у Достоевского «общей покрывающей точкой» системы цен-
тральных образов являются типы мечтателя и подпольного челове-
ка в их внутренней диалектической связи [Одиноков, с. 7]. А. Б. Кри-
ницын в работе «Исповедь подпольного человека» привел ряды 
текстовых параллелей, показывающих прямую преемственность 
между образами мечтателя и подпольного героя [Криницын]. М. Г. Ги-
голов определил роль героев Лермонтова в строительстве нового 
романа Достоевского, в частности, он остановился на проблеме 
трансформации мечтателя в подпольного героя [Гиголов].

Возникают вопросы. Кто из героев прозы Лермонтова предше-
ствует появлению Мечтателя и Подпольного героя (Парадоксалиста) 
Достоевского? Всегда ли неизбежна трансформация Мечтателя 
в Парадоксалиста у Достоевского? Какой фактор является решающим 
в определении системы ценностей героев?

Аксиологический подход к героям Лермонтова и Достоевского 
можно осуществить благодаря этическому учению ученого и рели-
гиозного мыслителя Алексея Алексеевича Ухтомского (1875–1942), 
который сформулировал принцип доминанты, опираясь на материал 
произведений Ф. М. Достоевского [Фёдорова]. Теория доминанты 
у Ухтомского непосредственно связана с понятием хронотопа, по-
скольку распознавание человеком окружающего мира происходит 
во времени и пространстве [Соколова, с. 148]. Продуктом пережитой 
доминанты становится «интегральный образ», который может транс-
формироваться под воздействием новых впечатлений [Соколова, 
с. 161]. По мнению Ухтомского, человек может стать жертвой своих 
доминант, если отдается предубеждению [Ухтомский, с. 217]. «Двой-
ничество» — это отражение эгоцентризма [Соколова, с. 208]. Вы-
страивание себя по христианскому образцу, домостроительство — это 
воспитание в себе «собеседника», который позволяет наиболее 
полно раскрыть для себя индивидуальность другого человека, по-
знать глубины его духовной жизни [Соколова, с. 205].



470

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В Рыбинском музее-заповеднике хранится часть библиотеки 
Ухтомского. На полях своей настольной книги «Добротолюбие» 
Ухтомский частично излагает свою концепцию личности. По пово-
ду духовного в человеке он пишет: «Духъ есть не вещное, а дина-
мическое, дѣятельное начало» [Добротолюбие, с. 342]. Рядом с опи-
санием грехов Ухтомский замечает: «Доминанта, обличающая 
внутреннего человека» [Добротолюбие, с. 432]. Подчеркивая слова 
о богоугодной жизни, Ухтомский пишет рядом: «Поставь доминан-
ту на научение доброму, тогда в каждом человеке и своем собесед-
нике будешь черпать поучение доброе на доброе для обоих» [Добро-
толюбие, с. 443]. Предание и христианская символика нужны тому 
человеку, который «сам опытом узнавать еще несилен» [Доброто-
любие, с. 695]. Символ человек перенимает, не понимая его значения, 
но, когда человек коснется его духом, символ «вспыхнет ярким зо-
лотым пламенем» [Добротолюбие, с. 195]. Духовная эволюция, заме
чает Ухтомский, должна привести человека от искусства и симво- 
лов к благому молчанию и молитве, о которой написано: «…мо- 
литва подлинное исследование самого себя, чтение совести» [Добро-
толюбие, с. 678]. Высшая ступень развития человека духовного,  
по Иоанну Лествичнику, сравнивается с «новонасажденным деревом», 
а душа, «как водное орошение, имеет слезы по Богу» [Добротолюбие, 
с. 346]. Ухтомский пишет рядом: «Переходъ в нѣкоторое новое со-
стояние: “новая тварь”» [Добротолюбие, с. 346].

Сопоставление Мечтателя Лермонтова с подобными героями 
Достоевского убеждает в том, что Достоевский искал пути духовно-
го возрастания личности. Христианский идеал самопожертвования, 
служения своему ближнему становится для его Мечтателей образцом 
поведения.

В последнем прозаическом произведении «Штосс» Лермонтов 
создает образ Мечтателя, который восходит к Пискареву и Чарткову 
Гоголя («Невский проспект», «Портрет»), а также Герману Пушкина 
(«Пиковая дама»). Подобно Пискареву, герой повести влюбляется 
в созданный его воображением идеал. Как Чартков, вступает в сдел-
ку с таинственным стариком-призраком, выходящим из портрета. 
С Германом героя Лермонтова объединяет страсть к игре в карты, 
которая «сделалась целью его жизни» [Лермонтов, с. 365]. Лермонтов 
во многом следует европейской традиции: это и вариация на тему 
Фауста [Найдич], поклонение «вечной женственности» Гете, которая 



471

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

была подхвачена немецкими романтиками. Герой повести «Штосс», 
художник Лугин, воплотил свой идеал в творчестве — это портрет 
«женщины-ангела» [Лермонтов, с. 361]. Следуя голосу, который он 
слышит, Лугин снимает квартиру Штосса, и его посещает старик-
призрак, выходящий из висящего на стене квартиры портрета,  
а также сопровождающая его девушка, в которой он узнает созданный 
его воображением идеальный женский образ. Старик предлагает ему 
игру в штос — от выигрыша героя зависит судьба девушки. Лугин 
начинает играть и постепенно проигрывает все, что у него было. Он 
перестает общаться с людьми и превращается в мономана. Найдич 
считает, что Лермонтов в своей повести разоблачает одержимость 
страстью современного писателю человека [Найдич]. Таким образом, 
у Мечтателя Лермонтова формируется доминанта на игру (игру 
с судьбой), и он начинает превращаться в Подпольного героя.

Черты данного героя можно обнаружить не только в Парадокса-
листе, но и в Алексее («Игрок» Достоевского) (1864). Чувства Алек-
сея противоречивы, поскольку в нем борются две доминанты: готов-
ность пожертвовать собой ради Полины и жажда обладания ею. 
«Двойник» в душе героя не дает ему объективно взглянуть на дей-
ствительность: Алексей приписывает Полине низкие качества, его 
речь эгоцентрична.

К страсти к Полине добавляется страсть к игре в рулетку. Пере-
ключение героя с одной страсти на другую происходит во время 
выигрыша крупной суммы денег для Полины. С этого времени он 
становится одержим идеей выигрыша для себя. Для него это воз-
можность дать «щелчок» судьбе, он вступает в борьбу с роком. 
В конце романа Алексей показан как человек, потерявший себя, свою 
любовь и свое Отечество.

В отечественной науке образ Мечтателя в «сентиментальном ро-
мане» «Белые ночи» в основном рассматривается как амбивалентный.

В. Г. Одиноков находит в характере Мечтателя в «Белых ночах» 
упорное стремление занять первое место в жизни [Одиноков, с. 42]. 
Однако Достоевский дает своему герою слово и возможность вершить 
суд над собой. Мечтатель говорит Настеньке о своем отношении к ней: 
«Что ж делать, Настенька, что ж мне делать? я виноват, я употребил 
во зло… Но нет же, нет, не виноват я, Настенька; я это слышу, чув-
ствую, потому что мое сердце мне говорит, что я прав, потому что  
я вас ничем не могу обидеть, ничем оскорбить! Я был друг ваш; ну, 



472

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

вот я и теперь друг; я ничему не изменял» [Достоевский, т. 2, с. 134–
135]. Герой Достоевского признается, что у него нет никаких тайных 
намерений и корыстных чувств. В отличие от Лугина Лермонтова  
и его предшественников из немецкой романтической литературы, 
Мечтатель Достоевского открыт окружающему миру, не только живет 
в воображаемом мире, он совершает поступок в действительном мире. 
В ситуации испытания герой готов забыть о себе. Он относит письмо 
Настеньки к ее жениху, и ему удается устроить их встречу. Счастье 
Настеньки становится главной наградой для Мечтателя.

В повести «Неточка Незванова» и рассказе «Маленький герой» 
возникает похожая ситуация испытания, связанная с чужим письмом. 
В этих произведениях Достоевский показывает генезис Мечтателя, 
поскольку читатель видит героев в их детском возрасте. В «Маленьком 
герое», как и в «Неточке Незвановой», повествование ведется от 
первого лица, что позволяет погрузиться в сознание главных героев.

Образ Маленького героя коррелирует с образом Неточки: дети 
рефлексируют по поводу происходящих событий, пытаются их по-
своему анализировать. Однако образ Неточки показан в динамике, 
поскольку героиня «развивалась быстро, неожиданно, и много со-
вершенно недетских впечатлений стали для нее как-то страшно до-
ступны» [Достоевский, т. 2, с. 159], в то время как в «Маленьком герое» 
рассказчик не пишет о своем изменении: «…я был ребенок, не более 
как ребенок» [Достоевский, т. 2, с. 269]. Несмотря на это, в обоих 
произведениях показан тот этап развития личности, когда происходит 
переход от эгоцентризма к пониманию ценности другого человека.

Важно отметить, рождение «категории лица» в обоих произведе-
ниях сопровождается сюжетным мотивом испытания. Если в «Ма-
леньком герое» это укрощение коня, то в «Неточке Незвановой» — 
наказание «темницей». Неточка выдерживает испытание, взяв на 
себя вину за проступок Кати. Благодаря тому, что Неточка видела 
ценность в «другом», она получила Собеседника в лице младшей 
дочери князя, а уже после — старшей. Рыцарский поступок Малень-
кого героя помогает ему разобраться в непростой ситуации с письмом 
и вновь помочь героине, которая может стать жертвой деспотизма 
мужа. Неточка, невольно прочитав чужое письмо, готова прийти  
на помощь Александре Михайловне.

Примечательно, что в рассказе «Маленький герой» и повести 
«Неточка Незванова» часто фигурирует мотив «угла», который для 



473

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

героев становится средством защиты. В тот момент, когда Маленький 
герой оказывается перед необузданным жеребцом, «и самого ма-
ленького уголка» [Достоевский, т. 2, с. 282] для него не находится. 
В «Неточке Незвановой» главная героиня свой родной дом называ-
ет углом, поскольку их семья — это маленький закрытый мир:  
«Я поняла, и уж не помню как, что в нашем углу — какое-то вечное, 
нестерпимое горе» [Достоевский, т. 2, с. 161], «в испуге выбегала  
я из угла» [Достоевский, т. 2, с. 191], «я притаилась в углу» [Досто-
евский, т. 2, с. 195]. Катя, поставив Неточку в угол для игры, вдруг 
осознает беззащитность Аннеты перед миром: «Она поставила меня 
в одном углу залы, но сама, вместо того, чтоб отойти и бросить мне 
мяч, остановилась в трех шагах от меня, взглянула на меня, покрас-
нела и упала на диван, закрыв лицо обеими руками» [Достоевский, 
т. 2, с. 217]. «Угол» становится символом замкнутого, закрытого 
мира, в котором можно спрятаться от общества.

В повести «Неточка Незванова» важен мотив музыки. Занятия по 
пению имели свои последствия — в Неточке пробуждается гордость 
и тщеславие, когда она думает о возможном будущем успехе. Девоч-
ка замыкается: «К тому же я хоть и робко, но с страстной надеждой 
любила свое искусство, строила воздушные замки, выкраивала себе 
самое чудесное будущее и нередко, возвращаясь, была будто в огне 
от своих фантазий» [Достоевский, т. 2, с. 249]. В данной ситуации 
ее двойником становится Ефимов. Он говорил, что «сам дьявол при-
вязался к нему» [Достоевский, т. 2, с. 146], аналогичное происходит 
и с Аннетой: «…кто-то словно смеется надо мной потихоньку, как 
будто что-то такое поселилось во мне, что смущает и отравляет 
каждую мысль мою» [Достоевский, т. 2, с. 245]. Зеркало позволяет 
девочке увидеть себя со стороны, с ним связан мотив двойничества.

Неточку и Подпольного героя объединяет неблагополучное дет-
ство. По мнению А. Б. Криницына, «основы мечтательного харак-
тера закладываются еще в детстве, когда в силу неких трагических 
обстоятельств распадается семья героя, и он растет, предоставленный 
сам себе. Так, неестественно раннее развитие Неточки Незвановой 
обусловлено тем, что ее хрупкое детское сознание потрясено враж-
дебными отношениями между матерью и пьяницей-отцом» [Крини-
цын, с. 10].

Парадоксалист также упоминает, что у него в семье были про-
блемы: «Меня сунули в эту школу мои дальние родственники… 



474

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

сунули сиротливого, уже забитого их попреками, уже задумываю-
щегося, молчаливого и дико на все озиравшегося» [Достоевский, 
т. 5, с. 139]. В то же время, про семью Маленького героя мы практи-
чески ничего не знаем. В тексте нет деталей, которые бы указывали 
на негативное или положительное влияние родственников и их от-
ношения между собой.

Объединяет Неточку и Парадоксалиста то, что они отличаются 
от окружающих. А. Б. Криницын отмечает, что «вынужденное оди-
ночество делает характер героя “исключительным”» [Криницын, 
с. 10]. Парадоксалист в школьные годы «заключился от всех в пу-
гливую, уязвленную и непомерную гордость» [Достоевский, т. 5, 
с. 139], кроме того, он действительно считал себя «исключительным»: 
«Еще в шестнадцать лет я угрюмо на них дивился; меня уж и тогда 
изумляли мелочь их мышления, глупость их занятий, игр, разговоров» 
[Достоевский, т. 5, с. 139]. Однако Неточка, несмотря на желание 
«забиться в угол», взаимодействует с окружающими, пытается уго-
дить объекту своего обожания. Нечто подобное мы можем наблюдать 
и в отношении Маленького героя к m-me M: «…я заучил каждый 
жест, каждое движение её…» [Достоевский, т. 5, с. 274]. Если Пара-
доксалист замыкается на себе, погруженный в «гордое» одиночество, 
то Аннета и Маленький герой — нет.

Знакомство с Катей заставляет Неточку даже забыть трагические 
отношения матери и отчима: «Таким образом, новые впечатления 
мало-помалу вытесняли старые, и воспоминания о моем грустном 
прошедшем потеряли свою болезненную силу и сменились во мне 
новой жизнию» [Достоевский, т. 5, с. 210].

А. Б. Криницын отмечает, что «поворотным и решающим момен-
том в формировании характера юного отшельника становится при-
общение его к миру книг» [Криницын, с. 11]. Подпольный герой, 
как и Мечтатели Лермонтова, погружен в мир воображения с по-
мощью чтения.

Неточка открывает в себе способности к музыке, которая позво-
ляет ей понять Ефимова и Александру Михайловну. Маленький герой 
вместе с предметом своего обожания участвует в драматических 
сценах из средневековой жизни. Но и в реальной жизни он сохраня-
ет рыцарское отношение к своей «прекрасной даме». Таким образом, 
Парадоксалист остается жить в мире грез, а Неточка и Маленький 
Герой по существу занимаются домостроительством, выстраивая себя 



475

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

по христианскому идеалу, который предполагает служение ближнему. 
В этом служении Мечтатель обретает подлинную свободу. Маленький 
герой, любуясь садом, вспоминает Евангелие, глядя на птиц: «Кругом 
стоял неумолкаемый концерт тех, которые “не жнут и не сеют”,  
а своевольны, как воздух, рассекаемый их резвыми крыльями. Каза-
лось, что в это мгновение каждый цветок, последняя былинка, курясь 
жертвенным ароматом, говорили Создавшему ее: “Отец! Я блаженна 
и счастлива!”» [Достоевский, т. 5, с. 292–293]. Птицы небесные сим-
волизируют свободу как следование воле Божией.

Неточка включается в диалог согласия с Александрой Михайлов-
ной сначала с помощью музыки, а затем ощущает необходимость 
соборной жизни: «Мне нужно было видеть, слышать кого-нибудь, 
обнять крепче, крепче. Я уж не могла, не хотела теперь оставаться 
одна» [Достоевский, т. 2, с. 244].

Для Парадоксалиста испытанием становится каждое столкнове-
ние с действительностью — будь то желание толкнуть офицера, 
встреча со школьными товарищами или визит Лизы. Парадоксалист, 
замыкаясь на себе, видит во всех окружающих своих «двойников» 
и этим заводит себя в тупик. Он не может отказаться от эгоцентриз-
ма, поэтому у него не получается построить диалог с Лизой и с быв-
шими одноклассниками. Вполне возможно, что в Парадоксалисте 
после последнего разговора с Лизой произошли серьезные измене-
ния. Подпольный герой мог бы обрести свое спасение в лице Лизы, 
как и Раскольников в лице Сони Мармеладовой.

Важно упомянуть, что во всех трех произведениях встречаются 
мотивы зеркала и угла. В «Неточке Незвановой» зеркало фигурирует 
в двух эпизодах: в первом Петр Александрович надевает маску, стре-
мясь играть роль деспота в отношениях со своей супругой Алексан-
дрой Михайловной, во втором Неточка видит себя со стороны. 

В «Маленьком герое» зеркало присутствует в описании мужа 
m-me M, для которого весь мир становится зеркалом [Достоевский, 
т. 2, с. 275]. В «Записках из подполья» герой перед встречей с Лизой 
видит себя в зеркале и ужасается [Достоевский, т. 5, с. 151]. Таким 
образом, можно выявить сходство в функциях мотива зеркала в дан-
ных произведениях — для мужа m-me M и Петра Александровича 
этот образ связан с двойничеством, Неточка и Парадоксалист видят 
себя со стороны, что пробуждает их самосознание. Следует отметить, 
что в Парадоксалисте сочетаются черты разных типов героев.  



476

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Писатель показывает героя в динамике, а не в статике, что позволя-
ет говорить о вере писателя в человека.

Печорин в романе Лермонтова «Герой нашего времени» — это 
также динамический персонаж. Б. Т. Удодов считает, что основная 
идея романа — это размышление о смысле и цели человеческой 
жизни [Удодов]. Т. В. Савченко раскрывает авторскую позицию 
в романе в композиции и в символической образности, она выделя-
ет мотив пути, который ассоциируется в художественной системе 
романа с мыслями о трагической судьбе своего поколения. Мотив 
пути является важным композиционным средством — «хронотопом 
дороги», его вариантом становится тема судьбы в ее трагическом 
звучании [Савченко, с. 16–17].

Очевидно, что «хронотоп дороги» героя соотносится с размышле-
ниями писателя об общей судьбе России, о назначении русского чело
века. «Петербургский текст» важен для обоих писателей, поскольку 
с ним связан формирующийся в русском пространстве тип подполь-
ного героя. В последнем незаконченном прозаическом произведении 
«Штосс» Лермонтов, вслед за Пушкиным и Гоголем, создает тип 
игрока, живущего в пограничном состоянии. Петербург показан гла-
зами художника Лугина: «Мокрый снег падал хлопьями, дома казались 
грязны и темны, лица прохожих были зелены» [Лермонтов, с. 355].

Парадоксалист в повести и Раскольников в романе Достоевского 
«Преступление и наказание» видят мир такими же глазами. Место 
действия в произведениях Лермонтова и Достоевского — это Сто-
лярный переулок у Кукушкина моста, Малая Мещерская улица 
[Лермонтов, с. 356]. Герои Лермонтова и Достоевского слышат 
звуки шарманки, которые соответствуют их внутреннему состоянию 
[Лермонтов, с. 362].

Писатели показывают одну из болезней современного им чело-
века — это мономания, одержимость идеей и страстью [Найдич]. 
Подобного подпольного героя показывает Лермонтов в неоконченном 
романе «Княгиня Лиговская». История вражды Красинского и Пе-
чорина в этом произведении трансформируется в романе «Герой 
нашего времени» в поединок Грушницкого и Печорина.

Сюжетный мотив столкновения офицера и чиновника у Достоев-
ского встречается в повести «Записки из подполья» и романе «Под-
росток». В Красинском Лермонтов подчеркивает болезненное само-
любие: герой «приписал гордости и умышленному небрежению вещь 



477

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

чрезвычайно простую и случайную» [Лермонтов, с. 183]. «Пылкое 
воображение» Печорина заставляет его преувеличивать свои недо-
статки [Лермонтов, с. 180]. По этическому учению А. А. Ухтомского, 
доминанта — это определённый главенствующий фактор, от кото-
рого зависят действия и мышление человека. Герой видит действи-
тельность, исходя из своих ценностных установок, и может не ак-
центировать внимание на некоторых положительных или негативных 
аспектах жизни. Комплекс неполноценности Печорина и мнительность 
Красинского соединяются в Парадоксалисте Достоевского. По мыс-
ли Ухтомского, эгоцентризм неизбежно приводит к тому, что человек 
приписывает окружающим то негативное, что обнаруживает в себе. 
Подобно Красинскому, герой «Записок из подполья» мечтает обратить 
на себя внимание офицера, отомстить ему за унижение, приписыва-
ет офицеру намерения, от которых тот достаточно далек. Достоевский 
передает Парадоксалисту аллюзию к роману Лермонтова. В словес-
ном поединке с бывшим одноклассником, а ныне офицером Зверко-
вым, Подпольный герой кричит: «Прельщайте черкешенок, стреляй-
те врагов Отечества» [Достоевский, т. 5, с. 146].

Достоевский в образе Парадоксалиста показывает петербургского 
жителя, близкого Печорину и одновременно Красинскому, при этом 
происходит дегероизация лермонтовского «героя нашего времени». 
«Записки из подполья» перекликаются с главой «Княжна Мэри». 
Парадоксалист «мнителен и обидчив», как и герои Лермонтова [До-
стоевский, т. 5, с. 102]. Он, как и Печорин в «Княгине Лиговской», 
испытывает ненависть к другому за то, что он красив [Достоевский, 
т. 5, с. 135]. Общим становится мотив «игры» в любовь и стремление 
покорить сердце женщины. Парадоксалист замечает при этом: «Игра, 
игра увлекала меня; впрочем, не одна игра» [Достоевский, т. 5, с. 162]. 
Оба героя признаются в своих записках, что испытывают наслажде-
ние от чувства господства над душой другого человека. Печорин 
пишет в дневнике: «…есть необъятное наслаждение в обладании 
молодой, едва распустившейся душой» [Лермонтов, с. 294].

Парадоксалист признается в потребности «чувства господства  
и обладания» [Достоевский, т. 5, с. 175]. Финал любовной истории 
также близок: герои разоблачают себя сами. Происходит корреляция 
даже на лексическом уровне. Печорин говорит княжне Мэри: «…Вы 
знаете, что я над Вами смеялся» [Лермонтов, с. 337]. Парадоксалист 
бросает в лицо Лизе: «Я тогда смеялся над тобой» [Достоевский, 



478

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

т. 5, с. 173]. Реакция героинь на это саморазоблачение также похожа: 
губы Мэри «слегка побледнели» [Лермонтов, с. 313], Лиза «поблед-
нела, как платок» [Достоевский, т. 5, с. 175].

Сопоставление Печорина и Парадоксалиста с Наполеоном рас-
крывает их самолюбие, которое становится болезнью. Подпольный 
герой мечтателен и часто представляет себя в роли Наполеона:  
«…иду босой и голодный проповедывать новые идеи и разбиваю 
ретроградов под Аустерлицем» [Достоевский, т. 5, с. 133]. После 
убийства Грушницкого Печорин, по собственному замечанию, за-
сыпает сном Наполеона после Ватерлоо [Лермонтов, с. 335].

Мотив зеркала в произведениях Лермонтова и Достоевского свя-
зан со стремлением героя посмотреть на себя со стороны, со спо-
собностью к саморефлексии. Перед дуэлью Печорин смотрит в зер-
кало и остается «доволен собою», поскольку его глаза «блистали 
гордо и неумолимо» [Лермонтов, с. 322]. В «Записках из подполья» 
герой перед встречей с Лизой видит себя в зеркале и ужасается:  
«Я случайно погляделся в зеркало. Взбудораженное лицо мое мне 
показалось до крайности отвратительным» [Достоевский, т. 5, с. 151].

Печорин и Парадоксалист замыкаются в себе, но могут преодолеть 
свою замкнутость. Печорин, узнав об отъезде Веры, пытается ее 
догнать, понимая, что потерял ее. Парадоксалист сначала забивает-
ся в угол, отдав деньги Лизе, а затем бежит за ней на улицу: «Я вдруг 
подбежал к ней, схватил ее руку, разжал ее, вложил… и потом опять 
зажал. Затем тотчас же отвернулся и отскочил поскорей в другой 
угол» [Достоевский, т. 5, с. 176], «Мгновение спустя, я, как безумный, 
бросился одеваться, накинул на себя, что успел впопыхах, и стрем-
глав выбежал за ней» [Достоевский, т. 5, с. 177].

Объединяет героев Лермонтова и Достоевского также то, что они 
сами знают «диагноз» своей болезни. Печорин берет на себя смелость 
сказать от лица своего поколения: «Мы неспособны более к великим 
жертвам ни для блага человечества, ни даже для собственного на-
шего счастья» [Лермонтов, с. 343]. Парадоксалист также признает-
ся в том, что у подобных людей нет будущего: «Мы мертворожден-
ные, да и рождаемся-то давно уж не от живых отцов, и это нам все 
более и более нравится» [Достоевский, т. 5, с. 179].

Однако в произведениях Лермонтова и Достоевского существует 
«московский текст», который связан с храмами и колокольным зво-
ном. В «Панораме Москвы» Лермонтов утверждает, что древнерус-



479

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

ская столица имеет «свой язык, язык сильный, звучный, святой, 
молитвенный!..» Он создает образ Москвы как соборного града: 
«Едва проснется день, как уже со всех ее златоглавых церквей раз-
дается согласный гимн колоколов, подобно чудной, фантастической 
увертюре Бетговена» [Лермонтов, с. 369]. В романе «Княгиня Ли-
говская» Печорин ощущает свою связь с Москвой. Когда дипломат 
на вечере у Лиговских спрашивает его, согласен ли он, что «Москва 
только великолепный памятник, пышная и безмолвная гробница 
минувшего», Печорин отказывается отдать преимущество Петер-
бургу, объясняя это своим патриотическим чувством: «Москва моя 
родина» [Лермонтов, с. 161–162]. Этот герой вместе с Верой спосо-
бен ощущать красоту православного богослужения. Автор замечает, 
что во время всенощной службы «дивный хор монахов и голос отца 
Виктора погружал их в безмолвное умиление» [Лермонтов, с. 156].

Дж. Гивенс обратил внимание на то, что из-за цензуры десятая 
глава повести «Записки из подполья» была сокращена. По перво
начальному замыслу писателя, герой повести должен был «перейти 
из ада подпольного человека с его произволом, злобой и самораз-
рушительным солипсизмом к более высокому понятию иррациона-
лизма, воплощенному в жертвенной любви Христа» [Гивенс, с. 76].

В черновиках к роману Достоевского «Подросток» (1875) просту
пают жанровые черты романа-путешествия. Главный герой и рас-
сказчик Аркадий Долгорукий отправляется в путешествие из Москвы 
в Петербург, по дороге он встречает Лизу, и начинаются его испы-
тания. В окончательном варианте романа Подросток, так же, как 
Маленький герой и Неточка, получает в руки чужое письмо, от ко-
торого зависит судьба другого человека. Подобно своим предше-
ственникам, Аркадий влюбляется в Ахмакову, он видит в ней свой 
идеал. Однако герой, в отличие от ранних мечтателей Достоевского, 
не спешит ей на помощь. В его душе сталкиваются противоположные 
чувства — любовь-обожание и страсть, жажда власти над другой 
душой. В этом он напоминает Печорина и Подпольного героя.

Аркадию снится пророческий сон. Он видит сцену с Ахмаковой 
(она произойдет в финале романа, но на его месте будут Ламберт  
и Версилов — «двойники» героя) и чувствует в себе «душу паука» 
и «развратное сердце» [Достоевский, т. 13, с. 306]. Затем сон с пау-
ками видит младший князь Сокольский, который также оказывается 
«двойником» героя [Достоевский, т. 13, с. 335].



480

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Аркадий Долгорукий, как и Раскольников, несет в себе идею, 
смысл которой — «уединенное и спокойное сознание силы» [Досто
евский, т. 13, с. 74]. Этот герой тоже не без великодушия: «Я отдам 
все мои миллионы людям, пусть общество распределит там все мое 
богатство, а я — я вновь смешаюсь с ничтожеством!» [Достоевский, 
т. 13, с. 76]. Подобно главному герою «Преступления и наказания», 
Аркадий делает «пробу» [Достоевский, т. 13, с. 39] и выбирает  
«уединение». Его комната напоминает «гроб», как и комната Рас-
кольникова [Достоевский, т. 13, с. 101].

Близок к Печорину еще один герой романа — князь Сокольский-
младший, который сравнивает себя с оторванным листком — это 
лермонтовский образ. Князь Сережа несет в душе почвеннический 
идеал (соединение сословий, служение Отечеству), но не может его 
реализовать из-за страстей, которые становятся сильнее желания 
спасения.

Аркадий Долгорукий хочет верить, подобно Печорину и Расколь-
никову, в свою избранность: во время аукциона его как будто чья-то 
рука вела, карточную игру он сравнивает с рулеткой, верит в свою 
звезду. Только личная и семейная катастрофа меняет вектор движе-
ния Подростка, вынуждает его отказаться от идеи Ротшильда и идти 
к обретению соборной идеи, к пониманию своего назначения  
и к подлинной свободе. В ситуации испытания, когда Аркадий готов 
совершить поджог города, ему снится мать Софья Андреевна, кото-
рая молится за него Николаю Угоднику и Пресвятой Богородице, он 
слышит колокольный звон московского храма и вспоминает голубя, 
перелетевшего через купол во время его причащения в детстве [До-
стоевский, т. 13, с. 272]. Он возвращается к своей духовной доми-
нанте, которая была сформирована в детстве. Помогает Аркадию 
восстановиться после падения Макар Долгорукий, который вызы-
вает у него ощущение благообразия. Пасхальный рассказ Макара 
Ивановича о купце Скотобойникове содержит телеологический 
сюжет.

В финале говорится о Великом посте, о «новой жизни» и «новом 
пути» Подростка [Достоевский, т. 13, с. 451]. Путь Подростка — 
это движение от идеи Ротшильда, мечты об «уединении и могуще-
стве» к противоположной идее нестяжания и соборности, носите-
лем которой является Макар Долгорукий. Кроме того, Аркадий 
думает о продолжении образования. В черновиках к роману Досто



481

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

евский ищет соединение идей Макара Долгорукого и Версилова: 
«Макар. Христа познай и Его проповедуй, а делами пример по-
давай, и будет незыблемо. Тем всему миру даже послужишь. — 
Правда, — говорит Версилов, — Европа ждет от нас Христа. Она 
нам науку, а мы им Христа (в этом назначение России)» [Достоев-
ский, т. 16, с. 141].

В черновике к роману «Подросток» есть запись: «Да ты образи 
себя прежде, да и каждое дело свое» [Достоевский, т. 16, с. 178].  
По замыслу Достоевского, главный герой должен испытать состояние 
духовного преображения: «Молодой человек (великий грешник) после 
ряда прогрессивных падений вдруг становится духом, волей, светом 
и сознанием на высочайшую из высот» [Достоевский, т. 16, с. 7].

Мечтатели и Подпольные герои Лермонтова и Достоевского пред-
ставлены как динамические личности, способные к изменению. 
В духовном возрастании личности важнейшую роль играют пре-
дание и символы, которые сохраняются в Церкви (об этом размыш-
лял А. А. Ухтомский). Сюжетные мотивы испытания и выбора героя, 
способного перенести доминанту на «лицо другого», приводят 
к расширению пространства героя, соединению временного и веч-
ного в его сознании, символизации предметного мира (свет, храм, 
колокольный звон, голубь). Однако выбор может означать и само-
утверждение героя, доминанта которого обращена к себе, что ведет 
к сужению его пространства, дискретности его времени. В этом 
случае он будет видеть вокруг себя «двойников». Символическим 
образом «двойника» становится зеркало. В процессе духовного 
очищения или духовного роста важна доминанта «на лицо другого». 
Такую доминанту несут герои Достоевского Софья Андреевна  
и Макар Иванович. Мир в идеале для Достоевского уподобляется 
семье или Церкви, обращенной к Евангельской Истине, и спасается 
Красотой Христовой.

Источники
1. Добротолюбие в русском переводе: в 5 т. М.: Иждивением Русского  

на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1895. Т. 2. 760 с.
2. Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. СПб.: Наука, 1972–1990.
3. Лермонтов М. Ю. Сочинения: в 6 т. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1957. Т. 6.: 

Проза. Письма; Летопись жизни и творчества / ред. Б. В. Томашевский. 
900 с.



482

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Ссылки
1. Бахтин М. М. К исторической типологии романа // Бахтин М. М. Эсте-

тика словесного творчества. М.: Искусство, 1979. С. 199–209.
2. Бочаров С. Г. Открыватель верхнего ряда русской прозы // Мир Лермон-

това: коллективная монография / под ред. М. Н. Виролайнен и А. А. Кар-
пова. СПб.: Скрипториум, 2015. С. 434–442.

3. Буланов А. М. Художественная феноменология изображения «сердечной 
жизни» в русской классике (А. С. Пушкин, М. Ю. Лермонтов, И. А. Гон-
чаров, Ф. М. Достоевский, Л. Н. Толстой). Волгоград: Перемена, 2003. 
191 с.

4. Валагин А. П. Читал ли Достоевский «Княгиню Лиговскую»? // Досто-
евский. Материалы и исследования. Л.: Наука, 1978. Т. 3. С. 205–208.

5. Власкин А. П., Зайцева Т. Б. Аксиологическое содержание романа 
М. Ю. Лермонтова «Герой нашего времени» // Гуманитарно-педагоги-
ческие исследования. 2017. Т. 1, № 1. С. 108–114.

6. Гивенс Дж. Образ Христа в русской литературе: Достоевский, Толстой, 
Булгаков, Пастернак. СПб.: Academic Studies Press, 2021. 351 с.

7. Гиголов М. Г. Лермонтовские мотивы в творчестве Ф. М. Достоев- 
ского // Достоевский. Материалы и исследования. Л.: Наука, 1985. Т. 7. 
С. 64–72.

8. Захаров В. Н. «Смелость изобретения»: в романе М. Ю. Лермонтова 
«Герой нашего времени» // Проблемы исторической поэтики. 2014. № 12. 
С. 18–33.

9. Исупов К. Г. О метафизике Лермонтова // Мир Лермонтова: коллективная 
монография / под ред. М. Н. Виролайнен и А. А. Карпова. СПб.: Скрип-
ториум, 2015. С. 42–50.

10. Криницын А. Б. Исповедь подпольного человека: К антропологии До-
стоевского. М.: Диалог МГУ: МАКС Пресс, 2001. 370 с.

11. Найдич Э. Э. Еще раз о «Штоссе» // Лермонтовский сборник. Л.: Наука, 
1988. С. 194–212.

12. Одиноков В. Г. Типология образов в художественной системе Ф. М. До-
стоевского. Новосибирск: Наука, 1981. 144 с.

13. Осмоловский О. Н. Ф. М. Достоевский и русский роман XIX в. Орел: 
Орловский гос. ун-т, 2001. 336 с.

14. Силади Жофия. Тайны Печорина (Семантическая структура образа героя 
в романе М. Ю. Лермонтова) // Slavica tergestina. 1995. № 3. С. 55–71.

15. Скафтымов А. П. Поэтика художественного произведения. М.: Высшая 
школа, 2007. 535 с.

16. Сливицкая Я. О. «Идеальная встреча»: Лермонтов и Лев Толстой // Мир 
Лермонтова / под ред. М. Н. Виролайнен и А. А. Карпова. СПб.: Скрип-
ториум, 2015. С. 51–67.



483

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

17. Соколова Л. В. А. А. Ухтомский и комплексная наука о человеке. СПб.: 
Изд-во Санкт-Петербургского ун-та, 2010. 316 с.

18. Удодов Б. Т. «Герой нашего времени» // Лермонтовская энциклопедия / 
гл. ред. В. А. Мануйлов. М.: Сов. энциклопедия, 1981. С. 101–111.

19. Ухтомский А. А. Доминанта. СПб.: Питер, 2020. 512 с.
20. Фёдорова Е. А. Доминанта души и хронотоп Раскольникова: от «Двой-

ника» к «Собеседнику» (по А. Ухтомскому) // Социальные и гумани-
тарные знания. 2016. Т. 2, № 4 (8). С. 327–332.

21. Храброва  А.  В. Поиск жанра в  повестях «Штосс» и «Хозяйка»:  
к проблеме творческого взаимодействия позднего Лермонтова и ран-
него Достоевского // Вестник Томского университета. 2013. № 366. 
С. 16–19.

22. Шмид  В. Нарратология. М.: Языки славянской культуры, 2008.  
302 с.

23. Holk A. G. F. Van. О глубинной структуре Печорина // Russian literature. 
Т. 31, № 4. 1992. С. 545–555.

4.6. Повесть «Двойник» и роман Ф. М. Достоевского 
«Бесы» как предупреждение

Е. А. Фёдорова

А. А. Ухтомский считал, что человеку от природы или Богом 
дается дар любви и совести, в него вложены «естественные» за-
коны — закон возмездия или «заслуженного собеседника» и закон 
любви и милосердия. Однако «плотская» или «животная» природа 
человека может исказить эти законы. Если человек замкнут на себе, 
это приводит его к одиночеству и жизненному тупику. Подобных 
героев Ухтомский находит у Достоевского в повестях «Двойник» 
и «Записки из подполья»: «Самоутверждение — натуральная  
черта шизоидного человека. Аутизм, упор центра тяжести на само-
го себя, на свое Я, одиночество, “Записки из подполья”, — а впо-
следствии систематическiй бредъ солипсизма и безысходной  
оторванности от жизни других существ и мира, — вот естественные 
плоды шизофренiи»18. Обратимся к повести Достоевского «Двой-
ник», чтобы рассмотреть, что приводит героя Достоевского к раз-
рушению.

18 Ф. 749. Оп. 1. № 91/17. Л. 25.



484

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В. Н. Захаров, анализируя вторую редакцию повести «Двойник» 
1866 года, провел параллель между этой «петербургской поэмой», 
как ее называет во второй редакции Достоевский, и «Мертвыми 
душами» Гоголя, обратив внимание на систему авторских отступле-
ний в обоих произведениях [Захаров, с. 653]. Также исследователь 
указал общий художественный хронотоп Голядкина и Парадокса- 
листа, связанный с «петербургским текстом» Пушкина и Гоголя  
и «однородностью» героев Достоевского [Захаров, с. 645]. По мне- 
нию В. Н. Захарова, безумие настигает Голядкина, когда он испыты-
вает «отчаянье от утраты своего я» [Захаров, с. 642]. Думается, что 
Голядкин проходит через испытание страхом, причем это чувство 
меняется и трансформируется.

Впервые чувство страха охватывает героя, когда он встречает  
во время прогулки на экипаже помощника его столоначальника 
Андрея Филипповича. Герой испытывает желание спрятаться, ис-
чезнуть и шепчет: «Это вовсе не я, не я — да и только» [Достоевский, 
2005, с. 152]. Еще более сильный приступ страха настигает Голяд-
кина после посещения дома господина статского советника Берен-
деева, где герой оконфузился, что приводит его к желанию исчезнуть: 
«Скажемъ болѣе: господинъ Голядкинъ не только желалъ теперь 
убѣжать отъ себя самого, но даже совсѣмъ уничтожиться, не быть, 
въ прахъ обратиться» [Достоевский, 2005, с. 184]. Именно это же-
лание небытия и приводит к появлению его Двойника, когда он 
смотрит на черную воду Фонтанки. 

Однако Голядкину ведом и другой страх — потерять свою лич-
ность. Этот страх подмены себя заставляет Голядкина-старшего 
противопоставить себя Голядкину-младшему: «Ну, вотъ онъ подлецъ 
будетъ, а я буду честный, — и скажутъ, что вотъ этотъ Голядкинъ 
подлецъ, на него не смотрите, и его съ другимъ не мѣшайте; а этотъ 
вотъ честный, добродетельный, кроткий, незлобивый, весьма на-
дежный по службѣ, и къ повышенiю чиномъ достойный» [Достоев-
ский, 2005, с. 227]. Но здесь в рассуждениях героя сталкиваются две 
его доминанты — страх подмены личности и самоутверждение. 
Голос героя на какой-то момент соединяется с голосом автора: «какъ 
ветошку человѣка подмѣнить, и не разсудить, что человѣкъ не ве-
тошка» [Достоевский, 2005, с. 227]. Страх позора, самоутверждение, 
ориентация на окружающих и приводит героя к сумасшествию. Как 
у Гофмана, это раскрывается через образ зеркала: «Въ дверяхъ въ со



485

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

сѣднюю комнату, почти прямо за спиною конторщика и лицомъ  
къ господину Голядкину, въ дверяхъ, которыя, между прочимъ, герой 
нашъ принималъ доселѣ за зеркало, стоялъ одинъ человѣчекъ, — 
стоялъ онъ, стоялъ самъ господинъ Голядкинъ, — не старый госпо-
динъ Голядкинъ, не герой нашей повѣсти, а другой господинъ Го-
лядкинъ, новый господинъ Голядкинъ» [Достоевский, 2005, с. 229]. 

Страх позора толкает героя к перу, он вступает в переписку с Го-
лядкиным-младшим: «Ославятъ они меня, да и только!» [Достоевский, 
2005, с. 240]. Последнее чувство страха Голядкина описывается 
автором как леденящий ужас [Достоевский, 2005, с. 298]. Он встре-
чается с еще одним Двойником, на этот раз своим врачом Крестья- 
ном Ивановичем: «Незнакомецъ былъ высокiй, плотный человѣкъ, 
въ черном фракѣ, съ значительным крестомъ на шеѣ, и одаренный 
густыми, весьма черными бакенбардами…» [Достоевский, 2005, 
с. 298]. Этот незнакомец «потащилъ за собой» Голядкина, усадил 
в карету, запряженную лошадьми, которые «фыркали отъ нетерпѣнiя» 
[Достоевский, 2005, с. 298]. Согласие «вручить» свою судьбу врачу 
Крестьяну Ивановичу, которое дает герой, сопровождается «оглу-
шительным, радостным криком» и «самым зловѣщим откликомъ» 
[Достоевский, 2005, с. 299]. Наконец, после забытья Голядкин очнул
ся и увидел, что «лошади несутъ его по какой-то ему незнакомой до
рогѣ. Направо и налѣво чернѣлись лѣса; было глухо и пусто. Вдругъ 
онъ обмеръ: два огненные глаза смотрѣли на него въ темнотѣ  
и зловѣщею, адскою радостiю блестѣли эти два глаза, — это не 
Крестьянъ Ивановичъ! Кто это? Или это онъ? Онъ! Это Крестьянъ 
Ивановичъ, но только не прежнiй, это другой Крестьянъ Ивановичъ! 
Это ужасный Крестьянъ Ивановичъ!» [Достоевский, 2005, с. 300]. 
Очевидно, что герой испытывает ужас небытия, а Двойником его 
врача становится нечистая сила. В последнем романе Достоевского 
подобный Двойник будет посещать Ивана Карамазова, который со-
вершит этическую ошибку: допустит возможность отцеубийства. 
Какую же ошибку совершил Голядкин?

Обращаясь к этическому учению Ухтомского, можно сказать, что 
Голядкин так и не смог увидеть в другом человеке ценность. О своем 
слуге Петрушке Голядкин с презрением думает: «Эта бестiя ни за 
грошъ готова продать человѣка, а тѣмъ болѣе барина» [Достоевский, 
2005, с. 149]. Своих молодых сослуживцев он также презирает: «Имъ 
бы только въ орлянку при жалованьѣ, да гдѣ нибудь потаскаться, вотъ 



486

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

это ихъ дѣло» [Достоевский, 2005, с. 151]. Немку Каролину Ивановну, 
боясь, что будет известно об их отношениях, Голядкин за глаза оскорб
ляет, называет «подлой, гадкой, безстыдной» [Достоевский, 2005, 
с. 162]. Уже после появления Двойника Голядкин-старший думает 
о своих старших сослуживцах с пренебрежением: «Впрочемъ, вѣдь 
оно и того, какъ подумать, этотъ Антонъ-отъ Антоновичъ… доѣвряться-
то страшно: сѣдъ черезъчуръ отъ старости покачнулся порядкомъ»; 
«Только Андрей-то Филипповичъ чего жъ тутъ съ своими смѣшками 
мѣшается? Ему-то тутъ что? Старая петля! Всегда на пути моемъ, 
всегда черной кошкой наровитъ перебѣжать челоѣвку дорогу…» 
 [Достоевский, 2005, с. 200]. Мнимое любовное послание Клары Ол-
суфьевны с предложением бежать из дома и тайком венчаться Голяд-
кин-старший воспринимает без радости, поскольку испытывает 
страх — боится остаться без места: «А я человек служащий; а я место 
мое могу потерять из-за этого; я, сударыня вы моя, под суд могу по-
пасть из-за этого» [Достоевский, 2005, с. 278]. Кроме того, для него 
это становится поводом обвинить во всем свою бывшую любовницу-
немку: «Это нѣмка работает. Это от нея, вѣдьмы, все происходитъ, 
всѣ сыры-боры отъ нея разгораются» [Достоевский, 2005, с. 279]. 

Попытка примирения Голядкина-старшего с Голядкиным-младшим 
в финале приводит главного героя к мысли об «Иудином поцелуе», 
и в этот же миг «ему показалось, что бездна, цѣлая вереница совер-
шенно подобныхъ Голядкиныхъ, съ шумомъ врывается во всѣ двери 
комнаты…» [Достоевский, 2005, с. 297]. Таким образом, преоблада-
ющие речевые жанры обвинения, обличения, упрека раскрывают 
«доминанту души» героя, его эгоцентризм, страх за себя и самоут-
верждение. В финале участь героя вызывает у автора сочувствие.

В романе Достоевского «Бесы» (1872) мир представлен в проти-
воположном состоянии. Хаос, безобразие разрушают человеческие 
жизни. «Траектория в хронотопе личности» главных героев романа 
«Бесы» (1872) — Николая Ставрогина и Степана Верховенского — 
позволяет понять авторскую идею. Нашей задачей является не 
только рассмотрение разрушительных процессов, происходящих 
в героях, но и выяснение возможностей восстановления этих лич-
ностей, формирования их новой доминанты. 

Мир в романе Достоевского показан во власти демонических сил. 
Лиза Тушина смотрит на зарево пожара в Заречье и замечает Став-
рогину, что «должно свѣтать, а почти какъ ночь», а после видит 



487

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

«дымную, свинцовую, безразличную массу», от которой отделяется 
Степан Верховенский, идущий ей навстречу [Достоевский, 2010, 
с. 525, 541]. 

Николай Ставрогин — воспитанник Степана Верховенского, 
которому удалось развить в нем рефлексивное начало. Вместе с тем 
Николай Ставрогин отличается безудержностью своей «плотской» 
природы [Достоевский, 2010, с. 43]. Во время его военной службы 
в Петербурге окружающие говорят «о какой-то дикой разнуздан-
ности, о задавленныхъ рысаками людяхъ, о звѣрскомъ поступкѣ  
съ одною дамой хорошаго общества» [Достоевский, 2010, с. 41].  
По поводу вернувшегося в свой родной город Ставрогина рассказ- 
чик замечает, что «звѣрь показалъ свои когти», а затем «вдругъ вы-
пустилъ» их [Достоевский, 2010, с. 43, 44]. Наконец, в своей испо-
веди Ставрогин признается в «звѣриномъ сладострастiи, которымъ 
одаренъ» [Достоевский, 2010, с. 721]. Мощные природные инстин-
кты и сильно развитое рефлексивное начало (он быстро и сильно 
реагирует на окружающее) становятся внутренней проблемой героя, 
над которой ему нужно постоянно работать. 

Детали предметного мира, окружающего Ставрогина, показывают, 
как в герое происходит формирование новой доминанты и о его «по-
роговом» состоянии. Во время самоубийства оскорбленной им девоч-
ки Матреши, герой сидит у окна, но он не видит окружающий мир,  
а слышит только жужжание мухи. В журнальной редакции герой даже 
поймал жужжавшую муху, которая садилась ему на лицо, и выпустил 
в окно [Достоевский, 2010, с. 422]. Внимание Ставрогина привлекает 
крошечный красный паучок на листке герани [Достоевский, 2010, 
с. 423]. Эта деталь появится после сна Ставрогина, когда он увидит 
«золотой век», и станет символом «безобразия», сладострастия героя.

Первая фаза формирования устойчивой доминанты, по Ухтом-
скому, — «косые лучи заходящего солнца». Ставрогин признается: 
«…скалы и море и косые лучи заходящаго солнца, все это я какъ 
будто еще видѣлъ когда проснулся и раскрылъ глаза, въ первый разъ 
въ жизни буквально омоченныя слезами» [Достоевский, 2010, с. 426]. 
«Заходящее солнце» становится символом потерянной внутренней 
гармонии героя. 

В исповеди Ставрогина показана вторая фаза формирования до-
минанты: повторяется закат солнца и его косые лучи в окне [До-
стоевский, 2010, с. 426]. Наконец, в душе героя соединяются косые 



488

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

лучи заходящего солнца с хтоническим образом (красный паучок)  
и образом обиженного ребенка: «Я поскорѣе закрылъ опять глаза 
какъ бы жаждая возвратить миновавшiй сонъ, но вдругъ какъ бы 
среди яркаго-яркаго свѣта, я увидѣлъ какую-то крошечную точку. 
Она принимала какой-то образъ и вдругъ мнѣ явственно предста-
вился крошечный красненькiй паучекъ. Мнѣ сразу припомнился онъ 
на листкѣ герани когда также лились косые лучи заходящаго солнца. 
Что-то какъ будто вонзилось въ меня, я приподнялся и сѣлъ на по-
стель… (Вотъ все какъ это тогда случилось!). Я увидѣлъ предъ собою 
(О, не на яву! Если бы, если бы это было настоящее видѣнiе!)  
я увидѣлъ Матрешу, исхудавшую и съ лихорадочными глазами, точь 
въ точь какъ тогда, когда она стояла у меня на порогѣ и кивая мнѣ 
головой подняла на меня свой крошечный кулачонокъ. И никогда 
ничего не являлось мнѣ столь мучительнымъ! Жалкое отчаянiе без-
помощнаго десятилѣтняго существа съ несложившимся разсудкомъ, 
мнѣ грозившаго (чѣмъ? Что могло оно мнѣ сдѣлать?), но обвиняв-
шаго конечно одну себя! Никогда еще ничего подобнаго со мной не 
было. Я просидѣлъ до ночи, не двигаясь и забывъ время» [Достоев-
ский, 2010, с. 426–427]. 

Новый «интегральный образ» становится наказанием для Став-
рогина: косые лучи заходящего солнца теперь будут вызывать у него 
«почти каждый день» [Достоевский, 2010, с. 815] образ красненько-
го паучка и Матреши, стоящей на пороге с поднятым и грозящим 
герою кулачонком. Невыносимость этого образа, по признанию героя, 
и неготовность к покаянию приводит Ставрогина к самоубийству. 

Во время беседы со старцем Тихоном Ставрогин признается, что 
около года ему является бес, который становится его Двойником 
[Достоевский, 2010, с. 410]. В журнальной публикации Ставрогин 
об этом сообщает Даше: «Я злился что мой собственный бѣсъ могъ 
явиться въ такой дрянной маскѣ» [Достоевский, 2010, с. 280] [За-
харов, с. 683]. Заходящее солнце и порог, на котором останавлива-
ется обиженная девочка, — символизируют пределы человеческой 
природы Ставрогина, которые он не смог переступить, подобно 
Раскольникову. Отметим точное замечание С. М. Соловьева о том, 
что Раскольников совершает свое преступление, как и Ставрогин, 
на закате солнца [Соловьев, с. 171]. 

При встрече в монастыре со старцем предложение Тихона «по-
срамить беса» и гордость послушанием в монастыре вызывает 



489

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

у Ставрогина отторжение, поскольку его цель — самоутверждение: 
«…я хочу простить самъ себѣ» [Достоевский, 2010, с. 433]. В оче-
редной раз торжествует Двойник героя, злая сила, которую видит 
Марья Лебядкина и Тихон. 

О Тихоне Задонском как прототипе Тихона в «Бесах» одним из 
первых написал Р. В. Плетнев [Плетнев, 1986b]. Исследователь пред-
положил, что святитель Тихон привлек Достоевского тем, что «был 
личностью изумительной святой жизни, необыкновенного внутрен-
него света, но вместе с тем это был человек чрезвычайно нервный  
и вечно борющийся сам с собой» [Плетнев, 1986b, с. 158]. Этой борь-
бой самим с собой он близок Ставрогину. Из сохранившихся вос-
поминаний о Тихоне Задонском, которые вошли в Житие, Плетнев 
выделяет «особенный дар Божий слез», которым был наделен святи-
тель, а также его учение о борьбе с грехом [Плетнев, 1986b, с. 160–162]. 
Сочинения Тихона Задонского читал также А. А. Ухтомский. 

В пространстве романа, связанном со Степаном Верховенским, 
символическим является образ тумана и дороги. Хроникер показы-
вает картину мира Лизы Тушиной после ночи, проведенной ей 
в Скворешниках. Степан Верховенский в ее восприятии оказывает-
ся частью демонического мира: «Мелкiй, тонкiй дождь проницалъ 
всю окрестность, поглощая всякiй отблескъ и всякiй оттѣнокъ  
и обращая все въ одну дымную, свинцовую, безразличною массу. 
Давно уже былъ день, а казалось все еще не разсвѣло. И вдругъ изъ 
этой дымной, холодной мглы вырѣзалась фигура, странная и нелѣпая, 
шедшая имъ навстрѣчу» [Достоевский, 2010, с. 541]. 

Второй пейзаж — это большая дорога, по которой покидает город 
Степан Трофимович, и железная дорога, по которой движется поезд 
(через два дня на этом поезде уедет его сын): «Мелкiй дождь то 
переставалъ, то опять начинался; но онъ не замѣчалъ и дождя. <…> 
Старая, черная и изрытая колеями дорога тянулась предъ нимъ без-
конечною нитью, усаженная своими ветлами; направо — голое мѣсто, 
давнымъ-давно сжатыя нивы; налѣво — кусты, а далѣе за ними 
лѣсокъ. И вдали — вдали едва примѣтная линiя уходящей вкось 
желѣзной дороги и на ней дымокъ какого-то поѣзда; но звуковъ уже 
не было слышно» [Достоевский, 2010, с. 629]. 

Символический смысл образа дороги раскрывает сам Степан 
Верховенский. После объяснения с Варварой Петровной он говорит 
о своем будущем пути как движении к смерти: «Въ позднiй путь,  



490

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

на дворѣ поздняя осень, туманъ лежитъ надъ полями, мерзлый, 
старческiй иней покрываетъ будущую дорогу мою, а вѣтеръ завываетъ 
о близкой могилѣ…» [Достоевский, 2010, с. 327]. В пути герой раз-
мышляет: «Большая дорога — это есть нѣчто длинное-длинное, чему 
не видно конца — точно жизнь человеческая, точно мечта человѣческая. 
Въ большой дорогѣ заключается идея…» [Достоевский, 2010, с. 628]. 

Город, из которого ушли Верховенские, соотносится с Россией, 
которая должна исцелиться, подобно бесноватому в Евангелии, 
и вернуться к христианским ценностям. Себя и сына Степан Верхо-
венский относит к одержимым: «Это мы, мы и тѣ, и Петруша… <…> 
и мы бросимся, безумные и взбѣсившiеся, со скалы въ море и всѣ 
потонемъ, и туда намъ дорога, потому что насъ только на это вѣдь  
и хватитъ. Но больной исцѣлится и “сядетъ у ногъ Iисусовыхъ”» 
[Достоевский, 2010, с. 651]. 

Степан Трофимович в конце жизненного пути приходит к мысли 
о своей вине за воспитание Ставрогина, за то, что оставил сына 
Петра без внимания, обидел Федьку Каторжного, которого это по-
будило к мщению. Мысль об ответственности каждого за происхо-
дящее в мире — одна из основных идей романа. «…Всѣ и каждый 
одинъ предъ другимъ виноваты», — утверждает Степан Трофимович 
[Достоевский, 2010, с. 641]. Шатов размышляет: «Всѣ виноваты, всѣ 
виноваты и… если бы въ этомъ всѣ убѣдились!» [Достоевский, 2010, 
с. 584]. Наконец, Тихон наставляет Ставрогина: «Согрѣшивъ, каждый 
человѣкъ уже противъ всѣхъ согрѣшилъ и каждый человѣкъ хоть 
чѣмъ-нибудь въ чужомъ грѣхѣ виноватъ» [Достоевский, 2010, с. 431]. 

В конце романа Степан Трофимович Верховенский произносит 
слова, которые противоречат «многому изъ его прежнихъ убѣжденiй» 
[Достоевский, 2010, с. 659]. Открытие ему Истины происходит  
не только благодаря катастрофам, потрясшим город и его лично,  
но и встрече с Софьей Матвеевной, книгоношей, распространяющей 
Евангелие. Софья Матвеевна, которая некоторое время в Севасто-
поле служила «въ сестрахъ», становится Собеседником Степана 
Трофимовича [Достоевский, 2010, с. 638]. Она читает Степану Тро-
фимовичу Нагорную проповедь. Это побуждает героя к покаянию: 
«…я всю жизнь мою лгалъ» [Достоевский, 2010, с. 649]. В повество-
вании возникает автобиографическая аллюзия: Верховенский-стар-
ший просит, чтобы его собеседница прочитала что-нибудь из Ново-
го Завета, «куда глазъ попадетъ» [Достоевский, 2010, с. 649]. 



491

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Известно, что Достоевский хранил Евангелие, подаренное в Тоболь-
ске женами декабристов, и часто, задумав или сомневаясь в чем-либо, 
открывал наудачу это Евангелие и прочитывал то, что стояло на 
первой странице (левой от читавшего). Автобиографическая аллю-
зия часто становится знаком, что идеи героя близки автору [Фёдо-
рова, 2019, с. 186, 193, 196, 200]. 

Слова из Откровения Иоанна Богослова (Откр. 3:14–17), прочи-
танные Софьей Матвеевной, потрясают Верховенского-старшего: 
«…скорѣе холоднаго, холоднаго, чѣмъ теплаго, чѣмъ только тепла-
го. О, я докажу!» [Достоевский, 2010, с. 650]. И затем он просит 
прочитать о бесах, вошедших в стадо свиней, и соотносит этот 
евангельский сюжет с собой и сыном. 

Главные истины Степан Трофимович произносит после призна-
ния в любви Варваре Петровне, исповеди и причащении свя- 
тых даров. Мысленно Верховенский-старший возвращается к несо-
стоявшемуся двадцать лет назад романтическому объяснению с ней. 

По «закону заслуженного собеседника» Ухтомского, Двойник 
героя раскрывает его собственные пороки. Верховенскому-старше-
му никогда не хватало веры в человека и в Бога. Отметим подозрения 
Степана Верховенского по поводу Варвары Петровны: «…онъ раз-
казывалъ постороннему лицу что она держитъ его изъ тщеславiя, 
завидуетъ его учености и талантамъ; ненавидитъ его и боится толь-
ко выказать свою ненависть явно въ страхѣ чтобъ онъ не ушелъ отъ 
нея и тѣмъ не повредилъ ея литературной репутацiи…» [Достоевский, 
2010, с. 15]. Хроникер с возмущением пишет о неверии Верховен-
ского в Дашу Шатову: «Онъ не задумался заподозрить дѣвушку  
съ самаго перваго дня, еще не имѣя никакихъ основанiй, даже Липу
тинскихъ» [Достоевский, 2010, с. 103]. 

Верховенский-старший мысленно возвращается в прошлое, что-
бы исправить свою ошибку, и объясняется в любви Варваре Петров-
не. Герой убеждается в том, что он любит, значит, сердце его живо — 
он может быть спасен: «Любовь вѣнецъ бытiя»; «Если есть Богъ,  
то и я безсмертенъ» [Достоевский, 2010, с. 659]. Он полемизирует 
с «Фаустом»: «Каждая минута, каждое мгновенiе жизни должны 
быть блаженствомъ человеку…» [Достоевский, 2010, с. 660]. После 
этого герой формулирует «закон бытия человеческого»: «Если лишить 
людей безмѣрно великаго, то не станутъ они жить, и умрутъ въ от
чаянiи. Безмѣрное и безконечное такъ же необходимо человѣку, какъ 



492

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и та малая планета на которой онъ обитаетъ… <…> Всякому человѣку, 
кто бы онъ ни былъ, необходимо преклониться предъ тѣмъ что есть 
Великая Мысль» [Достоевский, 2010, с. 660]. 

Так в сознании Верховенского образ дороги трансформируется 
в размышление о Промысле Божием. В черновом варианте «Бесов» 
есть слова, которые Н. А. Тарасова прочитала по рукописи иначе, чем 
это сделано в 30-томном академическом Полном собрании сочинений: 
«Мiръ спасаетъ Красота Христова» (вместо «мир станет красота 
Христова») [Тарасова, 2021, с. 105–106]. Исследователь приводит 
слова Шатова, который в разговоре с Князем утверждает этот же путь 
спасения: «Въ вѣре для человѣка необходимость: Если я несоверше-
ненъ, гадокъ и золъ, <…> то я знаю, что есть другой идеалъ мой, ко-
торый прекрасенъ, святъ и блаженъ» [Тарасова, 2021, с. 105]. 

Достоевский верил в то, что «дух жизни» ведет русский народ 
к преображению: «Это есть сила безпрерывнаго и неустаннаго 
подтвержденiя своего бытiя и отрицанiя смерти. Духъ жизни, какъ 
говоритъ Писанiе, "рѣки воды живой", изсякновенiемъ которыхъ 
такъ угрожаетъ Апокалипсисъ» [Достоевский, 2010, с. 241].

Кириллов, Шатов, Марья Лебядкина, архиерей Тихон и даже 
Шигалев и Федька Каторжный смогли оказать сопротивление злым 
силам. Шатову открывается религиозное понимание семьи как «ма-
лой Церкви». Кириллов осознает, что существует Промысел Божий. 
Мария Лебядкина и архиерей Тихон в молитве переживают духовное 
восхождение, которое сопровождается благодатными слезами. Оба 
прозревают духовное состояние Ставрогина. 

Теория доминанты А. А. Ухтомского позволяет обратить внима-
ние на траекторию в хронотопе тех героев романа, которые показа-
ны в развитии, остановиться на их предметном мышлении. Хрони-
кер подчеркивает в описании природы такие детали, как туман, ветер, 
мрак, поскольку они символизируют разрушительные процессы, 
происходящие в обществе и в человеческом сознании. Предметное 
мышление Ставрогина раскрывает его «пороговое» состояние. Со-
единение образа заходящего солнца с хтоническим существом 
(красный паучок) и образом обиженного ребенка символизирует 
пределы человеческой природы героя, которые он не смог преступить. 
В отличие от него, Степан Трофимович Верховенский приходит 
к осознанию своей вины и необходимости ее искупления. Встреча 
с Софьей Матвеевной, чтение Евангелия, исповедь и причащение 



493

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

формирует его новую доминанту. Он воспринимает свой путь как 
проявление Божьего Промысла, стремится исправить свою первую 
жизненную ошибку и убеждается в необходимости любви и Великой 
Мысли для каждого человека. Так в романе утверждается авторский 
идеал спасения как торжества Красоты Христовой.

Этическое учение Ухтомского позволяет моделировать картины 
мира героев романа Достоевского и раскрывать авторское отноше-
ние к этим моделям. Для этого необходимо анализировать не толь-
ко предметный мир произведения, но также использовать понятие 
хронотопа и доминанты личности как главенствующего направле-
ния деятельности, которая располагается между мыслями челове-
ка и действительностью. Если согласиться с тем, что принцип 
доминанты является физиологической основой акта внимания  
и предметного мышления, то следует сделать акцент на символи-
зации предметного мира героев Достоевского. Ухтомский считал, 
что всякий интегральный образ, которым мы располагаем, являет-
ся достаточным продуктом пережитой нами доминанты. Траектория 
в хронотопе личности состоит из предметных образов, связанных 
с доминантами. Очевидно, что суммирование доминанты проис-
ходит во времени во многом благодаря значимым для личности 
событиям.

Русский роман XIX века, представленный образцовыми произ-
ведениями Достоевского, Толстого, обращает читателя к проблеме 
спасения. Телеологический сюжет включает мотив испытания на-
рода или героя. Способность совершить нравственный выбор при-
водит его к расширению пространства, соединению временного  
и вечного в его сознании, при этом происходит символизация пред-
метного мира (появляются образы движения и света). Этот сюжет 
может включать в себя мотив просьбы о помощи, который реализу-
ется в молитве героя. О том, что молитва услышана, свидетельству-
ет разрешение сложной ситуации, помощь Провидения. В процессе 
духовного очищения или духовного роста важную роль играет пре-
дание, которое сохраняет духовные доминанты русского народа. 
Выбор личности может означать и ее самоутверждение, что приво-
дит к «безобразию» происходящих процессов в душе. В этом случае 
герой Достоевского и Толстого будет видеть вокруг себя Двойников. 
Оппозиция «безобразие» — «благообразие» раскрывает духовно-
нравственный идеал Достоевского и Толстого. Главным для народа 



494

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

и личности является соборное спасение. Этическое учение Алексея 
Алексеевича Ухтомского, основанное на святоотеческом наследии 
и русской классической словесности, позволяет раскрыть духовные 
доминанты русского народа. 

Ссылки
1. Альтман М. С. Достоевский. По вехам имен. Саратов: Изд-во Саратов-

ского ун-та, 1975. 278 с. 
2. Ашимбаева Н. Т. Двойник или «заслуженный собеседник»: некоторые 

вопросы поэтики Достоевского в свете взглядов на человека и его от-
ношения с окружающим миром // Достоевский и мировая культура. СПб.: 
Серебряный век, 1999. Вып. 13. С. 123–131. 

3. Библиотека литературы Древней Руси / РАН. ИРЛИ; под ред. Д. С. Ли-
хачева, Л. А. Дмитриева, А. А. Алексеева, Н. В. Понырко. СПб.: Наука, 
1999. Т. 6: XIV — середина XV века. [Электронный ресурс]. URL: http:// 
lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4982 (12.07.2023).

4. Билинкис  Я.  С. Романы Достоевского и трагедия Пушкина «Бо- 
рис Годунов» (К проблеме единства пути русской литературы XIX ве- 
ка // Достоевский. Материалы и исследования. Л.: Наука, 1976. Т. 2. 
С. 164–168.

5. Бочаров С. Г. Роман Л. Н. Толстого «Война и мир». М.: Художественная 
литература, 1987. 156 с.

6. Буданова Н. Ф. О некоторых источниках нравственно-философской про-
блематики «Бесов» // Достоевский. Материалы и исследования. Л.:  
Наука, 1988. Т. 8. С. 93–106. 

7. Городилова Н. И. Эпическая картина мира в трилогии Л. Н. Толстого 
«Детство», «Отрочество», «Юность» // Филологические науки. Вопросы 
теории и практики. 2020. № 9. С. 5–12.

8. Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: канонические тексты. Петрозаводск: 
Издательство Петрозаводского государственного университета. Т. VI. 
2005. 771 с.

9. Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: канонические тексты. Т. IX.: При-
ложение: Бесы: роман: опыт реконструкции журнальной редакции; 
Текстологическое исследование, комментарии. Петрозаводск: Изд-во 
ПетрГУ, 2010. 912 с.

10. Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений: в 30 т. / редкол.: В. Г. Ба-
занов (отв. ред.) и др.; ИРЛИ. Т. 14.: Братья Карамазовы: роман в 4 ч. 
с эпилогом. Кн. 1–10 / текст подгот. В. Е. Ветловская, Е. И. Кийко.  
Л.: Наука, 1976. 511 с.

11. Иванов Вяч. Основной миф романа «Бесы» // Иванов. Вяч. Cобр. соч.: 
в 4 т. Брюссель: Foyer oriental chrétien, 1987. Т. 4. С. 437–444.



495

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

12. Иоанн Лествичник, преп. Лествица, возводящая на небо. М.: Изд-во 
Сретенского монастыря, 2013. 592 с. 

13. Ермакова М. Я. «Двойничество» в «Бесах» // Достоевский. Материалы 
и исследования. Л.: Наука, 1976. Т. 2. С. 113–118.

14. Есаулов И. А. Категория соборности в русской литературе. Петрозаводск: 
Изд-во Петрозавод. ун-та, 1995. 288 с.

15. Захаров В. Н. Трагедия и сатира: «вечные» роли героев Достоевского // 
Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: канонические тексты. Т. VI. Петро
заводск: Издательство Петрозаводского государственного университе-
та, 2005. С. 641–657. 

16. Плетнев Р. Земля (из работы «Природа в творчестве Достоевского») // 
О Достоевском: сб. ст. / под ред. А. М. Бема. Paris: Amga editions, 1986. 
С. 175–184. (a)

17. Плетнев Р. «Сердцем мудрые» (о «старцах» у Достоевского) // О До-
стоевском: сб. ст. / под ред. А. М. Бема. Paris: Amga editions, 1986. 
С. 155–174. (b) 

18. Сараскина Л. И. «Бесы»: роман-предупреждение. М.: Сов. писатель, 
1990. 480 с. 

19. Тарасова Н. А. «Дневник Писателя» Ф. М. Достоевского (1876–1877). 
Критика текста: монография. М.: Квадрига; МБА, 2011. 392 с.

20. Тарасова Н. А., Кибальник С А., Димитриев В. М. Проблемы текстоло-
гии и поэтики романного творчества Ф. М. Достоевского: коллективная 
монография / Институт русской литературы РАН. М.: Квадрига, 2021. 
276 с. 

21. Толстой Л. Н. Собрание сочинений: в 22 т. / редкол.: М. Б. Храпченко 
(гл. ред.) и др. ; коммент. А. В. Чичерина. М.: Художественная литера-
тура, 1978–1985.

22. Скафтымов А. П. Нравственные искания русских писателей. М.: Худо-
жественная литература, 1972. 543 с.

23. Соколова Л. В. А. А. Ухтомский и комплексная наука о человеке. СПб.: 
Изд-во С.-Петерб. гос. ун-та, 2010. 316 с.

24. Соловьев С. М. Изобразительные средства в творчестве Ф. М. Досто-
евского. М.: Сов. писатель, 1979. 352 с.

25. Терешкина Д. Б. Интертекст «Четьих-Миней» в рассказе Л. Н. Толсто-
го «Алешка Горшок» // Rhema. Рема. 2015. С. 31–38.

26. Фёдорова Е. А. Автор и герой в поэтике романа Ф. М. Достоевского 
«Идиот» // Проблемы исторической поэтики. 2019. Т. 17. № 3. С. 186–
206.

27. Фёдорова  Е.  А. Принцип доминанты в  образах героев романа  
«Бесы» Ф. М. Достоевского (в свете этического учения А. А. Ухтом-
ского) // Проблемы исторической поэтики. 2023. № 21 (1). С. 161– 
182 (a).



496

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

28. Фёдорова Е. А. Телеологический сюжет в романах «Капитанская дочка» 
А. С. Пушкина и «Война и мир» Л. Н. Толстого // Проблемы историче-
ской поэтики. 2023. Т. 21. № 4. С. 102–129 (b).

29. Феномен эпического романа в русской литературе второй половины 
XIX века: И. А. Гончаров, И. С. Тургенев, Л. Н. Толстой, Ф. М. Достоев-
ский: монография / В. Г. Андреева, А. В. Гулин, Н. Л. Ермолаева, С. К. Ка-
закова, Ю. В. Лебедев, В. И. Мельник, Н. Г. Михновец; под науч. ред. 
В. Г. Андреевой. Кострома: Изд-во Костромского гос. ун-та, 2022. 512 с.

30. Хализев В. Е. Интуиция совести (теория доминанты А. А. Ухтом- 
ского в контексте философии и культурологии XX века) // Проблемы 
исторической поэтики. Петрозаводск: Изд-во ПетрГУ, 2001. Вып. 6. 
С. 21–42.

4.7. «Русская идея» в романе Ф. М. Достоевского 
«Подросток»

А. В. Тоичкина

Роман Ф. М. Достоевского «Подросток» (1874–1875) в последние 
годы привлекает все бóльшее количество исследователей, как рус-
ских, так и зарубежных. С научными обзорами рецепции этого про-
изведения в критике в 2021 г. выступили О. А. Богданова и В. В. Бо-
рисова. В. В. Борисова отметила усиление интереса современных 
исследователей к анализу роли «христианского предания» в романе. 
Так, Н. М. Фортунатов в своей работе выделил «всемирность»  
и «всечеловечность» русского национального характера. Предметом 
изучения О. И. Сыромятникова стала «русская идея» — в частности, 
исследователь показал движение в романе к необходимости осозна-
ния национальной идеи народом и определения цели дворянством, 
которое сознательно служит национальной идее. Н. А. Кладова рас-
смотрела символическое значение семьи в романе. Американский 
исследователь Ю. Корриган в романе «Подросток» увидел восста-
новление личностью своего внутреннего пространства, немецкий 
ученый Х.-Ю. Геригк — освобождение от западной идеи, которое 
происходит в европейском городе Петербурге как символе России19.

19 См.: [Богданова], [Борисова], [Фортунатов], [Сыромятников], [Кладова], 
[Corrigan], [Геригк], [Gerigk].



497

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Перспективным в этом направлении является обращение к трудам 
религиозных мыслителей Дмитрия Ивановича Чижевского (1894–1977) 
и Алексея Алексеевича Ухтомского (1875–1942), чье научное твор-
чество во многом базировалось на изучении произведений Досто-
евского. Д. И. Чижевский разработал свою концепцию сравнительной 
истории славянских литератур как «истории духа», которая предпо-
лагала исследование идеи — понятия — образа в конкретно-исто-
рической форме, в процессе исторического духовного националь-
ного становления. Центральной категорией в поэтике национальных 
литератур, по его мнению, является символ (см.: [Тоичкина, 2012, 
с. 152]). Д. И. Чижевский указывал на то, что Страхов был «фило-
софским информатором» Достоевского [Тоичкина, 2013, с. 300]  
и что многие темы и образы в художественном творчестве писателя 
генетически связаны с философскими исследованиями ученого (см.: 
[Тоичкина, 2012, 2013, 2014]). Так, в статье Страхова «Жители пла-
нет» (1860) создается образ вселенной без Бога, обреченной на 
вечное повторение существующих явлений. Чижевский указал на 
эту статью как на один из источников романа «Братья Карамазовы» 
в заметке «Черт Ивана Карамазова и Н. Н. Страхов» (1933)20, но по-
добный пассаж встречается и в речи Аркадия Долгорукого, обра-
щенной к участникам кружка Дергачева: «…когда земля обратится 
въ свою очередь въ ледяной камень и будетъ летать въ безвоздушномъ 
пространствѣ съ безконечнымъ множествомъ такихъ же ледяныхъ 
камней…»21. Чижевский находил общее в философских взглядах 
Достоевского и Страхова, в их общественно-политической позиции 
(см.: [Мотовникова]), но видел и отличие — Достоевский обраща-
ется к религиозно-этической сфере [Тоичкина, 2012, с. 148]; [Тоич-
кина, 2019, с. 269–270].

20 Čyževśkyj D. Literarische Lesefrüchte II: (10) Der Teufel Ivan Karamazov᾽sund 
N. N. Strachov // Zeitschrift für slavische Philologie. Leipzig, 1933. Band X (¾). S. 389.

21 Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: канонические тексты / под ред. проф. 
В. Н. Захарова. Петрозаводск: Изд-во ПетрГУ, 2015. Т. 11.: Подросток. с. 58; см. 
также примеч. к данному месту романа (c. 635); Достоевский Ф. М. Полн. собр. 
соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1976. Т. 17. 367 с. Далее ссылки на эти издания приводятся 
в тексте раздела с использованием сокращений Ѳ. Д. и Д30 и указанием страницы 
или тома (полутома — нижним индексом) и страницы в круглых скобках. Об от-
ражении книги Н. Н. Страхова «Жизнь как целое» (и печатавшейся во «Времени» 
ее части «Жители планет») см.: (Д30; т. 17, с. 406). См. также: [Тоичкина, 2019].



498

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

В 1869 г. в журнале «Заря» (1869–1872) был опубликован труд 
Н. Я. Данилевского «Россия и Европа». Страхов, который входил 
в редакцию журнала, был восхищен этим сочинением, но Достоев-
ский писал ему о своих сомнениях: «Потому еще жажду читать эту 
статью, что сомневаюсь несколько, и со страхом, об окончательном 
выводе; я всё еще не уверен, что Данилевский укажет в полной силе 
окончательную сущность русского призвания, которая состоит 
в разоблачении перед миром русского Христа, миру неведомого  
и которого начало заключается в нашем родном православии. По-
моему, в этом вся сущность нашего будущего цивилизаторства  
и воскрешения хотя бы всей Европы и вся сущность нашего могу-
чего будущего бытия» (Д 30: т. 291, с. 30).

Концепция личности А. А. Ухтомского, его этическое учение 
создавались в 1920-е гг. во многом с ориентацией на произведения 
Достоевского («Двойник», «Братья Карамазовы» и др.). Принцип 
доминанты, сформулированный Ухтомским, предполагает, что че-
ловек смотрит на мир через свои главенствующие установки, на-
правления деятельности. У личности может быть несколько доминант. 
В ситуации кризиса, когда человек вынужден отказаться от своей 
доминанты, он может вернуться к прежней, сформированной ранее, 
в детстве, или ему придется формировать новую доминанту22. По-
мочь избежать ошибок может ориентация на предание и символы, 
в которых сохраняется коллективный духовный опыт. На полях 
своей настольной книги «Добротолюбие», в книгах по философии 
Ухтомский оставлял заметки, в которых постоянно возвращался 
к роли предания и символов в постижении Истины (см.: [Фёдорова, 
2023]). В романе «Подросток» Достоевский сопоставляет европей-
скую и русскую цивилизации, размышляет о роли Православия 
в формировании национального русского характера, его истории  
и самобытности. «Подросток» является произведением, ориентиро-
ванным на национальные традиции.

«Русская идея» автора реализуется на разных уровнях художе-
ственного текста (идейном, жанровом, композиционном, предметном, 
аллюзивном, лексическом и символическом), в системе образов, 
в «локальном тексте» (петербургском и московском). Кроме того, 
в этом произведении можно обнаружить национальные традиции 

22 Ухтомский А. А. Доминанта: статьи разных лет. СПб.: Питер, 2002. С. 365, 395.



499

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

христианской календарной словесности [Фёдорова, 2021b, с. 258]. 
Роман указывает читателю направление будущего развития общества 
и страны в целом в перспективе возвращения дворянства к право-
славной вере, к самобытным основам русской жизни, в отказе от 
миража ее европеизации23. В. А. Викторович полагает, что «от ро-
мана испытания идеи Д<остоевский> перешел к роману воспитания 
личности» в его мемуарно-исповедальной форме (см.: [Викторович, 
Щенников, с. 134]). Однако роман «Подросток» — это не только 
роман воспитания, но прежде всего идеологическое произведение. 
Главный герой, Аркадий Долгорукий, находится в напряженном 
поиске идеи, которая стала бы целью его жизни. Он приезжает в Пе-
тербург, чтобы испытать себя и свою идею. «Идея Подростка из-
менчива и многолика»: «миллион», «угол», «скорлупа», «игра», 
«женщины», «письмо», «документ», «университет» — лишь мета-
форы, лишь образы идеи, как и ее именные знаки (Ротшильд, ски-
талец, «"последний европеец" Версилов», «русский странник Макар 
Долгорукий») [Захаров, 2013, с. 390, 392]. Его идея Ротшильда не 
имеет ничего общего с накопительством и обогащением. Несколько 
раз в своих записках он пытается это объяснить. Впервые это про-
исходит при описании «пробы», которую герой сделал 19 сентября: 
он отправляется на аукцион, чтобы сделать «первый шаг» к реали-
зации своей идеи. Здесь он и пишет о своей цели: «порву со всѣми», 
«забьюсь въ скорлупу и стану совершенно свободенъ» (Ѳ. Д., с. 46). 
Как писал Б. М. Энгельгардт, «господство идеи-силы над сознани-
ем — эта черта казалась Достоевскому особенно характерной для 
духовной жизни представителя “случайного племени”. Именно в ней 
он искал конструктивного центра, доминанты, при изображении 
оторванного от почвы интеллигента, главного действующего лица, 
как современной ему общественности, так и его особыми задачами 
в деле художественного истолкования занимавших его явлений те-
кущей действительности» [Энгельгардт, с. 288].

Исследователь рассматривал идею («жизнь идеи») как предмет 
изображения у Достоевского: «Для такого поэта идея не есть какая-
то отвлеченная логическая схема. Она почти что живое существо, 
которое обитает в человеческом сознании, — существо по большей 

23 В. А. Викторович указывает, что «мираж» и «идеал» являются ключевыми 
словами в «Подростке» [Викторович, Щенников, с. 139].



500

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

части властолюбивое и жестокое в неумолимой последовательности 
своего самоутверждения, в безудержном стремлении к подчинению 
себе всей иррациональной жизни духа» [Энгельгардт, с. 289]. До-
стоевский изображает идеи в акте их становления, и «система его 
романов образует своеобразную художественную “феноменологию 
духа” русской интеллигенции». Вектор этой системы состоит в «вос-
ходящей мысли» [Энгельгардт, с. 292–293]. В. Н. Захаров указывает 
на многообразие жанровых составляющих романа «Подросток» как 
способ изображения акта становления героя, в частности, его идеи: 
«В “Подростке” главенствуют жанры, которые “вводит” Аркадий: 
его многочисленные “анекдоты” о “пробе идеи”, о “женской наготе”, 
о праздном студенте, об Ариночке, о “ничтожном поручике”, о су-
дебном процессе Татьяны Павловны с кухаркой; его воспоминания 
о детстве — о первой встрече отца с сыном, о страданиях в панси-
оне Тушара, о маме, о сводном брате; его повесть о событиях про-
шедшего года, его трактаты о смехе, об идее, различные мнения 
о разных предметах. Таков жанровый состав “записок” Аркадия. 
Самостоятельное значение имеют воспитывающие беседы Верси-
лова и особенно его исповедь, наставительные речи Макара Долго-
рукого. В жанровую структуру романа входят рассказы: рассказ 
матери о горестной судьбе дочери — о повесившейся Оле, "патри-
отический" рассказ Петра Ипполитовича о закопанном камне (ср. па-
родийный анекдот Версилова “a la Петр Ипполитович” о зажаренном 
соловье), рассказы Макара Долгорукого о Петре Валерьяновиче, 
о купце Скотобойникове; письма, записки, текст объявления в газе-
те и предсмертные заметки из дневника Крафта, трактат Николая 
Семеновича о судьбах русского романа в пореформенную эпоху» 
[Захаров, 1985, с. 169]. Движение Аркадия идет от пушкинского 
Скупого рыцаря («уединенное и спокойное сознание силы») к «идее 
самостоянья человека» [Захаров, 2013, с. 392]. Для Аркадия встречи 
с героями-идеологами необходимы, поскольку он в диалогах с ними 
проверяет свою идею, а также ищет новые векторы своего жизнен-
ного направления. В романе «Подросток» идеологами являются 
Крафт, Версилов и Макар Долгорукий. Идея исторического назна-
чения России испытывается в спорах и напряженных диалогах ге-
роев. Крафт одержим мыслью, что русский народ есть народ «вто-
ростепенный, которому предназначено послужить лишь «матеріаломъ 
для болѣе благороднаго племени, а не имѣть своей самостоятельной 



501

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

роли въ судьбахъ человѣчества» (Ѳ. Д., с. 53). Его идея оспаривает-
ся на собрании кружка Дергачева: «Пусть Россiя осуждена на вто-
ростепенность; но можно работать и не для одной Россiи» (Ѳ. Д., 
с. 54); «Римляне не прожили и полутора тысячъ лѣтъ въ живомъ 
видѣ и обратились тоже въ матерiалъ. Ихъ давно нѣтъ, но они оста-
вили идею, и она вошла элементомъ дальнѣйшаго въ судьбы че
ловѣчества» (Ѳ. Д., с. 54–55). Крафт уходит из жизни, придя к вы-
воду, что в качестве русского не стоит жить. Попытки нигилистов, 
Дергачева и членов его кружка, указать иную цель жизни Крафт не 
принимает. Аркадий объясняет это следующим образом: «Мало 
опровергнуть прекрасную идею, надо замѣнить ее равносильнымъ 
прекраснымъ…» (Ѳ. Д., с. 57).

Попытка объяснить суть своей идеи «стать Ротшильдом» пред-
принимается Аркадием после признания, что в нем живут две уста-
новки, две «доминанты», по терминологии А. А. Ухтомского: помочь 
Версилову «сокрушить клевету, раздавить враговъ» и стать «власте-
линомъ судьбы» Ахмаковой, используя ее неосторожное письмо, 
в котором она советуется по поводу опеки над отцом (Ѳ. Д., с. 76–77). 
На этот раз Аркадий вступает в диалог с самим собой. Он возража-
ет сам себе: его мысль об «упорстве» и «непрерывности» в движении 
к богатству Ротшильда не отличается оригинальностью — это «всякiй 
фатеръ въ Германiи повторяетъ <…> своимъ дѣтямъ» (Ѳ. Д., с. 80). 
Подросток утверждает, что его идея, в отличие от европейской, пред-
полагает «монастырь» и «подвиги схимничества», особый вид 
аскезы (Ѳ. Д., с. 81). Рассказчик объявляет своей целью «свободу», 
«уединенное и спокойное сознанiе силы» (Ѳ. Д., с. 90). Английский 
исследователь Джонатан Пейн не видит оригинальности «экономи-
ческой» идеи Подростка [Pain, с. 66–69]. Однако Аркадий, предупреж-
дая возможность подобного понимания своей идеи, подчеркивает, что 
он не стремится быть процентщиком, подобно тем русским, «у кого 
ни ума, ни характера». По мнению героя, за которым проявляется 
авторская точка зрения, «закладъ и процентъ — дѣло ординарности» 
(Ѳ. Д., с. 84). Себя герой сравнивает с трезвым и твердым схимником, 
который зорко всматривается в мир, а также с пророком Илией: 
«Одно сознанiе о томъ, что въ рукахъ моихъ были миллiоны и я 
сбросилъ ихъ въ грязь, какъ вранъ, кормило бы меня въ моей пустынѣ» 
(Ѳ. Д., с. 92). Герой подчеркивает, что имеет «идеалъ красоты» (Ѳ. Д., 
с. 93). Пушкинские персонажи — Скупой рыцарь и Германн,  



502

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

о которых вспоминает Аркадий, — это герои, бросающие вызов 
судьбе. Первая «проба» идеи Подростка на аукционе приносит ему 
удивительное чувство, что им руководит некая сила, подобно тому, 
как это происходит в карточной игре: «протягиваете руку, берете 
карту, но машинально, почти противъ воли, какъ будто вашу руку 
направляетъ другой» (Ѳ. Д., с. 47). Игра в рулетку для Аркадия так-
же связана с его идеей: «неужели у рулетки нужно больше характе-
ру, чѣмъ для твоей идеи?» (Ѳ. Д., с. 282). Однако наряду с «идеей Рот
шильда» в сознании рассказчика постепенно вызревает новая идея, 
связанная с другой доминантой. В его душе сохраняется воспоми-
нание о детстве в деревне и о причащении в церкви, во время кото-
рого «голубь пролетѣлъ насквозь черезъ куполъ, изъ окна въ окно» 
(Ѳ. Д., с. 112). Голубь — сакральный символ. В душе героя живы 
православные ценности, он ищет свое предназначение в русле осозна
ния Божьего Замысла о мире. Версилов в романе рассуждает о ре-
лигии достаточно отвлеченно. Важные для духовного становления 
молодого человека слова о Христе говорит именно Софья Андреев-
на: «— Христосъ, Аркаша, все проститъ: и хулу твою проститъ, 
и хуже твоего проститъ. Христосъ — отецъ, Христосъ не нуждается 
и сiять будетъ даже въ самой глубокой тьмѣ…» (Ѳ. Д., с. 265).

Особым этапом становления героя и формирования его новой 
доминанты и новой идеи становится общение с Версиловым. Раз-
говоры с отцом дают возможность Аркадию по-новому осмыслить 
личность матери, Софьи Андреевны, и ее супруга, Макара Ивано-
вича. В седьмой главе первой части в разговоре с Аркадием Верси-
лов впервые называет Софью Андреевну «русской женщиной» (Ѳ. Д., 
с. 127) и отмечает такие черты ее характера, как «смиренiе, безотвѣт
ность, приниженность и въ то же время твердость, силу, настоящую 
силу» (Ѳ. Д., с. 128). В Макаре Долгоруком Версилов отмечает 
«умѣнье говорить дѣло» «безъ глупаго ихняго двороваго глубокомыслiя» 
и «безъ всѣхъ этихъ напряженныхъ русcизмовъ, которыми говорятъ 
у насъ въ романахъ и на сценѣ “настоящiе русскіе люди”» (Ѳ. Д., 
с. 132). Редкое, по мысли Версилова, истинное чувство собственно-
го достоинства присуще в романе именно представителям русского 
народа — Макару Ивановичу и Софье Андреевне. Русский народ, 
по мнению Версилова, доказал «великую, живучую силу и истори-
ческую широкость свою и нравственно, и политически» (Ѳ. Д., 
с. 128). Образ Петербурга как героя романа возникает в «записках» 



503

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

в конце первой части: Германн из «Пиковой дамы» обозначается как 
«петербургский тип», а сам Петербург представлен как город-при-
зрак, который может подняться с туманом и исчезнуть, как дым, 
оставив «прежнее финское болото», а посредине него — «бронзовый 
всадникъ на жарко дышащемъ, загнанномъ конѣ» (Ѳ. Д., с. 138). Эти 
образы приобретают символическое значение благодаря многоуров-
невому аллюзивному плану: это аллюзии к идее «Москвы — Тре-
тьего Рима» (четвертому Риму не бывать), к апокалипсическому 
образу всадника (тема Страшного Суда — одна из основных в ро-
мане). Н. А. Синдаловский утверждает: «Еще в XIX веке были живы 
легенды о том, что Фальконе вложил в композицию монумента 
“тайную мысль, что когда-нибудь императорской России придется 
низвергнуть ся в бездну с высоты своей безрассудной скачки”»24. 
Этот же исследователь вспоминает о том, что в среде раскольников 
родилась легенда о Медном всаднике как всаднике из Апокалипси-
са25. Носителем апокалипсической идеи в романе «Подросток» 
становится Версилов, который переживает закат Европы, видит 
«заходящее солнце послѣдняго дня европейскаго человѣчества» 
(Ѳ. Д., с. 466).

С «петербургским текстом» связаны мотивы самоубийства  
и сумасшествия. Кончают жизнь самоубийством Крафт и Оля, сходят 
с ума князья Сокольские (старший и младший), на грани помеша-
тельства оказывается Версилов (Ѳ. Д., с. 319). Герои петербургского 
типа связаны с мотивом зеркала: Крафт рассматривает себя в зерка-
ле во время разговора с Подростком накануне самоубийства (Ѳ. Д., 
с. 64), Оля вешается на гвозде от зеркала, Версилов вспоминает, как 
он выглядел в зеркале во время объяснения с Долгоруким после того, 
как соблазнил его жену (Ѳ. Д., с. 131). Подросток видит в зеркале 
ординарность своего лица, что доставляет ему страдания (Ѳ. Д., 
с. 90). Зеркало в романе становится символом рефлексии, взгляда 
человека на себя со стороны. Напряженное взаимодействие «петер-
бургского» и «московского» текстов в романе порождает новое 
синтетическое явление. Катерина Николаевна Ахмакова, противопо
ставляя петербургский тип московскому, признается, что не сумела 

24 Синдаловский Н. А. Призраки Северной столицы: легенды и мифы питерско-
го зазеркалья. М.; СПб.: Центрполиграф: МиМ–Дельта, 2007. С. 216.

25 Синдаловский Н. А. Призраки Северной столицы… С. 215.



504

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

обольстить Марью Ивановну, поскольку это «цѣлый характеръ,  
и особый, московскій» (Ѳ. Д., с. 157). Но по поводу Германна рас-
сказчик замечает, что это не только «совершенно петербургскiй 
типъ, — типъ изъ петербургскаго перiода» (Ѳ. Д., с. 138). В под-
главке «Утопическое понимание истории» «Дневника Писателя» 
1876 г. Достоевский пишет о московском и петербургском периоде 
русской истории и утверждает, что реформы Петра не изменили,  
а расширили русскую идею: «…через реформу Петра произошло 
расширение прежней же нашей идеи, русской московской идеи, 
получилось умножившееся и усиленное понимание ее: мы сознали 
тем самым всемирное назначение наше, личность и роль нашу в че-
ловечестве, и не могли не сознать, что назначение и роль эта не 
похожи на таковые же у других народов, ибо там каждая народная 
личность живет единственно для себя и в себя, а мы начнем теперь, 
когда пришло время, именно с того, что станем всем слугами, для 
всеобщего примирения» (Д30, т. 23, с. 47).

Во второй части «русская идея» воплощается в разных контекстах. 
Анекдот про камень, который мешал государю (иностранцы его вы-
тащить не могли, только наш мужичок сообразил его закопать), 
подчеркнуто перенасыщен лексемами «русский»: «русскiй человѣкъ, 
бородка клиномъ, въ долгополомъ кафтанѣ, и чуть ли не хмѣльной 
немножко… впрочемъ, нѣтъ, не хмѣльной-съ», «добрая русская 
улыбка», «хоть и свѣтлость, а чистый этакій русскiй человѣкъ, русскiй 
этакiй типъ, патріотъ, развитое русское сердце», «русскiй кошель 
толстъ, а имъ дома ѣсть нечего», «русскимъ этакимъ языкомъ», 
«русское-то сердце» и т. д. (Ѳ. Д., с. 204–205). У Аркадия этот «пат
риотически-непорядочный» «анекдот» вызывает возмущение. Вер-
силов же оправдывает рассказчика чувством «любви к ближнему» 
и «патриотизмом», видя в этом рассказе проявление национальной 
черты характера («невоздержанность сердецъ нашихъ») (Ѳ. Д., с. 207). 
Однако эта история зафиксирована как подлинная в воспоминаниях 
Ф. Г. Солнцева «Моя жизнь и художественно-археологические тру-
ды», которые публиковались в журнале «Русская Старина» 1876 г. 
Солнцев в своих мемуарах приводит примеры сметливости русских 
крестьян. Так, ярославский кровельщик Иван Телушкин без лесов, 
с помощью веревочной лестницы и веревочной петли, поднялся на 
шпиль Петропавловского собора и починил оторванные ветром 
листы и крыло у ангела, подняв его по кресту на 8 вершков; валдай-



505

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

ский мещанин прикатил колокол в 2000 пудов в Петербург для 
Троицкого собора. Приводится в этих воспоминаниях и история 
с камнем: «При сооруженiи памятника Петру I, чтó нынѣ въ Алек-
сандровскомъ саду, отъ подножнаго камня отколотъ былъ огром- 
ный кусокъ, который надо было убрать съ площади, но недоумѣвали 
какъ это сдѣлать. Одинъ крестьянинъ взялся его “прибрать” за ни-
чтожную плату. Когда это было дозволено, онъ вырылъ яму по бли
зости монумента, свалилъ въ нее камень и засыпалъ его, а землю 
увезъ въ пойкахъ»26. 

В романе «Подросток», видимо, произошла контаминация двух 
историй: рассказа о неизвестном крестьянине, который «прибрал» 
огромный камень, и сообщения об известном ярославском кровель-
щике Телушкине, который за свою сметливость получил медаль,  
но постепенно «спился»27. Можно выдвинуть гипотезу, что воспо-
минания Солнцева были известны Достоевскому еще до их публи-
кации — благодаря его общению с редактором журнала «Русская 
Старина» М. И. Семевским (см.: [Фёдорова, 2021a]): история с кам-
нем вошла в бывальщину В. И. Даля «Русская смекалка» (1862)  
и в быль Л. Н. Толстого «Как мужик убрал камень» (1872)28, однако 
в этих произведениях не говорится о ярославском происхождении 
крестьянина и его дальнейшей судьбе. С проблемой выбора Россией 
пути связана в романе тема русского дворянства. Версилов раскры-
вает князю Сергею Сокольскому свое понимание русского дворянства 
(речь идет о России, о государстве): «–Слово честь — значитъ долгъ 
<…>. Когда въ государствѣ господствуетъ главенствующее сословiе, 
тогда крѣпка земля. Главенствующее сословiе всегда имѣетъ свою 
честь и свое исповѣданiе чести, которое можетъ быть и неправиль-
нымъ, но всегда почти служитъ связью и крѣпитъ землю; полезно 
нравственно, но болѣе политически» (Ѳ. Д., с. 219).

Версилов противопоставляет русский и европейский типы дво-
рянства: «Но русскiй типъ дворянства никогда не походилъ на 
европейскiй. Наше дворянство и теперь, потерявъ права, могло бы 

26 Солнцев Ф. Г. Моя жизнь и художественно-археологические труды: рассказ 
академика Ф. Г. Солнцева: 1801–1876 // Русская Старина. 1876. Т. XV. с. 643–644. 
(Весь текст: Т. XV. С. 109–128, 311–323, 617–644; Т. XVI. С. 147–160, 263–302.)

27 Солнцев Ф. Г. Моя жизнь и художественно-археологические труды. с. 643.
28 Произведения, которые обычно указываются комментаторами романа как 

источники данного исторического анекдота (см.: Д30, т. 17, с. 376–377; Ѳ. Д., с. 666).



506

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

оставаться высшимъ сословiемъ, въ видѣ хранителя чести, свѣта, 
науки и высшей идеи, и, чтó главное, не замыкаясь уже въ отдѣльную 
касту, чтó было бы смертью идеи. <…> Пусть всякiй подвигъ чести, 
науки и доблести дастъ у насъ право всякому примкнуть къ верхне-
му разряду людей. Такимъ образомъ, сословiе само собою обраща-
ется лишь въ собранiе лучшихъ людей, въ смыслѣ буквальномъ 
и истинномъ, а не въ прежнемъ смыслѣ привилегированной касты» 
(Ѳ. Д., с. 219–220).

«Русский князь» Сокольский в ответ «отрекается от такой идеи». 
А в седьмой главе второй части князь Сергей рассказывает Аркадию 
о своих «безпредѣльныхъ паденіяхъ», объясняя это особенностями 
национального менталитета и характера: «— Насъ съ вами постигла 
обоюдная русская судьба, Аркадiй Макаровичъ: вы не знаете чтó 
дѣлать и я не знаю чтó дѣлать. Выскочи русскiй человѣкъ чуть-чуть 
изъ казенной, узаконенной для него обычаемъ колеи — и онъ сейчасъ 
же не знаетъ чтó дѣлать. Въ колеѣ все ясно: доходъ, чинъ, положенiе 
въ свѣтѣ, экипажъ, визиты, служба, жена — а чуть чтó и — чтó  
я такое? Листъ, гонимый вѣтромъ. Я не знаю чтó дѣлать» (Ѳ. Д., 
с. 303–304). У князя Сергея есть идеал: «…Помни всегда всю жизнь, 
что ты — дворянинъ, что въ жилахъ твоихъ течетъ святая кровь 
русскихъ князей, но не стыдись того, что отецъ твой самъ пахалъ 
землю: это онъ дѣлалъ по княжески» (Ѳ. Д., с. 304).

Но «русская судьба» его оказывается трагической: он проматы-
вает наследство, ввязывается в уголовное дело, в конце концов, из 
ревности к Васину доносит на нигилистов и умирает в тюрьме. Князь 
Сокольский-младший запутывается в обстоятельствах, но не может 
вынести суда своей совести, он не может «лгать Россiи, лгать дѣтямъ, 
лгать Лизѣ, лгать своей совѣсти!..» (Ѳ. Д., с. 307) — в его иерархии 
ценностей Россия оказывается на первом месте. Тема будущего 
России оказывается важной составляющей отношений Аркадия  
и Ахмаковой. Катерина Николаевна знает, что эта тема волнует Ар-
кадия так же, как и ее: «…я русская и Россiю люблю. <…> Вы пом-
ните, мы иногда по цѣлымъ часамъ говорили про однѣ только циф-
ры, считали и примѣривали, заботились о томъ, сколько школъ у насъ, 
куда направляется просвѣщеніе. Мы считали убійства и уголовныя 
дѣла, сравнивали съ хорошими извѣстіями… хотѣлось узнать, куда 
это все стремится и что съ нами самими, наконецъ, будетъ. Я въ васъ 
встрѣтила искренность» (Ѳ. Д., с. 256).



507

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Вместе с тем с темой России и русских в романе теснейшим об-
разом связана тема веры в Бога, тема Христа. «Русская идея» зиж-
дется у Достоевского на религиозных основаниях национальной 
веры во Христа. Именно в этом плане она противостоит «женевским 
идеям». Неслучайно Аркадий все время возвращается к вопросам 
веры, задавая их Версилову, маме, Макару Ивановичу. В трактире, 
где снуют половые «в русских до неприличия костюмах», Версилов 
пересказывает Аркадию анекдот Петра Ипполитовича: «Представь, 
Петръ Иполитовичъ вдругъ сейчасъ сталъ тамъ увѣрять этого дру-
гого рябаго постояльца, что въ англiйскомъ парламентѣ, въ прошломъ 
столѣтіи, нарочно назначена была коммисiя изъ юристовъ, чтобъ 
разсмотрѣть весь процессъ Христа передъ первосвященникомъ  
и Пилатомъ единственно, чтобъ узнать кáкъ теперь это будетъ по 
нашимъ законамъ, и что все было произведено со всею торжествен-
ностью, съ адвокатами, прокурорами и съ прочимъ… ну, и что при-
сяжные принуждены были вынести обвинительный приговоръ… 
Удивительно, чтó такое!» (Ѳ. Д., с. 273).

Русская патриотическая тема (даже в пародийном варианте) со-
держит в себе религиозное начало. Кульминацией второй части 
становится «катастрофа» на рулетке и последующее после пережи-
того позора желание Аркадия поджечь город. Идея отступает на вто
рой план, поскольку он не представляет, как будет жить с клеймом 
вора. Именно в этот момент герой вспоминает приезд матери в пан-
сион Тушара. Тема духовного возрождения передается посредством 
символической детали: колокольный звон обрамляет встречу с мамой. 
И образ храма в пасхальные весенние дни вырастает из ударов ко-
локола: «Колоколъ ударялъ твердо и опредѣленно по одному разу  
въ двѣ или даже въ три секунды, но это былъ не набатъ, а какой-то 
пріятный, плавный звонъ, и я вдругъ различилъ, что это, вѣдь — 
звонъ знакомый, что звонятъ у Николы, въ красной церкви напротивъ 
Тушара, — въ старинной московской церкви, которую я такъ помню, 
выстроенной еще при Алексѣѣ Михайловичѣ, узорчатой, много-
главой и "въ столпахъ", — и что теперь только что минула Святая 
недѣля и на тощихъ березкахъ въ палисадникѣ Тушаровскаго дома 
уже трепещутъ новорожденные зелененькiе листочки» (Ѳ. Д., с. 333).

Аркадий вспоминает Москву православную, возвращается  
к той духовной доминанте, которая была сформирована в детстве. 
Он рассказывает о молитвах за него Софьи Андреевны Николаю 



508

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Угоднику29 и Пресвятой Богородице. Аркадий просит прощения 
у матери за то, что стыдился ее, и снова вспоминает голубя в храме 
(Ѳ. Д., с. 338). Софья Андреевна и Макар Иванович, в образе которых 
воплощена суть православной русской жизни, становятся живитель-
ным источником в событии духовного преображения героя. К. В. Мо-
чульский видел в образе Софьи Андреевны символическое вопло-
щение России (см.: [Мочульский]). В третьей части романа «русская 
идея» обретает новые обертоны смыслов. Идеи Версилова, рассказы 
Макара Ивановича Долгорукого формируют новую духовную до-
минанту в душе Аркадия. Духовное возрождение Аркадия показано 
с помощью состояния радости и образа света: «Я лежалъ лицомъ  
къ стѣнѣ и вдругъ въ углу увидѣлъ яркое, свѣтлое пятно заходящаго 
солнца, то самое пятно, которое я съ такимъ проклятiемъ ожидалъ 
давеча, и вотъ помню, вся душа моя какъ бы взыграла и какъ бы 
новый свѣтъ проникъ въ мое сердце» (Ѳ. Д., с. 360). О символике 
света в романе «Подросток» писал И. Лунде (см.: [Лунде]). 

Однако Аркадию нужно было пережить еще одно падение и уви-
деть катастрофу Версилова, чтобы окончательно отказаться от сво-
ей прежней идеи. Аркадий в записках стремится к честному суду 
над собой. Путь записывания — путь самопознания и самовоспита-
ния, исправления себя. Так, в третьей главе третьей части он пишет: 
«Жажда благообразiя была въ высшей мѣрѣ, и ужь, конечно, такъ, 
но какимъ образомъ она могла сочетаться съ другими, ужь Богъ 
знаетъ какими, жаждами — это для меня тайна. Да и всегда было 
тайною, и я тысячу разъ дивился на эту способность человѣка (и, ка
жется, русскаго человѣка по преимуществу) лелѣять въ душѣ своей 
высочайшiй идеалъ рядомъ съ величайшею подлостью, и все со-
вершенно искренно. Широкость ли это особенная въ русскомъ 
человѣкѣ, которая его далеко поведетъ, или просто подлость — вотъ 
вопросъ!» (Ѳ. Д., с. 380). Понятие «широкости» оказывается связа-
но с «русским умом». Аркадий размышляет над отношениями Лам-
берта и Анны Андреевны: «И какъ воображу эту неприступную, 
гордую, дѣйствительно достойную дѣвушку и съ такимъ умомъ, рука 

29 В письме к А. Н. Майкову от 9 (21) октября 1870 г. из Дрездена Достоевский 
указывал на национальное значение этого святого: «Пишете Вы мне много про 
Николая-Чудотворца. Он нас не оставит, потому что Николай-Чудотворец есть 
русский дух и русское единство» (Д30, т. 29 (1), с. 144–145).



509

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

въ руку съ Ламбертомъ, то… вотъ то-то съ умомъ! Русскiй умъ, та-
кихъ размѣровъ, до широкости охотникъ; да еще женскiй, да еще 
при такихъ обстоятельствахъ!» (Ѳ. Д., с. 403).

Свою формулировку «русской идеи» дает в романе и Версилов. 
Идея «золотого века» описывается им с помощью картины Клода 
Лоррена «Асис и Галатея», которая приснилась ему во время его 
путешествия по Европе. И в связи с образом «земного рая» европей-
ской цивилизации Версилов как «русский европеец», «носитель 
высшей русской культурной мысли» формулирует «русскую идею», 
которая стала его чувством: «…высшая русская мысль есть всеприми
ренiе идей» (Ѳ. Д., с. 466). Версилов видит в себе русского, который 
в период его скитаний по революционной Франции был там «един-
ственнымъ европейцемъ» (Ѳ. Д., с. 466), т. е. предлагает свое по-
нимание того, что есть европеец в высшем, духовном смысле. Далее 
он развивает свое понимание «типа русского дворянства»: «У насъ 
создался вѣками какой-то еще нигдѣ не виданный высшiй культурный 
типъ, котораго нѣтъ въ цѣломъ мiрѣ — типъ всемiрнаго болѣнiя за 
всѣхъ» (Ѳ. Д., с. 467). Тип этот русский, поскольку «взятъ въ высшемъ 
культурномъ слоѣ народа русскаго». «Онъ хранитъ въ себѣ будущее 
Россiи». И «вся Россiя жила лишь пока для того, чтобы произвести 
эту тысячу» (Ѳ. Д., с. 467). В своих рассуждениях Версилов пытает-
ся описать сложное диалектическое взаимодействие русского и ев-
ропейского начал, объяснить национальную специфику русского 
дворянства, отталкиваясь от характерных черт европейцев. Парадок-
сально звучит его заключение: «…Россiя живетъ рѣшительно не для 
себя, а для одной лишь Европы!» (Ѳ. Д., с. 468).

В пространстве их с Софьей Андреевной дома находятся изобра
жение Дрезденской Мадонны и образ Божией Матери (Ѳ. Д., с. 100). 
Религиозная жизнь Версилова обозначается в разговоре с Аркадием 
самим героем как служение идее. Он сам про себя говорит: «…вѣра 
моя не велика, я — деистъ, философскiй деистъ, какъ вся наша ты-
сяча, такъ я полагаю…» (Ѳ. Д., с. 470). И тем не менее идеал Христа 
открыт его сердцу — идеал «восторженнаго гимна новаго и послѣдняго 
воскресенiя» (Ѳ. Д., с. 471). Образы представителей русского дво-
рянства являются важной вехой для Достоевского в создании им 
культурно-исторической типологии русской цивилизации. Темы 
русского дворянства и будущего России получают дальнейшее разви
тие в связи с образом Версилова (его рассуждениями и поступками). 



510

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Употребление эпитета «русский» в «Заключении» реализует важней-
ший аспект сюжета романа — духовное становление молодого че-
ловека оказывается в романе путем становления русского писателя: 
«…герой писал записки, а получился роман, роман в форме записок» 
[Захаров, 2013, с. 387]. Роман заканчивается «выдержками» из пись-
ма Николая Семеновича, которому Аркадий направил для озна- 
комления рукопись своих «записок». Это рассуждение о судьбе рус-
ского романа, русской литературы, русской жизни в настоящий 
исторический момент, отличающийся крайней неустойчивостью (см.: 
[Захаров, 2013, с. 388]). Так, Николай Семенович пишет: «Если бы 
я былъ русскимъ романистомъ и имѣлъ талантъ, то непремѣнно бралъ 
бы героевъ моихъ изъ русскаго родоваго дворянства, потому что лишь 
въ одномъ этомъ типѣ культурныхъ русскихъ людей возможенъ хоть 
видъ красиваго порядка и красиваго впечатлѣнія, столь необходима-
го въ романѣ для изящнаго воздѣйствiя на читателя» (Ѳ. Д., с. 562). 
Далее упоминаются «Предания русского семейства» Пушкина, 
«русская история», историческая литература как воплощение об-
раза «русскаго миража», «существовавшаго дѣйствительно, пока не 
догадались, что это — миражъ» (Ѳ. Д., с. 562–563). «Русское семей-
ство средневысшаго культурнаго круга» на современном этапе ос-
мысляется в письме Николая Семеновича как «случайное семейство». 
Он видит проблему развития современной русской литературы в не-
устоявшейся действительности, в исторической незавершенности 
типов современных героев: «Да и типы эти, во всякомъ случаѣ — еще 
дѣло текущее, а потому и не могутъ быть художественно-закончен-
ными. <…> Но чтó дѣлать, однакожь, писателю, не желающему 
писать лишь въ одномъ историческомъ родѣ и одержимому тоской 
по текущему? Угадывать и… ошибаться» (Ѳ. Д., с. 564–565). Как 
пишет В. Н. Захаров, «воспитатель Аркадия верно рассмотрел гно-
сеологическую проблему жанра» [Захаров, 2013, с. 389]. В «записках» 
Николай Семенович видит материал для будущего русского романа. 
Аркадий проходит путь от личных «записок» на русском языке к рус-
скому роману о случайном семействе в эпоху беспорядка и хаоса 
в историческом развитии России. В набросках к роману «Подросток» 
есть слова: «Он (т. е. современный человек высших классов) как 
блудный сын, расточивший отеческое богатство <…>. Воротится  
(к народу), и заколют и для него тельца упитанного» (Д30, т. 16, 
с. 138–139). Еще в «Объявлении о подписке на журнал “Время”  



511

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

на 1861 год» Достоевский призывал к «примирению цивилизации 
с народным началом» (Д30, т. 18, с. 37). В черновиках к роману До-
стоевский ищет соединение идей Макара Долгорукого и Версилова: 
«Макар. Христа познай и Его проповедуй, а делами пример подавай, 
и будет незыблемо. Тем всему миру даже послужишь. — Правда, — 
говорит Версилов, — Европа ждет от нас Христа. Она нам науку,  
а мы им Христа (в этом всё назначение России)» (Д30, т. 16, с. 141). 

Достоевский в романе «Подросток» изображает в процессе орга-
нического становления и развития самобытные основания русской 
национальной жизни, дает свой ответ на вопрос «Что есть мы, рус-
ские?», художественно реализует свое видение культурно-историче-
ского типа России, показывает назначение русской женщины, русско-
го дворянина, русского писателя. Напряженное взаимодействие 
европейского и старорусского можно увидеть в «локальных» текстах — 
петербургском (мотивы самоубийства и сумасшествия, рефлексии, 
связанной с образом зеркала) и московском (храмы московского 
стиля, колокольный звон, голубь), в пространстве семьи Версилова  
и Софьи Андреевны (алтарный образ Мадонны Рафаэля и икона Пре-
святой Богородицы). Аркадий вбирает в себя православную идею 
Макара Ивановича и идею «всемирного боления за всех» Версилова, 
диалоги с этими героями помогают Подростку в самоопределении  
и становлении новой для него «русской идеи», общение с Софьей Анд
реевной пробуждает духовную доминанту, сформированную в детстве. 
Достоевский определяет духовные доминанты русского народа — это 
вера, смирение, твердость, сила, живучесть и широкость, смекалка, 
чувство собственного достоинства, умение оставаться собой.

Ссылки
1. Богданова О. А. Роман Ф. М. Достоевского «Подросток» в исследовани-

ях русских авторов первой половины XX века: аналитический обзор // 
Роман Ф. М. Достоевского «Подросток»: современное состояние изуче-
ния / гл. ред. Т. А. Касаткина. М.: ИМЛИ РАН, 2022. С. 687–764.

2. Борисова В. В. Роман Ф. М. Достоевского «Подросток»: современное 
состояние изучения // Достоевский и мировая культура. Филологический 
журнал. 2021. № 3 (15). С. 196–214.

3. Викторович В. А. Щенников Г. К. «Подросток» // Достоевский: сочинения, 
письма, документы: словарь-справочник / сост. и науч. ред. Г. К. Щенни-
ков, Б. Н. Тихомиров. СПб.: Пушкинский Дом, 2008. С. 132–146.



512

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

4. Геригк Х.-Ю. Литературное мастерство Достоевского в развитии: от «За-
писок из Мертвого дома» до «Братьев Карамазовых» / авториз. пер.  
с нем. и науч. ред. К. Ю. Лаппо-Данилевского. СПб.: Пушкинский Дом, 
Нестор-История, 2016. 320 с.

5. Захаров В. Н. Система жанров Достоевского: типология и поэтика. Л.: 
Изд-во ЛГУ, 1985. 208 с.

6. Захаров В. Н. Имя автора — Достоевский: очерк творчества. М.: Индрик, 
2013. 456 с.

7. Кладова Н. А. «Подросток» Ф. М. Достоевского: идея сюжета // Вестник 
Северного (Арктического) Федерального университета. Сер.: Гумани-
тарные и социальные науки. 2018. № 5. С. 54–62.

8. Лунде И. От идеи к идеалу — об одном символе в романе Достоевского 
«Подросток» // Проблемы исторической поэтики. Петрозаводск, 1998. 
Вып. 5. С. 416–423. 

9. Мотовникова Е. Н. Славянский вопрос в философской публицистике 
Н. Н. Страхова // Н. Н. Страхов: pro et contra: антология. СПб.: РХГА, 
2021. С. 777–781.

10. Мочульский К. В. Гоголь. Соловьев. Достоевский / сост. и послесл. 
В. М. Толмачева. М.: Республика, 1995. 607 с.

11. Сыромятников О. И. Поэтика русской идеи в великом пятикнижии 
Ф. М. Достоевского. СПб.: Маматов, 2014. 368 с.

12. Тоичкина А. В. Достоевский, Страхов, Ницше в «Истории духа» Д. И. Чи-
жевского // Вестник РХГА. 2012. Т. 13. № 2. С. 145–153.

13. Тоичкина А. В. «И как пишет критик Страхов…» (Тема спиритизма 
в публицистике Достоевского, Н. Н. Страхова и в романе «Братья Кара
мазовы») // Достоевский и журнализм / под ред. В. Н. Захарова, К. А. Сте-
паняна, Б. Н. Тихомирова. СПб.: Дмитрий Буланин, 2013. С. 299–315. 

14. Тоичкина А. В. Заметки Д. И. Чижевского о Достоевском и Н. Н. Стра-
хове // Вопросы философии. 2014. № 5. С. 104–109.

15. Тоичкина А. В. Статья Н. Н. Страхова «Жители планет» в творчестве 
Ф. М. Достоевского 1860–1870-х гг. // Достоевский. Материалы и иссле
дования. СПб.: Нестор-История, 2019. Т. 22. С. 262–273.

16. Фёдорова Е. А. М. И. Семевский и Ф. М. Достоевский // Неизвестный 
Достоевский. 2021. Т. 8. № 4. С. 91–111 (a).

17. Фёдорова Е. А. Церковный календарь, евангельский и литургический текст 
в романе «Подросток» и «Дневнике Писателя» (1876) Ф. М. Достоевского // 
Проблемы исторической поэтики. 2021. Т. 19. № 1. С. 258–282 (b).

18. Фёдорова Е. А. А. А. Ухтомский о теории познания и русской литера-
туре (по материалам коллекции Рыбинского музея) // Книжная культу-
ра Ярославского края — 2022: сб. ст. и материалов XVII Научной кон-
ференции. Ярославль: Ярослав. обл. универс. науч. б-ка имени Н. А. Не-
красова, 2023. С. 60–66. 



513

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

19. Фортунатов Н. М. Роман Ф. М. Достоевского «Подросток» как художе-
ственная концепция русского характера // Вопросы культурологии. 2018. 
№ 11. С. 85–89.

20. Энгельгардт Б. М. Идеологический роман Достоевского // Энгель
гардт Б. М. Избр. труды. СПб.: Изд-во СПбГУ, 1995. С. 270–308.

21. Corrigan Yu. Dostoevsky and the Riddle of the Self. Evanstone, Illinois: 
Northwestern Univerisity Press, 2017. 238 p.

22. Gerigk H.-J. Hesses Demian und Dostojewskijs Jüngling // Recht und Ge-
rechtigkeit bei Fjodor Dostojewskij: Recht und Gerechtigkeit in der Roman-
welt und Publizistik des russischen Schriftstellers. Berlin; Bern; Wien: Peter 
Lang, 2018. Pp. 21–40.

23. Pain J. Becoming a Rothschild: Trading Narrative in Podrostok // Dostoevsky 
Studies. 2018. Vol. 22. Pp. 59–71

4.8. Преображение личности в романе  
«Братья Карамазовы» Ф. М. Достоевского  
и поздних повестях Л. Н. Толстого

Е. А. Фёдорова

В романе «Братья Карамазовы» (1880) преображение человека 
происходит как пробуждение Собеседника в душе героя, который 
одновременно и alter ego — это брат, сестра, мать, отец, сын. Вся 
система образов героев строится на сцеплении христианских моти-
вов радости и любви, имеющих знаковую закрепленность в святоо-
теческой традиции. Общество показано как «случайное семейство», 
которое, объединяясь вокруг Истины, становится малой Церковью.

Преображение личности в романе показано на примере истории 
старца Зосимы. Для А. А. Ухтомского он является образцом Собесед-
ника. В записной книжке 1928 года ученый размышляет об особен-
ностях этой личности: «Такой человек, обыкновенно, наименее замкнут 
в самом себе, у него наименьший упор на себя и свою непогрешимость. 
Он привык постоянно и глубоко критиковать себя, — оттого он сми-
рене внутри самого себя и не критикует людей, пока они не просят 
его помочь им в их беде! Если он критикует других, то как врач, — 
стараясь распутать болезни пришедшего несчастливого»30. В отличие 
от Голядкина, герой романа Достоевского «Братья Карамазовы»,  

30 СПб. Филиал Архива РАН. Ф. 749. Оп. 1. Ед. хр. 91/18. Л. 53.



514

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Зосима, побеждает страх за себя, боязнь общественного мнения, и по
могает ему в этом закон любви и детское воспоминание о брате Мар-
келе, который ушел из жизни тихо и светло, без озлобления и ожесто-
чения. Умирающий от чахотки Маркел сумел в вере найти утешение 
и спасение: он пришел к мысли, что «всякий пред всеми за всех и за 
всё виноват» [Достоевский,1976 (а), с. 262]. Эта сформированная 
в детстве доминанта, по признанию Зосимы, должна была в дальней-
шем «откликнуться». Восемь лет в кадетском корпусе заглушили 
детские впечатления героя. С возникшей уже временной дистанции 
Зосима может назвать себя «существом почти диким, жестоким и не-
лепым» [Достоевский, 1976 (а), с. 268]. Испытанием для героя стано-
вится любовь к «прекрасной девице, умной и достойной, характера 
светлого, благородного» [Достоевский, 1976 (а), с. 267]. 

Сначала герой из себялюбия отказывается от брака, а когда по-
является соперник, «пылает мщением» и вызывает его на дуэль. 
Внутренний переворот происходит накануне дуэли, после избиения 
слуги, которое отличалось «зверской жестокостью» [Достоевский, 
1976 (а), с. 270]. Зосима вспоминает слова брата Маркела перед 
смертью, сказанные слугам о том, что он не стоит их любви и слу-
жения. Вместе с прежней доминантой к герою приходит осознание 
того, что он собирается причинить зло двум достойным людям:  
«В самом деле, чем я так стою, чтобы другой человек, такой же, как 
я, образ и подобие Божие, мне служил?» [Достоевский, 1976 (а), 
с. 270]; «И представилась мне вдруг вся правда, во всем просвеще-
нии своем: что я иду делать? Иду убивать человека доброго, умного, 
благородного, ни в чем передо мной не повинного, а супругу его тем 
навеки счастья лишу, измучаю и убью» [Достоевский, 1976 (а), с. 270]. 
В ситуации испытания Зосима полагается на волю Божию: дает воз-
можность противнику выстрелить в него, чтобы потом отказаться 
от выстрела. Обретая спасение, герой своим примером воздейству-
ет на Михаила, своего «таинственного посетителя», «великого 
грешника», которому он предлагает пойти по пути признания в со-
вершенном когда-то в молодости убийстве, покаянии и очищении 
души. Чтение Евангелия пробуждает в душе Михаила страх Божий 
(«страшно впасть в руки Бога Живаго» [Достоевский, 1976 (а), 
с. 281]), который останавливает его на пороге созревающего в нем 
преступления. Такой же страх Божий испытывает герой рассказа 
Макара Ивановича в романе «Подросток», купец Скотобойников. 



515

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

Зосима несет в себе память о брате Маркеле, который завещал 
ему жить за двоих [Достоевский, 1976 (а), с. 263], воспоминание 
о нем возвращает этого героя к себе: «…Убедился я постепенно, что 
был этот брат мой в судьбе моей как бы указанием и предназначени-
ем свыше, ибо не явись он в жизни моей… не принял бы я иноче-
ского сана и не вступил на драгоценный путь сей… Чудно это, отцы 
и учители, что, не быв столь похож на него лицом, а лишь несколько, 
Алексей казался мне до того схожим с тем духовно, что много раз 
считал я его как бы прямо за того юношу, брата моего…» [Достоев-
ский, 1976 (а), с. 259]. Алеша для Зосимы становится «продолжени-
ем» Маркела. Воспоминания Зосимы о благословении брата на жизнь 
и Алеши о матери, которая поручает его заступничеству Пресвятой 
Богородице, связаны с «косыми» лучами заходящего солнца. Образ 
луча заходящего солнца является сквозным в древнерусском искус-
стве. В романе «Братья Карамазовы» его символику объясняет Зо-
сима: «…Благословляю восход солнца ежедневный, и сердце мое 
по-прежнему поет ему, но уже более люблю закат его, длинные косые 
лучи его, а с ними тихие, кроткие, умиленные воспоминания, милые 
образы изо всей долгой и благословенной жизни — а надо всем-то 
правда Божия, умиляющая, примиряющая, всепрощающая» [До-
стоевский, 1976 (а), с. 265]. Очищаясь, обретая «прозрачность», душа 
человека принимает в себя «солнце Правды» — Христа.

Жизнеописание Маркела соотносится с Житием Исихия Хорива, 
которое включено в ту же книгу Великих Четьих-Миней, что и сло-
во на Покров Пресвятой Богородицы (эта книга была в библиотеке 
Достоевского). Преображение обоих героев происходит во время 
болезни: «Св. Исихий сначала совершенно пренебрегал спасением 
души. Но вот он заболел, и во время болезни раскаялся. Тогда он 
упросил всех окружающих оставить его и пробыл в затворе 12 лет, 
в полном безмолвии, питаясь только хлебом и водою, и все время 
проводя в молитве и слезах»31.

Алеша в момент кризиса вспоминает Ивана и повторяет его сло-
ва, его «бунт»: «Я против Бога моего не бунтуюсь, я только «мира 
его не принимаю», — говорит он Ракитину [Достоевский, 1976 (а), 
с. 308]. Началом выхода из кризиса для Алеши становится признание 

31 Жития Святых, на русском языке, изложенные по руководству Четьих-Миней 
св. Димитрия Ростовского. М., 1904. Кн. II. С. 88.



516

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Грушеньки, что на него она смотрит, как «на совесть свою». Кроме 
того, эта героиня вспоминает брата Дмитрия: «Давно я тебя замети-
ла так, Алеша, и Митя знает, ему говорила. Вот Митя так понимает. 
Веришь ли, иной раз, право, Алеша, смотрю на тебя и стыжусь, всё 
себя стыжусь…» [Достоевский, 1976 (а), с. 317]. После этих слов  
и сочувствия к своему горю Алеша прямо называет Грушеньку «се-
строй искренней», «душой любящей» [Достоевский, 1976, с. 318]. 
Кроме того, он видит в ее любви проявление материнского чувства: 
«Она выше любовью, чем мы» [Достоевский, 1976 (а), с. 321]. Ма-
теринское чувство проявляется в Грушеньке и в Мокром, когда она 
признается: «Кабы Богом была, всех бы людей простила: “Милые 
мои грешнички, с этого дня прощаю всех”» [Достоевский, 1976 (а), 
с. 397]. Эти слова перекликаются с апокрифом «Хождение Богоро-
дицы по мукам», упоминаемым в романе. В черновиках романа 
рядом с ее именем автор несколько раз повторяет «колыбелька»,  
а Катерина Ивановна названа «мачехой» [Достоевский, 1976 (а), с. 351].

В романе Ф. М. Достоевского «Братья Карамазовы» глава «Кана 
Галилейская» дана как видение Алеши, в котором ему открывается 
Царствие Божие, и герой испытывает духовное преображение. Текст 
Евангелия коррелирует с авторским словом, словом героя-рассказ-
чика и других героев — Зосимы и Мити Карамазова:

«…И не доставшу вину, глагола мати Иисусова к нему: вина не 
имут…» — слышалось Алеше.

«Ах да, я тут пропустил, а не хотел пропускать, я это место люблю: 
это Кана Галилейская, первое чудо… Ах, это чудо, ах, это милое чудо! 
Не горе, а радость людскую посетил Христос, в первый раз сотворяя 
чудо, радости людской помог… “Кто любит людей, тот и радость их 
любит…”. Это повторял покойник поминутно, это одна из главнейших 
мыслей его была… Без радости жить нельзя, говорит Митя… Да, Митя… 
Все, что истинно и прекрасно, всегда полно всепрощения — это опять-
таки он говорил…» [Достоевский, 1976 (а), с. 326]. 

В речи рассказчика слова Зосимы обрамляют высказывание Мити: 
объединяет этих героев мотив радости жизни. В этом фрагменте про-
исходит прорастание темы земной радости, связанной в романе с Ми-
тей Карамазовым. Движение к согласию во Христе завершается ви-
дением самого Господа, которого Зосима по святоотеческой традиции 
называет Солнцем, и преображением, которое испытывает Алеша:



517

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

«— Не бойся его. Страшен величием перед нами, ужасен высотою 
своею, но милостив бесконечно, нам из любви уподобился и веселится 
с нами, воду в вино превращает, чтобы не пресекалась радость гостей, 
новых гостей ждет, новых беспрерывно зовет и уже на веки веков. Вон 
и вино несут новое, видишь, сосуды несут…»

Что-то горело в сердце Алеши, что-то наполнило его вдруг до боли, 
слезы восторга рвались из души его… Он простер руки, вскрикнул  
и проснулся…» [Достоевский, 1976 (а), с. 327]. 

Тема радости в словах Зосимы сливается с темой любви, подоб-
но тому, как это происходит в словах Исаака Сирина: «Любви до-
статочно, чтобы напитать человека вместо пищи и пития. Вот вино, 
которое веселит сердце человека. Блажен, кто испил этого вина!» 
[Исаак Сирин, с. 312]. В Евангелии от Матфея и от Луки есть два 
повторения мотива «вина нового»: «Не вливают также вина моло-
дого в мехи ветхие; а иначе прорываются мехи, и вино вытекает,  
и мехи пропадают; но вино молодое вливают в новые мехи, и сбе-
регается то и другое» (Матфей 9:17; Марк 2:22); «Сказываю же вам, 
что отныне не буду пить от плода сего виноградного до того дня, 
когда буду пить с вами новое вино в Царстве Отца Моего» (Матфей 
26:29; Марк 14:25). «Новое вино» здесь соотносится с Царствием 
Божием, которое обретают праведники вслед за Христом. Восходит 
мотив вина в сочетании с мотивом радости к Псалтири: «И вино 
веселит сердце человека» (103:15). В святоотеческой традиции (осо-
бенно у Исаака Сирина) символика вина и опьянения любовью Бо-
жией перерастает в евхаристическую символику [Исаак Сирин, 
с. 312]. А. А. Ухтомский на полях своего экземпляра романа напро-
тив «Каны Галилейской» выписывает цитату из пасхального канона: 
«Приидите, пиво пием новое, не от камене неплодна чудодеемое,  
но нетления источник»32.

Преображение героя связано в тексте с образом горящего сердца. 
Образ огня появляется в Евангелии от Луки, в словах Христа: «Огонь 
пришел Я низвесть на землю, и как желал бы, чтобы он уже возго-
релся!» (Лук. 12:49). Там же сквозным становится образ сердца: «Где 
сокровище ваше, там и сердце ваше будет» (Лук. 12:34). Соединение 
этих образов происходит, когда речь идет о воздействии Слова Божье
го на человека: «Не горело ли в нас сердце наше, когда Он говорил 

32 Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч. Т. XII. Братья Карамазовы. СПб., 1895. С. 38.



518

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

нам на дороге и когда изъяснял нам Писание?» (Лук. 24:32) Образ 
горящего сердца восходит к Псалтири: «Согреяся сердце мое во мне, 
и в поучении моем разгорится огонь» (Пс. 38:4).

Если для обретения благодати Алеше достаточно «подать луков-
ку» (его «сердце цело», замечает в черновиках Достоевский [До-
стоевский, 1976 (b), с. 201], то Митю Карамазова ожидает путь 
подражания Христу, где главной становится тема страдания в со-
четании с темой смирения. Для этого героя важным становится 
моление о чаше: «Боже, оживи поверженного у забора! Пронеси эту 
страшную чашу мимо меня!» [Достоевский, 1976 (а), с. 394]. 

Образом горящего сердца завершается сон Мити Карамазова 
о дите: «И вот загорелось все сердце его и устремилось к какому-то 
свету, и хочется ему жить и жить, идти и идти в какой-то путь, к но-
вому зовущему свету, и скорее, скорее, теперь же, сейчас!» [Досто-
евский, 1976 (а), с. 457]. Здесь главным словом становится «дите». 
В трудах Исаака Сирина, Иоанна Лествичника, Нила Сорского 
младенец символизирует духовное рождение. 

В тексте Достоевского процесс духовного преображения героев 
связан с ключевым словом «слезы» и образом горящего сердца:  
«И чувствует он еще, что подымается в сердце его какое-то никогда 
еще не бывалое в нем умиление, что плакать ему хочется, что хочет 
он всем сделать что-то такое, чтобы не плакало больше дите, не пла
кала бы и черная иссохшая мать дити, чтоб не было вовсе слез от сей 
минуты ни у кого и чтобы сейчас же, сейчас же это сделать, не от-
лагая и несмотря ни на что, со всем безудержием карамазовским» 
[Достоевский, 1976 (а), с. 456–457]. Не эта ли мать с дитем снится 
Мите, о которой незадолго до смерти позаботился Зосима: «Старец 
послал Порфирия еще с вечера к одной недавно еще погоревшей 
нашей мещанке, вдове с детьми, пошедшей после пожара нищен-
ствовать» [Достоевский, 1976 (а), с. 258]? Дмитрий «продолжает» 
Зосиму и идет по пути сознательного «подражания Христу»: «При-
нимаю муку обвинения и всенародного позора моего, пострадать 
хочу и страданием очищусь» [Достоевский, 1976 (а), с. 458]. А. А. Ух-
томский считал, что Дмитрий возвращается к «естественному за-
кону» любви, который был им извращен в страсти: «И знаете ли — 
почему человек все-таки никогда не помирится с “естественностью”; 
а именно потому что она — “естественность” — сопряжена со 
слезами, с бедностью, с тем, что “плачет в ней дите”, как открыл 



519

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

вещий сон Дмитрию Карамазову»33, — пишет ученый на полях эк-
земпляра романа, который был у него в библиотеке.

Образ сердца, которое не может загореться, возникает в конце по-
эмы Ивана Карамазова «Великий Инквизитор»: «Поцелуй горит на 
его сердце, но старик остается в прежней идее» [Достоевский, 1976 (а), 
с. 239]. Слушающий Ивана Алеша переносит этот образ вместе с те-
мой неверия на брата: «И ты вместе с ним, и ты? — горестно вос-
кликнул Алеша» [Достоевский, 1976 (а), с. 239]. Когда Иван заболе-
вает горячкой, Алеша так объясняет его состояние: «Бог, которому он 
не верил, и правда Его одолевали сердце, все еще не хотевшее под-
чиниться» [Достоевский, 1976 (b), с. 89]. Эти слова об Иване корре-
спондируют с тем, что Алеша говорит от отце: «Я ваши мысли знаю. 
Сердце у вас лучше головы» [Достоевский, 1976 (а), с. 124]. 

Вместе с тем Ивана и Митю объединяет мотив «кубка жизни», 
что было отмечено С. Г. Бочаровым [Бочаров, с. 145]. Хохлакова 
говорит об изменении героя: 

«А заметили вы, Алексей Федорович, каким молодым человеком 
Иван Федорович давеча вышел… Я думала, он такой ученый, академик, 
а он вдруг так горячо-горячо, откровенно и молодо, неопытно и молодо, 
и так это все прекрасно, прекрасно, точно вы… И этот стишок немецкий 
сказал, ну точно как вы!» [Достоевский, 1976 (а), с. 178].

Образ «кубка жизни», связанный с темой земной радости, транс-
формируется в романе в чашу спасения и крест (радость духовная). 
В черновике романа Великий Инквизитор ставит рядом со словом 
«радость» имена Шиллера и Иоанна Дамаскина [Достоевский, 
1976 (b), с. 230]. Когда Иван принял решение идти на суд, автор за-
мечает, что «какая-то словно радость сошла … в его душу» [Досто-
евский, 1976 (b), с. 68]. 

Воскрешение души Ивана — самое тяжелое и мучительное, по-
скольку он больше всех похож на своего отца. Смердяков ему за-
мечает: «Деньги любите… почет тоже любите, потому что очень 
горды, прелесть женскую чрезмерно любите, а пуще всего в покой-
ном довольстве жить и чтобы никому не кланяться… Вы как Федор 
Павлович… изо всех детей наиболее на него похожи вышли, с одною 

33 Достоевский Ф. М. Братья Карамазовы // Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч. 
Т. XII. СПб., 1895. С. 603.



520

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

с ними душой-с» [Достоевский, 1976 (b), с. 68]. И, вместе с тем, как 
только Иван начинает стыдиться мысли о том, что желал смерти 
своему отцу, он уже воскрешает в себе лучшее, что было в нем от 
отца, — сердце. В начале романа Алеша говорит Федору Павловичу 
слова, которые можно легко переадресовать Ивану: «Я ваши мысли 
знаю. Сердце у вас лучше головы» [Достоевский, 1976 (а), с. 124]. 
Есть один момент полного совпадения чувств Алеши и Федора 
Павловича: это их признание силы любви Грушеньки.

История Великого Инквизитора несет в себе фрагмент жизне
описания Зосимы из Жития Марии Египетской: это борьба со своей 
плотью в пустыне, которой предавались оба героя [Достоевский, 
1976 (а), с. 238]. Оба они не знали себе равных, пока не встретили 
на своем пути несущих благодать Божию: для Зосимы — это Мария 
Египетская, для Ивана (несущего в себе Великого Инквизитора) — 
Алеша. Алеша «обновил» сердце Ивана, пробудил в нем поэта. 
Смердяков заставил почувствовать «тлетворный дух» в себе. Книга 
Исаака Сирина, которую видит Иван перед решением освободиться 
окончательно от Смердякова в себе, призвана напомнить о духовном 
совершенстве человека, об очищении его сердца. Болезнь Ивана 
в финале романе — это смерть старого в нем человека, без которой 
невозможна жизнь человека обновленного. Его история напоминает 
историю Маркела. 

Кульминацией духовного развития для Ивана является его поэма-
исповедь «Великий Инквизитор», для Дмитрия — сон о ма- 
тери с дитем, для Алеши — видение Каны Галилейской. Эти  
главы, в которых раскрываются души героев, связаны с темой  
заступничества Богоматери, что было замечено К. А. Степаняном 
[Степанян].

Временные рамки романа охватывают праздники, связанные с за-
ступничеством Пресвятой Богородицы: Положения ризы и пояса 
Богоматери, Рождество Пресвятой Богородицы, Покров. Заканчива-
ется роман кануном празднования Явления от иконы Знамения. 

Д. И. Чижевский отмечал, что Достоевский в «Кане Галилейской» 
и во сне Дмитрия Карамазова касается сферы «надсознательного». 
Народ и государство представляются, по мнению ученого, «сверх-
пространственным и сверхвременным единством» [Чижевский, 
с. 243]. Соприкосновение душ героев в романе «Братья Карамазовы» 
напоминает слова Зосимы о том, что «все как океан, все течет и со-



521

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

прикасается, в одном месте тронешь — в другом конце мира от- 
дается» [Достоевский, 1976 (а), с. 290]. Мир в романе показан как 
одна большая семья, Церковь, которая, пройдя через разъединение 
и уединение, начинает восстанавливаться. Это соответствует той 
идее всемирного единения человечества во имя Христово, о которой 
писал Ф. М. Достоевский в своей публицистике.

Д. П. Маковицкий вспоминает, что в апреле 1905 г. в зале ясно-
полянского дома Л. Н. Толстой вслух читал главу из «Братьев Кара-
мазовых» — «Поединок»: «Место, где офицер дает пощечину 
денщику, читал сильным голосом; где офицер жалеет о том, что 
сделал, — рыдал и глотал слезы. Когда закончил, был очень рас-
троган. Лицо в морщинах, усталый». Потом сидел, «погруженный 
в размышления, молчал» [Маковицкий, с. 239–240].

В поздних произведениях Толстого можно найти таких же «ве-
ликих грешников» и праведников, как и в романах Достоевского. 
Путь спасения, похожий на историю купца Скотобойникова или 
«таинственного посетителя», предлагает своему герою Л. Н. Толстой 
в повести «Фальшивый купон» (1905). Это произведение вошло 
в книгу «Посмертные художественные произведения Л. Н. Толстого», 
которая находилась в личной библиотеке А. Ухтомского и теперь 
хранится в Рыбинском музее-заповеднике34 [Толстой, 1911]. Степан 
Пелагеюшкин — «великий грешник», на совести которого не одно 
убийство человека. Он переступает через жизни других людей спо-
койно, уверенный в том, что все вокруг такие же, как он, грешники. 
В нем все более и более утверждается «плотской» человек. Измене-
ния в герое начинают происходить после встречи с Марией Семе-
новной. Понимая, что Степан хочет ее убить, она говорит ему о том, 
что он губит не только чужие души, но прежде всего свою. После 
убийства Марии Семеновны в тюрьме Степана преследуют страшные 
видения: являлись «черные» — «выступали и шли съ трехъ сторонъ, 
дѣлая рожи и приговаривая: покончи, покончи. Петлю можно сдѣлать, 
зажечь можно» [Толстой, 1911, с. 97]. Сначала герой, следуя своим 
двойникам, пытается покончить с собой. На полях книги Толстого 
Ухтомский пишет: «Тоже ростъ чувства». 

34 Толстой Л. Н. Посмертные художественные произведения Льва Николаевича 
Толстого: в 3 т. / под ред. В. Черткова. М.: Издание А. Л. Толстой, 1911. Т. 1. 240 с. 
(РБМ-16327/20). Цитаты приводятся по этой книге.



522

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

Чтение Евангелия окончательно меняет Степана, особенное впечат
ление на него производит рассказ «о благоразумном разбойнике», 
после чего Степан становится другим человеком. Когда судьба сводит 
его с Прокофием, который перед смертью сомневается в будущей жиз
ни, Степан ему возражает, вспоминая праведницу Марию Семеновну: 
«Какъ же думаешь, я сколько душ загубилъ, а она, сердечная, только 
людямъ помогала. Что же, думаешь, мнѣ съ ней одно будетъ? Нѣт, 
погоди» [Толстой, 1911, с. 115]. Эти слова утешают умирающего чело
века. Рядом Ухтомский пишет: «Это один из центральных аргументов». 

В основе сюжета повестей «Фальшивый купон» (1904) и «Отец 
Сергий» (1898) лежит история блудного сына, который ушел от 
Отца, но раскаялся и вернулся. В повести «Отец Сергий» Степан 
Касатский в начале произведения представлен как «плотской»  
и страстный человек: во время вспышек гнева он «совершенно 
терял самообладание и делался зверем» [Толстой, т. 12, с. 343], — 
замечает автор. Первое испытание героя — это отказ жениться на 
бывшей любовнице императора, выход в отставку и уход в мона-
стырь. Автор замечает, что руководит им при этом два чувства или 
две доминанты — гордость, желание самоутвердиться и «религи-
озное чувство» [Толстой, т. 12, с. 348]. Второе испытание проис-
ходит на масленицу, в начале Великого поста: его искушает жен-
щина, постучавшаяся к нему в келью. Для отца Сергия она стано- 
вится «двойником», одержимым похотью: «Глаза их встретились  
и узнали друг друга. Не то чтобы они видели когда друг друга: они 
никогда не видались, но во взгляде, которым они обменялись, они 
(особенно он) почувствовали, что они знают друг друга, понятны 
друг другу» [Толстой, т. 12, с. 358]. После победы над плотью взгляд 
героя меняется: «Он поднял на нее глаза, светившиеся тихим ра-
достным светом» [Толстой, т. 12, с. 363]. Освободившись от Двой-
ника, отец Сергий чувствует в себе Собеседника: «Милая сестра, 
за что ты хотела погубить свою бессмертную душу?» [Толстой, т. 12, 
с. 363]. Это так воздействует на героиню, что она уходит в монастырь 
и становится сестрой Аглаей. Святая Аглая Римская, небесная по-
кровительница героини, находилась в незаконной связи с рабом,  
но после его мученической кончины стала христианкой и правед-
ницей. Третий круг испытаний снова для отца Сергия связан с жен-
щиной и на этот раз он его не выдерживает: вступает в связь и даже 
хочет убить девушку, с которой провел ночь. Ему помогает воспо-



523

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

минание о Прасковье, смиренной женщине, которую он знал с дет-
ства. Явившийся ему ангел отправляет героя узнать секрет правед-
ной жизни к простой женщине, которая полностью посвятила себя 
семье. Святая покровительница Прасковьи — Параскева Пятница — 
защитница семьи и дома.

Рассказ «Алеша Горшок» (1905) также входит в первый том из-
дания «Посмертные художественные произведения Л. Н. Толстого», 
который находился в библиотеке А. Ухтомского. В нем рассказы- 
вается о кротком человеке, чей удивительный характер, доброта  
и безответность соседствуют с веселостью. Д. Б. Терешкина заме-
чает, что «радость становится главным чувством восприятия Алешей 
мира» [Терешкина, с. 32].

Алеша понравился кухарке Устинье, но хозяин и отец были против 
этого брака. На масленицу произошло объяснение Алеши с отцом, 
который приказал ему оставить мысли о женитьбе, и герой смирил-
ся со своей судьбой. Несчастный случай, который происходит, види-
мо, в Великий пост, уводит его из жизни, но герой так же кротко 
принимает и смерть: «А то что же? Развѣ все и жить будем? Когда-
нибудь надо, — быстро, какъ всегда, проговорилъ Алеша. — Спаси-
бо, Устюша, что жалѣла меня. Вотъ оно и лучше, что не велѣли же-
ниться, а то бы ни къ чему было. Теперь все по-хорошему» [Толстой, 
1911, с. 135]. Перед уходом из жизни, замечает автор, герой молится 
«сердцем и руками», не помня слов молитвы, а «въ сердцѣ у него 
было то, что какъ здѣсь хорошо, коли слушаешь и не обижаешь, такъ 
и тамъ хорошо будетъ» [Толстой, 1911, с. 135]. Ниже этого рассказа 
Ухтомский оставляет запись карандашом «Удивительно. Это ведь 
стоит всего 1905 года. Со всеми его писателями!» [Толстой, 1911, 
с. 136]. Молитва Алеши соотносится с молитвой мальчика из пас-
хального рассказа Макара Долгорукого (роман «Подросток»), по-
скольку мальчик перед смертью только «посмотрел в небеса».

Ю. Айхенвальд размышляет о герое рассказа «Алеша Горшок»: 
«Многодумная простота, последние выводы, итоги дней и размыш-
лений, вся эта завершенная сокровищница Старика, облеклись в бес-
хитростную и углубленную форму примитива притчи — и вот полу-
чается “Алеша Горшок” — лучшее и самое гениальное, что есть во 
всем посмертном издании» [Айхенвальд, с. 10]. Обращение к пре-
цедентному тексту — притче о горчичном зерне в Евангелии от 
Матфея — расширяет понимание рассказа Л. Н. Толстого. Зерно 



524

Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

горчичное, меньшее из всех семян, вырастает больше всех злаков  
и становится деревом (Матф. 13:31–32). Так и Алеша — русский 
простец, незаметный и безответный герой, чист перед Богом и перед 
людьми, поэтому не страшится смерти. «Безобидный, неумудренный 
и улыбающийся, Алеша Горшок не знал грамоты, она ему не дава-
лась; но больше всех грамотных мира познал он, для Толстого, смысл 
жизни» [Айхенвальд, с. 11]. В рассказе «Алеша Горшок» писатель 
выбирает прецедентное имя — Алексей, проводя параллель между 
жизнью героя и его небесного покровителя, Алексея, человека Божия. 
Это небесный покровитель и Ухтомского, о котором он всегда пом-
нил, судя по дошедшим до нас письмам, а также иконе Алексея 
человека Божьего, которую создал ученый и мыслитель.

По мнению Д. Б. Терешкиной, в рассказе Толстого соединяются 
черты жития праведника и юродивого [Терешкина, с. 31]. Исследо-
ватель считает, что герой Толстого относится к тем праведникам, 
о которых говорится в Заповедях блаженства — «нищие духом» 
[Терешкина, с. 36].

Но если у Толстого почти нет молитв героев, то Достоевский 
показывает своих героев в их обращении к Богу. Толстой по поводу 
отца Сергия замечает: «Жизнь его была трудная. Не трудами поста 
и молитвы, это были не труды, а внутренней борьбой, которой он 
никак не ожидал» [Толстой, т. 12, с. 356]. Зосима, понимая, что про-
исходит в душе его «таинственного посетителя», «заплакал о нем 
Пресвятой Богородице, скорой заступнице и помощнице» [Досто-
евский, 1976, с. 281]. В уста этого героя Достоевский вкладывает 
слова о необходимости молитвенного обращения к Богу: «Юноша, 
не забывай молитвы. Каждый раз в молитве твоей, если искренна, 
мелькнет новое чувство, а в нем и новая мысль, которую ты прежде 
не знал, и которая вновь ободрит тебя; и поймешь, что молитва есть 
воспитание. Запомни еще: на каждый день, и когда лишь можешь, 
тверди про себя: “Господи, помилуй всех, днесь пред Тобою пред-
ставших”. Ибо в каждый час и каждое мгновение тысячи людей 
покидают жизнь свою на сей земле и души их становятся пред Го-
сподом, — и сколь многие из них расстались с землею отъединенно, 
никому не ведомо, в грусти и тоске, что никто-то не пожалеет о них 
и даже не знает о них вовсе: жили ль они или нет. И вот, может быть, 
с другого конца земли вознесется ко Господу за упокой его и твоя 
молитва, хотя бы ты и не знал его вовсе, а он тебя. Сколь умилитель-



525

Раздел 4. Аксиологический подход к интерпретации русской классической…

но душе его, ставшей в страхе пред Господом, почувствовать в тот 
миг, что есть и за него молельщик, что осталось на земле человече-
ское существо и его любящее. Да и Бог милостивее воззрит на обо-
их вас, ибо если уже ты столь пожалел его, то кольми паче пожале-
ет Он, бесконечно более милосердый и любовный чем ты. И простит 
его тебя ради» [Достоевский, 1976, с. 288–289]. 

В произведениях Достоевского и Толстого о «великих грешниках» 
и праведниках принцип доминанты Ухтомского показывает выбор 
героя, который является нравственным: в основе спасения лежит отказ 
от эгоизма и самоутверждения. Духовный человек постоянно нахо-
дится в состоянии внутренней борьбы с плотскими страстями, будь 
это смиренный праведник-простец или «великий грешник», гордый 
человек, осознающий свое несовершенство и преодолевающий его.

Ссылки
1. Айхенвальд Ю. Посмертные сочинения Л. Н. Толстого с портретом Тол-

стого. СПб.: Книгоиздательство и типо-литография «Энергия», 1912. 64 с.
2. Альтман М. С. Достоевский. По вехам имен. Саратов: Изд-во Саратов-

ского ун-та, 1975. 278 с. 
3. Ашимбаева Н. Т. Двойник или «заслуженный собеседник»: некоторые 

вопросы поэтики Достоевского в свете взглядов на человека и его от-
ношения с окружающим миром // Достоевский и мировая культура. СПб.: 
Серебряный век, 1999. Вып. 13. С. 123–131. 

4. Бочаров С. Г. О двух пушкинских реминисценциях в «Братьях Карама-
зовых» // Достоевский. Материалы и исследования. Л.: Наука, 1976. Т. 2. 
С. 145–153.

5. Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. / редкол.: В. Г. Базанов (отв. ред.) 
и др.; ИРЛИ. Т. 14.: Братья Карамазовы: Роман в 4 ч. с эпилогом. Кн. 1–10 / 
текст подгот. В. Е. Ветловская, Е. И. Кийко. Л.: Наука, 1976. 511 с. (а).

6. Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. / редкол.: В. Г. Базанов (отв. 
ред.) и др.; ИРЛИ. Т. 15.: Братья Карамазовы. Кн. 11–12. Эпилог. Руко-
писные ред. / текст подгот. и примеч. сост. А. И. Батюто и др. Л.: Наука, 
1976. 624 с. (b).

7. Иванов Вяч. Основной миф романа «Бесы» // Иванов Вяч. Cобр. соч.: 
в 4 т. Брюссель: Foyer oriental chrétien, 1987. Т. 4. С. 437–444.

8. Иоанн Лествичник, преп. Лествица, возводящая на небо. М.: Изд-во 
Сретенского монастыря, 2013. 592 с. 

9. Исаак Сирин, преп. О божественных тайнах и о духовной жизни. Ново-
открытые тексты / Пер. с сирийского, предисл. и послесл. епископа 
Илариона (Алфеева). СПб., 2006. 251 с. 



Методология аксиологического подхода к изучению русской словесности…

10. Есаулов И. А. Категория соборности в русской литературе. Петрозаводск: 
Изд-во Петрозавод. ун-та, 1995. 288 с.

11. Захаров В. Н. Трагедия и сатира: «вечные» роли героев Достоевского // 
Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений. Канонические тексты. 
Т. VI. Петрозаводск: Издательство Петрозаводского государственного 
университета, 2005. С. 641–657. 

12. Лощинин Н. П. «Детство», «Отрочество», «Юность» Л. Н. Толстого. 
Проблематика и художественные особенности. Тула: Тульское книжное 
издательство, 1955. 48 с.

13. Маковицкий Д. П. «Яснополянские записки» // Литературное наследство. 
Т. 90. У Толстого (1904–1910). Кн. 1. М.: Наука, 1979. 544 с.

14. Плетнев Р. Земля (из работы «Природа в творчестве Достоевского») // 
О Достоевском: сб. ст. / под ред. А. М. Бема. Paris: Amga editions, 1986. 
С. 175–184 (a).

15. Плетнев Р. «Сердцем мудрые» (о «старцах» у Достоевского) // О Достоев
ском: сб. ст. / под ред. А. М. Бема. Paris: Amga editions, 1986. С. 155–174 (b). 

16. Сараскина Л. И. «Бесы»: роман-предупреждение. М.: Сов. писатель, 
1990. 480 с. 

17. Созина Т. Н. «Трогательное» как способ проявления авторского голоса 
в романе «Братья Карамазовы» Ф. М. Достоевского // Вестник ЧелГУ. 
2008. № 9. С. 134–138.

18. Степанян К. А. «Братья Карамазовы»: Лик земной и вечная истина // 
Достоевский и современность: Материалы XX Международных Старо-
русских чтений 2005 года. Великий Новгород, 2006. С. 331–341.

19.  Толстой Л. Н. Собр. соч.: в 22 т. / редкол.: М. Б. Храпченко (гл. ред.) 
и др.; коммент. А. В. Чичерина. М.: Художественная литература, 1978–
1985.

20.  Терешкина Д. Б. Интертекст «Четьих-Миней» в рассказе Л. Н. Толсто-
го «Алешка Горшок» // Rhema. Рема. 2015. С. 31–38.

21.  Феномен эпического романа в русской литературе второй половины 
XIX века: И. А. Гончаров, И. С. Тургенев, Л. Н. Толстой, Ф. М. Досто-
евский: монография / В. Г. Андреева, А. В. Гулин, Н. Л. Ермолаева, 
С. К. Казакова, Ю. В. Лебедев, В. И. Мельник, Н. Г. Михновец; под науч. 
ред. В. Г. Андреевой. Кострома: Изд-во Костромского гос. ун-та, 2022. 
512 с.

22.  Хализев В. Е. Интуиция совести (теория доминанты А. А. Ухтомско-
го в контексте философии и культурологии XX века) // Проблемы 
исторической поэтики. Петрозаводск: Изд-во ПетрГУ, 2001. Вып. 6. 
С. 21–42.

23. Чижевский Д. И. Достоевский-психолог // О Достоевском: сб. ст. / под 
ред. А. Л. Бема. М.: Русский путь, 2007. С. 236–250.



527

ИМЕННОЙ УКАЗАТЕЛЬ

Freud S. (1856–1939)  78, 84
Helmhoitz H.(1821–1894)  78, 84
Mc. Dougall (1871–1938)  75, 82, 84
Meumann E. (1862–1915)  75, 84

А
Авенариус Р. (1843–1896)  20, 32, 

85, 111
Айрапетьянц Э. Ш. (1906–1975)  

20, 22, 126
Айхенвальд Ю. И. (1872–1928)  523, 

525
Аквинат Ф. (1225–1274)  64
Аксаков С. Т. (1791–1859)  323
Алексей, человек Божий (IV–V вв.)  

17, 111, 524
Анджеевский Е. (1909–1983)  417
Андреев А. А. (1887–1941)  379
Апухтин А. Н. (1840–1893)  129, 

226
Аракчеев А. А. (1769–1834)  17
Ариосто Л. (1474–1533)  203
Аристотель (384–322 до н. э.)  17, 

53, 64, 300
Аршавский И. А. (1903–1996)  23, 

126
Ашимбаева Н. Т. (1944–н. в.)  26–27, 

34, 126, 494, 525
Анненков П. В. (1813–1887)   

355
Бабаев Э. Г. (1927–1995)  315
Байрон Дж. Г. (1788–1824)  160, 

205–206, 213, 229–230, 233, 421, 
454

Б
Бальзак О. (1799–1850)  183, 247
Баньян Дж. (1628–1688)  226
Баталов А. В. (1928–2017)  275, 432
Батуев А. С. (1935–2012)  22, 24, 

126–127
Батюшков К. Н. (1787–1855)  203–

204
Бахтин М. М. (1895–1975)  7, 26, 

131–132, 185, 188, 249, 260, 266, 
300, 325, 445–446, 482

Безруч П. (1867–1958)  416
Бейль П. (1647–1706)  214
Белинский В. Г. (1811–1848)  112, 

169, 174, 185, 230, 232, 239, 245, 
249, 256, 311, 365

Белый А. (1880–1934)  163, 174
Бем А. Л. (1886–1945)  135, 138, 

140, 145, 152, 154, 165–166, 
169–170, 192, 198–200, 258, 262, 
266, 269–270, 408, 495, 526

Бенгель И. А. (1687–1752)  173
Бердяев Н. А. (1874–1948)  111, 

191, 264, 268, 445
Бестужев А. А. (1797–1837)  225
Бетховен Л. (1770–1827)  111
Билинкис Я. С. (1926–2001)  300, 

302, 313, 494
Бицилли П. М.  (1879–1953)  140, 

177, 179, 192, 266
Благо¬ев Д. (1856–1924)  416
Блаженный А. (354–430)  105, 111
Бобровская Н. И. (1863–1941)  19, 

55



528

Именной указатель

Богатырев А. А. (1985–н. в.)  424
Богданович И. Ф. (1743–1803)  203
Богданович А. В. (1846–1914)  243
Боденштедт Ф. (1819–1892)  231
Большое Гнездо Всеволод Ю. 

(1154–1212)  16
Бондарчук С. Ф. (1920–1994)  279; 

421, 424, 428, 442
Бонди С. М. (1891–1983)  454,  

465
Боратынский Е. А. (1800–1844)  213
Борисов А. А. (1866–1934)  425, 

451
Борисова В. В. (1954–н. в.)  496, 

511
Бортко В. В. (1946–н. в.)  422, 425, 

431, 446
Ботев Х. (1848–1876)  415
Бочаров С. Г. (1929–2017)  243, 325, 

426, 442, 453, 468, 482, 494, 519, 
525

Брессон Р. (1901–1999)  278, 424–
425, 451

Броневский В. (1784–1835)  416
Бронштейн-Шур Е. И.  7, 24, 34, 

48–50, 52, 55, 112
Бубень А. (1964–н. в.)  424
Буонарроти М. (1475–1564)  44
Буташевич-Петрашевский М. В. 

(1821–1866)  239–240, 269
Бушмин А. С. (1910–1983)  335, 

342, 418, 439, 441
Быков Р. А. (1929–1998)  432
Бялокозович Б. (1932–2010)  413

В
Вазов И. М. (1850–1921)  415–416
Вайнберг М. (1919–1996)  446
Вальцел О. (1864–1944)  407

Ван Холк А. Г. Ф. (1924–2011)  467
Вапцаров Н. (1909–1942)  416
Васильев Л. П. (1891–1966)  23, 127
Вейдл В. В. (1895–1979)  65
Вата А. (1900–1967)  417
Введенский Н. А. (1852–1922)  18, 

20, 66, 69, 72
Великий Антоний (251–356)  94
Великий Макарий (300–391)  92
Вельтман А. Ф. (1800–1870)  205
Веркович С.  (1821–1893)  415
Веселовский А. Н. (1838–1906)  

413, 419
Виланд К. (1733–1813)  203
Виндельбрант В. (1848–1915)  147
Вине Р. (1873–1938)  379–380, 385
Виноградов В. В. (1894–1969)  267
Виноградов И. И. (1930–2015)  277, 

449
Виноградов И. А. (1958–н. в.)  192, 

330–331, 338, 342–343, 431–432, 
434–435

Виноградов М. И. (1892–1968)   
70

Вирхов Р. (1821–1902)  59–60
Висконти Л. (1906–1976)  278, 424
Владимиров И. П. (1919–1999)  424
Волькер И. (1900–1924)  416
Вольтер (1694–1778)  203
Воронецкая Т. В. (1958–н. в.)  424
Воропаев В. А. (1950–н. в.)  164, 

192, 331, 343, 431, 434–435
Враз С. (1810–1851)  414–415
Врубель М. А. (1856–1910)  41
Вудт В. М. (1832–1920)  102
Выспяньский С. (1869–1907)  416
Вяземский П. А. (1792–1878)  202, 

206, 208–210, 213, 216, 225, 228, 
456



529

Именной указатель

Г
Гавел В. (1936–2011)  417
Гай Л. (1809–1872)  414
Галилей Г. (1856–1642)  61
Ганка В. (1791–1861)  415
Ганнибал А. П. (1696–1781)  201, 

221
Ганнибал И. А. (1735–1801)  201
Гартман Н. (1882–1950)  110
Гачев Г. Д. (1929–2008)  454, 465
Гашек Я. (1883–1923)  416
Гегель (1770–1831)  10–11, 17, 101, 

111, 136, 139, 142–154, 163
Гердер И. Г. (1744–1803)  214
Геригк Х.-Ю. (1937–2024)  496, 512
Герцен А. И. (1812–1879)  241, 256, 

313, 434, 444
Гершензон М. О. (1869–1925)  166, 

169, 325
Гете И. В. (1749–1832)  17, 45, 97, 

112, 213, 239, 421, 425, 447, 470
Гиббон Э. (1737–1794)  214
Гиппиус В. В. (1890–1942)  163, 

170
Гоголь Н. В. (1809–1852)  6, 17, 98, 

118, 131, 139–141, 153, 155, 158, 
161–178, 183, 185, 188, 191–197, 
199–200, 243–245, 247–249, 253, 
261, 266–267, 269, 274–275, 
279–281, 284–286, 291, 327–334, 
340, 342–345, 354–356, 359–360, 
369, 422, 424, 430–436, 441, 453, 
465, 470, 476, 484, 512

Голенищев-Кутузов И. Н. (1904–
1969)  413–414, 419

Голосовкер Я. Э. (1890–1967)  265
Гольденберг А. Х. (1948–н. в.)  175, 

192
Гомер (ок. IX в. до н. э.)  214, 239

Гончаров И. А. (1812–1891)  97–98, 
194, 327, 330, 482, 496, 526

Гончарова Н. Н. (1812–1863)  219
Гораций (65–8 до н. э.)  165–166, 

169, 178, 409
Горький А. М. (1868–1936)  19, 87, 

112, 121, 253
Господинов Г. (1968–н. в.)  417
Гофман Э. Т. А. (1776–1822)  9, 163, 

183, 190, 199, 237, 245, 247, 262, 
484

Грабал Б. (1914–1997)  417
Грабовский М. (1804–1863)  414
Грановский Т. Н. (1813–1855)  254, 

256
Грек Максим (XV–XVI в.)  111
Грессет Ж. Б. Л. (1709–1777)   

203
Грибоедов А. С. (1795–1829)  234–

235, 421
Григорьев А. А. (1822–1864)  143, 

240
Григорьева Р. А. (1931–2021)  425
Гримм Я. (1785–1863) и В. (1786–

1859)  161, 219
Гулак-Артемовский П. (1790–1865)  

409
Гундулич И. (1589–1638)  414
Гуссерль Э. (1859–1938)  135, 139, 

141, 152, 163, 406
Гюго В. (1802–1885)  239, 247

Д
Даль В. И. (1801–1872)  505
Дальма А. (1909–1989)  328
Дамаскин И. (675–749)  64, 519
Данилевский Н. Я. (1822–1885)  

167, 498
Д'Антес Ж. Ш. (1812–1895)  219



530

Именной указатель

де Вогюэ М. Э. (1848–1910)  243
Декарт Р. (1596–1650)  17, 72, 84, 

300
Дельвиг А. А. (1798–1831)  202, 

210, 213, 225, 232
Дембовский Э. (1822–1846)  415
Джемс У. (1842–1910)  17, 102,  

108
Диккенс Ч. (1812–1870)  183, 247
Дильтей В. (1833–1911)  138, 152
Дмитриев И. И. (1760–1837)  232
Дмитриев Л. А. (1921–1993)  320–

321, 494
Добровский Й. (1753–1829)  415
Добролюбов Н. А. (1836–1861)  

468
Добужинский М. (1875–1957)  377
Долбня И. П. (1853–1912)  17–18, 

93
Долгорукий Ю. (1090–1157)  15, 

92
Доманский Ю. (1968–н. в.)  421, 

426
Дорнгельм Р. (1947–н. в.)  279
Дорофей А. (510–565)  8, 94, 105
Достоевская А. Г. (1846–1918)  113, 

116, 241–242
Достоевский М. М. (1820–1864)  

239–240
Достоевский Ф. М. (1821–1881)  

6–11, 17, 26–29, 33–35, 59, 65–66, 
87, 97–98, 100, 111–114, 116, 
119, 121, 125–126, 128–131, 135, 
138–147, 149, 151, 153–155, 164, 
169, 174, 176, 181–195, 197–201, 
208, 220, 223, 238–267, 269–270, 
278, 280–281, 285, 291–292, 294– 
295, 297–303, 308, 311–314, 316, 
320, 323, 325–327, 330, 334, 342, 

344–345, 366, 369, 376–379, 383– 
386, 422–425, 437, 439, 444–453, 
456, 459, 466–472, 476–479, 481– 
486, 489, 491–500, 504–505, 507– 
509, 511–513, 515–521, 524–526

Дюришин Д. (1929–1997)  413, 
418–419

Е
Евлампиев И. И. (1956–н. в.)  147, 

153, 299
Ермилов В. (1904–1965)  163
Есаулов И. А. (1960–н. в.)  325, 343, 

442, 495, 526

Ж
Жефарович Х. (1690–1753)  415
Жид А. (1869–1951)  65
Жирмунский В. М. (1891–1971)  

156, 207, 413, 419
Жуковский В. А. (1783–1852)  202–

204, 210, 213, 218, 435

З
Завадской Ю. А. (1894–1877)  379, 

424
Задонский Т. (1724–1783)  16–17, 

80, 92, 95, 489
Зайцев В  А. (1842–1882)  256
Захаров В. Н. (1949–н. в.)  154, 267, 

318, 325, 339, 343, 424–425, 428, 
445, 449–452, 454, 468, 482, 484, 
495, 497, 500, 510, 512, 526

Зеленка П. (1967–н. в.)  425
Зеньковский В. В. (1881–1962)  135, 

138, 141, 152, 170, 176, 192, 420, 
433

Зинченко В. П. (1931–2014)  23, 
128



531

Именной указатель

Золотарев А. А. (1879–1950)  19–20, 
82

Золотусский И. П. (1930–н. в.)  333, 
343

Зубова М. В. (1939–2024)  387

И
Иван Грозный (1530–1584)  111, 

211, 234, 457, 459, 466
Иванов А. А. (1806–1858)  435
Иванов В. И. (1866–1949)  446, 494, 

525
Иваш¬кевич Я. (1894–1980)  416
Ильин И. А. (1883–1954)  146–147, 

164
Инзов И. Н. (1768–1845)  205
Иоанн Златоуст (ок. 347–407)  57, 

92, 94, 97, 100, 105, 108, 196
Иованович-Змай Й. (1833–1904)  

415
Ирасек А. (1851–1930)  415–416
Ирвинг В. (1783–1859)  161, 219, 

224
Ирод (74/73–4 гг. до н. э.)  212,  

464
Исихий Иерусалимский (V в.)  97, 

515

К
Камю А. (1913–1960)  241, 256, 260
Кант И. (1724–1804)  17, 64, 82, 95, 

102, 110–111, 143, 265
Кантор Г. (1845–1918)  63
Каподистрия Иоанн (1776–1831)  

221
Каравелов Л. (1834–1879)  415
Карамзин Н. М. (1766–1826)  201–

203, 210, 222, 225, 420, 453, 
456–460

Караславов Г. (1904–1980)  416
Карл XII (1682–1718)  217
Карпович М. М. (1888–1959)  174, 

193, 206, 268–269
Карус К. Г. (1789–1869)  9
Кассиян Иоанн (ок. 360–ок. 435)  

93–94
Катенин П. А. (1792–1853)  213
Качич-Миошич А. (1704–1769)  

415
Каширская А. (1280–1368)  111
Кемпийский Фома (1380–1471)  

173–174
Кибальник С. А. (1957–н. в.)  326, 

495
Кирзон М. В. (1901–1984)  7, 48–49
Кирша Данилов (1703–1776)  234, 

276
Ключевский В. О. (1841–1911)  18, 

111
Княжнин Я. Б. (1740–1791)  213
Козлов И. И. (1779–1840)  230, 232
Коллар Я. (1793–1852)  414
Коменский Я. А. (1592–1670)  139–

140, 153, 168, 192–193, 267–268
Конвицкий Т. (1926–2015)  417
Константиновский М. (1791–1857)  

170
Коперник Н. (1473–1543)  61
Корвин-Круковская A. (1843–1887)  

241
Короленко В. Г. (1853–1921)  112
Котляревский И. (1769–1838)  166, 

169
Кохановский Я. (1530–1584)  414
Кошанский Н. Ф. (1781–1831)  202
Красиньский З. (1812–1859)  415
Красицкий И. (1735–1801)  409, 

415



532

Именной указатель

Краско И. (1930–н. в.)  416
Кратохвил И.  (1940–н. в.)  417
Кратохвил Я. (1885–1945)  416
Крашевский Ю. И. (1812–1887)  

415
Крефт Б. (1905–1996)  416
Кривонос В. Ш. (1947–н. в.)  175, 

192, 334, 343, 431–432, 438
Крлежа М. (1893–1981)  416
Кронер Р. (1884–1974)  135, 139, 

141, 152
Кронштадтский И. (1829–1909)  18, 

111
Кручковский Л. (1900–1962)  416
Крымов Д. (1964–н. в.)  421–422, 

429
Ксенофонт (ок. 430–356 до н. э.)  

54
Кубин А. (1877–1959)  245
Кузнецов С. А. (1951–н. в.)  346, 

457
Кузьмичев И. С. (1933–н. в.)  23–24, 

26, 90, 110–111
Кулешов В. И. (1919–2006)  194
Кулиджанов Л. И. (1924–2002)  

377–378, 385, 424
Кундера М. (1929–2023)  417
Курбский А. М. (1528–1583)  111
Куросава А. (1910–1998)  425,  

446
Курциус Э. Р. (1886–1956)  209
Кюхельбекер В. (1797–1846)  202, 

205, 213

Л
Лаврин А. П. (1958–н. в.)  174
Лапшин И. И. (1870–1952)  105, 

328
Лафонтен Ж. (1621–1695)  203

Лейбниц Г. В. (1646–1716)  64
Ленин В. И. (1870–1924)  111, 299
Лермонтов М. Ю. (1814–1841)  6, 

131, 158, 229–238, 276, 345, 361, 
366, 421–422, 424, 429, 436–439, 
444, 466–472, 474, 476–479, 481– 
483

Лесков Н. С. (1831–1895)  181–182, 
194, 253, 325

Лествичник И. (525–595 или 579–
649)  8, 29–30, 34, 66, 96–98, 
295, 304, 458, 470, 495, 518, 525

Лещинский Р. (1579–1636)  168
Либера А. (1949–н. в.)  417
Лилиев Н. (1885–1960)  416
Лихачев Д. С. (1906–1999)  156, 

320–321, 326, 342, 413–414, 419, 
439–441, 494

Ломоносов М. В. (1711–1765)  213, 
232, 411

Лоррен К. (1600 1682)  509
Лосев А. Ф. (1893–1988)  141,  

146
Лосский Н. О. (1870–1965)  10, 102, 

135, 138, 141, 152, 154, 258, 269
Лотман Л. М. (1917–2011)  428, 

461
Лотман Ю. М. (1922–1993)  410, 

413, 427, 465
Луполова П. Г. (1784–1809)  274, 

319–320
Льюис М. Г. (1775–1818)  213

М
Мажуранич И. (1814–1890)  415
Мазепа И. С. (1639–1709)  215
Майерова М. (1882–1967)  416
Майков А. Н. (1821–1897)  226, 

508



533

Именной указатель

Майков В. И. (1728–1778)  203
Маймин Е. А. (1921–1997)  299, 

315
Маковицкий Д. П. (1866–1921)  521, 

526
Макогоненко Г. П. (1912–1986)  326, 

349
Мандзони А. (1785–1873)  214
Манн Ю. В. (1922–2022)  243, 356, 

359, 422, 432–433, 436
Маранцман В. Г. (1932–2007)  286–

287, 291
Маркс К. (1818–1883)  111
Маркс А. Ф. (1838–1904)  117–119, 

339
Мармонтель Ж. Ф. (1723–1799)  

214
Мархлевский Ю. (1866–1925)   

416
Маттезон И. (1681–1764)  210
Маха К.  (1810–1836)  415
Мах Э. (1838–1916)  63
Меерсон О. А. (1959–н. в.)  467
Мейер Г. (1782–1856)  328, 343
Менделеев Д. И. (1834–1907)   

18
Мережковский Д. С. (1866–1941)  

331
Милев Г. (1895–1925)  416
Милутинович-Сарайлия С. (1791–

1847)  415
Милютин И. (XVII в.)  461
Мирзоев В. (1957–н. в.)  421, 424, 

428
Миронов А. С. (1973–н. в.)  280, 

285
Михайлов А. В. (1938–1995)  156
Мицкевич А. (1798–1855)  218, 

414–415

Мних Р. В. (1956–н. в.)  140, 152, 
154, 164, 184, 193, 195, 197, 200, 
268, 343

Моторин А. В. (1957–н. в.)  27, 128, 
431, 434, 436–437

Мочульский К. В. (1892–1948)  427, 
429, 433–434, 436, 438, 508, 512

Мрожек С. (1930–2013)  417
Мусоргский М. П. (1839–1881)  210, 

427–428, 455
Мэтьюрин Ч. Р. (1780–1824)  213
Мюллер Л. (1917–2009)  137, 173

Н
Набоков В. В. (1899–1977)  158, 

174, 212
Надъярных Н. С. (1927–2018)  139–

140, 166, 192, 200, 266, 409, 411
Назиров Р. Г. (1934–2004)  334, 341, 

343, 445, 453
Назор В. (1876–1949)  416
Наполеон Б. (1769–1821)  148, 189, 

202, 204, 206, 229, 233, 251, 
262–263, 279, 321, 389, 393, 423, 
441, 478

Негош П. (1813–1851)  415
Незвал В. (1900–1958)  416
Нейман С.-К. (1875–1947)  416
Некрылов Ф. П. (1909–1989)  22, 

49, 126
Немцова Б. (1820–1862)  415
Неупокоева И. Г. (1917–1977)  413, 

419
Нечаев С. Г. (1847–1882)  253– 

255
Никон (1605–1681)  11
Нитрийский И. (V в.)  28
Ницше Ф. (1844–1900)  11, 45, 52, 

55, 102–103, 139, 143, 145, 147–



534

Именной указатель

152, 154, 183–184, 187, 251, 258, 
264, 269, 406, 412, 512

О
Овидий (43 г. до н. э. — 17 или 18 г. 

н. э.)  209, 214
Овчаров С. (1955–н. в.)  277, 423
Одиноков В. Г. (1924–2016)  301, 

314, 469, 471, 482
Одоевский А. И. (1802–1839)  233
Одоевский В. Ф. (1804–1869)  185, 

225, 237, 249
Ожешко Э.  (1841–1910)  415
Озеров В. А. (1769–1816)  213
Ольбрахт И. (1882–1952)  416
Оптинский А. (1812–1891)  111
Орфелин З. (1726–1785)  415
Освальд В. (1853–1932)  43, 111
Островский А. Н. (1823–1886)  194, 

454

П
Павич М. (1929–2009)  417
Павлов И. П. (1849–1936)  77, 83–

84
Павлов Т. (1890–1977)  416
Павлович П. (1700–1760)  415
Палицын А. (1550–1626)  236,  

461
Паскаль Б. (1623–1662)  52
Пелин Е. (1877–1949)  416
Пелусиотский И. (370–435)  59
Перетц В. Н. (1870–1935)  135, 407
Петр Великий (Петр I) (1672–1725)  

159, 217–218, 221, 225, 274, 421, 
460, 504–505

Петрарка Ф. (1304–1374)  214
Петров А. К. (1957–н. в.)  425, 451
Плакида Е. (I в.)  275, 422, 430

Платон (IV–V вв. до н. э.)  52, 54, 
111, 316

Платонова В. А. (1884–1942?)  19
Плетнев Р. В. (1903–1985)  138, 269, 

489, 495, 526
Полевой Н. А. (1796–1846)  160, 

225, 318, 320, 461
Помяловский Н. Г. (1835–1863)  

180
Пошехонский А. (XVI в.)  16
Прешерн Ф. (1800–1849)  415
Пришвин М. М. (1873–1954)  47
Прус Б. (1847–1912)  415–416
Пушкин А. С. (1799–1837)  6, 11, 

35, 98, 131, 139, 155, 158–163, 
165, 177, 185, 189, 191, 193–194, 
197, 200–232, 234, 238, 242, 247, 
251, 262, 268, 273–274, 279, 281– 
289, 291, 314–316, 318, 320, 323– 
327, 330, 343, 345–346, 350, 353, 
356, 402, 420–421, 424, 426–430, 
438, 442, 448, 451, 453–467, 470, 
476, 482, 484, 494, 496, 510

Пшибышевский С. (1868–1927)  
416

Пырьев И. А. (1901–1968)  278, 
424–425, 446

Р
Радзинский Э. (1936–н. в.)  421, 

426
Радлов Э. Л. (1854–1928)  102
Радонежский С. (1314–1392)  17, 

111, 321, 461
Райнов Н. (1889–1954)  416
Ракич М. (1876–1938)  416
Раковский Г. (1821–1867)  415
Резник С. Е. (1938–н. в.)  23, 129
Реймонт В. (1867–1925)  416



535

Именной указатель

Ремизов А. М. (1877–1957)  163, 
328

Ремизов В. Б. (1949–2022)  315, 326
Ренан Э. (1823–1892)  95, 102–103
Решетников Ф. М. (1841–1871)  

180
Риккерт Г. (1863–1936)  135, 141
Риль Н. (1901–1990)  45
Рипеллино А. (1923–1978)  328
Ричардсон С. (1689–1761)  213
Розанов В. В. (1856–1919)  111, 

264
Ростовский В. К. (1209–1238)  15, 

92
Ростовский Д. (1651–1709)  92, 461, 

515
Руссо Ж.-Ж. (1712–1778)  52, 185, 

209, 213, 249
Рылеев К. Ф. (1795–1826)  225
Рюрик (830–879)  15, 92
Рябушкин А. П. (1861–1904)  111

С
Салтыков-Щедрин М. Е. (1826–

1889)  6, 24, 88–89, 98–99, 112, 
117–119, 128, 131, 194, 277, 279, 
283–286, 291, 327–330, 332, 334– 
345, 367–371, 373–375, 422–423, 
439–441

Санд Ж. (1804–1876)  286
Саровский С. (1754–1883)  92
Светозаров Д. И. (1951–н. в.)  378–

379, 424
Свифт Дж. (1667–1745)  185, 249, 

369
Селевко Г. К. (1932–2008)  25,  

129
Семевский М. И. (1837–1892)  505, 

512

Семенов В. (1952–н. в.)  22
Сенкевич Г. (1846–1916)  415
Сенковский О. И. (1800–1858)  235
Серман И. З. (1913–2010)  458, 466
Сеченов И. М. (1829–1905)  12, 31, 

35, 66, 77, 82–84, 298, 313, 402
Сечкарев В. М. (1914–1998)  163, 

173
Симонов П. А. (1926–2002)  23, 129
Синайский Н. (IV–V вв.)  94–95, 

97
Синаит Г. (ок. 1275 — ок. 1346)  

92
Синдаловский Н. А. (1935–2021)  

503
Сирин Е. (ок. 306–373)  8, 29, 93–97, 

304
Сирин И. (VII в.)  93–94, 96–97, 

104, 295, 339, 517–518, 520,  
525

Скафтымов А. П. (1890–1968)  291, 
299, 301, 314, 316, 326–327, 423, 
442, 447, 482, 495

Сковорода Г. С. (1722–1794)  139–
140, 153, 163, 165–167, 169, 177– 
178, 191–193, 266–268, 405, 407

Скотт В. (1771–1832)  213
Слепцов В. А. (1836–1878)  180
Словацкий Ю. (1809–1849)  415
Смирненский Х. (1898–1923)  416
Смирнова-Россет А. О. (1809–1882)  

276
Смит А. (1723–1790)  214
Сократ (469–399 гг. до н. э.)  7, 54, 

88, 117
Солнцев Ф. Г. (1801–1892)  504–505
Соловьев В. С. (1853–1900)  39, 

111, 142, 265, 291, 299, 512
Соловьев С. А. (1944–2021)  273



536

Именной указатель

Соловьев С. М. (1820–1879)  488, 
495

Сорский Нил (1433–1508)  16, 275, 
422, 518

Сохотский С. (XV в.)  16
Спиноза Б. (1632–1677)  17
Ставар А. (1900–1961)  416
Ставровецкий К. Т.(1570–1646)  

408
Сталь-Гольштейн А.-Л. (1766–1817)  

213
Степанян К. А. (1952–2018)  154, 

267, 451, 466, 512, 520, 526
Стоянов Л. (1886–1973)  416
Страхов Н. Н. (1828–1896)  142–147, 

149, 151, 154, 183–184, 240, 258, 
265, 267, 269, 315, 326, 497–498, 
512

Строганов М. В. (1952–н. в.)  430
Строганова Е. Н. (1952–н. в.)  334, 

344
Суслова А. (1839–1918)  142, 199, 

241
Сыромятников О. И. (1960–н. в.)  

496, 512

Т
Тассо Т. (1544–1595)  214
Ташков Е. И. (1926–2012)  425
Телушкин И. (1803–1833)  504–505
Теннер Дж. (1780–1846)  225
Тетмайер К. П. (1865–1940)  416
Тибулл А. (55–19 гг. до н. э.)  214
Товяньский А. (1799–1878)  414
Толстая М. Н. (1830–1912)  301
Толстой А. К. (1817–1875)  210, 

280, 454, 457, 466
Толстой Л. Н. (1828–1910)  6, 17, 

28–31, 33, 35, 37, 40, 82, 87, 89, 

97–98, 100, 107, 111, 117, 119, 
126–127, 131, 164, 181, 185, 194, 
198, 238, 249, 278–279, 281, 285, 
291–294, 296–303, 307–308, 310– 
316, 318, 321–326, 330, 345, 376, 
386–389, 402, 423–424, 441–444, 
452–453, 482, 493–496, 505, 513, 
521, 523–526

Тредиаковский В. К. (1703–1768)  
411

Тувим Ю. (1894–1953)  416
Туманский В. И. (1800–1860)  205
Тур Ф. Е. (1866–1942)  72
Тургенев И. С. (1818–1883)  98, 164, 

181–182, 195, 238, 254, 260, 325, 
327, 330, 369, 425, 447, 449–450, 
496, 526

Tынянов Ю. Н. (1894–1943)  248, 
407

У
Угличский Димитрий (1582–1591)  

460, 462–464
Удодов Б. Т. (1924–2009)  476,  

483
Успенский Б. А. (1937–н. в.)  459, 

466
Успенский Г. И. (1843–1902)  112
Успенский Н. В. (1837–1889)  180
Устрялов Н. Г. (1805–1870)  455, 

466
Ухтомская А. Н. (1832–1898)  16, 

18, 80, 93, 350, 355, 361, 368, 
383

Ухтомская А. Ф. (1847–1913)  16
Ухтомская М. А. (1809–1888)  17
Ухтомский А. А. (епископ Андрей) 

(1873–1937)  11, 18, 19, 92
Ухтомский А. Н. (1842–1902)  16



537

Именной указатель

Ухтомский Д. В. (1719–1775)  17
Ухтомский Э. Э. (1861–1921)  17

Ф
Фаворский В. А. (1886–1964)  377
Фасмер М. (1886–1962)  136, 145, 

165
Фейербах Л. А. (1804–1872)  125, 

143, 151
Фолькенбери В. (1934–2011)  64
Фонвизин Д. И. (1745–1792)  213
Фонтенель Б. (1657–1757)  214
Фортунатов Н. М. (1931–н. в.)  496, 

513
Фосслер К. (1872–1949)  407
Франк С. Л. (1877–1950)  138, 142, 

152, 195, 268
Франклин Б. (1706–1790)  173

Х
Хайдеггер М. (1889–1976)  135, 

141, 152
Хализев В. Е. (1930–2016)  26, 27, 

35, 131, 132, 427, 428, 496, 526
Херасков М. М. (1733–1807)  185, 

203, 249
Херлинг-Грудзиньский Г. (1919–

2000)  416
Хмара Г. М. (1878–1970)  379
Хомяков А. С. (1804–1860)  89, 143, 

467
Хорив И. (VI–VII века)  515
Хотиненко В. И. (1952–н. в.)  425, 

447
Храповицкий А. (1863–1936)  59

Ц
Цанкар И. (1876–1918)  416
Цейтлин А. Г. (1901–1962)  315

Цесарец А. (1893–1941)  416
Цурикова Г. М. (1928–2009)  24, 26, 

90, 110, 111

Ч
Чаадаев П. Я. (1794–1856)  202
Чапек К. (1890–1938)  417
Чапский Ю. (1896–1993)  417
Челпанов Г. И. (1862–1936)  135, 

141
Чернец Л. В. (1940–н. в.)  334–335, 

344, 453
Чернышевский Н. Г. (1828–1889)  

112, 174, 256, 444
Чехов А. П. (1860–1904)  87, 425, 

452–453, 465
Чинтулов Д. (1822–1886)  415
Чуприна И. В. (1924–2000)  301, 

314

Ш
Шараков С. Л. (1970–н. в.)  131, 

447–449
Шафарик П. Й. (1795–1861)  415
Шаховской А. А. (1777–1846)   

213
Швейцер М. А. (1920–2000)  421, 

426
Шевырев С. П. (1806–1864)  174, 

217–218
Шекспир У. (1564–1616)  87, 205, 

210, 239, 420, 454–455, 460,  
464

Шеллинг Ф. В. Й. (1755–1854)  141, 
143, 160–161, 420

Шенье А. (1762–1794)  205
Шишков В. (1873–1945)  213
Шопенгауэр А. (1788–1860)  30, 35, 

39, 59



Именной указатель

Шорина Н. И. (1943–н. в.)  424, 
444

Штрих Ф. (1882–1963)  407
Штур Л. (1815–1856)  415

Щ
Щенников Г. К. (1931–2010)  327, 

331, 344–345, 511
Щербатова М. А. (1820–1879)  276

Э
Эббингауз Г. (1850–1909)  84
Эйнштейн А. (1879–1955)  63,  

111
Эйхенбаум Б. М. (1886–1959)  315, 

327, 433, 442
Эльсберг Я. Е. (1901–1976)  88
Эльстер Э. (1860–1940)  157, 191
Энгельгардт Б. М. (1887–1942)  499, 

513

Энгельс Ф. (1820–1895)  111
Эсхил (525–456)  87
Эфрос А. (1925–1987)  422

Ю
Юнгман Й. (1773–1847)  415
Юнг-Штиллинг И. Г. (1740–1817)  

173–174

Я
Яворов П.  (1878–1914)  416
Языков Н. М. (1803–1847)  210, 

213, 230
Якобсон Р. О. (1896–1982)  136, 159, 

181, 419–420
Янцен В. В. (1980–н. в.)  136, 139–

140, 146, 154–155, 169, 185, 193, 
200, 238, 268, 406, 412

Ясперс К. Т. (1883–1969)  135, 141, 
152



СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

Капустина Светлана Владимировна — кандидат филологи-
ческих наук, научный сотрудник Ярославского государствен-
ного университета имени П. Г. Демидова.

Любарец Виктория Викторовна — научный сотрудник Яро
славского государственного университета имени П. Г. Деми-
дова.

Тоичкина Александра Витальевна — кандидат филологи-
ческих наук, научный сотрудник Ярославского государствен-
ного университета имени П. Г. Демидова.

Фёдорова Елена Алексеевна — доктор филологических наук, 
профессор Ярославского государственного университета  
имени П. Г. Демидова.



Научное издание

Методология аксиологического подхода 
к изучению русской словесности 
А. А. Ухтомского и Д. И. Чижевского

Коллективная монография

Под научной редакцией  Елены Алексеевны Фёдоровой

Директор издательства А. А. Галат 
Корректор О. В. Смушко 

Компьютерная верстка Е. М. Денисовой 
Дизайн обложки О. Д. Курта

Подписано в печать: 23.10.2024. Формат 60×90 1/16 . 
Бумага офсетная. Печать цифровая. Усл. печ. л. 33,75. 

Тираж 100 экз. Заказ № 1067

Издательство Русской христианской гуманитарной академии
им. Ф. М. Достоевского

191011, Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, 15
Тел.: (812) 310-79-29; +7 (981) 699-6595

E-mail: irhga@mail.ru. URL: https://irhga.ru

Отпечатано в типографии «Поликона» (ИП А. М. Коновалов)
190020, Санкт-Петербург, наб. Обводного канала, д. 134




