
59

В марте 1725 г. в молодом Петербурге свершилось событие, доселе по своим 
масштабам невиданное в России. В последний путь отправился Пётр Вели-
кий, основатель империи и новой столицы. Путь этот был обставлен церемо-
ниалом, который мог показаться любому православному граничащим с отри-
цанием всех незыблемых постулатов. Поражали все части траурных торжеств. 
И обустройство «печальной залы» в верхних палатах нового Зимнего дворца, 
и структура похоронной процессии, и демонстрация самого покойного, вклю-
чая «эффигии», и, наконец, церемония прощания в тогда ещё недостроенной 
крепостной соборной церкви – всё совокупно указывало на нечто принципи-
ально новое, привнесённое эпохой. Наконец, на смерть первого императора 
появились разнообразные фунералии, в том числе в виде печатных изданий, 
никогда прежде не практиковавшихся при русском дворе.

Автором придворного сценария был знаток артиллерии и всевозможных 
технических новшеств знаменитый Яков Брюс. Вместе с чином обер-маршала 
Погребальной комиссии ему отошли функции главного распорядителя и режис-
сёра печального спектакля. Все остальные, включая заместителя Брюса генерала 
Г. И. Бона, выступали скорее помощниками, нежели инициативными советни-
ками в столь ответственном деле. Среди них находились и представители русско-
го духовенства, в том числе архиепископ Новгородский Феофан (Прокопович). 
Удивительная пестрота конфессиональной принадлежности членов комиссии 
гармонировала с энергичной и быстрой работой. Разумеется, у предстоящего дей-
ства были предтечи: сам император мог наблюдать своего рода генеральную ре-
петицию собственных похорон за два года до кончины, когда в мир иной отошла 
вдовствующая царица Прасковья Фёдоровна. Тогда в её невском дворце была соо-
ружена «печальная зала» и состоялась погребальная процессия с необычно длин-
ным маршрутом – пришлось идти свыше пяти километров до Александро-Не-
вской лавры. Иностранные наблюдатели, прежде всего немецкие (камер-юнкер 
Ф. В. Берхгольц), оставили подробное описание этого печального действа 1, распо-
рядителем которого считался сам государь. Но и раньше при погребении высоких 
чинов, очевидно начиная с генерала П. Гордона и Ф. Лефорта в 1699 г. мы видим 
неизменное желание Петра отойти от былых московских православных традиций. 
Сам по себе вопрос развития нового погребального церемониала сегодня уже не 

© 2017 г. А. Ю. Прокопьев
Статья написана при поддержке РГНФ, проект 15-31-01009 а1.
1 См.: Берхгольц Ф. В. Дневник камер-юнкера Фридриха Вильгельма Берхгольца. 1721–1725 гг. 

М., 2000. С. 161.

Andrei Prokopiev (Institut of History, Saint Petersburg State University, Russia; 
a.prokopiev@spbu.ru)

1725 and the experience of commemorative editions in the Russian Empire

Андрей Прокопьев

1725 год и опыт мемориальных изданий 
в Российской империи

Идеи и  образы



60

может считаться terra incognita в отечественной историографии 2, но хотелось бы 
сместить его в область проблематики европейского влияния.

Конечно, нужно указать на общие тенденции эпохи барокко, что собственно 
и отмечается большинством исследователей. Но барокко, как и Ренессанс в целом, 
никогда не являло однообразную закономерность, складывалось из множества 
матриц, в том числе конфессиональных. Не останавливаясь подробно на самом 
церемониале, отметим лишь доминанту, на мой взгляд, протестантского, точнее, 
лютеранского стандарта, принятого в немецких землях и у скандинавских мо-
нархов – поборников Реформации и евангелической веры.

Церемония «траурных торжеств» к началу XVIII в. уже прошла длинный путь 
в Европе. Архетип, который адаптировался в царствование Петра, судя по струк-
туре погребальной процессии и обустройству «печальной залы», восходил к прак-
тике протестантских княжеских и королевских дворов Скандинавии и Священ-
ной римской империи. Главные её отличия от католической версии вытекали из 
догматических предпосылок, заключались в упразднении посреднической функ-
ции клира в ритуале «перехода» и наглядно отражались в организации прежде 
всего погребального шествия. Первоначально весьма скромные варианты похорон 
сильных мира сего в XVII в. сравнялись по пышности и великолепию с католи-
ческой традицией. Подготовка к помпезным проводам, вполне нормированным 
сословным обществом, с точки зрения лютеранского богословия ничего не меняла 
в ключевом аспекте – в христоцентричной ипостаси последнего часа 3. И сроки 
погребения, и экспликация самого покойного, и убранство храмов-усыпальниц 
как «печальной залы» в резиденции – всё постепенно сближалось с католиче-
ской версией 4. Принципиальная разница сохранялась лишь в духовной половине 
и структуре траурной процессии. На проводы, в отличие от католической церкви, 
смотрели не как на буквальное воплощение «перехода» при непременном участии 
клира, а как на повод к дидактике, формированию достойного образа почившего 
властителя в памяти подданных 5.

2 Подробнее об этом см.: Логунова М. О. Печальные ритуалы императорской России. М., 2011; 
Гендриков В. Б. Траурные церемонии в Петропавловском соборе // Краеведческие записки: Ис-
следования и материалы. Вып. 2. СПб., 1994. С. 306–316; Гендриков В.Б., Пиратинская Д. Л. Празд-
ники и церемонии Петропавловской крепости // Петропавловская крепость: Страницы исто-
рии. СПб., 2001. С. 389–396; Агеева Е. О. Петербургский траурный церемониал Дома Романовых 
в начале XVIII в. // Феномен Петербурга. Международная научная конференция 27–30 ноября 
2000 г. Всероссийский музей им. А. С. Пушкина. СПб., 2001; Уортман Р. С. Сценарии власти: 
мифы и церемонии русской монархии. Т. 1. М., 2002.

3 Формирование и особенности протестантского погребального церемониала Раннего Но-
вого времени в целом см.: Koslofsky С. The Reformation of the Dead. Death and Ritual in early modern 
Germany, 1450–1700. L., 2000. В отношении знати см.: Baresel-Brand A. Grabdenkmäler norddeutscher 
Fürstenhäuser im Zeitalter der Renaissance 1550–1650. Kiel, 2007; Meyes O. Memoria und Bekenntnis – 
Grabdenkmäler evangelischer Landesherren im Heiligen Römischen Reich der deutschen Nation im 
Zeitalter der Konfessionalisierung. Regensburg, 2009; Brinkmann I. Grabdenkmäler, Grablegen und 
Begräbniswesen des lutherischen Adels. Adelige Funeralrepräsentation im Spannungsfeld von Kontinuität 
und Wandel im 16. und beginnenden I7. Jahrhundert. Berlin; München, 2015. S. 47–78; Прокопьев А.Ю. 
«Zur letzten Ehre». Погребальная обрядность протестантских дворов Германии в Раннее Новое 
время // Университетский историк: Альманах. Вып. 2. СПб., 2003. С. 85–112.

4 Прокопьев А.Ю. «Zur letzten Ehre»… С. 104–105. Особенности траурной обрядности на стыке 
XVI–XVII в. см.: Seeliger-Zeiss A. Grabmal und Bestattung in evangelischen Fürstenhäusern um 1600 – 
Beispiele von Mitgliedern der Union // Union und Liga 1608/1609. Konfessionelle Bündnisse im Reich – 
Weichenstellung zum Religionskrieg? / Hrsg. von A. Ernst und A. Schindling. Stuttgart, 2010. S. 263–283.

5 Важнейшим тезисом, прямо влиявшим на структуру траурных торжеств у протестантов, 
было отрицание М. Лютером и ещё более резко Ж. Кальвином учения о чистилище. Согласно 
католической догме, в окончательной форме утверждённой решениями второго Лионского собо-
ра (1274), душа человека по смерти должна оказаться в чистилище, дабы избавиться от наиболее 



61

Сходство c чином погребения, принятым при католических дворах Европы, 
проглядывало лишь в некоторых элементах петербургского церемониала 1725 г. 
Хоронили императора, а до 1722 г. в христианской Европе был лишь один подоб-
ный чин – император Священной римской империи. Казалось бы, определённые 
формы могли быть признаны заимствованными именно из имперской традиции 
Габсбургов. Вспоминают, в частности, погребение в 1558–1559 гг. Карла V с пыш-
ными pompa funebris, будто бы предопределившими дальнейшую эволюцию обряд-
ности при разных дворах Европы 6. Но как показывают новые исследования, эта 
церемония содержала элементы, давно уже бывшие в ходу в германском ареале. 
Они касались главным образом статуса покойного и были с энтузиазмом воспри-
няты позже протестантскими властителями как конфессионально нейтральные 
символы. Что же касается собственно венского церемониала начала XVIII в., то, 
резко контрастируя с петербургской моделью, он акцентировал траурную архи-
тектуру храмов-усыпальниц, оставляя саму процессию менее значимой 7.

Брюс между тем превратил именно процессию в самую помпезную часть пе-
чального спектакля. Конечно, пытались подчеркнуть и соответствующий декор 
Кавалерского зала, где проходило прощание с бренными останками. Его глав-
ным устроителем в меру сил и скромного таланта был небезызвестный Н. Пино, 

тяжких грехов, прежде чем предстать на Страшном суде перед Христом. Этим предопределялось 
требование обязательного исповедания и последней абсолюции перед смертью, а также усилен-
ные молитвенные бдения и обильные жертвования на помин души во время погребения и после, 
способные, по мнению Церкви, помочь покойному. Реформаторы считали догмат о чистилище 
извращением веры, глумлением над Христом. С их точки зрения, в минуту бренной смерти душа 
напрямую отправляется к Христу в ожидании Судного дня и никакие обряды живых не способ-
ны изменить её участи: воздастся лишь по вере умершего и по воле Господа. Соответственно, не 
только устранялся сам обряд исповедания и абсолюции, но и менялась вся идейная нагрузка 
последних проводов. Похоронная процессия становилась не актом помощи душе покойного во 
главе с клиром, а лишь напоминанием всей общине о добропорядочной жизни умершего, выра-
жением своего рода коллективной памяти с дидактическими функциями утешения во Христе 
и веры в неизбежное воскресение праведника. Отсюда превращение процессии в многолюдное 
шествие, в центральное звено всего погребального ритуала, символически самый значимый эле-
мент. Вместе с тем разрушалось и представление о незримом единстве живых и мёртвых: послед-
ние всецело перемещались в область памяти и надежды. См. об этом: Babendererde C. Sterben, Tod, 
Begräbnis und liturgisches Gedächtnis bei weltlichen Reichsfürsten des Spätmittelalters. Ostfildern, 2006. 
S. 35; Fischer N. Geschichte des Todes in der Neuzeit. Erfurt, 2001. S. 9; Brinkmann I. Op. cit. S. 50–57.

6 См.: Ракова А. Л. Придворный праздник как политика и искусство // Праздник – любимая 
игрушка государей. Торжества и празднества в европейской гравюре XVI–XVIII столетий из со-
брания Эрмитажа: Каталог выставки / Под ред. А. Л. Раковой. СПб., 2004. С. 14. О католическом 
влиянии при оформление «печальной залы» в Зимнем дворце усилиями Н. Пино см.: Алексеева 
М. А. Гравюра петровского времени. Л., 1990. С. 166. Ср.: Прокопьев А. Ю. Погребение Петра Ве-
ликого: протестантский стандарт в православной России // Северная война, Санкт-Петербург 
и Европа в первой четверти XVIII в. Материалы международной научной конференции, декабрь 
2006. СПб., 2007. С. 99–100.

7 Общую картину венского траурного церемониала в начале XVIII в. см.: Hawlik van de Water 
M. Der schöne Tod. Zeremonialstruktur des Wiener Hofes bei Tod und Begräbnis zwischen 1640 und 
1740. Wien; Freiburg; Basel, 1989. О доминировании траурной архитектуры над процессией см.: 
Brix M. Trauergerüste für die Habsburger in Wien // Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte. 1973. Bd. 26. 
S. 209. Схема погребального шествия и особая роль клира хорошо представлены в описаниях 
современников, например, при изображении погребения Иосифа I у И. Х. Люнига (см.: Lünig 
J. Chr. Theatrum Ceremoniale historico-politicum. T. II. Leipzig, 1720. S. 69). Мёртвый Пётр возле-
жал в деревянном гробу в «печальной зале» в гвардейском мундире, в сапогах со шпорами, что 
полностью соответствовало германо-скандинавскому протестантскому архетипу защитника 
и распространителя истинной Веры (св. Евангелия), лично преданного Христу. Единственное 
отличие заключалось в отсутствии головного убора. Ср.: Прокопьев А. Ю. Погребение Петра Ве-
ликого… С. 91.



62

который сделал всё что мог в пределах ограниченного пространства. Были и по-
пытки надлежащим образом выполнить траурное убранство недостроенного со-
бора, хотя многие детали остаются неясными. Но все эти части явно приносились 
в жертву самому шествию.

Может показаться справедливым указание на недостаточную представи-
тельность первого и конечного пунктов движения – «печальной залы» в Зимнем 
дворце и убогой деревянной часовни в недостроенном соборе. Очевидно, у Брюса 
не было альтернативы, кроме как затмить пышностью самой процессии вынуж-
денную блёклость погребальной архитектуры. Однако во всех предшествовав-
ших случаях сам император на первое место с неизменным постоянством ставил 
именно процессию. И это она собирала элементы, типичные для Протестант-
ского Севера.

Сама же траурная архитектура в Европе на рубеже XVII–XVIII вв. постепенно 
утрачивала специфические черты, становилась конфессионально нейтральной, 
с обязательным набором элементов, отражавших статус покойного. Провозглаша-
лась своеобразная антропоцентрика власти, которую часто путают с «программ-
ным абсолютизмом». Обилие солярной символики, многочисленные мотивы 
анимации покойного величия, изгнания смерти, наконец, самое удивительное 
для русского человека тех лет – появление «эффигий» как симуляции образа 
покойного и в «печальной зале» (портреты), и в процессии (всадник «радости»), 
и в виде подвижной восковой «персоны» после торжеств, – все эти элементы давно 
уже были в ходу в протестантских и католических землях 8. Дальнейшие рассуж-
дения в данном направлении представляются нам малопродуктивными, так как 
дробление единой панорамы мартовских похорон 1725 г. на микрочастицы едва 
ли позволит лучше увидеть общую тенденцию.

Однако если исходный и конечный пункты процессии с точки зрения экс-
позиции выглядели в целом типичными для обоих религиозных полюсов Ев-
ропы, то сама процессия, несомненно, дублировала протестантский вариант. 
Сравнительный анализ позволяет выявить в качестве первоосновы дрезденскую 
и берлинскую модели конца XVII – начала XVIII в. В последнем случае речь идёт 
о своеобразной комбинации элементов траурной процессии 1688 и 1713 гг.9

И ещё один важный аспект – впервые в необычном ракурсе была представ-
лена функция слова. В зимне-весенние месяцы 1725 г. оно было явлено в трёх 

8 Прокопьев А. Ю. Погребение Петра Великого… С. 89, 96–97. Католическая традиция на при-
мере баварских Виттельсбахов: Czerny H. Der Tod der bayerischen Herzöge im Spätmittelalter und in 
der frühen Neuzeit 1347–1579. Vorbereitungen – Sterben – Trauerfeierlichkeiten – Grablegen – Memoria. 
München, 2005.

9 Структура шествия до и после гроба, локация конных «эффигий», число людей в отдель-
ных частях процессии, и, наконец, количество залпов траурного салюта соответствовали с почти 
математической точностью погребальному шествию Фридриха Вильгельма Великого в Берлине 
(1688) и первого короля Пруссии (1713). Брюс хорошо знал траурный церемониал берлинских 
Гогенцоллернов. В его личной библиотеке имелись фунералии 1688 г. Сам он был по служеб-
ной надобности в Берлине в 1713 г. и, без сомнения, знакомился с порядком проводов Фридри-
ха I. Подробнее об этом см.: Прокопьев А. Ю. Погребение Петра Великого… С. 88–90. Детальное 
исследование берлинского церемониала 1688 и 1713 гг. см.: Brüggemann L. Herrschaft und Tod in der 
Frühen Neuzeit: Das Sterbe- und Begräbniszeremoniell preußischer Herrscher vom Großer Kurfürsten bis 
zu Friedrich Wilhelm II (1688–1797). München, 2015. S. 53–177. Возможное объяснение рецепции 
берлинских погребений следует искать прежде всего в фигуре самого курфюрста: как и Пётр, 
Фридрих Вильгельм обучался в Голландии, воевал и побеждал шведов, заботился о флоте и от-
крыл свои владения талантливым эмигрантам и единоверцам. Символическая гамма его досто-
инств была созвучна петровским.



63

ипостасях: устное в виде молитвы, читаемой сообразно требам у изголовья покой-
ного в «печальной зале» и на парадном ложе; озвученное в конце торжеств устами 
архиепископа Новгородского; печатное в виде опубликованных тогда же текстов. 
Для европейской традиции в этом не было ничего удивительного. Слово всегда 
сопровождало траурные церемонии христианской Европы. До Реформации оно 
регламентировалось принятой церковной обрядностью, затем после радикального 
перетолкования давно сложившегося порядка, было узаконено лишь как ветхо- 
и новозаветное, Христово, апостольское и привязано к погребальной проповеди, 
заменившей обряд исповедания, последней абсолюции и миропомазания. Для 
М. Лютера была важна именно проповедь, слово Всевышнего. Главное, что сле-
дует вершить при кончине христианина, – не только печаловаться об ушедшем, 
но и хвалить его добропорядочную жизнь, утешать сродников и общину наде-
ждой на скорое и радостное Воскресение – в духе догматической апокалиптики 10.

Со временем проповедь усложнилась и обрела более чёткую структуру, а с кон-
ца XVI в. самостоятельное место в ней заняла биография покойного – его «персо-
налия», призванная показать соответствие жизни христианина духовной заповеди. 
В таком виде сам этот жанр стал типичным именно для лютеранской традиции. 
Надгробные проповеди встречались и в реформатских, и в католических землях, 
но массовым явлением сделались только во владениях последователей Лютера. 
В XVII в. наблюдался своеобразный апофеоз жанра: до нас дошло несколько де-
сятков тысяч подобных произведений, представляющих весьма ценный материал 
для всевозможных изысканий 11.

Но печаталась не только проповедь. Её своеобразной альтернативой или до-
полнением были траурные речи, получившие распространение в период поздне-
го Ренессанса и насыщенные обильными реминисценциями в подражание ан-
тичным авторам. Они пользовались популярностью в разных регионах Европы, 
расколотых Реформацией, а в XVII в. оказались предметом оживлённых теоре-
тических дискуссий 12.

Вскоре стали издаваться и тексты особого рода – протоколы погребений 
владетельных персон, чаще всего именуемые «Порядок» или «Процессия». Это 
были разрешённые к публикации документы придворного ведомства, как пра-
вило анонимные, писавшиеся секретарями надворной канцелярии или Тайно-
го совета и проходившие редактуру в ведомстве гофмаршала (или гофмейстера), 
обязанного регулировать подобные мероприятия.

С середины реформационного века появляются изображения самой погре-
бальной процессии. Согласимся с мнением большинства исследователей, что 
тон здесь задавала траурная традиция у Габсбургов, отмеченная невиданными 
торжествами в 1558 и 1559 гг. по случаю проводов в последний путь императора 

10 Отсутствие на этом этапе чёткой структуры демонстрировало своеобразную смешан-
ную форму гомилетики и тематической проповеди. Целью, как и во всех проповедях Лютера, 
были похвала Всевышнему и казуальная возможность дидактики. См. об этом: Winkler E. Die 
Leichenpredigt im deutschen Luthertum bis Spener. München, 1967. S. 27–31.

11 История жанра надгробной проповеди сегодня основательно изучена. См., например: 
Winkler E. Op. cit. S. 42; Lenz R. De mortuis nil nisi bene? Leichenpredigten als multidisziplinäre Quelle. 
Sigmaringen, 1990; Lenz R. Leichenpredigt // Theologische Realenzyklopädie / Hrsg. von G. Müller. 
N.Y.; Berlin, 1990. S. 697–699; Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften / Hrsg. von 
R. Lenz, E.-M. Dickhaut. Bd. 1–5. Stuttgart, 1975–1984; Studien zur deutschsprachigen Leichenpredigt 
der frühen Neuzeit / Hrsg. von R. Lenz. Köln, 1981.

12 См. об этом: Eybl F. M. Leichenrede // Historisches Wörterbuch der Rethorik / Hrsg. von 
G. Ueding. Bd. 5. Tübingen, 2001. S. 145–151 (здесь же указана литература по данному вопросу).



64

Карла V. Изображения состоявшегося в декабре 1559 г. шествия в Брюсселе во 
множестве копировались и стали известны при всех ведущих дворах Европы. 
С оглядкой на неё, видимо, организовывали свои траурные торжества и проте-
стантские властители. У дрезденских курфюрстов, например, хранились копии 
иллюстраций, а сами они были очевидцами подобных церемониалов. Начиная 
с кончины курфюрста Августа при саксонском дворе практиковались изображе-
ния погребальных процессий со скрупулёзно прописанными деталями, которые 
имели форму огромной ленты, достигавшей нескольких метров в длину, и оттого 
назывались «роллами» 13.

Едва ли, впрочем, здесь можно говорить об особом, именно католическом вли-
янии. Речь, скорее, идёт о сословном стандарте, желании не отставать от моды, 
которая сама по себе конфессионально нейтральна. К тому же ещё раз отмечу, что 
звенья самого церемониала восходили к позднесредневековой общегерманской 
практике и не были конфессионально маркированы. В любом случае с конца 
XVI в. наблюдается сосуществование трёх изобразительных и печатных форм, 
отражавших погребальную обрядность.

В XVII в. наступило своего рода пространственное сближение жанров: появи-
лись первые издания, содержавшие и проповеди, и описание процессии, и даже, 
хотя пока весьма скромные по объёму и качеству, иллюстрации – в основном пор-
треты усопших и изображения погребального шествия. Часто к ним прилагались 
и всевозможные траурные элегии в стихах и прозе, своего рода вариации траур-
ных речей. Подобная эволюция хорошо иллюстрируется, например, традициями 
саксонских и вюртембергских протестантских дворов: от небольших, изданных 
в октаву, надгробных проповедей и речей второй половины XVI в. до впечатляю-
щих фолиантов середины следующего столетия. Так, при погребении Иоганна 
Георга I в 1656 г. впервые встречаются собранный в одном переплёте цикл над-
гробных проповедей, описание траурного шествия и детальные изображения 
гроба и «печальной залы» во Фрайбергской усыпальнице 14. Не отставал от Дрез-

13 Репродукцию изображения процессии 29 декабря 1559 г. в Брюсселе см: Праздник – люби-
мая игрушка государей… С. 52–73. Описание на русском языке было опубликовано в: Описание 
погребения блаженной памяти императора Николая I с присовокуплением исторического очер-
ка погребения царей и императоров всероссийских и некоторых других европейских государей. 
СПб., 1856. С. 9–14. Саксонское подражание габсбургской версии в подобном изображении см.: 
Bäumel J. Das Trauerzeremoniell für den Kurfürsten August I 1586 in Dresden und Freiberg // Dresdner 
Kunstblätter. 1987. Bd. 6. S. 166. См. также: Stanislaw-Kemenah A.-K. «Zur Dienstwartung bei der 
Churfürstlich Sächsischen Begengnus zukomen». Repräsentation fürstlicher Macht in den Begräbnissen 
Herzog Albrechts (1501) und Kurfürst Augusts (1586) von Sachsen // Kunst und Repräsentation am 
Dresdner Hof. München; Berlin, 2005. S. 72–96. «Решающим здесь было не принятие католиче-
ской иконографии, а её функциональный смысл: изображение курфюрста рядом с имперским 
властителем. Это создавало разумный баланс между имперской верностью, с одной стороны, 
и утверждением новой конфессии – с другой» (Stanislaw-Kemenah A.-K. Op. cit. S. 89).

14 Описание погребения курфюрста Иоганна Георга I см.: Gründliche Beschreibung Derer / 
Dem weiland Durchleuchtigsten… Herrn Johann Georgen dem Ersten / Herzogen zu Sachsen… und 
Churfürsten… Zu Dreßden / am 2. und 3: Zu Freyberg aber am 4. Februarii 1657. zu… immerwehrendem 
Andänken… gehaltener Drey unterschiedener Churfürstlicher Leichbegängnusse / Dreßden, 1657. См. 
также надгробные проповеди: Chur-Sächsische Ehren-Trauer-Crone / Das ist Drey Christliche Klag- 
und Trost-Predigten: Meinen Jesum laß ich nicht: Glaubens hoher Cederbaum / und Göldner Grund / so 
alle schwere schwartze Noth- und Todt-Balcken erträgt / aus dem 7. Cap. Mich. […] / Zu Dreßden in der 
Schloß- wie auch Creutz-Kirchen / dem 16. Oct. An. 1656. und 2. Febr. An. 1657. und denn dem 4. Febr. 
zu Freyberg in der Dom-Kirchen gehalten von Jacob Wellern D. Chur-Fürstl. Sächsischen Ober-Hoff-
Predigern… Dreßden, 1657 (экземпляр Библиотеки Российской академии наук; далее – БАН). Об-
щий переплёт не исключал первоначальной публикации входящих в него произведений отдель-
ными изданиями. Ср., например, вюртембергский образец с описанием погребения Барбары 



65

дена и Берлин: погребение великого курфюрста Фридриха Вильгельма в 1688 г. 
ознаменовалось фунеральными изданиями невиданных размеров 15.

В начале XVIII в. тексты щедро украшались иллюстрациями, а изображение 
castrum doloris занимало самостоятельную часть и даже выпускалось отдельным 
изданием, как, например, при погребении первого короля Пруссии Фридриха 
в 1713 г.16 Таким образом, традиция европейской мемории описала своеобразную 
спираль: от отдельных сюжетов в рисованном или рукописном формате к сое-
динению в общем переплёте, затем к новому разделению, но теперь уже за счёт 
мощной подачи отдельных частей.

Между тем в 1725 г. были опубликованы лишь «Описание» погребения импе-
ратора и его дочери Наталии 17, а также три произведения Феофана (Прокопови-
ча): «Слово на погребение…», «Слово на похвалу…», приуроченное ко дню име-
нин Петра, и знаменитая «Краткая повесть». Изображения же «печальной залы» 
в Зимнем дворце и погребального шествия в виде «роллы» почти десятиметровой 
длины остались неизданными. Налицо явная раздробленность мемориального 
блока, старомодная и непривычная для Европы того времени. Мы не знаем точ-
ных причин, почему в итоге печатный отчёт об этом выдающемся событии ока-
зался столь скромным. Но, исходя из данных о подготовке самой погребальной 
процессии, всех работах, которые курировал Брюс, напрашиваются два вариан-
та ответа: отсутствие необходимых средств и невероятная спешка, осложнённая 
к тому же кончиной царской дочери 18. Объяснение можно отыскать и в совершен-
ной безучастности вдовы. Кроме призывов к Брюсу как можно скорей провести 
погребение, нам не известны требования с её стороны или желание обсуждать 
детали, хотя вмешательство высшей власти в ход подобных работ всегда считалось 
нормой при европейских дворах, и здесь не было бы ничего предосудительно-
го 19. Косвенно это указывало на отсутствие опыта и соответствующих познаний 
в столь тонкой материи у самой императрицы.

Брюс знал лишь о немногих образцах собственно российской традиции, на 
которые теоретически он мог бы опереться, как, например, предание земле праха 
любимца Петра адмирала Ф. И. Головина в феврале 1707 г.20 В то же время, оче-

Сибиллы и Анны Катарины – матери и первой супруги герцога Эбергарда III в 1655 г: Christliche 
Leichpredigt bei der fürstlicher Bestattung… Anna Katharina. Stuttgart, 1655 (экземпляр Главного го-
сударственного архива Штутгарта: Hauptstaatsarchiv Stuttgart. J. 67. Bü. 5a). Объединение текстов, 
относящихся сразу к двум княгиням, в одной книге служило, в том числе и династической ле-
гитимации в условиях собственно вюртембергской конъюнктуры. Вначале следовали сами про-
поведи, затем – описание процессии.

15 Leich-Prozession des Durchlauchtigsten Herren… Friedrich Wilhelms… Küln an der Spree, o. J. 
(экземпляр БАН); Beschreibung der Magnificen Prozession bey höchst ansehnlichem Leich-Begängniß 
Friedrich Wilhelms des Großen 12. Sept. 1688. Leipzig, o. J. (экземпляр БАН).

16 Прокопьев А. Ю. Погребение Петра Великого… С. 111, прим. 41.
17 См.: Описание порядка, держанного при погребении блаженной высокославной и вечно-

достойнейшей памяти всепресветлейшего державнейшего Петра Великого, императора и само-
держца всероссийского, и блаженной памяти ее императорского высочества государыни цеса-
ревны Наталии Петровны. СПб., 1725. В данной статье использовалось аналогичное издание, 
опубликованное в Москве в 1726 г. (экземпляр БАН).

18 См. об этом: Прокопьев А. Ю. Погребение Петра Великого… С. 103, 106.
19 Намёки на беспокойство императрицы о сроках см.: Дипломатическая переписка фран-

цузского полномочного при русском дворе Кампредона с французским двором и французским 
посланником при оттоманской Порте маркизом де Бонаком с 1723 по март 1725 г. // Сборник 
материалов Русского исторического общества. Т. 58. СПб., 1887. С. 36–54.

20 Прежде всего подразумевается роскошная гравюра, изданная по случаю погребения. 
О процессии 1707 г. см.: Николаев С. И. Рыцарская идея в похоронном обряде Петровской эпо-
хи // Из истории русской культуры (XVII – начало XVIII). Т. III. М., 1996. С. 584.



66

видно, что погребение первого императора требовало совершенно иных усилий. 
Печатные траурные речи на кончину придворных вообще не появлялись в цар-
ствование Петра до его собственной смерти, хотя, казалось бы, поводов имелось 
немало – от проводов царского сподвижника Гордона (1699) до похорон Прасковьи 
Фёдоровны (1723). Иными словами, Брюс и члены комиссии были предоставлены 
сами себе. Но наиболее тяжёлой ношей лёг на них, как представляется, поиск де-
нег: тот вариант организации процессии и траурного убранства, который в итоге 
приняли, был, очевидно, самым затратным. По окончании торжеств стало ясно: 
выделить что-либо на публикацию пышной фунералии едва ли возможно. Впро-
чем, не исключено, что её просто отложили на будущее, которое наступило в весь-
ма своеобразной форме спустя 100 лет – в 1831 г.: тогда под одной обложкой были 
изданы и «Краткая повесть» Феофана (Прокоповича), и официальный протокол.

Теперь обратимся к самим текстам. Начнём с «Описания» чина погребе-
ния, которое насчитывало 34 страницы, в 1725 г. вышло в Сенатской типогра-
фии, а спустя год было переиздано в Москве. Иллюстративный материал вы-
глядел здесь весьма скромно и состоял из тривиальных мотивов эпохи барокко: 
погребальная символика на титуле славила вечный триумф и сокрушённую 
бренность, на последнем листе изображался катафалк под балдахином. Автор 
указан не был. Иногда это сочинение приписывают Феофану (Прокоповичу), 
очевидно, по аналогии со «Словом» и «Краткой повестью». Сам же архиепископ 
Новгородский в «Краткой повести» отрицал свою причастность к созданию 
протокола 21. Но даже если он всё же вмешивался в процесс написания, окон-
чательный текст должен был пройти редактуру Брюса, как обер-маршала По-
гребальной комиссии. Именно его следует сделать ответственным не только за 
содержание, но и за создание текста. В обычной практике европейских дворов 
подобное описание могло быть безымянным, ибо в его основе лежал протокол, 
подготовленный службой придворных штатов, т.е. внутренний документ при-
дворных структур. Если же указывались авторы, то это, как правило, были се-
кретари надворной или тайной канцелярии. В любом случае «Описание» 1725 г. 
носило строго официальный характер.

Первое, что бросается в глаза при обращении к этому произведению – поч-
ти полная калька названия аналогичных немецких сочинений. Тождество об-
наруживается и непосредственно в самом тексте, включая грамматические 
конструкции и строение фраз, конечно, с поправкой на особенности русского 
языка начала XVIII в. «Переводом с немецкого» звучали и атрибуты траурных 
торжеств – «знамя радости» («Freuden-Fahne»), «лошадь радости» («Freuden-
Pferd»), «знамя печали», «балдахин» или «небо», «штанги» и т.д. Характерный 
штрих: немецкоязычные авторы и тогда, и позже описывавшие церемониал 
1725 г., без труда осуществляли обратный перевод 22.

Столь же безукоризненно скопированы привычные для протестантской 
Германии темы. «Описание» открывается не рассказом о последних часах жиз-
ни, о чём позже писал Прокопович, а повествованием о дне кончины с последо-
вательным переходом к изображению первых приготовлений, парадного ложа, 
«печальной залы», погребальной процессии и заключительного действа в недо-
строенном соборе Петропавловской крепости. Причём именно калькирование 

21 См.: Феофан (Прокопович). Краткая повесть о смерти Петра Великого, императора россий-
ского. СПб., 1819. С. 39.

22 Ср.: Rabiner J. Leben Petri des Erstens und Großen, Zhars von Rußland. Leipzig, 1725. S. 780–787; 
[Weber Fr.] Das veränderte Rußland. Th. 2. Hannover, 1739. S. 203–213.



67

терминов недвусмысленно указывает на протестантскую традицию: траурное 
убранство всюду величается «печальной залой» («castrum doloris») в полном со-
ответствии с обычаем немецких протестантских дворов, прежде всего Дрез-
дена и Берлина. В католической Европе к началу XVIII в. в ходу было чаще 
иное наименование – «catafalco», объединявшее всю совокупность траурного 
убранства, включая экспозицию гроба и траурную архитектуру резиденции 
и усыпальницы.

Переходя к «Слову» Феофана (Прокоповича), предварительно стоит указать 
на давний спор российских и зарубежных исследователей – о конфессиональ-
ной пристрастности автора 23. И речь в данном случае не идёт о специфике его 
ораторской прозы как таковой. Подразумевается лишь один текст, который, по 
замыслу в том числе и Брюса, должен был стать, исходя из содержания, логиче-
ской концовкой церемонии. О преднамеренности такой локации «Слова» сви-
детельствует и «Описание», где оно упомянуто с указанием на «особливое вы-
деление в печать» 24. Тот факт, что «Слово» прозвучало именно в конце, а позже 
было сопровождено «Краткой повестью», не могло удивить тех, кто был знаком 
именно с протестантской традицией погребения. По своему жанру оно соот-
ветствует принятой при лютеранских, равно как и реформатских дворах им-
перии «Прощальной речи», конечному поминальному слову о почившем, т.е. 
тому, что в немецкой ортодоксально-лютеранской версии должно было звучать 
как «Abdankung».

Такая позиция «Слова» в церемониале прозрачно указывала на архетип: пе-
ред ним должна была помещаться собственно надгробная проповедь, которая 
не могла быть читана по причине православного вероисповедания покойного 
императора. Именно надгробная проповедь повсюду в протестантской Европе 
венчала траурные торжества в строгом соответствии с наставлениями Лютера: 
слово суть вестник Евангелия, зеркало добродетелей и жизненного пути. Здесь 

23 Со времён Ю. Ф. Самарина и Ф. А. Тихомирова протестантские эманации в творчестве 
Прокоповича стали предметом научной дискуссии, восходящей ещё к «партийным» предпочте-
ниям XVIII в. Однако немецкие коллеги, оставляя за скобками «взгляд из России», стремились 
«дешифровать» творчество Прокоповича, исходя из особенностей духовного климата проте-
стантской Германии периода кризиса ортодоксии и начала пиетизма. Блестящее исследование 
Г. Коха стало первым крупным опытом в этом направлении (см.: Koch H. Die russische Orthodoxie 
im Petrinischen Zeitalter. Ein Beitrag zur Geschichte westlicher Einflüsse auf das ostslavische Denken. 
Breslau, 1929). Представители послевоенной отечественной традиции, пронизанной духом на-
циональной идентичности, стремились отыскать в творчестве Прокоповича исключительную 
оригинальность, затушёвывая протестантские импульсы. В результате косвенно стимулиро-
валась концепция «петровского барокко» и специфического российского «раннего Просвеще-
ния» подчас в нарочитом противопоставлении европейско-протестантскому вектору. Восточ-
но-немецкие коллеги очень хорошо почувствовали дух перемен, завуалировав протестантские 
ориентиры архиепископа Новгородского, и весьма расплывчато указывали на мотивы «ранне-
го Просвещения» (см., например: Tetzner J. Theophan Prokopovič und die russische Frühaufklärung 
// Zeitschrift für Slawistik. 1958. Bd. 3. S. 351–368; Winter Е. Frühaufklärung: Der Kampf gegen den 
Konfessionalismus in Mittel- und Osteuropa und die deutsch-slawische Begegnung: Zum 200. Todestag 
von G. W. Leibniz im November 1966. Berlin, 1966; Lehmann U. Theophan Prokopоwič // Geschichte 
der russischen Literatur: von den Anfängen bis 1917 / Hrsg. von H. Grasshof. Bd. 1. Berlin; Weimar, 
1986). Быть может, более последовательным оказался подход историков из ФРГ, когда, например, 
Р. Штупперих анализировал отдельные этапы творчества Прокоповича с точки зрения влияния 
как Рима, так и протестантских центров. Cм.: Stupperich R. Peter der Große und die russische Kirche. 
Ausgewählte Aufsätze II / Hrsg. von H. Klueting et al. München, 2004. Общий обзор историографии 
с акцентом на историко-филологическую перспективу см.: Буранок О. М. Феофан Прокопович 
и историко-литературный процесс первой половины XVIII в. М., 2014.

24 Описание порядка… С. 31.



68

же мы видим лишь прощальное «Слово». Разумеется, традиция прощальных или 
поминальных речей к тому времени давно уже обрела самостоятельную жанровую 
форму, но именно в лютеранской версии она пространственно и во времени тесно 
привязывалась к церемонии последних проводов. Не случайно немецкоязычные 
свидетельства 1725 г. дружно определяют жанр текста как «Leichenrede» – для них 
это было азбукой 25.

Прокопович не был свободен в выборе объёма и содержания своего произведе-
ния. Это очевидно всякому, кто знаком с лютеранскими текстами эпохи зрелого 
барокко, которые, ко всему прочему, написаны с изрядной долей пиетистской чув-
ственности. Краткость текста определялась жанровым каноном и конкретными 
условиями мартовского погребения. Уже с середины XVII в. знатоки литературы 
высказывали мысль о необходимости сокращения громоздких прощальных речей, 
слушать которые приходилось несколько часов подряд. Опыт подсказывал, что 
долгая велеречивость лишь вредила вниманию и доводила до малоприятных сцен. 
К началу XVIII в. краткость прощального слова давно уже стала нормой, чему 
немало способствовала острая полемика по целому ряду литературных аспектов 
погребальной проповеди между ортодоксами и пиетистами в лютеранской Гер-
мании 26. Но было и объективное объяснение: даже если владыка Феофан хотел 
развернуть масштабную панораму величия покойного, время и условия не по-
зволяли ему этого сделать. Брюс, надзиравший за всей работой, возможно, сам 
подсказал главе Синода мысль укоротить некий более внушительный вариант, 
если таковой имелся. Читать пространный текст в непогоду, под мокрым снегом 
в тот печальный день просто не представлялось возможным: в течение двух часов 
участники процессии должны были находиться на открытом воздухе – совершить 
трудный путь от Почтового подворья в Петропавловскую крепость, а затем ещё 
и внимать наставлению преосвященного. Объяснения самого Прокоповича рас-
сеивают наши сомнения на этот счёт, хотя он и умалчивает о другом – виртуоз-
ном мастерстве в подражании жанру, требовавшему краткости 27.

Лаконизм «Слова» всецело соответствовал эпическому пафосу позднего ба-
рокко. Не случайно немецким авторам (например, Ф. Веберу) так легко давалось 
переложение этого текста на родной язык: Прокопович действительно подражал 
лучшим образцам. Вопрос, каким? Сам жанр выглядел конфессионально ней-
тральным – как форма надгробной речи он возник ещё до Реформации. Не исклю-
чено, что Прокопович был знаком с какими-либо из многочисленных сочинений 
памяти почивших императоров Леопольда I и Иосифа I, появившихся в землях 
Габсбургов соответственно в 1705 и 1711 гг. Протестантская публицистика также 
изобиловала яркими образцами надгробных речей на кончину в 1688 г. велико-
го курфюрста Бранденбурга Фридриха Вильгельма I, а в 1713 г. – на смерть его 
сына, первого короля Пруссии Фридриха I. Множество панегириков было создано 
в Саксонии на смерть курфюрстов – трёх Иоганнов Георгов – в 1656, 1680 и 1691 гг.

Сопоставим произведения Прокоповича с образцами этого жанра в католиче-
ской (на смерть Леопольда I в 1705 г.) и протестантской среде (проповедь пастора 
Христиана Кохия на кончину Фридриха Вильгельма Бранденбургского в 1688 г.). 
Посмотрим на проблематику «Слова» архиепископа Новгородского. В ней без 
труда «считывается» смысл уже состоявшейся процессии: перед нами три главные 

25 См.: Rabiner J. Op. cit. S. 786; [Weber Fr.] Op. cit. S. 211.
26 Подробнее о жанровых особенностях погребальных проповедей см.: Fürstenwald M. Zur 

Theorie und Funktion der Barockabdankung // Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften / 
Hrsg. von R. Lenz. Bd.1. Köln; Wien, 1975. S. 372–389.

27 Феофан (Прокопович). Указ. соч. С. 38.



69

темы – скорбь по умершему, похвала ему и утешение подданных. Тем самым ох-
вачены все три символические функции погребального шествия. Слушателям 
словно ещё раз вкратце поясняются цели печального действа. И здесь «Слово» 
гармонично продолжает и заканчивает всю церемонию.

Первая тема представлена одним выразительным абзацем, вторая занимает 
центральное место по объёму, третья ограничивается несколькими строками. 
Такая структура текста выглядит, на первый взгляд, лишённой конфессиональ-
ной привязки: задача восхваления и утешения, как уже отмечалось, изначаль-
но содержалась в надгробных проповедях протестантов и перекочевала оттуда 
в жанр надгробных речей. Сами же надгробные речи в их ренессансной форме 
призваны были скорее показывать заслуги умершего и имели отчётливый ан-
тропоцентричный характер. Но дидактика смерти была воспринята аналогич-
ным жанром и при католических дворах. Наиболее выразительный пример со-
временной Прокоповичу эпохи – «Портрет императора» иезуита Матфея Пехера, 
изданный на кончину Леопольда I в 1705 г.28 Автор не только артикулировал все 
три функции, но и использовал во вступительной части такую фигуру речи, как 
череда риторических вопросов. Как и Прокопович в «Слове», Пехер вопрошает 
свою аудиторию о предмете утраты 29.

То, что сама форма, особенно в начале чтения, была весьма выигрышна с эмо-
циональной точки зрения, признавали уже современники: в Петербурге, услышав 
первые слова архиепископа Новгородского, публика залилась слезами 30. Впрочем, 
это объяснялось не столько силой риторического воздействия, сколько последо-
вательностью церемонии. Речь звучала после поминальной службы (у католиков) 
или надгробной проповеди (у протестантов). И то и другое занимало несколько 
часов, и присутствующие явно нуждались в сильном эмоциональном импульсе. 
Однако вряд ли можно заподозрить Прокоповича в калькировании иезуита. У Пе-
хера риторические вопросы рассредоточены по нескольким абзацам, к тому же 
объём его произведения несоизмерим со «Словом» 31. Характер этих вопросов обы-
чен для большинства подобных текстов: вопрошание о персоне, причинах скорби 
и достоинствах умершего монарха. Таким образом, риторические вопросы Про-
коповича, по сути, соответствуют традиции, но умещаются в первом же абзаце.

Разумеется, в сочинениях, посвящённых покойным Габсбургам, тому же Ле-
опольду I, случаи употребления такого приёма не были единичными. И именно 
в них можно было бы не без оснований увидеть рецепцию «Портрета императо-
ра», так как здесь дублируются сами вопросы, с которыми обращался к траурно-
му собранию венский иезуит 32. Прокопович же краток, и это исключает возмож-
ность заимствования. Более очевидной оригинальностью отмечена в «Слове» апо-
калиптическая дидактика. Эта тема возникает сразу же за чередой риторических 

28 Pecher M. Imago Caesaris. Kayserliche Tugend–Bildnuß in Leopoldo I. Weyland… Röm. Kayser… 
Innsbruck, 1705 (экземпляр Австрийской национальной библиотеки, Вена; далее – ÖNB; URL: 
http://data.onb.ac.at/ABO/%2BZ183461905; дата обращения: 20.01.2017).

29 Ibid. A2.
30 Описание порядка… С. 31.
31 Произведение Пехера насчитывает 35 страниц.
32 См., например: Reiffenstuel I. Wunder-voller Adlers-Flug Zur Göttlichen Sonne in Himmel, 

Das ist Glor-würdigste Lob-Ehren- und Groß-Thaten Weylands Leopoldi Diß Nahmens des Ersten… 
Römischen Kaysers. Wienn, 1705 (экземпляр ÖNB; URL: http://data.onb.ac.at/ABO/%2BZ183461802; 
дата обращения: 20.01.2017); Fizing R. Justus dolor et justa querela Oder der Billiche Schmertz Und die 
Billiche Klag… Ob dem fruhe–zeitigen Hintritt Leopoldi Deß Grossen Römischen Kaysers… Seeligsten 
Angedenckens In einer kurtzen Traur–Red… vorgestellet. Wien, 1705 (экземпляр ÖNB; URL: http://data.
onb.ac.at/ABO/%2BZ181867906; дата обращения: 20.01.2017).



70

вопросов. Прокопович восклицает: «Довольно же видим, коль прогневали мы Тебе, 
о Боже наш! И коль раздражили долготерпение Твое! О недостойных и бедных 
нас! О грехов наших безмерия! Не видяй сего слеп есть, видяй же и не исповедуяй 
в жестокосердии своем окаменен есть». Причина смерти преобразователя – гнев 
Всевышнего, объект его гнева – подданные императора, недостойные Божьей ми-
лости и милости короны, полные безмерного греха. И гнев этот обещает недоброе 
будущее, ибо кончилось долготерпение Всевышнего.

Трудно найти подобные мотивы у барочных панегиристов при имперском дворе 
в Вене. У Пехера за вереницей риторических вопросов следует исполненная драма-
тизма картина вселенской скорби: небеса изливают потоки слёз вместе с поддан-
ными, перечень природных катаклизмов должен убедить слушателей в неслыхан-
ных размерах бедствия. Автор устрашён видимой победой смерти, она выводится 
на сцену как самостоятельный персонаж 33. Но блеск ушедшего величия всё же 
торжествует и вселяет надежду на будущее. Мы не найдём ни у Пехера, ни у его 
современников указания на гнев небес и вину подданных в печальном событии.

Несомненно, речь шла о весьма деликатной теме. Кончина государя на деле 
сопровождалась бесчисленными покаянными требами и в Вене, и в наследствен-
ных землях. История болезни и смерти Леопольда I, подробно изложенная в тогда 
же изданной особой «Реляции» и кратко повторённая во множестве траурных со-
чинений, содержит прямые указания на совершение этих треб. Нет смысла оста-
навливаться на апокалиптическом догмате в тридентском католицизме – он, как 
и прежде, занимал важное место, без коего немыслима сама миссия Церкви. Для 
барочного и придворного католицизма триумф был апогеем в оценке добродетелей 
власти. Истинно католический государь – тот, правление которого являет триумф. 
Он словно вплетён во все стороны жизни монарха и на исходе дней должен венчать 
его корону. Под триумфом следует понимать абсолютное соответствие обязан-
ностей и деяний властителя. Сомнение в этом означало бы не только нарушение 
этических принципов, но и прямое оскорбление величества. Вместе с тем триумф 
покойного императора обещает успех будущему правителю, мотив преемственно-
сти власти проступает в подобного рода рассуждениях самым ярким образом. Ба-
рочный католицизм Габсбургов выражал общие воззрения монархических дворов, 
оставшихся верными Риму. Невозможно сомневаться в счастливом будущем прав-
лении, потому что минувшее было венцом всех ожиданий. Отсюда проистекал ещё 
один принципиально важный тезис, известный со времён позднего Средневековья, 
но с особой отчётливостью актуализированный в фунералиях и государевых зер-
цалах раннего Нового времени: покойный монарх есть собрание всех добродетелей 
предшественников.

Именно в этом пункте «Слово» Прокоповича начинает решительно расходить-
ся с католическими архетипами, если допустить, что таковые имеются. У архие-
пископа Новгородского нет упоминаний предшественников – царей московских. 
В центре внимания только сам Пётр. К тому же апокалиптические мотивы явно 
доминируют. Поэтому протестантские параллели представляются здесь более 
оправданными, нежели католические.

Апокалиптика всегда занимала центральное место в лютеранском благочестии, 
и во второй половине XVI в. мы сталкиваемся с настоящим потоком дидактических 
рассуждений о конце времён. Не менее стремительно она заполнила и фунералии 
протестантских государей. Сто лет спустя картина, несомненно, видоизменилась: 
идея абсолютного торжества власти стала типичной и для риторики лютеранского 

33 Pecher M. Op. cit. Bii.



71

духовенства. Но сами помыслы о грандиозной развязке и её знаках никуда не ис-
чезли: апокалиптика по-прежнему ощущалась в персоналиях покойных и тра-
урных изданиях. Так, в 1656 г. надворный духовник Якоб Веллер, один из самых 
ярких проповедников конца Тридцатилетней войны, с глубокой скорбью вещал 
о будущих бедах над гробом саксонского курфюрста Иоганна Георга I. Смерть 
государя – недобрый знак, особенно для его подданных. Это признак их вели-
кого греха и никчёмности 34.

Конечно, мысль о каре за грехи вроде бы верных слуг грозила войти в кон-
фликт с идеей величая власти: добродетельный монарх обязан неустанно блю-
сти добродетель подданных. Поэтому уже с конца XVII в. исчезает предчувствие 
грядущих гибельных времён и поминаются лишь тяжёлые нынешние, спасение 
в которых – достойный преемник. Апокалиптика словно бы примиряется с три-
умфом. Её звучание смягчается, становится ближе католической версии, но не 
исчезает – обретает краткость и перестаёт занимать одно из центральных мест 
в композиции 35. Собственно ставшей традиционной краткой форме и соответ-
ствовал отмеченный пассаж в «Слове», но Прокопович вынес его вперёд и дра-
матизировал, сгустив краски.

Далее, в центральной части, следует переход к описанию добродетелей покой-
ного. Словесный «мостик» безукоризненно лаконичен и ёмок: «Но что нам умно-
жать жалобы и сердоболия, которые утолять елико возможно подобает. Как же 
то и возможно! Понеже если великие его таланты, действия и дела воспомянем, 
еще вяще утратою толикого добра нашего уязвимся и возрыдаем. Сей воистину 
толь печальной траты разве бы летаргом некиим, некиим смертообразным сном 
забыть нам возможно». Бессмысленность пустого оплакивания порицается, ибо 
граничит с оскорблением ушедшего величая. Здесь Прокопович лишь формули-
рует основную идею, запечатлённую в символике траура – неизменность добро-
детели власти в виде конной «эффигии» «радости» в процессии и эмблематике 
«печальной залы». Безутешности нет места в лучах вечной славы. На первый план 
выступает мотив вечности, побеждающей бренность 36. И вновь трудно привязать 
этот пассаж к конкретной конфессиональной матрице: как литературный приём 
симуляция отказа от пространных излияний скорби к началу XVIII в. давно уже 

34 См.: Weller J. Chur–Sächsische Ehren–Trauer–Crone / Das ist Drey Christliche Klag– und Trost–
Predigten: Meinen Jesum laß ich gicht: Glaubens hoher Cederbaum / und Göldner Grund / so alle schwere 
schwartze Noth– und Tod–Balcken erträgt / aus dem 7. Cap. Mich.v. 7. Gen. 32. v. 26. Rom. 14. 8. Über 
den… Hochbetrübten Abschied / des… Herrn Johann Georgen des Ersten / Hertzogen zu Sachsen / Jülich 
Cleve und Berg / des Heil. Röm. Reichs Ertz–Marschalln / und Chur–Fürsten… / Zu Dreßden in der 
Schloß– wie auch Creutz–Kirchen / dem 16. Oct. An. 1656. und 2. Febr. An. 1657. und den dem 4. Febr. 
zu Freyberg in der Dom–Kirchen gehalten. Dresden, 1657. S. 3–12 (URL: http://digitale.bibliothek.uni–
halle.de/vd17/content/pageview/8814994; дата обращения: 20.01.2017). Подробнее об эволюции апо-
калиптических мотивов у лютеранских авторов XVII в. см.: Прокопьев А. Ю. Иоганн Георг I, кур-
фюрст Саксонии (1585–1656). Власть и элита в конфессиональной Германии. СПб., 2011. С. 58–97.

35 Например, в проповеди на смерть Иоганна Георга III Саксонского в 1691 г.: Praetorius P. Jehova 
Vexillum Meum. Oder Das Chur– Sächsische Gottes–Panier: unter welchem Der… Johann George der 
Dritte / Hertzog zu Sachsen / Jülich / Cleve und Berg… Höchstseligster Gedächtnüß / alß der Tapffere / 
Freudige und Großmüthige / Ritterlich gekrieget und Seliglich gesieget / wurde Bey Dero Churfürstl. Leich–
Begängnüß / So auf… Johann George des Vierdten… Anordnung In der Churfürstl. Sächsischen Haupt–
Stad des Marggraffthumbs Ober–Lausitz / Budißin / am 21. Decembris… 1691. Bautzen, 1691. S. 23 (URL: 
http://digitale.bibliothek.uni–halle.de/vd17/content/titleinfo/171950; дата обращения: 20.01.2017).

36 Традиция «эффигий» не имела ничего общего с барочным vanitas vanitatum. И символика 
траурной архитектуры, и само «Слово» Прокоповича содержали ясно выраженный мотив три-
умфа над бренностью, т.е. над смертью, и никак не наоборот. Подробнее об этом см.: Проко-
пьев А. Ю. Погребение Петра Великого… С. 65.



72

стала общим местом при протестантских и католических дворах. «К чему глубо-
ко и бесплодно погружаться в бесполезные страдания?», – вопрошал траурную 
аудиторию иезуит Пехер в 1705 г.37 «Печалятся, печалятся все, но не без надеж-
ды», – вторил ему протестант Кохий в 1688 г.38 И оба торопились перейти к опи-
санию достоинств почившего.

Как у Прокоповича, так и в современных ему панегириках этот «реестр добро-
детелей» занимает центральное место. Именно он выступает лакмусовой бумаж-
кой приоритетов, продиктованных не только монархической этикой, но и кон-
фессией. Тем более что первые официальные лица, обязанные готовить подобные 
тексты, принадлежали к духовному сословию. Справедливо предположить, что 
эта часть панегирических сочинений восходит к другому жанру – государевым 
зерцалам, чрезвычайно популярным в XVI–XVII вв 39. Стоит ли пренебрегать 
столь важным источником, если бóльшая часть его посвящена непосредственно 
описанию и трактовке государевых добродетелей? Р. А. Мюллер, исследовавший 
зерцала конфессиональной эпохи, отмечал расхождения в реестре достоинств 
католических и протестантских текстов, предопределённых догмой и политиче-
ской этикой 40. Помимо ясно выраженной иерархии добродетелей, католическая 
традиция постоянно ставила на второе место, непосредственно после личного 
благочестия, отношение к Церкви. Государь несомненно заслужил милость Царя 
Небесного и всещедрость Его, ибо прежде всего пёкся о том институте, кото-
рый окормляет души. Начиная со знаменитого панегирика памяти Фердинан-
да II, написанного его духовником иезуитом В. Ламорменом и с момента своего 
первого издания (1637) ставшего одним из самых популярных на последующие 
почти 100 лет, авторы эпохи барокко в Мадриде и Вене торопились увековечить 
заслуги покойных императоров перед Церковью. Лишь достоинства веры и её 
зримого начала в бренном мире – Церкви – прокладывали путь к достоинствам 
на мирской ниве. Протестантский угол зрения был иным: обязанности государя 
сродни обязанностям патриарха большой семьи. Личное благочестие непременно 
сказывается на благополучии подданных и вверенных ему земель. Если католи-
ки представляли добродетель в виде иерархии, увенчанной заботой о Церкви, то 

37 Pecher M. Op. cit. Bi.
38 Cochius Chr. Davids Des Königs in Israel Heilige Fürbereitung zum Tode / und kräfftige Ansprach 

an seinen Sohn und Nachfolger Salomo: Betrachtet Bey dem höchstbetrübten Todes–Fall / Des weyland 
Durchlauchtigsten… Herrn Friderich Wilhelmen Marggraffen zu Brandenburg / …Churfürste. Cöln an 
der Spree, 1688 (экземпляр Берлинской государственной библиотеки прусского культурного на-
следия; URL: http://digital.staatsbibliothek–.berlin.de/werkansicht/? PPN=PPN770301029&PHYSID
=PHYS_0021; дата обращения: 21.01.2017). Подробный анализ его проповеди, главным образом 
с точки зрения барочного придворного церемониала, дан у Л. Брюггеманн (см.: Brüggemann L. Op. 
cit. S. 56). Христиан Кохий (1632–1699) родился в Рейнской обл., возглавлял духовную админи-
страцию герцогства Юлих-Берг, входившего в состав бранденбургских владений, и с 1687 г. был 
последним старшим проповедником, призванным ко двору Фридриха Вильгельма. Кохий имел 
многочисленное потомство, служившее ещё при королях Пруссии в XVIII в. Как литератор и пу-
блицист, впрочем, он остался малоизвестен. Ср.: Bahl P. Der Hof des Grossen Kurfürsten. Studien 
zur höheren Amtsträgerschaft Brandenburg–Preussens. Berlin, 2001. S. 72.

39 Предпринятая Б. Зингером и Г.-О. Мюльайзеном классификация произведений этого 
жанра включает духовные трактаты фунерального характера. См.: Singer B. Die Fürstenspiegel 
in Deutschland im Zeitalter des Humanismus und der Reformation: bibliographische Grundlagen 
und ausgewählte Interpretationen: Jakob Wimpfeling, Wolfgang Seidel, Johann Sturm, Urban Rieger. 
München, 1981; Fürstenspiegel der Frühen Neuzeit / Hrsg. von H. O. Mühleisen et al. Frankfurt a/M; 
Leipzig, 1997.

40 Müller R.A. Der deutsche Fürstenspiegel des 17. Jahrhunderts // Historische Zeitschrift. Bd. 240. 
1985. S. 571–598.



73

у протестантов она формировала круг большой семьи, в центре которого воссе-
дает государь-патриарх. И его отношения с миром этой семьи определялись, как 
радиусами, многочисленными обязанностями – перед собственной семьёй, род-
нёй, соседями, местными, имперскими сословиями и т.д.

Что мы видим в «Слове» архиепископа Новгородского? Непосредственно за 
чередой горестных восклицаний в первой же фразе Прокопович оценивает ито-
ги правления Петра: застав Россию и своих подданных немощными, император 
оставил её сильной. Суть же его правления раскрывается в перечислении важней-
ших свершений. На первом месте стоит военная добродетель как производная от 
добродетели защиты подданных, за ней следует добродетель военного триумфа 
в его материальном виде – присоединение бывших владений предков – и далее 
инструменты совершения указанных добродетелей – реформированные армия 
и флот. Заслуги на ниве кораблестроения Прокопович вообще выносит за преде-
лы «военной темы», посвящая им отдельный пассаж. И только после достоинств 
военных касается прочих государственных преобразований: попечения о зако-
не, науках и искусствах, гражданских учреждениях, после чего следует краткий 
обзор церковных начинаний.

Весьма знаменательно, что Прокопович говорит о синодальном попечении 
и пастырских заслугах императора исключительно в контексте его личного бла-
гочестия 41. Причём при подведении итогов правления Петра Церковь не упоми-
нается вовсе, говорится лишь о духовных исправлениях 42. Зато появляется образ 
большой единой семьи подданных, бывших под защитой государя-отца. Здесь 
же звучит тема любви государя к подданным и подданных к стране: «Какову он 
Россию свою сделал, такова и будет: сделал добрым любимою, любима и будет; 
сделал врагом страшную, страшная и будет; сделал на весь мир славную, славная 
и быть не престанет». Так прославление патриархальных добродетелей покойно-
го императора достигает у Прокоповича своей высшей точки. Ничего не меняет 
здесь и итоговая фраза о трёх сферах реформаторской деятельности Петра – ду-
ховной, гражданской и военной. Они не дублируют заявленную ранее иерархию 
приоритетов.

Нас не должна удивлять библейская персонификация, сопровождающая ка-
ждую добродетель: Пётр предстаёт совокупностью достоинств ветхозаветных 
патриархов и в этом смысле зерцалом истинно христианского государя. В эпоху 
барокко лютеранские и католические богословы неизменно насыщали библей-
скими именами свои фунеральные тексты. «Саксонским Давидом» величал кур-
фюрста Иоганна Георга I его духовник Я. Веллер. Прощаясь с курфюрстом Бран-
денбургским, пастор Кохий избрал экзордиумом то место из Библии, где Давид, 
предчувствуя скорую кончину, даёт распоряжения о собственном погребении. 

41 Ср.: «Его дело – правительство синодальное, его попечение – пишемая и глаголемая на-
ставления. О, коликая произносило сердце сие воздыхания о невежестве пути спасенного! Ко-
ликие ревности на суеверия, и лестнические притворы, и раскол, гнездящийся в нас безум-
ный, враждебный и пагубный! Коликое же в нем и желание было и искание вящего в чине па-
стырском искусства, прямейшего в народе богомудрия и изряднейшего во всем исправления!» 
(Феофан (Прокопович). Слово на погребение всепресветлейшаго державнейшаго Петра Вели-
кого, императора и самодержца всероссийскаго, отца отечества, проповеданое в царствующем 
Санктъпетербурге, в церкви Святых Первоверховных апостол Петра и Павла, святейшаго пра-
вительствующаго Синода вицепрезидентом, преосвященнейшим Феофаном, архиепископом 
псковским и нарвским, 1725, марта 8 дне. СПб., 1725. (URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.
aspx?tabid=5932; дата обращения: 21.01.2017).

42 «Оставил нам духовная, гражданская и воинская исправления» (Там же).



74

Оно же стало источником названия самой проповеди: «Давида, Царя Израилева 
священное приуготовление ко смерти». Иезуит Пехер, подробно останавливаясь 
на теме благочестия императора Леопольда, также уподобляет его библейскому 
царю 43. Статистика частотности использования тех или иных библейских имён 
едва ли способна внести ясность в вопрос о концептуальных предпочтениях пред-
ставителей разных христианских конфессий. Речь в лучшем случае может идти 
лишь об индивидуальных стилистических особенностях и персональном выборе 
каждого конкретного автора.

Но если сами ветхозаветные герои конфессионально нейтральны, то вы-
строенная предстоятелем Синода последовательность добродетелей позволяет 
выявить некоторые ориентиры. У Прокоповича нет заботы государя о Церкви 
именно как институте – он предпочитает говорить только о пасторских усилиях 
самого Петра и духовном исправлении. Император – не послушник обрядов, как 
Леопольд у Пехера, он сам наставник, средоточие священной миссии и духовный 
обновитель, подобный первосвященнику. И в этом смысле Пётр приравнивается 
к св. Константину и Давиду. Взгляд Пехера как католического богослова совер-
шенно иной: забота о Церкви покойного императора Леопольда есть начало всех 
начал, главное проявление его веры; она представлена именно институционно – 
как основание новых и обновление старых храмов, общин, орденов и монастырей, 
щедрые милостыни духовенству, защита его интересов и личное благочестие 44.

Гораздо больше общего можно обнаружить между «Словом» Прокоповича 
и проповедью Кохия. В персоналии Фридриха Вильгельма последний опуска-
ет все детали, касающиеся образования и наставничества своего патрона, и ув-
лечённо повествует о начале его правления и добродетелях власти на ниве защиты 
отечества 45. Рассказ Кохия о войнах великого курфюрста местами напоминает 
подробные военные реляции. Но как расставлены акценты! Как и у Прокоповича, 
экскурс предваряется описанием печального состояния Бранденбурга к моменту 
вступления курфюрста в права 46, кончина же государя застаёт Бранденбург в рас-
цвете. Противопоставление безотрадного начала и счастливого конца правления 
подчёркивает индивидуальный подвиг властителя, благословлённый небом. Во-
енные победы становятся главной добродетелью и инструментом счастливого 
преображения. Как и у Прокоповича, забота о флоте и морские экспедиции изо-
бражены в качестве особой заслуги Гогенцоллерна. Наконец, пастор Кохий за 
40 лет до архиепископа Новгородского связал дела духовные лишь с концовкой 
своего рассказа 47.

Едва ли можно предположить, что текст Кохия лёг в основу «Слова» – разница 
между ними и по объёму, и по жанру очевидна. Представляется бессмысленным 
искать какие-либо буквальные заимствования в этом произведении Прокоповича. 
Но мы видим схожие композицию и отдельные мотивы. Ещё раз подчеркну: очень 
много общего было в царствовании Петра и правлении Фридриха Вильгельма, 
и Брюс, конструируя погребальное шествие, вполне мог ориентироваться на це-
ремониал 1688 г. При всей конфессиональной нейтральности остальных частей 
«Слова», включая концовку, славившую наследницу престола в духе анимации 

43 Pecher J. Op. cit. Di.
44 Ibid. D–Di.
45 Cochius Chr. Op. cit. S. 106.
46 Ibid. S. 108–109.
47 Ibid. S. 143. Краткое указание на государево благочестие выступает у Кохия прологом 

к описанию кончины и сдвинуто в самый конец очерка о его жизненном пути.



75

добродетелей умершего императора (идея неизменного триумфа и бессмертной 
персоны монарха), собственно экспликация главного сюжета – добродетелей го-
сударя – явно тяготеет к протестантской традиции.

Что же касается «Краткой повести» владыки Феофана, то помимо очевид-
ной династической функции (легитимация прав Екатерины), она по содержа-
нию дополняла и поясняла «Слово». Сам жанр к тому времени уже давно вошёл 
в привычный обиход при дворах Европы. В виде «реляций», «известий», «крат-
ких сообщений» подобные сочинения циркулировали в протестантских и като-
лических землях. Вновь обратимся к анонимной «Реляции» на смерть Леополь-
да (Вена, 1705 г.; с рассказом о последних днях и погребении императора), текст 
которой состоит из двух частей: в первой сообщается об обстоятельствах кончи-
ны государя, во второй – об устроении его погребения. «Реляция» открывается 
кратким описанием болезни, начавшейся в конце апреля 1705 г., затем следует 
рассказ о религиозных требах «во избавление от хвори» и «за здравие императо-
ра», инициированных высшим духовенством и наследником престола. Далее речь 
идёт о приготовлениях к кончине: понимая безнадёжность своего положения, 
император делает последние правительственные распоряжения, передаёт адми-
нистративные полномочия наследнику престола и сосредоточивается на делах 
личных и духовных. Общим фоном здесь выступают двор и надворное духовен-
ство, а также семья государя. Наконец, завершающей темой становится описание 
самой кончины в присутствии двора и наследников 48.

Остановимся подробнее на первой части. Здесь очевидно повышенное вни-
мание к Церкви и духовенству. Первый и второй разделы, где показана миссия 
Церкви, доминируют по объёму. Любые действия власти и умирающего так или 
иначе опосредованы клиром. В жалком виде рисуются потуги физического ис-
целения: лейб-медики организуют консилиум при начале болезни, но всё упова-
ния – на публичные бдения 49. Позже лейб-медик Бозингер лишь щупает пульс, 
дабы удостовериться, что пациент ещё жив 50. Но клир во главе с членами Ордена 
Иисуса выступает инициатором любых действий. Более того, именно с их помо-
щью осуществляется символический переход от одной темы текста к другой, когда 
духовник государя отец Менегатти заявляет о возможности опасного исхода бо-
лезни и начинаются последние приготовления 51. Отец Мюллер и епископ Вены 
в смертный час утешают государя и непосредственно перед кончиной дают ему 
последнюю абсолюцию (отпущение грехов) 52.

Клир не только является наиболее деятельным участником драмы, но и опре-
деляет вектор движения самого двора. При этом он персонифицирован: действуют 
не только сословные чины, но прежде всего конкретные люди. В целом представ-
ленная картина соответствует типологии ритуала перехода согласно концепции 
А. ван Геннепа. Несомненно, функция «Реляции» выступает в двух ипостасях – 
показывает смерть императора как венец всех его прижизненных добродетелей, 
последнюю добродетель благочестивой кончины и раскрывает сущность бес-
смертной персоны власти: её отдельные институты неколебимы как при бренной 

48 Relation von weyland Ihrer röm. kayserl. Majestät Leopold, dieses Nahmens des Ersten… Ableiben 
und hierauff angestellter prächtigster Leich–Begängnuß. Wienn, 1705 (экземпляр ÖNB, без пагинации; 
URL: http://data.onb.ac.at/ABO/%2BZ184878502; дата обращения: 21.01.2017).

49 Ibid. Aa.
50 Ibid. A3i.
51 Ibid. A3.
52 Ibid. A3ii.



76

кончине монарха, так и при начале царствования наследника. При этом важна не 
точность, а правильность истолкования деталей, т.е. верность традиции. Като-
лическая версия этой традиции заявлена в полной мере.

Прокопович радикально меняет угол зрения. Формально его текст включа-
ет те же темы, что и «Реляция» 1705 г. Те же две части – кончина и погребение 
Петра, и та же композиция – описание болезни, начало «прощания» как начало 
перехода, и, наконец, сама кончина. Однако акценты заметно смещены. Проко-
пович не просто описывает последние дни болезни государя: он подробно из-
лагает её историю, снабжая текст многочисленными подробностями, и посто-
янно сгущает краски 53. Этот первый раздел – один из доминирующих в тексте. 
Вместе с тем по объёму его уравновешивает не вторая часть, посвящённая, как 
и в «Реляции», приготовлению к кончине, а описание собственно смертного часа 
преобразователя. И ни в одной из этих частей клир не выступает на первых ро-
лях: его поминают, но кратко и обезличенно. Столь же мало интересует автора 
и перечень официальных духовных треб: мы не видим ни порядка, ни самих 
участников скорбных бдений из числа придворных, как это было в венской «Ре-
ляции». Более того, вплоть до 18-й страницы Прокопович не персонифицирует 
ни одно придворное лицо, ни одного представителя духовенства. Первое встре-
чающееся имя – наследницы императрицы Екатерины 54, на следующей страни-
це упомянут генерал-майор И. И. Дмитриев-Мамонов, направленный в Москву 
с вестью о кончине императора 55. Всюду чиновные образы, часто обозначенные 
лишь титулами, причём во множественном числе.

Конкретные лица нигде вроде бы не упоминаются, однако они есть. Прежде 
всего во всех разделах мы видим с каждым разом всё более рельефно выступаю-
щий портрет умирающего, его слова и жесты. Пётр – персона, доминирующая 
в первой части текста, где речь идёт только о нём и его болезни. Но здесь же по-
является и другая – сам Спаситель. Пётр, исповедавшись, «тайные вечери Спа-
сителя нашего причастился» 56. Так впервые Прокопович вводит в свою повесть 
Христа. Во втором разделе о Нём говорится дважды: в распоряжениях Петра 
ради «умилоствования Господа» и при упоминании о причастии императора 
в начале болезни. При описании смерти в третьем разделе изображён исклю-
чительной эмоциональной силы диалог двух героев – умирающего и Спасителя. 
Чем ближе конец, тем ближе Христос. Последние минуты жизни монарха пред-
ставлены Прокоповичем, как уже начавшаяся в ещё земной жизни молитвен-
ная беседа царя земного и царя небесного: слабеющий Пётр совершает целую 
симфонию жестов, напрягает последние силы, дабы предстать перед Христом 
истинно верующим христианином. Внутренний драматизм и высокий эмоцио-
нальный строй текста подчёркиваются введением развёрнутого повествования 
о скорби двора и близких. Этот фрагмент отделяет личное, ещё словесное испо-
ведание Петра Спасителю от исповедания жестами: вскинутые и протянутые 
руки, алчущие ещё и ещё св. Причастия 57.

По объёму и содержанию перед нами, безусловно, кульминация всего расска-
за. Общение императора и Спасителя образует ясную линию: Пётр устремляется 

53 Феофан (Прокопович). Указ. соч. С. 2–5.
54 Там же. С. 18.
55 Там же. С. 19.
56 Там же. С. 5.
57 Там же. С. 12–13.



77

к Христу в начале повести, сквозь муки болезни видит в нём свою конечную цель 
и обретает небесный триумф при воссоединении в минуту смерти. Христос ждёт 
и всё время дарует надежду: он – основа этого движения. Не случайно Прокопо-
вич в начале второй части вновь упоминает причащение Петра: под ним автор 
понимает ожидание Христа и неизбежность встречи 58. В отличие от католиче-
ской «Реляции», где связь сюжетов персонифицирована клиром, у Прокоповича 
её символизируют только Христос и умирающий.

В свете этого становится очевидной функция промежуточных, фоновых 
сюжетов. Государь уже исполнил тяжкий долг и добродетель правления в ка-
нун своей болезни, сам же недуг – последнее испытание на пути к Христу. Его 
детальное описание сродни описанию никчёмности бренной плоти. Одоление 
её через Христа – последний триумф императора. Скорбящий двор как про-
изводное от трагедии последней болезни – нечто необязательное в сравнении 
с конечной победой. Плач придворных лишь оттеняет то великое, к чему стре-
мится умирающий Пётр.

Формально Прокопович не нарушил классическую композицию, представ-
ленную в «Реляции» 1705 г., и структура перехода включает те же составляющие. 
Но если в католической версии усопший торжествует исключительно благодаря 
клиру, открывающему дорогу к Христу, то в повести Прокоповича сам Христос 
и император идут навстречу друг другу. Таким образом, именно христоцен-
тризм определяет её основную идею и композиционный строй. И в этом автор, 
несомненно, сближается с протестантским взглядом на драму христианской 
кончины.

Теперь попытаемся сопоставить «Краткую повесть» с надгробной пропове-
дью пастора Кохия. Рассказ о кончине курфюрста Фридриха Вильгельма зани-
мает у него последние десять страниц персоналии 59. Нетрудно увидеть компо-
зиционные отличия этого текста от венской «Реляции» и повести Прокоповича. 
Кохий вообще не изображает ход болезни, а две последующие темы – приготов-
ление к кончине и описание смертного часа – лишь кратко обозначает. Но эти 
различия носят, скорее, функциональный характер: в сочинении Кохия тема 
смерти лишь завершает рассказ о жизненном пути, а не является отправной 
точкой самостоятельного повествования, как это было в двух вышеназванных 
текстах. Иначе бы ему пришлось нарушить композицию самой персоналии или 
по крайней мере сильно её деформировать.

Тем не менее и в этом тексте можно обнаружить очевидные «переклички» 
с «Краткой повестью». Прологом к описанию кончины курфюрста становится 
краткий очерк его благочестия с упоминанием о попечении молельных домов 
и постоянной заботы о личном спасении через св. Причастие. Христос здесь 
также с самого начала ожидает курфюрста, а курфюрст стремится к нему 60. Сле-
дующая тема, с учётом уже отмеченной краткости описания последних минут, 
становится заключительной. Причём в ней несколько раз повторяются два мо-
тива – последние хлопоты о власти и семье и общение духовное. В более развёр-
нутом виде такая схема представлена у Прокоповича: умирающий император 

58 Ср.: «О исповеди и причащении Крови Господней уже выше от нас воспомянуто» (Там 
же. С. 9).

59 Cochius Chr. Op. cit. S. 143–152.
60 Ibid. S. 143.



78

также дважды общается с Христом, а между этими эпизодами располагается 
описание поведения двора и близких.

Кохий изображает пять сцен духовного общения Фридриха Вильгельма. 
Первая являет умирающего утешённым в спасении посредством крови Христо-
вой и св. Писания 61, вторая – убеждённым в свершении своего земного подви-
га и в повторном исповедании веры в очищающую кровь Спасителя 62. Третья 
показывает государя исполненным истины в необходимости личного благо-
честия 63, четвёртая – в воскресный день в канун кончины, когда он изволил 
слушать проповедь и причаститься, а перед тем ночью в бреду повторял слова: 
«Христос мой, я – Его» 64, наконец, пятая – слова курфюрста в смертную мину-
ту утром следующего дня: «Прииди, Господь! Я готов!» и «Верю, Спаситель мой 
жив!» 65. Тем самым легко выстраивается траектория от ожидания Спасителя до 
встречи с ним через св. Причастие. Христоцентричность композиции очевидна. 
И вновь мы видим толпу обезличенных, безымянных придворных чинов. Их 
функция вполне очевидна: оттенять движение навстречу друг другу двух глав-
ных персон – курфюрста и Христа.

«Краткая повесть» без труда накладывается на текст Кохия. При всех от-
личиях угол зрения и структура вполне схожи у обоих авторов – протестанта 
и православного иерарха.

В «Слове на похвалу…», написанном ко дню именин покойного Петра 
(29 июня), лишь акцентируется, подаётся в развёрнутом виде то, что уже про-
звучало при его погребении. Причём, в отличие от «Краткой повести», несо-
мненно, в большей мере показан жизненный путь монарха, его «персоналия» 
представлена через трактацию добродетелей. Но так же, как и в «Краткой пове-
сти», единение Петра с Христом выступает ключевой развязкой, его истинным 
триумфом, а св. Причастие вновь становится главным посредником и инстру-
ментом общения подобно тому, как сам император всегда поддерживал приле-
жание в исполнении этого таинства среди своих подданных. Вновь пред нами 
рыцарь Веры и Нового Завета 66.

Смысл двух последних произведений Прокоповича становится очевидным 
в контексте всего траурного церемониала 1725 г., особенно если предположить, 
что автор стремился проговорить недосказанное на мартовских похоронах. 
В сущности, мы имеем дело с краткой персоналией покойного, с тем, что обыч-
но занимало срединное место в лютеранской надгробной проповеди.

Эти последние штрихи завершили цельную картину, весьма близкую про-
тестантской модели: процессия, надгробная проповедь с персоналией в кон-
це и «Прощальное слово». «Краткая повесть» и «Слово на похвалу…» стали, по 
сути, частями персоналии, давно привычными в Европе. Не оттого ли там столь 

61 Ibid.
62 Ibid. S. 147.
63 Ibid. S. 149.
64 Ibid. S.150.
65 Ibid. S. 152.
66 Слово на похвалу блаженной и вечнодостойной памяти Петра Великого, императора и са-

модержца всероссийскаго… в день тезоименитства его проповеданное в царствующем Санкт-Пе-
тербурге, в церкви Живоначальной Троицы, святейшего правительствующего Синода вицепре-
зидентом, преосвященнейшим Феофаном, архиепископом псковским и новгородским. СПб., 1725 
(экземпляр БАН).



79

быстро (уже в 1726 г.) распространился перевод «Краткой повести» на немецкий 
и латынь?

Перед нами настоящий феномен «детства» фунеральной издательской тра-
диции в России. Созидая пышный траурный спектакль 1725 г., Брюс не успел 
поставить в нём последнюю точку: выпустить в одном переплёте все три обяза-
тельных «продукта» придворных ведомств – протокол, иллюстрации и духовные 
речи. Петербургская модель оказалась словно бы рассыпанной на отдельные 
составляющие, и позже не обретшие единства, хотя, казалось, к этому были 
поводы, особенно в 1727 г. при повторном погребении Петра и его супруги. 
Но тем интересней видеть своеобразную реминисценцию давно минувшей 
«молодости» европейской фунеральной культуры, причём в её протестант-
ской версии.

Ответственным за удивительный феномен 1725 г. мы всецело должны сде-
лать Брюса – внука и сына протестанта, женатого на лютеранке. Нам не дано 
знать, о чём спорили обер-маршал Погребальной комиссии и владыка Феофан, 
склонившись над подготовительными бумагами. Но Брюс математически точно 
отвёл место в разработанном им печальном спектакле архиепископу Новгород-
скому. Потому истолковать значение его текстов возможно, лишь принимая во 
внимание их системную интеграцию в своеобразную протестантскую вариацию 
всей мартовской церемонии.


