
ИЗДАТЕЛЬСТВО САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОГО УНИВЕРСИТЕТА

НАУКА О РЕЛИГИИ 
В РОССИИ

ОТ ПРОШЛОГО К БУДУЩЕМУ

Сборник материалов научной конференции 
(20–21 ноября 2020 г., Санкт-Петербург)

САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ



УДК	 2
ББК	 86.2+63.3(2)
	 Н34

О т в е т с т в е н н ы е  р е д а к т о р ы: М. М. Шахнович; Е. А. Терюкова

Р е ц е н з е н т ы:  д-р филос. наук Е. Г. Соколов (С.-Петерб. гос. ун-т);
	          канд. ист. наук А. В. Карпов (Гос. музей истории религии)

Н34
Наука о  религии в  России: от прошлого к  будущему: 

сборник материалов научной конференции (20–21  ноября 
2020 г., Санкт-Петербург) / отв. ред. М. М. Шахнович, Е. А. Те-
рюкова. — СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2020. — 174 с.
ISBN 978-5-288-06074-8

В книге опубликованы материалы научной конференции «Наука о ре-
лигии в  России: от прошлого к  будущему», состоявшейся 20–21  ноября 
2020 г. в Санкт-Петербурге. Представленные статьи посвящены изучению 
памятников религиозной культуры, истории и  антропологии религии, 
проблемам сопряжения религии и философии. Особое внимание в сбор-
нике уделено источниковедческим и историографическим исследованиям, 
связанным с историей науки о религии в России. 

Издание предназначено для специалистов в области религиоведения, 
а также для всех, кто интересуется историей религии и историей ее изу- 
чения в России.

УДК 2
ББК 86.2+63.3(2)

Издание подготовлено при поддержке гранта Россий-
ского научного фонда № 16-18-10083 «Изучение религии 
в социокультурном контексте эпохи: история религиове-
дения и интеллектуальная история России XIX —  первой 
половины XX в.»

 	 ©	 Санкт-Петербургский 
		  государственный университет, 2020
ISBN 978-5-288-06074-8	 ©	 Авторы, 2020



3

СОДЕРЖАНИЕ

ИЗУЧЕНИЕ ИСТОРИИ ЗАПАДНОГО ХРИСТИАНСТВА 
В РОССИЙСКОЙ ИСТОРИОГРАФИИ
Стецкевич М. С., Стецкевич Е. С. Церковь Англии в конце 
XVIII — первой трети XIX века: основные историографические 
тенденции и оценки.....................................................................................	 5

Вебер Д. И. Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера 
(конец XIX века — 1940 год). Эволюция взглядов?..............................	 14

Чумакова Т. В. Проблема религиозного модернизма 
в трудах российских исследователей второй половины XIX — 
начала XX века...............................................................................................	 24

Осипов Ф. С. К вопросу об изучении подходов в исследовании 
западноевропейской средневековой литургии.....................................	 33

ЦЕРКОВЬ, ОБЩЕСТВЕННЫЕ ИДЕАЛЫ И НРАВСТВЕННЫЕ ЦЕННОСТИ 
В ИСТОРИИ РОССИИ
Овчинникова Е. А., Чумакова Т. В. Этика и нравственное 
богословие в России в конце XIX — начале XX века...........................	 41

Барташевич Т. Ю. Крушение «старой веры» и новый 
общественный идеал....................................................................................	 49

Каиль М. В. Как менялось православие в России 1914–1964 годов: 
ключевые проблемы и историографические подходы........................	 60

Кучерявый Д. М. Феномен духоборчества в Российской империи 
(по материалам Научно-исторического архива Государственного 
музея истории религии)..............................................................................	 67

ИЗУЧЕНИЕ РЕЛИГИИ В СССР В 1920–1930-Х ГОДАХ
Терюкова Е. А. Н. А. Пупышев как собиратель и исследователь 
предметов буддийского культа (по материалам 
Научно-исторического архива Государственного музея истории 
религии).............................................................................................................. 73

Мунькова Ю. В. Центральный антирелигиозный музей в Москве: 
этапы трансформации (1926–1946 годы)................................................	 80

Шахнович М. М. Указатель «Антирелигиозная литература 
за 12 лет (1917–1929)» как культурный мемориал................................	 89



ФИЛОСОФСКИЕ АСПЕКТЫ ИСТОРИИ РЕЛИГИИ
Пересторонин В. А. Платон из Евангелий: риторика Цельса 
в поисках философских корней христианства......................................	 95

Попов Д. С. Стоический нарратив в религиозном дискурсе 
и дискурсе о религии...................................................................................	 103

Зубковская А. А. Современные философские подходы к проблеме 
религиозного мышления.............................................................................	 111

ПРОБЛЕМЫ РЕЦЕПЦИИ АНТИЧНОЙ МИФОЛОГИИ
Кислин К. Б. Античный идеал созерцательной жизни 
в средневековой христианской рецепции сюжета 
о Суде Париса.................................................................................................	 117

Брук Е. Г. Образы античной мифологии в пространстве 
европейской культуры XVII–XVIII веков: символическая 
и историческая интерпретация элементов 
графического листа......................................................................................	 124

ИЗУЧЕНИЕ РЕЛИГИОЗНОЙ ПРОБЛЕМАТИКИ 
В СОВРЕМЕННОМ ИСКУССТВЕ
Хорина В. В. Выбор религиозной проблематики в феминистском 
искусстве.........................................................................................................	 134

Поляков Н. С. Религия в фильмах постапокалиптического 
жанра................................................................................................................	 143

Михельсон О. К. Новая религиозность и стоицизм в современной 
культуре: От популярной философии и психотерапии до «Игры 
престолов»......................................................................................................	 149

МИСТИКА В СВЕТЕ СОВРЕМЕННЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ
Баленко Т. В. Исследование викки: методологические 
особенности...................................................................................................	 157

Рыжик М. Т. Коммерциализация индуизма и современная 
индийская литература........................................................................... 	 166



5

ИЗУЧЕНИЕ ИСТОРИИ  
ЗАПАДНОГО ХРИСТИАНСТВА  
В РОССИЙСКОЙ ИСТОРИОГРАФИИ

Стецкевич М. С., Стецкевич Е. С. 
Церковь Англии…

Церковь Англии в конце XVIII — первой трети XIX века: 
основные историографические тенденции и оценки*

М. С. Стецкевич 
канд. ист. наук, доц.,  
Санкт-Петербургский государственный университет,  
m.steckevich@spbu.ru

Е. С. Стецкевич
канд. ист. наук, доц.,  
Северо-Западный институт управления — 
филиал Российской академии народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте Российской Федерации, 
stetskevich-es@ranepa.ru 

Аннотация: В историографии последних десятилетий «долгого 
XVIII века» доминировала точка зрения, согласно которой  Церковь 
Англии находилась в состоянии упадка, выражавшегося как в утрате 
контроля над значительной частью среднего класса, так и в акценти-
ровании внимания на апологии существующей социальной иерархии 
(Дж. Бест, Р. Соловей, А. Джилберт). Сложившееся под влиянием кон-
цепции Дж. Кларка о  конфессиональном государстве ревизионист-
ское направление (У. Гибсон, У. Джейкоб) сконцентрировало усилия 
на реабилитации Церкви Англии, решительно отвергнув тезис о  ее 
упадке. Приводимые ревизионистами данные позволяют пересмо-
треть возникшее еще в Викторианский период представление о «спя-
щей Церкви», но  не дают ответа на вопросы, почему современники 
оценивали ее состояние как критическое, а начало 1830-х гг. ознаме-
новалось беспрецедентной вспышкой антиклерикализма. 
Ключевые слова: Церковь Англии, англиканство, долгий XVIII  век, 
историография, ревизионизм, Дж. Кларк, конфессиональное государ-
ство. 

*	 Публикация подготовлена в рамках гранта Российского фонда фундамен-
тальных исследований № 18-011-00241.

mailto:m.steckevich@spbu.ru
mailto:stetskevich-es@ranepa.ru


6

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

Историки, изучавшие процессы развития Церкви Англии 
в  Новое время, всегда сосредотачивали внимание на эпохе пере-
мен и  трансформаций, характерных для Викторианского времени 
(1837–1901 гг.). Этот период отмечен обострением противоречий 
между различными течениями в англиканстве, ставшим очевидным 
после начала Оксфордского (трактарианского) движения в  1833  г., 
осуществлением достаточно глубоких внутренних реформ, спорами 
о взаимоотношениях и границах науки и теологии, приобретшими 
ожесточенный характер после публикации «Происхождения видов» 
Ч. Дарвина (1859 г.). Количество работ, посвященных рассмотрению 
религиозных проблем Викторианской эпохи, огромно. Достаточно 
сказать, что изданная в 2009 г. Л. Крамом библиография Оксфорд-
ского движения включает более трех тысяч публикаций, увидевших 
свет только в XX в. [1]. 

По сравнению с Викторианским периодом рубеж XVIII и XIX вв. 
долгое время вызывал меньший интерес у историков Церкви Англии. 
Отчасти это можно объяснить тем, что данный период менее богат 
яркими событиями и  историческими фигурами, но  имелась и  еще 
одна существенная тому причина. Для Викторианской эпохи был ха-
рактерен весьма критический взгляд на Церковь Англии конца «дол-
гого XVIII века». Представители различных течений в англиканстве, 
полемизируя друг с  другом, одновременно были солидарны в  том, 
что в это время Церковь Англии находилась в состоянии духовного 
упадка, теологическая мысль едва пульсировала, епископы и рядовые 
священники пренебрегали своими обязанностями, абсентеизм (от-
сутствие священника в приходе) и плюрализм (обслуживание пасто-
ром двух и более приходов одновременно) достигли крайнего преде-
ла. В то же время современный период рассматривался и высокоцер-
ковниками, и евангеликами как время духовного возрождения. Так, 
выдающийся британский политик У. Э. Гладстон, придерживавшийся 
высокоцерковных взглядов, в 1868 г. писал, что Церковь Англии «вол-
нуется и трепещет с головы до ног»*, но тем не менее «религиозная 
жизнь пульсирует в ней все более интенсивно» [2, р. 55], и ни один 
здравомыслящий англиканин не захочет возвращения ко времени 
«глубокой и  хронической религиозной летаргии» и  «застывшей ин-
дифферентности», существовавших до 1830-х гг. [2, р. 48–49]. 

*	 Здесь и далее все переводы приводимых цитат из трудов на иностранных 
языках выполнены авторами статей данного сборника.



7

Стецкевич М. С., Стецкевич Е. С.  Церковь Англии…

Крайне негативная оценка Церкви Англии начала XIX  в. при-
сутствовала прежде всего в сочинениях, авторы которых в той или 
иной степени разделяли взгляды участников Оксфордского движе-
ния, представляя их в качестве «спасителей» англиканства. В издан-
ной в начале 1890-х гг. книге «Оксфордское движение, 1833–1845», 
считающейся классической историей трактарианства, декан собора 
Святого Павла в Лондоне Р. Чёрч представлял его в качестве реакции 
на «вялость», «скудость», «обмирщение», «ослабление чувства исти-
ны», царивших в Церкви Англии [3, р. 21–22]. Еще более жесткий 
приговор был вынесен С. Олларом, полагавшим, что к моменту на-
чала Оксфордского движения Церковь Англии была «почти мертва 
духовно» [4, р. 16]. Авторы обобщающих трудов по церковной исто-
рии в большей или меньшей степени разделяли этот тезис. У. Молс-
ворт в «Истории Церкви Англии с 1660 г.», увидевшей свет в 1881 г., 
отметив преобладание в период между 1717 и 1832 гг. «печального, 
раболепного эрастианизма» [5, р. 313], приведшего к утрате высшим 
духовенством контроля над духовной жизнью [5, р. 308–309], уде-
лил повествованию об этом времени лишь около тридцати страниц 
из более чем четырехсот [5, р. 290–316]. Дж. Овертон и Ю. Сток, от-
мечая, что XVIII в. оказался временем своеобразной «духовной ле-
таргии», выразившейся в пренебрежении духовенства своими непо-
средственными обязанностями, начало возрождения датировали не 
1830-ми гг., а началом XIX столетия [6, р. 3–17; 7, р. V, 12–18]. Таким 
образом, можно говорить о том, что в Викторианскую эпоху сложи-
лась схема, которую можно назвать «от падения к  возрождению». 
Согласно ей, находившаяся на рубеже XVIII и XIX вв. в состоянии 
нравственного и структурного упадка Церковь Англии затем преоб-
разилась и сумела хотя бы отчасти восстановить свои позиции. 

Первым по-настоящему глубоким и  фундированным трудом, 
основанным на изучении источников, явилась книга Н. Сайкса 
«Церковь и государство в Англии в XVIII в.» [8]. Главным достоин-
ством этой работы явилось стремление избежать столь характерных 
для викторианской историографии эмоциональных оценок и пред-
ставить объективное положение Церкви Англии. Через всю моно-
графию красной нитью проводится мысль о том, что такие пробле-
мы, как абсентеизм, плюрализм, колоссальное различие в  доходах 
духовных лиц, небрежное исполнение священниками своих обязан-
ностей, существовали и раньше, и поэтому говорить о резком кон-
трасте между положением Церкви Англии в XVIII в. и в более ран-



8

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

ний период не представляется возможным. Сосредоточив внимание 
на анализе административной деятельности епископата и  других 
вопросов внутрицерковного управления, Сайкс подчеркнул возрос-
шую роль мирян в  его осуществлении, употребив термин «лаици-
зация» [8, р. 379]. Отметил он и неготовность Церкви дать ответ на 
изменение «лица страны» в результате индустриализации [8, р. 405]. 
Но главную ответственность за «плохую репутацию», которую име-
ла Церковь XVIII столетия, Сайкс возложил на «несчастное поколе-
ние» англикан рубежа XVIII и XIX вв., которое, опасаясь повторения 
в  Англии событий Французской революции, стало рассматривать 
«наихудшие злоупотребления и  аномалии церковного управления 
как священные символы традиции и преемственности» [8, р. 407].

Конец 1950-х — 1980-е гг. отмечены появлением большого ко-
личества трудов, затрагивающих те или иные аспекты деятельности 
Церкви Англии интересующего нас периода. В рамках данной статьи 
можно упомянуть только самые важные из них. В объемной моно-
графии Дж. Беста «Временные опоры. Подарок королевы Анны, 
Комиссия церковных уполномоченных и Церковь Англии», посвя-
щенной прежде всего анализу церковных реформ 1830–1840-х  гг., 
детально рассмотрен и предшествующий период [9, р. 137–184]. Бест 
уже избегает таких формулировок, как «сонная», еще употребляв-
шихся в  литературе того времени применительно к  Церкви рубе-
жа веков [10, р. 351], но при этом убедительно показывает, что духо-
венство было сосредоточено не столько на исполнении собственно 
духовных функций, сколько на поддержании существующего обще-
ственного порядка, полагая эту задачу важнейшей. 

Именно анализ этого аспекта деятельности англиканского духо-
венства окажется в центре внимания многих сочинений, увидевших 
свет в конце XX в. Чрезвычайно значимым остается исследование 
американского историка Р. Соловея, в центре внимания которого на-
ходится эволюция социальных воззрений англиканского епископа-
та конца XVIII — первой половины XIX в. [11]. Помимо различного 
рода трактатов и памфлетов Соловей использовал огромное число 
епископских посланий (charges), обращенных прелатами к духовен-
ству своих епархий. Он явился первым исследователем, предпри-
нявшим столь масштабное изучение данного источника, ранее лишь 
в небольшой степени привлекавшего внимание историков. 

Отвечая на вопрос о том, какие представления имело высшее ан-
гликанское духовенство о современном им обществе, каково было его 



9

Стецкевич М. С., Стецкевич Е. С.  Церковь Англии…

отношение к  важнейшим социальным, экономическим и  политиче-
ским проблемам, Соловей подробно рассматривает позицию прела-
тов по самым различным вопросам. Показано, в частности, отноше-
ние епископов к Французской революции и войнам, существующему 
порядку, радикальному движению 1816–1820  гг., парламентской ре-
форме 1832 г. Соловей подчеркнул тесную связь епископата с землев-
ладельческой элитой, особенно сильную в завершающие десятилетия 
«долгого XVIII века», но не исчезнувшую и позже [11, р. 7–9]. Пер-
воначально, утверждает автор, епископы концентрировали внима-
ние на апологии существующей социальной иерархии [11, р. 19–84], 
но в 1830–1840-х сместили акценты и стали предлагать меры по реше-
нию социальных вопросов. Однако, в отличие от тех авторов, которые 
следовали викторианской схеме «от падения к возрождению», Соло-
вей занимает куда более пессимистическую позицию, полагая, что из-
менение социальной позиции епископата, по-прежнему нацеленного 
в большей степени на обеспечение социальной безопасности, чем на 
спасение душ [11, р. 446], было не слишком значительным, а среди ра-
бочих преодолеть индифферентное, если не враждебное, отношение 
к англиканству так и не удалось [11, р. 443–445]. 

Опубликованные в  1973  г. отдельным изданием курсы лекций 
Дж. Китсона Кларка [12] затрагивают тот же круг проблем, что и тру-
ды Дж. Беста и Р. Соловея, но при этом внимание акцентируется на 
анализе социальных представлений как англиканского клира, так 
и мирян, включая политических деятелей. Китсон Кларк более ре-
шительно, чем его предшественники, пользуется термином «старый 
порядок» для характеристики положения, существовавшего в  Ан-
глии до парламентской реформы 1832 г. [12, р. XII, 3, 53]. В это вре-
мя, отмечает исследователь, духовенство не только концентрирова-
ло внимание на апологии сложившегося порядка вещей, но и несло 
моральную ответственность за все население прихода, включая не-
англикан, а также выполняло различные административные функ-
ции, в том числе заседая в магистратах [12, р. XV–XVII, 24–57]. На 
следующем этапе, который Китсон Кларк датирует 1832–1865 гг., на-
чинается «духовное возрождение» и происходят медленные измене-
ния, выражающиеся, в частности, в концентрации внимания англи-
канских священников на исполнении по преимуществу собственно 
религиозных функций [12, р. 59–209]. 

К сожалению, не была издана в виде монографии диссертация 
Н. Мюррей, защищенная в 1975 г. В ней убедительно показано, что 



10

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

после начала Французской революции основная масса англиканско-
го духовенства, рассматривая ее как разрушение «божественного по-
рядка», сосредоточила внимание на апологии социальной иерархии 
и недопустимости ее изменения, отодвинув на задний план доктри-
нальные вопросы [13, р.  3–356]. Также примечательным представ-
ляется и добавление к трем традиционно выделяемым в литературе 
церковным «партиям» (латитудинарианской, евангелической и вы-
сокоцерковной) четвертой, именуемой ортодоксальной. К  партии 
«ортодоксов» Мюррей относит тех священников, которые ставили 
во главу угла сохранение «установленного» статуса Церкви Англии 
и существующего порядка вещей [13, р. 3–9]. 

Австралийский исследователь А. Д. Джилберт выделяет в каче-
стве важнейшей следующую тенденцию в развитии Церкви Англии: 
начиная с середины XVIII в. шел процесс снижения количества ее 
активных прихожан, а претензии на монопольное место в религи-
озной жизни страны все в большей степени расходились с действи-
тельностью [14, р. 8–12]. Параллельный рост влияния находившихся 
за пределами государственной Церкви радикальных протестантов 
(диссентёров) привел к тому, что, согласно произведенным подсче-
там, удельный вес англикан в религиозной жизни страны к 1830 г. 
сократился на 50 % по сравнению с 1740 г. Затем началось медленное 
восстановление позиций, хотя о возвращении прежних показателей 
речь уже не шла [14, р. 29]. Рассматривая причины упадка, Джилберт 
отмечает неспособность приходской системы англиканства адапти-
роваться к  индустриализации и  росту городов, ориентацию духо-
венства на союз с землевладельцами и джентльменами, а не с торго-
выми и промышленными слоями [14, р. 69–81]. 

Завершая рассмотрение работ 1950–1980-х гг., можно отметить, 
что схема «падение и возрождение» была несколько скорректирова-
на. И хотя слабость англиканства в начале XIX в. отмечалась прак-
тически единодушно, далеко не все исследователи разделяли тезис 
о восстановлении Церковью утраченных позиций в Викторианскую 
эпоху. 

Значительное влияние на дальнейшую историографию Церкви 
Англии интересующего нас периода оказало первое издание книги 
Дж. Кларка «Английское общество. Идеология, социальная структу-
ра и политическая практика при старом порядке» [15]. Суть концеп-
ции Кларка заключается в  следующем: «долгий XVIII  век» был не 
эпохой прогресса, а  временем, когда в  английской культуре доми-



11

Стецкевич М. С., Стецкевич Е. С.  Церковь Англии…

нировали стандарты сельского общества, иерархичность и патерна-
лизм. Исходя из того, что английское общество было англиканским, 
аристократическим и монархическим [15, р. 7], Кларк полагает воз-
можным говорить о существовании «старого порядка», естественно, 
отличая его от классического французского дореволюционного ва-
рианта. Кларк считает, что на протяжении всего «долгого XVIII века» 
Англия была «конфессиональным государством», а государственная 
Церковь, приоритет и влияние которой были неоспоримыми, явля-
лась важнейшей опорой «старого порядка» [15, p. 70–103, 122–132, 
265–273]. 

Книга Дж. Кларка породила острые дискуссии, в ходе которых 
выяснилось, что очень немногие исследователи поддержали непо-
средственно сам концепт «конфессионального государства» [16; 17, 
p. 198–199]. Однако тезис Кларка об англиканском доминировании и 
в значительной степени случайном характере «конституционной ре-
волюции» 1828–1832 гг., положившей конец «старому порядку» [15, 
p. 383], был взят на вооружение целой группой историков, присту-
пивших к ревизии устоявшихся еще с середины XIX в. критических 
оценок состояния Церкви Англии рубежа XVIII и XIX вв. В своем 
стремлении реабилитировать государственную Церковь они зашли 
гораздо дальше, чем Н. Сайкс. Можно отметить, например, У. Гиб-
сона, в трех монографиях развивающего мысль о том, что Церковь 
Англии обладала внутренним единством, была адекватна потребно-
стям эпохи, справлялась с функцией общественного стабилизатора, 
давала чувство общности и  идентичности, пользовалась мораль-
ным авторитетом, а  процесс ее реформирования спокойно и  по-
шагово осуществлялся с конца XVIII в. Решительно отвергая тезис 
о XVIII — начале XIX в. как времени духовного упадка и равноду-
шия, Гибсон настаивает на том, что вовлечение Церкви в  полити-
ку было естественным, духовенство вполне справлялось со своими 
обязанностями, а масштабы абсентеизма и плюрализма сильно пре-
увеличены [16, p. 33, 44, 195–197; 18, р. 19–22; 19, р. 216–244]. 

У. Джейкоб, рассматривая духовенство как профессиональную 
группу и опираясь на такой источник, как дневники священников, 
рисует почти пасторальную картину единства пастыря и  паствы 
в сельской Англии «долгого XVIII века» [20, p. 383]. По его мнению, 
система подготовки священников по сравнению с другими профес-
сиями была не хуже [20, p. 309], обучение в  Оксфордском и  Кем-
бриджском университетах способствовало чувству единства клири-



12

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

ков [20, p. 306], в  целом справлявшихся со своими обязанностями 
[20, p. 229–234]. «Пятна на Солнце» имелись, но они не определяли 
ситуацию [20, p. 315]. Посвятив целую главу анализу антиклери-
кализма, Джейкоб считает его незначительным, а  о  масштабной 
вспышке антицерковных настроений осенью 1831 г. даже не упоми-
нает [20, p. 291–303]. 

В целом в  ревизионистском ключе выдержана и  диссертация 
Н. Диксона — последнее на настоящий момент крупное исследова-
ние о Церкви Англии первой трети XIX в. [21]. В отличие от боль-
шинства исследователей, концентрировавших внимание на изуче-
нии процесса реагирования Церкви на общественно-политические 
изменения, Диксон рассматривает ее как непосредственного актора 
политической жизни, анализируя, в  частности, деятельность епи-
скопов в Палате лордов [21, р. 65–127], участие низшего духовенства 
в  избирательных кампаниях [21, р.  128–181], функционирование 
церковных обществ и  прессы [21, р.  238–293]. Основанная на ар-
хивных источниках, диссертация Диксона окончательно развеивает 
миф о «сонной Церкви», однако итоговые выводы автора, полагаю-
щего, что она «успешно завоевывала все большие влияние и попу-
лярность» [21, р. 299], а рост активности духовенства и сохранение 
им контроля над значительной частью общества был одним из фак-
торов, позволивших Англии избежать революции [21, р. 297], пред-
ставляются более чем спорными. 

Несомненно, историки-ревизионисты опираются на разнообраз-
ные источники, в том числе на статистические данные, позволяющие 
сделать вывод о том, что масштабы абсентеизма и плюрализма были 
меньшими, чем это представлялось ранее. Однако, стремясь реабили-
тировать Церковь Англии, ревизионисты не в состоянии дать ответ на 
вопрос: почему, если все обстояло хорошо, современники оценивали 
ее состояние в начале 1830-х гг. как кризисное, а проявления антикле-
рикализма в период борьбы за парламентскую реформу 1832 г. были 
крупнейшими в английской истории Нового времени? В связи с этим 
представляется очевидным, что работы историков второй половины 
XX в., акцентировавших внимание на приоритетности для духовен-
ства апологии социальной иерархии, обернувшейся расплатой при 
частичном демонтаже старого порядка в начале 1830-х гг., отнюдь не 
утратили актуальность. В  любом случае процесс изучения Церкви 
Англии будет продолжаться, неизбежно приводя к появлению новых 
концепций и последующих дискуссий. 



Стецкевич М. С., Стецкевич Е. С.  Церковь Англии…

Список литературы

1.	 Crumb L. The Oxford Movement and Its Leaders: A Bibliography of Secondary and 
Lesser Primary Sources. 2nd ed. Lanham, 2009. 

2.	 Gladstone W. E. A Chapter of Autobiography. London, 1868. 
3.	 Church R. W. The Oxford Movement: Twelve years 1833–1845. London, 1897. 
4.	 Ollard S. A Short History of the Oxford Movement. London, 1915.
5.	 Molesworth W. N. History of the Church of England from 1660. London, 1882.
6.	 Overton J. H. The English Church in the Nineteenth century, 1800–1833. London, 

1894.
7.	 Stock E. The History of the English Church in the Nineteenth century. London, 1910.
8.	 Sykes N. Church and State in England in the XVIII Century. Hamden, 1962. 
9.	 Best G. F. A. Temporal Pillars. Queen Anne’s Bounty, the Ecclesiastical Commissioners 

and the Church of England. Cambridge, 1964.
10.	 Moorman J. R. H. A History of the Church in England. London, 1973. 
11.	 Soloway R. A. Prelates and People: Ecclesiastical Social Thought in England, 1783–

1852. London, 1969. 
12.	 Kitson Clark G. Churchmen and Condition of England, 1832–1885: A Study in the 

Development of Social Ideas and Practice from the Old Regime to the Modern State. 
London, 1973. 

13.	 Murray N. U. The Influence of the French Revolution on the Church of England and 
its Rivals, 1789–1802. PhD Thesis. Oxford, 1975. 

14.	 Gilbert A. D. Religion and Society in Industrial England: Church, Chapel and Social 
Change, 1740–1914. London, 1976. 

15.	 Clark J. C. D. English Society, 1688–1832. Ideology, Social Structure and Political 
Practice during the Ancien Regime. Cambridge, 1985. 

16.	 Gibson W. The Achievement of the Anglican Church, 1689–1800: The Confessional 
State in Eighteenth-Century England. Lewiston, 1995. 

17.	 Yates N. Eighteenth-Century Britain: Religion and Politics, 1714–1815. London, 
2014. 

18.	 Gibson W. Church, State and Society, 1760–1850. London, 1994. 
19.	 Gibson W. The Church of England 1688–1832: Unity and Accord. London, 2001. 
20.	 Jacob W. M. The Clerical Profession in the Long Eighteenth Century, 1680–1840. 

Oxford, 2007. 
21.	 Dixon N. The Activity and Influence of the Established Church in England, 1800–

1837. PhD Thesis. Cambridge, 2018. 



14

Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера 
(конец XIX в. — 1940 г.). Эволюция взглядов?*
Вебер Д. И. 
Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера…

Д. И. Вебер
канд., ист. наук, доц., 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
d.veber@spbu.ru

Аннотация: Рассматриваются взгляды Роберта Юрьевича Виппера на 
распространение кальвинизма в  Женеве. Основное внимание обра-
щается на его магистерскую диссертацию и позднюю статью, опубли-
кованную в 1940 г. Проводится сравнение не только основных идей, 
высказанных им, но  и  используемых исследований, что позволяет 
увидеть, с кем из коллег Виппер дискутировал. В первую очередь, дан-
ный анализ относится к магистерской диссертации. Кроме того, об-
ращено внимание на использованный понятийный аппарат и смеще-
ние акцентов в сферу социальной истории. Такой подход обусловлен 
необходимостью сравнить раннюю и позднюю работы исследователя, 
изданные не только в совершенно разные периоды его научной дея-
тельности, но и на фоне сменившейся политической обстановки, так-
же повлекшей корректировку и в научной сфере.
Ключевые слова: Виппер, Кальвин, кальвинизм, историография.

Одним из наиболее крупных историков в российской историо- 
графии, обратившихся к  вопросу распространения кальвинизма, 
можно назвать Роберта Виппера, внесшего серьезный вклад в изуче-
ние реформационных процессов в  Женеве. Особый интерес пред-
ставляет трансформация его взглядов на данную проблематику, что 
было связано как с естественным для научной среды пересмотром 
идей, так и со сменой политической ситуации, повлекшей смену ис-
следовательских парадигм. Для рассмотрения взглядов Виппера на 
кальвинизм в  Женеве предполагается использовать его магистер-
скую диссертацию (за которую исследователь получил не только ма-
гистерскую, но и докторскую степень) «Церковь и государство в Же-
неве XVI в.» [1], опубликованную им вступительную речь с анало-
гичным названием перед диспутом в Московском университете [2] 
и его позднюю статью «Жан Кальвин и протестантская республика 
в Женеве» [3]. Магистерская диссертация и статья 1940 г. представ-

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского научного 
фонда № 16-18-10083.



15

Вебер Д. И.  Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера…

ляют интерес, поскольку созданы в начале и в конце научной карье-
ры исследователя. Важно отметить и то, что каждая из работ написа-
на в совершенно разных социально-политических обстоятельствах 
и, следовательно, они отражают различные исследовательские под-
ходы в контексте разных историографических школ. В Российской 
империи к концу XIX столетия можно выделить разные направле-
ния исследований протестантизма в  Российской империи, пред-
ставленной главным образом балтийско-немецкими (см., например, 
[4–9] и др.) и польскими историками (см., например, [10–14] и др.). 

Публикация в  период с  1863  по 1900  гг. нескольких десятков 
томов реформатора в рамках так называемого Corpus reformatorum 
[15] не могла не повлиять на увеличение количества работ, посвя-
щенных кальвинизму и в российской историографии, одним из яр-
ких представителей которой был Роберт Юрьевич Виппер. Он рас-
сматривал фигуру Кальвина и кальвинизм в Женеве с разных точек 
зрения. Работа Виппера написана в полемике с этими сочинениями, 
в особенности с работами Фази и Галиффа, которые он критикует 
за некоторую политическую ангажированность. Характеризуя евро-
пейскую историографию, исследователь отметил односторонность 
в оценке Кальвина и его роли в истории Женевы: реформатор оце-
нивался либо как злой гений, погубивший свободную республику, 
либо как святой и творец Женевы. В качестве примера он показал 
идеализированную картину деятельности Кальвина, нарисованную 
в работах «протестантских панегиристов» [1, с. IV], например таких, 
как Жан-Пьер Габерель, считавший Кальвина «творцом новой Же-
невы», спасшим город от анархии [16, p. 202]. В противовес данному 
направлению Виппер привел работы Анри Гази [17] и Мартина Га-
лиффе [18; 19], которые в большей степени выступали с критикой 
Кальвина. Особенно негативный образ реформатора и его сторон-
ников показал Галиффе. По его мнению, именно Кальвин религиоз-
ными и политическими ограничениями поставил под угрозу свобо-
ды Женевы. Насколько негативным был образ Кальвина, настолько 
же положительными, патриотически настроенными изображались 
его противники. Галиффе также затрагивал и  национальный во-
прос, подчеркивая, что основную поддержку Кальвину оказывали 
французы, выступавшие в противовес женевцам [18, p. 5]. Фази вы-
ступал со схожими идеями, противопоставляя свободные традиции 
Женевы и церковных деятелей, пришедших извне. Эти рассуждения 
были высказаны более корректно, чем у Галиффа. Виппер выступил 



16

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

с критикой как сторонников, так и противников Кальвина, подчер-
кивая их предвзятость и одностороннее освещение фактов.

Однако он высоко оценивал сочинение Абеля Лефрана [20], 
связанного с идеями Эрнста Ренана, поскольку в нем дается «до-
статочно верная и  беспристрастная оценка» фигуры Кальвина. 
Как и  этот исследователь, Виппер использовал работы Франца 
Вильгельма Кампшульте [21] и Амедея Роже [22]. Сложно сказать, 
было ли обращение к  данным трудам влиянием Лефрана или же 
российский историк пришел к ним независимо. Виппер достаточ-
но высоко оценивал работы Кампшульте, на которого он активно 
ссылается на протяжении всего своего исследования, хотя и он не 
избежали критики. Например, положительно оценивая в  целом 
работу немецкого исследователя, Виппер критиковал отсутствие 
серьезного анализа женевских институций, тем не менее оправды-
вая это отсутствием в распоряжении Кампшульте ряда важных ис-
точников, к которым другие исследователи получили доступ лишь 
позже. 

При этом Виппер подчеркивал влияние политической ситуа-
ции в Женеве XIX в. на транслирование исследователями искажен-
ного образа реформатора [1, c. III]. Например, он отметил влияние 
борьбы религиозных и политических партий в то время, в резуль-
тате которой проявили себя и сторонники, и противники Кальвина, 
а «в их спорах воспроизводится борьба Кальвина с “либертинами”» 
[1, c. IV]. Виппер подчеркивал, что беспристрастная оценка фигуры 
Кальвина характерна для немногих европейских историков, вроде 
Капмшульте или Роже, которых он положительно охарактеризовал 
как исследователей [1, c. IV]. 

Отмечая наличие легендарных представлений о Кальвине и Же-
неве, Виппер не ставил цель непосредственно развенчивать мифы 
[1, c. 355]. Однако, поскольку взаимоотношения церкви и  государ-
ства в Женеве XVI в. были основной проблемой исследования, Вип-
пер не мог не высказать своего мнения по вопросу о характере уста-
новившейся при Кальвине системы правления. Распространенный 
тезис о диктатуре Кальвина в Женеве, по мнению историка, не со-
ответствовал действительности, хотя влияние реформатора на дела 
республики было значительным [1, c. 306–308]. 

Относительно воздействия Кальвина на изменение республи-
канского управления в  сторону ограничения прав народного со-
брания Виппер был не согласен, например, с точкой зрения Лучиц-



17

Вебер Д. И.  Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера…

кого, считавшего такое влияние очень серьезным [23, c. 85]. Виппер 
со своей стороны показал, что Кальвин вернулся в Женеву только 
в 1541 г. и его положение в тот момент сложно было назвать устой-
чивым [1, с. 131]. Кроме того, усиление магистрата скорее противо-
речило планам Кальвина в отношении церкви [1, с. 227–237]. Запи-
ски и наброски, сделанные его рукой, свидетельствуют о том, что он 
нередко выступал как консультант или редактор эдиктов или ко-
дексов, но в этом не было ничего особенного. К подобной практике 
привлекались и другие пасторы, имевшие, как и Кальвин, юридиче-
ское образование [1, с. 276–277]. 

В церковной сфере руководящая роль Кальвина была более 
очевидной. Виппер замечал, что уже в 1540-х гг. в его компетенции 
находились назначение и  смещение священнослужителей, забота 
о дисциплине горожан, составление эдиктов, касающихся религиоз-
ной и нравственной жизни Женевы [1, c. 310–312]. Однако и здесь 
Кальвин не повелевающий или «распоряжающийся», ведь даже 
в этой сфере огромную роль играло мнение светской власти Жене-
вы [1, c. 241]. Например, разработанный Кальвином в 1541 г. проект 
женевской церковной организации был реализован в  исправлен-
ном и  отредактированном представителями магистрата варианте. 
Сравнив теорию устройства церкви, представленную в главном тру-
де Кальвина «Наставление в христианской вере» и окончательный 
вариант «Ордонансов», Виппер констатировал отсутствие точек 
соприкосновения по таким вопросам, как церковная организация, 
роль духовенства, отношения его с  общиной, взаимоотношения 
церкви и государства [1, с. 287].

Виппер признавал, что благодаря кальвинистской реформации, 
религиозная идея в  Женевской республике была выражена ярче, 
чем где-либо. Он констатировал глубокое взаимопроникновение 
религиозной и  политической жизни, особенно в  последние годы 
деятельности Кальвина в Женеве, когда дело доходило до того, что 
в  протоколы городского совета заносились проповеди, а  пасторы 
восхваляли «благотворное для церкви значение республиканских 
учреждений» [1, с. 480–481]. Церковь и  магистрат взаимовыгодно 
сотрудничали в достижении своих целей [1, с. 483]. Согласно Виппе-
ру, исключительность Женевы была преувеличена, а установивший-
ся там во времена Кальвина режим соответствовал общей для швей-
царских городов модели отношений церкви и магистрата, в которой 
доминировала светская власть [1, с. 612]. 



18

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

Впоследствии Виппер подчеркивал, что кальвинизм на опреде-
ленном этапе развития по уровню нетерпимости сравнялся с като-
лицизмом, приводя в пример «дело Сервета» [1, с. 79]. В 1553 г. Ми-
гель Сервет во Вьенне анонимно опубликовал труд «Christianismi 
Restitutio», содержащий основы антитринитарных идей. Он отрицал 
догмат о Троице. По его мнению, Бог един и непознаваем, но откры-
вается человеку в  Духе, который при этом не признавался им Бо-
жественной ипостасью. Христа он считал Сыном Божиим, чья душа 
была соединением Святого Духа, т. е. Божественным дыханием, 
с дыханием земным. Христос, согласно Сервету, Сын Бога, но не его 
ипостась [24, p. 34]. Несмотря на анонимность публикации, именно 
Кальвин, не согласный с данный утверждением [25, S. 113], устано-
вил авторство труда, а в августе 1553 г. арестовал его автора в Жене-
ве [25, S. 13]. Сервету был предоставлен выбор быть выданным во 
Вьенн или согласиться быть судимым в Женеве. Он выбрал послед-
ний вариант [27]. На судебном процессе, проходившем с 14 августа 
по 26 октября, Сервету был вынесен смертный приговор через со-
жжение на костре. Данный аспект деятельности Кальвина в ряде ис-
следований выступал как «лакмусовая бумажка» формирования об-
раза реформатора. По замечанию Марко Хофхайнца, участие в том 
числе и в этом судебном процессе послужило причиной формиро-
вания негативных черт образа Кальвина [28, S. 278], который рас-
сматривался или как «женевский диктатор» (Diktator von Genf) [29, 
S. 403] или же как «архиинквизитор протестантизма» (Erzinquisitor 
des Protestantismus) [28, S. 278]. Схожая оценка встречалась и в рос-
сийской историографии, накануне выхода работы Виппера. В каче-
стве примера можно привести сочинение Евлампия Будрина [30, 
c. 74–77; 31, c. 74–77], отметившего, что Кальвин благодаря измене-
ниям в женевских законах 1541 г. сделался фактически полновласт-
ным правителем, ограничив свободы горожан [1, с. 11]. Вместе с тем 
он назвал кальвинистов новым типом реформаторов за их бóльшую 
радикальность по сравнению с немецкими реформаторами, приво-
дя в пример отношение не только к церкви, но и к светской власти 
[1, c. 80]. 

Следует отметить, что Роберт Виппер в своей магистерской дис-
сертации ссылался главным образом на труды, написанные во вто-
рой половине XIX  в. Безусловно, им упоминаются и  более ранние 
исследования, что говорит нам о внимательном изучении историо- 
графии, однако большая часть справочного аппарата представляет 



19

Вебер Д. И.  Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера…

собой современную ему научную литературу. Отсутствие ссылок на 
российские исследования свидетельствует, с одной стороны, о недо-
статочном уровне разработки данной проблематики в  российской 
исторической науке, а с другой, — принимая во внимание существо-
вание нескольких работ, о которых говорилось выше, об отсутствии 
у  Виппера к  ним научного интереса. Несмотря на то что он поль-
зовался только зарубежными исследованиями, серьезное методоло-
гическое влияние оказала на него школа Василия Ключевского, что 
проявилось в  сочетании социологического и  исторического под-
ходов в изучении истории [32; 33, c. 165; 34, c. 170], однако впослед-
ствии можно наблюдать их некоторое переосмысление, что просле-
живается в поздней работе Виппера, также посвященной Кальвину. 

Речь в данном случае идет о статье, опубликованной в «Истори-
ческом журнале» в декабре 1940 г. [3], т. е. в промежутке между вво-
дом советских войск в Латвию летом того года и его приездом в Мо-
скву. Как уже говорилось выше, это иной формат, нежели специ-
альная работа конца XIX в. Тем не менее важно обратить внимание 
на некоторые изменения. Как и в  ранней работе, рассматривается 
общественная ситуация в Женеве в момент распространения каль-
винизма. Терминологический аппарат несколько трансформирует-
ся. «Общественные отношения», «строение классов», а также другие 
понятия и ранее использовались Виппером. Например, рассматри-
вая кризис исторической науки в одноименном сочинении, он зна-
чительное внимание отвел именно «социальной истории», связан-
ной к тому же с «круговоротом» истории. Циклическая концепция 
Вико трактовалась им как теория развития и обновления культуры, 
которое происходит после падения общества [35, c. 360]. Однако по-
добные идеи шли вразрез с формирующейся в советской историче-
ской науке марксистской концепцией (в том числе с ее трактовкой 
В. Лениным), предполагающей теорию линейного прогресса [36]. 

Термин «класс» в  статье играет достаточно важную самостоя-
тельную роль, не обязательно прямым образом совпадающую с его 
применением в советской историографии того периода. Виппер не-
однократно использовал не только это понятие, но и производные от 
него: «классовые основы» [3, с. 99–100], «классовая среда» [3, с. 103], 
также появился термин «церковное плебейство» [3, с. 99]. Основное 
внимание уделено не столько религиозным вопросам, сколько по-
литической борьбе внутри Женевы. При этом несколько раз в раз-
личных контекстах используется термин «коммунизм». В первый раз 



20

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

речь идет о различных течениях во время распространения реформа-
ционных учений. Виппер выделил Мюнцера, Шапеллера, Роттмана, 
вставших на сторону «бедного крестьянства и городского пролета-
риата» [3, с. 100] и понимавших коммунистический строй как реаль-
ное осуществление «божьей правды» на Земле [3, с. 100]. Кроме того, 
он именовал меннонитов и моравских братьев коммунистическими 
сектами [3, с. 102]. В самом конце статьи он упоминает о неприятии 
Кальвином анабаптистского учения об общности имуществ. Из этого 
Виппер делал вывод о его отрицательном отношении к коммунизму, 
подчеркивая сближение с идеями «буржуазии» [3, с. 111]. Принимая 
во внимание и появившуюся ссылку на сочинение К. Маркса и Ф. Эн-
гельса, можно с уверенностью говорить, что стилистика этой работы 
находилась под влиянием меняющейся политической обстановки. 

Дополнительным тому свидетельством может служить упоми-
нание в статье отношения Кальвина к рабству — упоминание, ко-
торое не кажется случайным, поскольку в это время при активной 
поддержке И. Сталина активно развивалась дискуссия о  рабстве 
[3, с. 110; 37]. Несмотря на то что изучение социальных аспектов не 
было для Виппера новой темой, ведь даже в процессе написания ма-
гистерской диссертации им затрагивались социально-экономиче-
ские аспекты, заметен сдвиг в сторону «классовой» истории описа-
ния кальвинизма в Женеве.

Обе рассмотренные работы Виппера, посвященные изучению 
феномена кальвинизма, представляют интерес, поскольку позволя-
ют сравнить если не изменение взглядов, то разные подходы, в том 
числе и методологические. 

В своей магистерской диссертации исследователь нарисовал 
картину политической жизни Женевы при Кальвине в ее хронологи-
ческом развитии, показывая далеко не идеальные взаимоотношения 
церкви и  государства, уделяя большое внимание теме оппозиции, 
различные течения которой противостояли реформатору с  конца 
1530-х до середины 1550-х гг. [3]. Тем самым историк развенчивал 
легенду о Женеве как «святом городе», где духовный вождь и паства 
живут в согласии, а магистрат и народ в едином порыве преклоня-
ются перед гением реформатора [1, с. 453–454; 38, с. 262]. 

Легенда о  кальвиновской Женеве была Виппером несколько 
скорректирована. Он показал, что строгость нравов и  наказаний 
в  Женеве вполне соответствовала духу того времени [38, с. 264]. 
Знаменитая казнь Сервета была на совести не только Кальвина, по-



21

Вебер Д. И.  Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера…

скольку судьбу «еретика» решал в том числе и женевский магистрат, 
который был крайне отрицательно настроен по отношению к  ис-
панскому антитринитарию, а решение властей Женевы поддержали 
реформаторы других швейцарских городов.

В статье 1940 г. делается акцент на описании политической со-
ставляющей процессов внутри Женевы, сопровождавших распро-
странение кальвинизма. При этом используется марксистская ри-
торика, проявляющаяся не только в  терминологическом аппарате, 
но и в общей трактовке вопроса, о чем свидетельствует отдельное 
упоминание отношения Кальвина к рабству.

Существующие различия в  описании Виппером кальвинизма 
в  Женеве и  деятельности самого Кальвина зависят от ряда обсто-
ятельств. Во-первых, это формат работы. Безусловно, диссертация 
написана более подробно, чем статья. Однако практически полное 
отсутствие справочного аппарата (кстати, как и в  других статьях 
этого номера журнала), за исключением сноски на собрание сочи-
нений Маркса и  Энгельса, позволяет сделать предположение, что 
характер статьи носил в  большей степени научно-популярный ха-
рактер. Сложно определенно утверждать, почему Виппер обратил-
ся к теме, которой он специально практически не занимался после 
написания магистерской диссертации. Можно предположить, что 
выбор проблематики мог быть связан с  удобством ее пересмотра 
с точки зрения марксизма. Это и идея республики, и выступление 
народных масс, и критика богатства папской курии и т. д. На публи-
кацию в  «Историческом журнале» могла оказать влияние меняю-
щаяся политическая обстановка, отразившаяся и на академических 
кругах. В советской исторической науке на тот момент тон задавали 
марксистские идеи в  трактовке Сталина. Принимая во внимание 
критику Виппера, можно предположить, что после захвата Латвии 
Советским Союзом и постепенного распространения идей марксиз-
ма в научной среде ракурс изучения кальвинизма исследователя не-
сколько изменился. Кроме того, следует отметить, что данная статья 
была опубликована тогда, когда сын исследователя искусствовед Бо-
рис Виппер был приглашен в Москву. Статья Виппера вышла в по-
следнем номере 1940  г., т. е. в  декабре, практически одновременно 
с публикацией информации о получении Б. Виппером предложения 
вернуться в Москву [39, с. 252].

Трансформация методологических подходов Роберта Виппера 
в условиях меняющейся социально-политической ситуации, с одной 



22

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

стороны, является отражением эпохи, а с другой — благодаря смене 
акцентов позволяет увидеть несколько под другим углом реформа-
ционные процессы в Женеве во времена Кальвина.

Список литературы

1.	 Виппер Р. Ю. Церковь  и государство в Женеве в XVI веке в эпоху кальвиниз-
ма. М., 1894. (Уч. записки Московского ун-та. Отд. ист.-филолог. Вып. 21).

2.	 Виппер Р. Ю. Церковь и государство в Женеве XVI века в эпоху кальвинизма 
// Русская мысль. Год пятнадцатый, кн. VI. М., 1894. С. 96–103.

3.	 Виппер Р. Ю. Жан Кальвин и протестантская республика в Женеве // Истори-
ческий журнал. 1940. № 12. С. 99–111.

4.	 Russwurm K. F. W. Genealogia Lutherorum rediviva oder die Familie Luther in 
Esthland und Rußland. Reval, 1883.

5.	 Rutenberg O. von. Geschichte von Ostseeprovinzen Liv-, Est- und Kurland. Leipzig, 
1859–1860. 

6.	 Bienemann F. Aus Livlands Luthertagen. Reval, 1883.
7.	 Helmsing J. Th. Die kirchliche Reformation in Riga. Riga, 1863.
8.	 Helmsing J. Die Reformationgeschichte Livlands in ihren Grundzügen dargestellt. 

Riga, 1868.
9.	 Kallmeyer Th. Die Begründung der evangelisch-lutheranischen Kirche in Kurland 

durch Herzog Gotthard. Riga, 1851.
10.	 Zakrzewski W. Powstanie i wzrost reformacji w Polsce 1520–1572. Lipsk, 1870.
11.	 Koniecki О. Geschichte der Reformation in Polen. Breslau, 1901.
12.	 Zawadzki B. Mikołaj Rej z Nagłowic. Lwów, 1874.
13.	 Iwańczak W. Rewolicija husycka w histiriografii polskiej XIX wieku // Śląnski Kwar-

talnik Historiczny Sobótka. 1996. T. 51, no. 4. S. 529–538.
14.	 Szujski J. Odrodzienie i Reformacya w Polsce. Kraków, 1881.
15.	 Joannis Calvini opera quae supersunt omnia / E. Cunitz, J.-W. Baum, E. W. E. Reuss 

(Hg.). Bd. 29–87. Brunsvigae, 1863–1900. 
16.	 Gaberel J.-P. Histoire de l’Eglise de Genève depuis le commencement de la réforme 

jusqu’en 1815: in 3 vols. Vol. 1. Genève, 1853. 
17.	 Fazy H. Les Constitutions de la république de Genève. Genève, 1890.
18.	 Galiffe J. B. G. Quelques pages d’histoire exacte. Genève, 1868.
19.	 Galiffe J. B. G. Nouvelles pages d’histoire exacte. Nouvelles pages d’histoire exacte 

soit le procès. Genève, 1863.
20.	 Lefranc A. La jeunesse de Calvin. Paris, 1888.
21.	 Kampschulte F. W. Johann Calvin, seine Kirche und sein Staat in Genf. Leipzig, 1869.
22.	 Roget A. Histoire du peuple de Genève depuis la Réforme jusqu’à l’Escalade. 1–7 vols. 

Genève, 1870–1883.
23.	 Лучицкий И. В. Феодальная аристократия и кальвинисты во Франции: в 2 т. 

Т. 1. Киев, 1871.
24.	 Servet M. Chrisanismi restitutio. Lion, 1553.
25.	 Beintker M. Calvins Denken in Relationen // Zeitschrift für Theologie und Kirche. 

2002. Bd. 99, Nr. 1. S. 109–129.
26.	 Brünnemann K. Michael Servetus. Eine aktenmäßige Darstellung des 1553 in Genf 

gegen geführten Criminal-Processen. Berlin, 1865.



Вебер Д. И.  Кальвинизм в исследованиях Р. Ю. Виппера…

27.	 Weiss N. Calvin, Servet, G. de Trie et le tribunal de Vienne // Bulletin de la Société de 
l’Histoire du Protestantisme Français. 1908. Vol. 57, no. 5. S. 387–404.

28.	 Hofheinz M. Die Reflexion der Lehre vom gerechten Krieg in der reformierten Tra-
dition: Johannes Calvin // Handbuch Friedensethik. Wiesbaden, 2017. S. 277–291. 

29.	 Witte J. Moderate Religionsfreiheit in der Theologie Johannes Calvins, in: Zeit-
schrift für Rechtsgeschichte // Kanonistische Abteilung. 1997. Nr. 83. S. 401–448.

30.	 Будрин Е. А. Антитринитарии шестнадцатого  века: в  2  вып. Вып. 1: Михаил 
Сервет и его время. Казань, 1878.

31.	 Савина А. В. Религиозная нетерпимость кальвинизма в оценках православно-
го историка: Е. А. Будрин о «деле Сервета» // Человек, образ слово в контексте 
исторического времени и пространства. Рязань, 2015. С. 74–77. 

32.	 Беляев А. Д. Буры и кальвинизм: По поводу книги Р. Виппера «Влияние Каль-
вина и кальвинизма на политические учения и движения XVI века. Церковь 
и государство в Женеве XVI века в эпоху кальвинизма». Сергиев Посад, 1901.

33.	 Костомясова А. В. Философия истории Р. Ю. Випера // Вече. 2010. № 21. С. 201–
205. 

34.	 Гришина Н. В. «Школа В. О. Ключевского» в исторической науке и российской 
культуре. Челябинск, 2010.

35.	 Виппер Р. Ю. Кризис исторической науки. Казань, 1921.
36.	 Володихин Д. М. Критика теории прогресса в трудах Р. Ю. Виппера // Вопросы 

истории. 1999. № 2. С. 153–162.
37.	 Heinen H. Aufstieg und Niedergang der sowjetischen Sklavereiforschung. Eine Stu-

die zur Verbindung von Politik und Wissenschaft // Antike Sklaverei: Rückblick und 
Ausblick. Stuttgart, 2010. S. 95–138.

38.	 Савина А. В. Р. Ю. Виппер о Ж. Кальвине: ревизия образа «женевского дикта-
тора» // Диалог со временем. 2012. Вып. 40. С. 258–266.

39.	 Ковальчук С. Н. Московский профессор на кафедре Латвийского университе-
та // Вестник Санкт-Петербургского государственного университета. Серия 
«История». 2019. Т. 64, № 1. С. 235–255. 



24

Проблема религиозного модернизма 
в трудах российских исследователей 
второй половины XIX — начала XX века*
Чумакова Т. В.
Проблема религиозного модернизма…

Т. В. Чумакова
д-р филос. наук, проф.,  
Санкт-Петербургский государственный университет, 
t.chumakova@spbu.ru

Аннотация: Статья посвящена российским дореволюционным ис-
следованиям религиозного модернизма. Термин «модернизм» стал 
ключевым в папской энциклике «Pascendi Dominici Gregis», которую 
Пий X обнародовал 8 сентября 1907 г. и посвятил критике обновлен-
чества. В  XIX  столетии идеи церковного обновления распространя-
ются среди клириков и мирян по всему христианскому миру. Эти идеи 
сложно разделить на внутренние и внешние, поскольку в церковной 
жизни они чрезвычайно тесно связаны. Тема единства церкви, или 
соборности, присутствующая в англиканском, католическом и право-
славном религиозном дискурсе, тесно связана с темой литургической 
жизни, оказавшей влияние на появление практики частого причаще-
ния в православии и католицизме. 
Ключевые слова: история изучения религии, история религии, интел-
лектуальная история, религиозный модернизм.

Термин «модернизм» в  России, согласно словарю братьев Гра-
нат, появляется только в 1890-х гг., его автором назван австрийский 
писатель и критик, организатор группы «Молодая Вена» Герман Бар 
(Bahr), который «в 90-х гг. сделался теоретиком и пионером “модер-
низма” (самое это слово придумано им)» [1]. В  литературе начала 
XX столетия этот термин часто используется литературными кри-
тиками, поясняющими, что он заменил устаревшие понятия (напри-
мер, такое как «декадентство»), а  также архитекторами и  художе-
ственными критиками [2, с. 266, 268, 273, 293, 304]. По отношению 
к «современным» процессам в различных христианских конфессиях 
он начал применяться с 1907 г. В этом году началось догматическое 
оформление антимодернизма: вскоре после выхода декрета Конгре-
гации Священной Канцелярии «Lamentabili Sane» [3] вышла папская 

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского научного 
фонда № 16-18-10083.

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


25

Чумакова Т. В. Проблема религиозного модернизма…

энциклика «Pascendi Dominici Gregis» («Кормление стада Господня») 
[4], обнародованная 8 сентября 1907 г. папой Пием X. Она полностью 
была посвящена критике обновленческих идей в католицизме, воз-
никших под влиянием философских концепций. И не удивительно, 
что эта энциклика привлекла внимание не только «клира и мира», 
но и философов. Особенно актуальна она была для философов нау-
ки, поскольку именно наука в XIX столетии сильнее всего поколеба-
ла основы церкви, что частично и спровоцировало обновленческие 
тенденции в  церкви [5]. Так, речь об антимодернистской критике 
современной философии обсуждалась в книге известного француз-
ского позитивиста Абеля Рея «Современная философия», опублико-
ванной в 1908 г. [6]. Русские читатели познакомились с ней в 1911 г. 
Обсуждая папскую энциклику в связи с проблемой отношения к ре-
лигии, Рей отмечает, что для современной науки и философии раз-
личие между католическими модернистами и антимодернистами не 
столь велико, «поскольку он (модернизм. — Т. Ч.) имеет место в лоне 
авторитарной религии, вроде католицизма, которой он, несмотря ни 
на что, хочет покориться как верный сын» [7, с. 29]. Надо отметить, 
что в среде католических консерваторов и традиционалистов энци-
клика (как и  апостольский декрет) до сих пор считаются важней-
шими вероучительными текстами XX столетия, поскольку там скру-
пулезно (достаточно вспомнить 65 пунктов декрета) перечисляются 
модернистские тенденции, которые так или иначе влияют на религи-
озную жизнь. Современные исследователи отмечают, что «антимо-
дернизм во многом был инспирирован романтизмом и связанными 
с ним настроениями упадка, имевшими больше эстетическую, чем 
рациональную природу. Общеевропейский антимодернизм находил 
свое выражение в литературе, музыке и философии. В соответствии 
с  этой эстетикой Римская церковь развила собственный антимо-
дернистский стиль: неоготику в  архитектуре и  неогригорианство 
в  музыке. Римский антимодернизм нашел себе интеллектуальное 
выражение в  виде неосхоластицизма, который продвигался кури-
ей как главный теологический метод. Римский антимодернизм стал 
типичной консервативной идеологией, которая выступила против 
модернизма» [8, c. 236].

Религиозный модернизм сразу после выхода энциклики привле-
кает внимание российских исследователей и богословов, поскольку 
среди священнослужителей и прихожан Российской православной 
церкви были сторонники как церковного обновления, так и консер-



26

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

ваторы. И, конечно же, эта тема волновала тех, кто интересовался 
проблемой взаимных отношений науки и религии. 

Почти сразу эта энциклика переводится на русский язык 
Сергеем Викторовичем Троицким (1878–1972), специалистом по 
каноническому праву, который в  дальнейшем будет последова-
тельно защищать сперва справедливость канонических воззрений 
Русской зарубежной церкви, затем каноничность экзархата ми-
трополита Евлогия (Георгиевского), а  затем правоту Московской 
патриархии. В начале 1900-х он всего лишь кандидат богословия, 
преподаватель Санкт-Петербургского духовного училища и  член 
редколлегии «Церковных ведомостей» [9, с. 493–494]. Во введении 
к переводу энциклики им достаточно четко представлен краткий 
анализ причин появления модернизма в  Римской католической 
церкви, а  также отмечается сходство процессов, которые проис-
ходили в  XIX  — начале XX  столетия в  католицизме и  правосла-
вии. Троицкий писал: «Между тем, что переживается церковными 
обществами обеих церквей в  настоящую минуту, существует не-
который параллелизм. В православной русской церкви и отчасти 
в болгарской и сербской, как и в церкви католической, есть при-
знаки какого-то религиозного пробуждения, стремления к синте-
зу веры и цивилизации и к связанной с этим реформе церковного 
строя. Наши “обновленцы” даже по названию своему напомина-
ют западных модернистов» [10, c. 3]. Необходимость публикации 
и изучения энциклики объясняется в том числе и потребностями 
российской религиозной жизни (автор выступал с  синодальных 
позиций): «…отголоски обеих борющихся на Западе направлений 
религиозной мысли успели проникнуть и к нам и нередко отража-
ются и в наших богословских трудах, а с этой стороны булла глубо-
ко поучительна для православного богослова. В своей отрицатель-
ной части, в критике модернизма, булла показывает, к каким без-
надежным выводам пришел модернизм, отчаявшись найти истину 
в католичестве и не имея сил найти другой критерий для нее, кроме 
личного чувства. В этом неоспоримая заслуга буллы не только пред 
католичеством, но и пред всем христианским миром» [10, с. 4]. 

Магистр богословия Иван Пименович Четвериков (1880–
1969), который в тот момент занимал в Киевской духовной акаде-
мии должность доцента по кафедре психологии [9, с. 539]. в Трудах 
академии опубликовал в 1908  г. статью «Религиозный модернизм 
на Западе и  борьба с  ним римской курии» [11], близкую по духу 



27

Чумакова Т. В. Проблема религиозного модернизма…

работе Троицкого. Мысли о полезности основных положений эн-
циклики для православной церкви можно встретить и в  сочине-
ниях тех религиозных мыслителей, которые за нестандартность 
своей биографии могли бы быть отнесены к либеральным. Доста-
точно жестко о попытках модернизации церкви писал священник 
Российской католической церкви византийского обряда (Ecclesia 
Graeco-Catholica Russiae), перешедший из православия в католиче-
ство и близко знакомый с философом В. С. Соловьевым, Николай 
Алексеевич Толстой (1867–1938). В  своей работе 1912  г. «Всерос-
сийский собор и церковная реформа» он писал: «Отношение к мо-
дернизму должно быть тоже (как к масонам. — Т. Ч.) отрицательно, 
но, так как это заблуждение внутреннее, мы его касаться не будем, 
скажем только, что разделяющие его должны быть приравниваемы 
к еретикам и подлежат запрещению до своего исправления. Полез-
но в  чин православия внести провозглашение анафемы масонам 
и модернистам» [12, с. 307].

В январе 1908 г. в «Московском еженедельнике» выходит серия 
из трех статей Мариана Здеховского (1861–1938) — филолога, исто-
рика и публициста, преподавателя Ягеллонского университета, авто-
ра книг «Очерки из психологии славянского племени» (СПб., 1887), 
«Религиозно-политические идеалы польского общества» (Лейпциг, 
1896; с  предисловием Л. Н. Толстого) и  «Модернистское движение 
в  Римско-католической церкви» [13]. Современный исследователь 
пишет об истории появления этих статей: «В 1907 г. издатель “Мо-
сковского еженедельника” Г. Н. Трубецкой, не чуждый идее реформы 
Русской церкви, обратился к М. Э. Здзеховскому с предложением по-
знакомить русского читателя с “модернизмом” в Римско-католиче-
ской церкви. Одной из причин была мысль о “…глубоком паралле-
лизме между тем, что переживается церковными обществами обеих 
Церквей в  настоящую минуту”. <…> Реакция была неожиданной: 
М. Э. Здзеховский, признав некоторый “общий параллелизм”, на-
писал, что родство между движениями очень “слабое”, так как “тут 
и там точка исхода иная”… “неокатолик” отказал религиозному ре-
формизму в России в философском основании, присущем “модер-
низму”, и сделал вывод, что религиозное движение в России — со-
циального происхождения» [14]. Поскольку авторитет Здеховского 
был очень высок, эта серия статей вызвала интерес в русском обще-
стве и, возможно, послужила некоторым толчком к усилению инте-
реса богословов к феномену религиозного модернизма.



28

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

В Московской духовной академии в  последующие годы было 
защищено две диссертации по религиозному модернизму в католи-
цизме на степень кандидата богословия. В 1910 г. состоялась защита 
работы Бориса Павловича Добротворцева «Религиозная философия 
французских модернистов», в  которой, в  частности, было скрупу-
лезно рассмотрено то, как энциклика обсуждалась во французской 
светской и  клерикальной периодической печати [15, с. 254–303]. 
В  1913  г. в  Московской духовной академии диссертацию, посвя-
щенную научно-богословским трудам представителя французского 
католического модернизма, при этом отлученного от католической 
церкви, А. Луази «Альфред Луази (к характеристике и оценке католи-
ческого модернизм во Франции» [16, с. 348–354] защитил Александр 
Васильевич Ремезов (1889–1917). После защиты он был назначен ис-
полняющим должность доцента по кафедре истории и  обличения 
сектантства и занимал ее до 1915 г., когда, несмотря на возражение 
церковного начальства, поступил в военное училище. Потом он во-
евал в составе экспедиционного корпуса генерала Я. Г. Жилинского, 
а в 1917 г. скончался во французском госпитале [17]. В работе Реме-
зова было проанализировано учение Луази об автономных правах 
богословской науки. Акцент был сделан на выявлении отношений 
между религиозными и научными позициями по вопросу о подлин-
ности библейских книг, их непогрешимости и  истолковании. Труд 
Луази Ремезов рассматривал как образец модернистской апологети-
ки, стремящейся к примирению интересов католического предания 
и  требований научной критической мысли в  области библейской 
и церковной истории.

Обсуждение энциклики занимало существенное место в лек-
ционных курсах духовных академий. Сохранившиеся конспекты 
лекций по догматическому богословию, которые читал в Москов-
ской духовной академии профессор Александр Дмитриевич Беляев 
(1849–1920), автор работы «О соединении церквей: Разбор энци-
клики папы Льва XIII от 20 июня 1894 г.», свидетельствуют о том, 
что как минимум в двух лекциях он рассматривал этот вопрос, раз-
бирая «Силлабус и энциклику <«Pascendi Dominici Gregis»> папы 
Пия <X> от 3  июля и  8  сентября 1907  года против модернизма» 
[18, с. 773, 777].

Значительный вклад в  научное исследование религиозного 
модернизма в  России внес Владимир Александрович Керенский 
(1868 — не ранее 1927), крупнейший в России специалист по старо-



29

Чумакова Т. В. Проблема религиозного модернизма…

католицизму, трижды принимавший участие в старокатолических 
конгрессах и изучавший старокатолицизм в Германии и Швейца-
рии. Связь старокатолицизма с  модернизмом была самой непо-
средственной: принятие догмата о  Infallibilitas (непогрешимости 
папы римского ex cathedra) вызвало не только раскол в  католи-
ческой церкви, приведший к  появлению старокатоликов, но  и  во 
многом спровоцировало обновленческие тенденции, которые 
в  1907  г. были признаны «модернизмом». Статья «Римско-като-
лический модернизм (его происхождение, сущность и значение)» 
сперва в 1910 г. вышла в журнале «Вера и разум», а в 1911 г. — от-
дельным изданием [19]. Несмотря на небольшой объем, эта рабо-
та представляет собой первое в России комплексное исследование 
данного феномена. В ней рассмотрены не только его философские 
и богословские корни, но и социально-политические причины. Ав-
тор стремится продемонстрировать позиции старокатоликов и об-
новленцев. Автором приводится следующая дефиниция: «…под 
именем модернизма разумеется совокупность всех ересей… ха-
рактеризуемых господством в богословии историко-критического 
направления и  новокантианской философии. Сами же модерни-
сты свое движение определяют как движение, поставившее своею 
целью привести католицизм к соглашению с современным миро-
воззрением» [19, с. 1]. Он отмечает близость этого явления старо-
католицизму: «… как таковой модернизм по своему характеру от-
части приближается к известному старокатолическому движению» 
[19, с. 2]. Далее, анализируя причины возникновения модернист-
ских течений, Керенский утверждает, что одной из главных явля-
ется фарисейство в жизни современной католической церкви, уси-
лившееся не только благодаря решениям собора 1870 г., но и фор-
мальным отношением к  богословскому образованию, развитию 
богословской науки, что, в частности, проявляется в незначитель-
ном количестве богословских периодических журналов, а  также 
в попытках вмешательства церковных властей в государственную 
политику западноевропейских государств. Это привело к  рефор-
мированию государственно-церковных отношений в  ряде стран, 
а наиболее ярко проявилось во Франции, где государство было от-
делено от церкви. Отмечается, что стремление римской курии ак-
тивно влиять на работу рабочих корпораций привело к столкнове-
нию Римско-католической церкви с социально-демократическими 
партиями. В  плане религиозно-философском, по мнению Керен-



30

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

ского, предшественником модернизма был Паскаль, идеи которого 
были развиты в трудах Дж. Г. Ньюмана.

Не только богословы и  историки церкви проявляли интерес 
к  религиозному модернизму. Достаточно большое внимание было 
уделено этому явлению современной католической жизни в трудах 
историка Николая Ивановича Кареева. В работе «История Западной 
Европы в начале XX столетия» он разбирал как борьбу католической 
церкви с модернизмом [20, с. 157, 173], так и идейные корни этого 
явления [21, с. 69, 71, 173].

О наличии широкого интереса к феномену религиозного мо-
дернизма в  России говорит не только то, что статьи о  нем печа-
тались в  популярных изданиях (вроде «Московского вестника»), 
но  также и  то, что ему посвящались публичные лекции, тексты 
которых затем выходили в свет. Так, в ноябре 1910 г. в Томске со-
стоялась публичная лекция профессора кафедры церковного права 
юридического факультета Томского университета Павла Алексан-
дровича Прокошева (1868 — не ранее 1922) под названием «Рели-
гиозный кризис на западе Европы: (Модернизм)». Сборы от лекции 
были переданы в пользу Общества недостаточным студентам [22]. 
В том же году «Вестник теософии» опубликовал краткий конспект 
выступления профессора Петербургского университета и Высших 
женских курсов Дмитрия Константиновича Петрова (1872–1925) 
на заседании Философского общества при Санкт-Петербургском 
университете 16 марта 1910 г. В своем докладе профессор Петров 
затронул важнейшие для русской религиозно-философской мысли 
темы, связанные с  модернизмом: наука и  религия, проблемы со-
борности и церковного обновления. В частности, он отметил, что 
«наука и религия — не катехизис, а процесс. Догма не приемлема 
для научного знания, выражает метафорически не выражаемое, 
но этим не уничтожается реальность самого таинственного собы-
тия: смысл его открыт вере. Вообще это могучее движение в сторо-
ну идеализма и соборности… Корни его в истории христианства, 
которое является незаконченной формулой  — как в  церкви,  — 
а из зерна произрастающим деревом, не катехизисом, а процессом 
вечного развития» [23, с. 103].

Даже такой небольшой обзор (из которого были исключены 
упоминания о  религиозном модернизме в  трудах консервативных 
православных деятелей, поскольку они носили не научный, а идео-
логический характер) позволяет увидеть, насколько значительным 



31

Чумакова Т. В. Проблема религиозного модернизма…

был интерес к религиозному модернизму, что несомненно было свя-
зано с реформационными ожиданиями в российском православии 
начала XX в.

Список литературы

1.	 Ф[риче] В. Герман //  Энциклопедический словарь товарищества «Бр. А. 
и И. Гранат и К°»: в 59 т. Т. 5. М., 1911. Стлб. 46.

2.	 История России в XIX веке: в 9 т. Т. 7: Эпоха реакции (1866–1892). СПб., 1909.
3.	 Lamentabili //  Покров: альманах Российских католиков. М.: 1999. Вып. №  3. 

C. 7–13.
4.	 Св. Пий X, Папа. Окружное послание Pascendi Dominici gregis. URL: http://

fsspx.by/ru/oracle/papa_pijj_x/okruzhnoe_poslanie_pascendi_dominici_gregis/ 
(дата обращения: 08.10.2020).

5.	 Клюев А. И., Метель О. В. Совокупность всех ересей или обновление веры? 
Католический модернизм конца XIX — начала XX в. // Вестник Омского уни-
верситета. 2012. № 1 (63). С. 73–78.

6.	 Rey A. La philosophie moderne. Paris, 1908.
7.	 Рей А. Современная философия / пер. с фр. Д. Л. Вайса, под ред. В. Базарова. 

СПб., 1911.
8.	 Говорун К. Церковь и идеология: разделения и редукции. Государство, рели-

гия, церковь в России и за рубежом. 2014. № 3 (32). С. 225–246.
9.	 Нивьер А. Православные священнослужители, богословы и  церковные дея-

тели русской эмиграции в Западной и Центральной Европе 1920–1995: био-
графический справочник. М.; Париж, 2007.

10.	 Троицкий С. В. Что такое модернизм. Энциклика Пия Х «Pascendi dominici 
gregis» и ее значение. СПб., 1908.

11.	 Четвериков И. Религиозный модернизм на Западе и  борьба с  ним римской 
курии // Труды Киевской духовной академии. 1908. № 6. С. 320–354.

12.	 Толстой Н. А. Всероссийский собор и церковная реформа. М., 1912.
13.	 Здзеховский M. Модернистское движение в P.-К. Церкви // Московский еже-

недельник. 1908. 8 янв. № 2. С. 38–47.
14.	 Воронцова И. В. Статья «неокатолика» М. Э. Здзеховского «Модернистское 

движение в Р.-К. Церкви» как источник по римо-католическому модернизму: 
опыт критического анализа // Вопросы философии. 2017. № 2. С. 140–153.

15.	 Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 
1909 г. Сергиев Посад, 1910.

16.	 Журналы собраний Совета Императорской Московской духовной академии. 
1913 г. Сергиев Посад, 1914.

17.	 Богословский М. М. Дневники (1913–1919). М., 2011.
18.	 Юлаев Ф. Предпоследний учебный год 1909/10 профессора МДА А. Д. Беляе-

ва: конспект лекций по догматике на 4 академическом курсе // Богословский 
вестник. 2010. № 11–12. С. 766–793.

19.	 Керенский В. Римско-католический модернизм: его происхождение, сущность 
и значение. Харьков, 1911.

20.	 Кареев Н. И. История Западной Европы в начале XX столетия (1901–1914): 
Международные отношения до 1907  г. Внутренняя политика отдельных 
стран до 1914 г.: в 2 ч. Ч. 1. СПб., 1916.

http://fsspx.by/ru/oracle/papa_pijj_x/okruzhnoe_poslanie_pascendi_dominici_gregis/ 
http://fsspx.by/ru/oracle/papa_pijj_x/okruzhnoe_poslanie_pascendi_dominici_gregis/ 


Изучение истории западного христианства в российской историографии  

21.	 Кареев Н. И. История Западной Европы в  начале XX  столетия (1901–1914): 
Международные отношения до 1907 г. Внутренняя политика отдельных стран 
до 1914 г.: в 2 ч. Ч. 2. СПб., 1917.

22.	 Прокошев П. А. Религиозный кризис на западе Европы: (Модернизм): Публич-
ная лекция, читанная в Общественном собрании 20 ноября 1910 г. в пользу 
Общества вспомоществования недостаточным студентам Имп. Томского 
университета. Томск, 1911.

23.	 Хроника // Вестник теософии. 1910. № 5–7. 7 мая — 7 июня. С. 102–103. 



33

К вопросу об изучении подходов в исследовании 
западноевропейской средневековой литургии
Осипов Ф. С. 
К вопросу об изучении подходов…

Ф. С. Осипов 

студент 4-го курса бакалавриата, 
направление «Религиоведение»,  
Санкт Петербургский государственный университет,  
ph.osipov.mail@gmail.com

Аннотация: В статье рассматриваются различные подходы к изучению 
феномена западноевропейской средневековой литургии. Также делает-
ся попытка сопоставить некоторые концепции и методы исследовате-
лей Средних веков для раскрытия социальной стороны богослужения. 
На конкретных примерах из средневековых хроник будет рассмотре-
на возможность социального рассмотрения литургии в  качестве со-
циального явления, влияющего на жизнь человека и  формирующего 
его представления о  мире. Совмещение компаративистского подхода 
анализа источников и  культурологических концепций исследовате-
лей Средних веков можно рассматривать в качестве методологической 
базы для подобных исследований. Автору видится, что данный подход 
позволит по-новому взглянуть на некоторые аспекты средневековой 
религиозной жизни и мировоззрения людей этой эпохи. 
Ключевые слова: медиевистика, литургия, О. Г. Эксле, Л. Арбузов, Ген-
рих Латвийский, Петр из Дусбурга.

Литургия средневековой Европы предоставляет исследователю 
крайне обширный материал для изучения реалий той эпохи. В за-
висимости от инструментария, который при этом используется, 
средневековые источники могут открыть подробности социаль-
ной жизни и мировоззрения людей того времени. Религия в пери-
од Средневековья была неотъемлемой частью жизни, определяя ее 
духовно и  предписывая человеку конкретные модели поведения. 
Тем самым у людей поколениями формировался определенный об-
раз жизни и мышления. Й. Хёйзинга считал, что «жизнь средневе-
кового христианства во всех отношениях проникнута, всесторонне 
насыщена религиозными представлениями. Нет ни одной вещи, ни 
одного суждения, в которых не усматривалась бы всякий раз связь 
с Христом, с христианскою верой» [1, с. 257]. 

Актуальность освещения некоторых подходов в  изучении ли-
тургии средневекового Запада заключается в том, что это может по-



34

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

способствовать расширению инструментария исследователей Сред-
невековья. Обратив внимание на следующие концепции, можно от-
метить ряд важных нюансов, позволяющих взглянуть на проблему 
исследования средневековой литургии иначе.

Данной публикацией мы предполагаем показать некоторые под-
ходы к изучению проблематики западноевропейской средневековой 
литургии. Обращение к социальной составляющей богослужебных 
практик позволяет изучать вопросы церковной истории под иным 
углом. Помимо этого, различные аспекты взаимодействия внутри 
христианской общины могут быть раскрыты через изучение литур-
гии.

В качестве источников, в которых содержится информация по 
средневековой литургии, мы возьмем две хроники: «Хронику Ли-
вонии» Генриха Латвийского и  «Хронику Земли Прусской» Петра 
из Дусбурга. Оба этих хрониста оставили информацию о богослу-
жении в Тевтонском ордене и Прибалтике, осветив ее социальный 
аспект. 

Стоит также отметить, что существует достаточно исследова-
ний по средневековой западноевропейской литургии, но рассматри-
вается она зачастую в тесной связи с историей церкви или орденов. 
Такие авторы, как Л. Арбузов, А. Лёффлер и К. Тайерман в своих ра-
ботах уделяют внимание хроникам, где можно найти сведения как 
о конкретных литургических практиках, так и о религиозном кон-
тексте эпохи. Их изыскания могут послужить материалом, на кото-
рый стоит опираться в вопросе изучения средневековой литургии.

Леонид Леонидович Арбузов (Leonid Hans Nikolaus Arbusow), 
прибалтийско-немецкий историк с русскими корнями, в своем тру-
де «Liturgie und Geschichtsschreibung im Mittelalter» обратился к обо-
значенной нами проблематике. В данном исследовании он прибег-
нул к методу сравнительного анализа, сопоставляя хроники Генриха 
Латвийского и Отто Фрейзингинского. Арбузов трактует литурги-
ческие практики довольно широко. Рассматривая хроники, он гово-
рит о немаловажном факторе историко-теологической интерпрета-
ции литургии авторами хроник.

Цитаты из священной литургической литературы использова-
лись хронистами по-разному. Отто Фрейзингинский обычно обра-
щался к ним в качестве дополнительных аргументов для экзегети-
ческих толкований, в его богословских размышлениях литургия вы-
ступала как вспомогательный инструмент [2, S. 21]. Вывод Арбузова 



35

Осипов Ф. С.  К вопросу об изучении подходов…

о месте литургии в хронике Отто Фрейзингинского сводится к тому, 
что хронист отводит ей незначительную роль, используя зачастую 
как аргумент в  ходе историко-богословской интерпретации собы-
тий [2, S. 41].

Хроника Генриха Латвийского, по мнению Арбузова, отличает-
ся своей направленностью. В ней нет историко-теологических спе-
куляций, не ставится вопрос о богословской традиции в литургии 
[2, S. 42]. Отличие состоит еще и в том, что Генрих Латвийский чаще 
оставлял свидетельства о  богослужении и  христианских праздни-
ках. Литургию этот автор видит в  контексте повседневной жизни 
клириков и рыцарей. Также хронист был сосредоточен на непосред-
ственном описании орденских практик, например боевой мессы или 
почитания культа Девы Марии [2, S. 49]. Это может объясняться тем, 
что Генрих Латвийский задумывал свою хронику как демонстрацию 
успеха крестоносного движения и в  качестве наставления членам 
ордена, чтобы поднять их боевой дух и показать Божественное за-
ступничество на чужой земле. По этой причине хронист так много 
внимания уделяет свидетельствам о чудесах.

Оба автора испытывали разные литургические влияния. В лице 
Отто Фрейзингинского мы видим богослова, рассуждающего на 
темы теологии и философии. Генрих Латвийский, миссионер и свя-
щеннослужитель, рассказывает о трудностях жизни членов ордена 
в Прибалтике [2, S. 86–87]. 

Подход Л. Арбузова позволяет раскрыть влияние литургиче-
ской традиции на сочинения средневековых авторов. Путем сопо-
ставления хроник, которые содержат литургические свидетельства, 
но  имеют разную направленность, можно сделать выводы о  целях 
авторов и о мировоззрении людей разных социальных групп, кото-
рые они представляют. Их отношение к богослужебным практикам 
и взгляд на место богослужения в жизни демонстрируют различия 
в средневековом обществе.

Однако литургия имеет значение не только в контексте изуче-
ния религиозной культуры Средних веков, она играет определенную 
роль и в  социальных отношениях. Для раскрытия богослужебных 
практик в  социальном контексте стоит обратиться к  концепциям, 
которые были распространены в Средние века и описаны в исследо-
вательской литературе.

О. Г. Эксле, медиевист и историк культуры, в своих работах за-
трагивал тему средневековых моделей мира и представлений чело-



36

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

века Средневековья об окружающей действительности. Его исто-
рико-культурный анализ строился на социальных представлени-
ях средневекового общества, выраженных в  таком феномене, как 
рефлексия о сословиях. В статье «Схемы истолкования социальной 
действительности в Раннее и Высокое Средневековье в аспекте исто-
рии знания» Эксле выделяет у  средневековых авторов две тенден-
ции в истолковании устройства мира: социальную метафору и ин-
терпретационную схему [3, с. 24]. Наибольшее внимание он уделял 
именно схемам, самой распространенной из которых была трехчаст-
ная система деления общества: oratores, bellatores и laboratores, опи-
санная в свое время Ж. Дюби [4, с. 87–92].

Оговаривая применимость данных построений в средневековой 
жизни, Эксле отмечал, что никто не следовал этим системам напря-
мую, данные концепции лишь невольно формировали реальность 
[3, с. 31–32], становились идеальной моделью, внушающей человеку 
определенный набор ценностей. Подобные схемы описывают обще-
ство статично, тогда как на самом деле то время характеризовалось 
ощутимой динамикой и  социальной мобильностью, что отмечал 
в своих трудах Ж. Ле-Гофф [5, с. 162–166]. Нельзя сказать, что дан-
ная модель лишь плод метафизических построений. В обществе той 
эпохи сложилось видение мира как посланного свыше идеального 
порядка. Такие представления обеспечивали легитимность социаль-
ному неравенству, порожденному сословным делением [3, с. 42–43]. 
Социальные модели представлялись для Эксле понятиями, которые 
характеризовали современное им время. Затруднения в понимании 
средневекового общества обусловлены древностью, поскольку мы 
невольно применяем к сословиям той эпохи законы и правила, сло-
жившиеся в  последние  века и  оказавшие на наше мировоззрение 
прямое влияние [3, с. 51].

Интерес для исследования литургии вызывает тот факт, что 
Эксле также рассматривал социальные проблемы церкви. В Средне-
вековье существовала дихотомия клира и мирян, которая шла враз-
рез с евангельскими идеями либо просто не получала в священных 
текстах прямого подтверждения. Обоснования такого разделения, 
подкрепляемые экзегетическими трактованиями, Эксле усматривал 
в  христианской литературе уже с  конца I  в. Христианские авторы 
писали трактаты и толковали Писание таким образом, что в даль-
нейшем разделение церкви на клир и мирян стало нормой. Нам ви-
дится, что этот процесс показателен, поскольку здесь схемы толко-



37

Осипов Ф. С.  К вопросу об изучении подходов…

вания мира позволили легитимизировать существующее положение 
дел. Актуальны подобные способы истолкования действительности 
были вплоть до XIII в., пока не появилось больше сословий, которые 
было не вписать в привычную модель [3, с. 71].

Резюмируя вышесказанное, отметим, что труды Эксле позво-
лят исследователям религии погрузиться в контекст Средних веков 
и понять основополагающие религиозные проблемы эпохи, оценить 
роль богослужения в социальной жизни. В результате литургия как 
практика может быть показана в качестве социального явления, ко-
торое находится в глубокой взаимосвязи со всем, что окружает че-
ловека в обыденной жизни.

После этого, обращая внимание на способ рассмотрения хро-
ник в труде Л. Арбузова и используя данные хроники в качестве ис-
точника по литургии средневекового Запада, мы можем рассмотреть 
конкретные примеры, опираясь на культурологические концепции 
О. Г. Эксле. Далее будет произведена попытка осмыслить свидетель-
ства о западноевропейской литургии, чтобы раскрыть социальную 
составляющую богослужения. 

Мы проанализируем литургические свидетельства из хроник 
Генриха Латвийского и  Петра из  Дусбурга. Так как оба хрониста 
уделяют внимание различным вопросам богослужения, встает во-
прос о литургическом влиянии на историографию Средневековья 
[2, S. 2]. Богослужебные тексты, в  свою очередь, рассмотрены не 
будут по той причине, что они не дают полноты картины. Исклю-
чительно на их основе затруднительно сделать выводы о социаль-
ном значении литургии.

Хроника Генриха Латвийского появилась в то время, когда кре-
стоносное движение в  Прибалтике испытывало необходимость 
в целостной идеологии. Эти походы уже не были обычной войной 
против врагов церкви, а стали процессом обращения народов в хри-
стианство [6, p. 24]. В хронике содержится достаточно указаний на 
богослужебные практики и их значение для орденской жизни.

Генрих Латвийский описывает, как в Рождество двое священни-
ков совершали литургию. Селение подверглось нападению как раз 
во время службы, «в это время священник в  церкви окончил свя-
тое таинство тела и крови господних и, не колеблясь сам отдаться 
в жертву, поручил себя Господу» [7, с. 110]. К счастью, все спрята-
лись в  церкви, и  их так и  не обнаружили. Наверняка этот эпизод 
был выбран Генрихом Латвийским не зря, здесь можно проследить 



38

Изучение истории западного христианства в российской историографии  

символизм спасения в рождественскую ночь. К тому же и сама рож-
дественская литургия имеет особое значение. Складывается впе-
чатление, что Господь лично хранит миссионеров на этой земле и не 
дает пролиться крови в Святую ночь.

Большое внимание Генрих Латвийский уделяет прозелитизму 
и просвещению среди неофитов. В таких случаях богослужение мог-
ло меняться, дабы отвечать поставленной задаче: «…устроено было 
в  центре Риги прекраснейшее представление о  пророках для того, 
чтобы язычники учились начаткам христианской веры…» [7, с. 95]. 
Это отсылает нас к феномену средневековой литургической драмы. 
Целью ее была визуализация образов для самых широких масс, где 
никто не понимал латинского языка или не был посвящен в сюжеты 
Писания. Средневековая драма в таком случае стала явлением, ко-
торое объединяло в себе народные формы творчества и церковную 
жизнь, явлением, которое легло между этими областями и объеди-
нило их в таком необычном действе.

Ко всему прочему, социальное значение литургических практик 
у Генриха Латвийского заключается в том, что он дает свидетельства 
о  добровольном обращении в  христианство под влиянием пропо-
ведей церковных авторитетов. В нашем случае неофиты, увлеченные 
обрядами и всем новым в христианском учении, консолидировались 
и исповедовали христианство иной раз ревностнее, чем рожденные 
католиками миссионеры.

Петр из Дусбурга, другой хронист, свидетельства которого нам 
будут интересны, дал не меньше описаний богослужений. Исследо-
ватели сходятся на том, что его хроника была призвана обеспечить 
легитимность завоеваниям крестоносцев в Прибалтийском регионе 
[8, с. 63]. Священники понимались как рыцари, владеющие духов-
ным оружием. Роль священства в вопросе богослужебной практи-
ки сводилась к  тому, что они несли Божественное оружие: «…мы 
должны облечься оружием Божьим, т. е. добродетелями, которые от 
единого Бога, дающего добродетель и силу народу своему, и упраж-
няться в них, чтобы мы могли противостоять…» [9, с. 28].

Случаи прозелитизма в  хронике тщательно задокументирова-
ны: так, некий знатный язычник «…среди пруссов некогда пользо-
вался большим уважением, но только что обратился к вере Христа и 
к братьям, чтобы таким образом приобщиться к делу веры и право-
верных» [9, с. 60]. Это не менее важная сторона деятельности орден-
ского священства. И если то, что принятие язычником христианства 



39

Осипов Ф. С.  К вопросу об изучении подходов…

не всегда было заслугой клириков, то задача грамотного объяснения 
сложного и  многосоставного Писания, где существует множество 
нюансов в толковании, всецело ложилась на их плечи.

Представление о  сословиях внутри ордена Петр из  Дусбурга 
ясно выразил в роли, которую священство играло во время войны: 
«…в мирное время побуждать мирян и к соблюдению обрядов и по-
сещать богослужения и совершать таинства, а когда берутся за ору-
жие, давать причастие…» [9, с. 14]. Орденские священнослужители 
воспринимались им как фракция, которая должна была стоять на 
страже традиций и  напоминать в  тяжелые времена воинам об их 
долге и идеологии, которой они обязаны были придерживаться.

Петр из Дусбурга рассматривает литургию в том числе как вну-
триорденскую практику, отмечая особое значение священников 
в поддержке воинов. Хронист считает богослужение неотъемлемой 
частью не только духовной, но и социальной жизни ордена.

Рассмотренные подходы к изучению западноевропейской сред-
невековой литургии связаны главным образом с социальным аспек-
том литургии как богослужебной практики. Сюда можно включить 
как прямое взаимодействие церкви и прихожан, так и опосредован-
ное влияние церковной мысли на общество. Более того, сами подхо-
ды к изучению богослужения разнятся в зависимости от источника, 
с которым мы имеем дело. В рамках статьи был упомянут сравни-
тельный анализ, который позволяет выявлять некоторые сходства 
и различия при сопоставлении близких по идее и направленности 
текстов и явлений; а также культурологический подход О. Г. Эксле, 
который позволяет составить широкую картину о  средневековой 
литургии в частности и о феномене Средних веков вообще. Особое 
внимание в  связи с  этим должно уделяться источникам, в  нашем 
случае хроникам, созданным людьми, которые имели отношение 
к церкви и рассматривали проблему изнутри. 

Мы попытались определить метод по изучению социальной 
составляющей феномена западноевропейской средневековой ли-
тургии. В  Средние  века человек не мог существовать в  обществе 
без обращения к  церкви. В  этих условиях богослужебные практи-
ки неизбежно становились частью его жизни. Церковь же, являясь 
нравственным авторитетом, тесно связывала священное и мирское 
и была значимой частью общества, влияя на социальную сферу жиз-
ни, когда представления о светском государстве либо не существо-
вали вовсе, либо находились в зачаточном состоянии. Вся эта сово-



Изучение истории западного христианства в российской историографии  

купность факторов и определила взаимосвязь между богослужени-
ем и жизнью человека во всех ее проявлениях. 

Список литературы

1.	 Хёйзинга Й. Осень Средневековья. СПб., 2011. 
2.	 Arbusow L. Liturgie und Geschichtsschreibung im Mittelalter. Bonn, 1951. 
3.	 Эксле О. Г. Действительность и знание: очерки социальной истории Средне-

вековья. М., 2007. 
4.	 Дюби Ж. Трехчастная модель или представления средневекового общества 

о самом себе. М., 2000. 
5.	 Ле-Гофф Ж. Цивилизация Средневекового запада. Екатеринбург, 2005. 
6.	 Tyerman C. Henry of Livonia and the Ideology of Crusading // Crusading and Cron-

icle Writing on the Medieval Baltic Frontier. London; New York, 2011. Р. 23–44. 
7.	 Генрих Латвийский. Хроника Ливонии. М.; Л., 1938. 
8.	 Матузова В. И. Некоторые задачи изучения «Хроники Земли Прусской» Пе-

тра из Дусбурга // Балто-славянские исследования. М., 1984. С. 63–66.
9.	 Петр из Дусбурга. Хроника земли Прусской. М., 1997. 



41

ЦЕРКОВЬ, ОБЩЕСТВЕННЫЕ ИДЕАЛЫ 
И НРАВСТВЕННЫЕ ЦЕННОСТИ  
В ИСТОРИИ РОССИИ

Овчинникова Е. А., Чумакова Т. В.
Этика и нравственное богословие в России…

Этика и нравственное богословие в России 
в конце XIX — начале XX века*

Е. А. Овчинникова 
канд. филос. наук, доц.,  
Санкт-Петербургский государственный университет, 
e.a.ovchinnikova@spbu.ru

Т. В. Чумакова 
д-р филос. наук, проф., 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
t.chumakova@spbu.ru

Аннотация: В статье представлена проблема соотношения этики 
и  нравственного богословия в  русской мысли рубежа XIX и  XX  вв. Рас-
сматривается положение «нравственной философии» и  нравственного 
богословия в  системе богословского образования Российской империи. 
Предметное разделение этики и нравственного богословия, произошедшее 
в  XVIII  в., позволило этим направлениям этической рефлексии сформи-
роваться дисциплинарно самостоятельно и  определило два пути разви-
тия этической мысли в  России. В  религиозном сознании и  образовании 
этическая мысль была представлена в рамках нравственного богословия, 
а в университетской традиции сформировалась этика как академическая 
дисциплина и теоретическое знание. На протяжении XIX столетия появля-
ются многочисленные труды богословов, посвященные этической пробле-
матике, сочинения по нравственному богословию. Моральные проблемы, 
обсуждаемые в них, представляют интерес не только с точки зрения полно-
ты исторической картины формирования этической мысли России, но они 
не утратили своего проблемного потенциала и в контексте современных 
теоретических дискуссий о проблемах религиозной морали и этики.

Ключевые слова: этика, нравственное богословие, русская религиоз-
ная мысль конца XIX — начала XX в.

*	 Публикация выполнена при поддержке гранта Российского фонда фунда-
ментальных исследований № 19-011-00766.

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 
file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


42

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

Изучение этики играет огромную роль в современном религи-
озном образовании, в том числе и богословском [1]. Проблема соот-
ношения этики как дисциплины, академической науки и нравствен-
ного богословия в  истории русской мысли и  культуры ведет свое 
начало с петровских преобразований. Несмотря на то что этика не 
включалась в образовательные проекты петровского времени, тем не 
менее на теоретическом уровне стараниями ближайшего сподвиж-
ника Петра, церковного реформатора Феофана Прокоповича были 
разграничены предметные области этики и нравственного богосло-
вия. Предметное выделение нравственного богословия, разделение 
этики и  нравственного богословия позволило этим направлениям 
этической рефлексии оформиться дисциплинарно самостоятель-
но и определило два сценария развития этической мысли в России: 
в  рамках религиозного сознания и  образования сформировалось 
нравственное богословие (теоретический расцвет этой дисциплины 
приходится на конец XIX  в.), а в  университетской, академической 
традиции — этика стала предметом и сферой научного знания.

На протяжении XIX  столетия появляются многочисленные 
труды богословов, посвященные этической проблематике, а  так-
же сочинения по нравственному богословию. О значимости этого 
явления интеллектуальной жизни России XIX  столетия говорит 
тот факт, что уже в 1901 г. выходит в свет фундаментальный труд 
профессора Санкт-Петербургской духовной академии Александра 
Александровича Бронзова (1858–1919) «Нравственное богословие 
в России в течение XIX столетия» [2]. Магистерские и докторские 
диссертации, которые защищались в духовных академиях, говорят 
об интересе как к этическим учениям античности, так и к мораль-
ной составляющей наследия отцов церкви и религиозных деятелей. 
Наибольший интерес к  нравственным проблемам проявляется 
в богословских сочинениях в последние десятилетия XIX — начале 
XX вв. Так, например, в  этот период преподаватель Могилевской 
духовной семинарии Д. И. Тихомиров защитил работу «Св. Григо-
рий Нисский как моралист» (Могилев-на-Днепре, 1887); исполня-
ющий должность доцента Киевской духовной академии Л. А. Со-
колов представил сочинение «Епископ Игнатий Брянчанинов. 
Его жизнь, личность и морально-аскетические воззрения» (Киев, 
1915); а  преподаватель Казанской духовной семинарии И. А. Не-
взоров написал труд «Мораль стоицизма и христианское нравоу-
чение» (Казань, 1892) [3]. Перечень подобных исследований можно 



43

Овчинникова Е. А., Чумакова Т. В. Этика и нравственное богословие в России…

было бы продолжить, достаточно обратиться к уже упомянутому 
труду А. А. Бронзова. 

Столь актуальная сейчас [4] проблема соотношения этики 
и религиозной морали в отечественной традиции была предметом 
острых дискуссий уже в  XIX  столетии, особенно в  связи с  обсуж-
дением произведений Л. Н. Толстого, В нем церковные авторы ви-
дели сокрушителя моральных устоев, а их оппоненты справедливо 
упрекали подобных критиков в «мыслебоязни» [5, с. 1–9], в нежела-
нии видеть в трудах писателя влияние «истинной полной морали» 
[5, с. 139]. Критика этических воззрений Толстого была особо харак-
терна для консервативной части русского общества конца XIX — на-
чала XX в. Так, современные авторы, анализируя книжное собрание 
библиотеки Императорского палестинского православного обще-
ства, отмечают, что в многочисленных публикациях церковных авто-
ров «содержалась критика Толстого как “сектанта”, который говорит 
от имени христианства, но переделывает его учение по-своему. Это 
общее место в тех работах о Толстом, которые есть в книжном со-
брании (статьи А. Бронзова, В. Никольского, А. Рождествина и др.). 
Критика Толстого у А. А. Бронзова обращает на себя внимание эмо-
циональной оценкой: профессор Санкт-Петербургской духовной 
академии сравнивал распространение идей Толстого в русском об-
ществе с опасной эпидемической болезнью. Известный богослов во-
прошал: когда же общество перестанет следовать Толстому и иным 
“просветителям”, когда оно вновь начнет вдумываться в то, что про-
исходит, опираясь на незыблемые истины христианской веры?» [6]. 

Похожие мысли высказывал профессор Казанской духовной 
академии Александр Федорович Гусев (1845–1904), один из  после-
довательных и постоянных критиков Толстого, который считал, что 
мораль вне религии невозможна, а опорой нравственности является 
религиозность [7]. Гусев закончил Тверскую духовную семинарию 
со степенью кандидата богословия, в 1874 г. в Санкт-Петербургской 
духовной академии защитил магистерскую диссертацию «Нрав-
ственный идеал буддизма в его отношении к христианству» [8], а вот 
свою докторскую диссертацию «Основные религиозные начала графа 
Л. Толстого» [9] он посвятил борьбе с этической концепцией писателя. 
В диссертации и статьях Гусев отстаивал значимость ритуальной со-
ставляющей религии. Диссертация не получила положительных от-
зывов и поддержки ученого совета Казанской духовной академии, од-
нако, возможно благодаря поддержке К. П. Победоносцева, который 



44

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

был знаком с трудами Гусева (в 1888 г. он поручал Гусеву написать ре-
цензию на монографию киевского богослова, активно занимавшегося 
изучением нравственного богословия и разработкой курсов по эти-
ке и  нравственному богословию М. А. Олесницкого «История нрав-
ственности и нравственных учений»), решением Святейшего Синода 
степень доктора богословия диссертанту была присвоена. 

Среди последовательных критиков этических представлений 
Толстого необходимо также упомянуть митрополита Антония 
(Храповицкого) (1863–1936), главу Русской православной церкви 
за границей. Поклонник Достоевского, знакомый с ним лично (дру-
зья Храповицкого считали, что образ Алеши Карамазова частично 
списан с юного Алеши Храповицкого), он принял монашеский по-
стриг на четвертом курсе Санкт-Петербургской духовной академии, 
в 1888 г. защитил магистерскую диссертацию «Психологические дан-
ные в пользу свободы воли и нравственной ответственности» [10]. 
В начале ХХ столетия им был написан ряд работ, в которых он вы-
ступал с критикой Толстого [11]. Основной его труд «Нравственное 
учение Православной Церкви» был опубликован уже после смерти 
Храповицкого [12]. 

Для Русской православной церкви позиция Толстого по от-
ношению к  христианству и  Христу была неприемлемой. Отринув 
христианскую догматику, Толстой воспринял нравственное учение 
Христа в  полном согласии с  просвещенческой традицией предше-
ствующего  столетия. Лудольф Мюллер достаточно точно написал 
об этом: «Как и для Шлейермахера, Гегеля, Шеллинга и их учеников 
и  последователей, для Достоевского сущностью и  чудом мировой 
истории была личность Христа; для Толстого, как и для Просвеще-
ния XVIII в., Христос был прежде всего учителем, возвестившим но-
вое, единственно истинное учение жизни. Его личность исчезает за 
его учением, и Толстой даже готов отречься от исторического суще-
ствования Иисуса, поскольку истина учения, приписываемого ему, 
в результате этого ничуть не теряет своей ценности» [13, с. 266]. Для 
русского официального богословия это были шокирующие идеи; 
критика этих идей, с одной стороны, породила массу работ и публи-
цистических антитолстовских статей, а с другой — способствовала 
пробуждению мысли и дала толчок к творчеству в этической обла-
сти, заставила многих богословов обратиться к этической пробле-
матике, а  также к  изучению этических идей в  творчестве русских 
писателей. Среди авторов, писавших на эти темы, можно упомянуть 



45

Овчинникова Е. А., Чумакова Т. В. Этика и нравственное богословие в России…

Якова Николаевича Ктитерева (1878–1953) [14, с. 280–281]. Его маги-
стерская диссертация была посвящена вопросам соотношения ре-
лигии и морали в творчестве русских писателей XIX — начала XX в. 
[15] и представляет интерес для исследователей истории русской бо-
гословской науки и религиозного образования.

Каково же было положение нравственной философии (эти-
ки) и  нравственного богословия в  системе богословского образо-
вания Российской империи? Согласно уставу духовных академий 
1814 г., обе эти дисциплины относились к общеобязательным: «… по 
§ 77  устава 1814  года “необходимыми для всех вообще студентов 
академии науками разумеются: а) полный курс богословия; b) курс 
теоретической и  нравственной философии; с)  курс словесности; 
d)  библейская, церковная и  российская истории; е)  языки: латин-
ский, греческий и еврейский”» [16]. Известно, что Филарет (Дроз-
дов), который в  1814  г. являлся ректором Санкт-Петербургской 
духовной академии, уделял значительное внимание курсам нрав-
ственного (деятельного) богословия в  системе подготовки свя-
щеннослужителей. В том же 1814  г. он составил «Обозрение бого-
словских наук в  отношении преподавания их в  высших духовных 
училищах», где выделил основные разделы: изучение Священного 
Писания, толковательное богословие (Hermeneutica), созерцатель-
ное богословие (Dogmatica), деятельное (нравственное) (Practica), 
а  также обличительное (Polemica), собеседовательное (Homiletica) 
и правительственное (Jus Canonicum) богословие [17, с. 208]. Но вот 
«Устав и штат Духовных академий Высочайше утвержденные 30 мая 
1869  года» относил нравственное богословие не к  общеобязатель-
ным предметам (ими являлись: 1.  Священное Писание. 2.  Основ-
ное богословие. 3.  Философия: логика, психология и  метафизика. 
4.  История философии. 5.  Педагогика. 6.  Один из  древних языков 
(греческий или латинский). 7.  Один из  новых языков [18,  с. 26]), 
а  лишь к  предметам богословского отделения, в  рамках которого 
нравственное богословие значилось обязательным [18, с. 22]. Штат-
ное расписание говорит о том, что нравственное богословие и пе-
дагогику в  духовных академиях преподавал один преподаватель 
[18, с. 41]. В академическом уставе 1883 г. разъясняется место и роль 
этики среди других дисциплин: «Философия нравственная важна, 
как наука вспомогательная, для нравственного богословия, служа 
к разъяснению вопросов социальной жизни, с философской точки 
зрения» [19, с. 22]. 



46

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

Авторы устава прекрасно осознавали значимость этического 
знания в  подготовке будущих пастырей, но  при этом относились 
к ней именно как к науке вспомогательной, а значит, и не особенно 
нужной (как и другие светские дисциплины): «При всем том Коми-
тет не признал возможным образовать из сих предметов отдельную 
преподавательскую кафедру, а предполагает предоставить академи-
ческим Советам, чтобы они сами, если будут оказываться особенно 
талантливые и усердные по философии преподаватели, поручали им 
читать лекции по естественной нравственности и философии права, 
без прибавления количества учебных часов, чрез сокращение лишь 
уроков по логике и психологии, которые студентами уже выслуша-
ны в семинарии» [19, с. 22]. 

Киевской духовной академии повезло с таким преподавателем, 
который был способен читать курсы и по философской этике, и по 
нравственному богословию. Это был Маркеллин Алексеевич Олес-
ницкий (1848–1905). После защиты в 1873 г. магистерской диссерта-
ции «Книга Екклезиаст», он был оставлен на кафедре нравственного 
богословия и преподавал там много лет нравственную философию 
(этику), педагогику и  нравственное богословие. Будучи человеком 
религиозным, но при этом самостоятельно мыслящим, он испыты-
вал проблемы в своей профессиональной деятельности. Современ-
ники отмечали, что «выработанная им программа чтений по нрав-
ственному богословию далеко не всегда встречала одобрение со сто-
роны ближайшего академического начальства, которое опасалось 
излишней идейной зависимости Маркеллина Алексеевича от про-
тестантских богословов; его актовая речь (о нравственном прогрес-
се) могла появиться в печати только с значительными изменениями 
и сокращениями» [20, с. 3]. В результате Олесницкий был вынужден 
перейти на кафедру психологии. Несмотря на то что им было на-
писано множество работ по нравственному богословию и  издана 
фундаментальная «История нравственности и  нравственных уче-
ний» [21], докторскую степень по богословию за диссертационное 
исследование «Из системы христианского вероучения» ему прису-
дили лишь за несколько месяцев до смерти, и то благодаря усилиям 
профессора Санкт-Петербургской духовной академии Н. Н. Глубо-
ковского [20, с. 3]. 

Многообразие теоретических исследований этических проблем, 
представленных в монографиях, статьях, диссертациях русских бого-
словов свидетельствует об обостренном внимании русского обще-



47

Овчинникова Е. А., Чумакова Т. В. Этика и нравственное богословие в России…

ства в конце XIX — начале ХХ в. к моральным проблемам, широком 
участии религиозных мыслителей в дискуссиях по нравственным во-
просам. Таким образом, русская этическая мысль была представлена 
как в университетской традиции, так и в иных формах теоретической 
рефлексии, таких как нравственное богословие, религиозная мысль. 
Этика вышла за пределы университетской среды в пространство рус-
ской культуры, на страницы журналов, художественных и публици-
стических текстов, богословских сочинений, публичных дискуссий. 
Это был особый период в истории русской этической мысли, несколь-
ко десятилетий рубежа  веков, сформировавший своеобразное поле 
моральной рефлексии и  интеллектуальное сообщество, в  котором 
были представлены как профессора философии, так и  богословы. 
Исследовательские направления, моральные проблемы, обсуждае-
мые в рамках нравственного богословия, представляют несомненный 
интерес не только с  точки зрения полноты исторической картины 
формирования этической мысли России, но они не утратили своего 
проблемного потенциала и в контексте современных теоретических 
дискуссий о проблемах религиозной морали и этики.

Список литературы

1.	 Salzman T. A., Lawler M. G. Introduction to Catholic Theological Ethics: Founda-
tions and Applications. New York, 2019. 

2.	 Бронзов А. А. Нравственное богословие в  России в  течение XIX  столетия. 
СПб., 1901. 

3.	 Сухова Н. Ю. Система научно-богословской аттестации в России в XIX — на-
чале XX в. 2-е изд. М., 2012. 

4.	 Clairmont D. A. Moral Struggle and Religious Ethics: On the Person as Classic in 
Comparative Theological Contexts. New York, 2011. 

5.	 Оболенский Л. Е. Л. Н. Толстой, его философские и нравственные идеи. СПб., 
1887. 

6.	 Шахнович М. М., Чумакова Т. В., Терюкова Е. А. Философская литература в со-
брании библиотеки Императорского православного палестинского общества. 
К 135-летию основания общества // Вопросы философии. 2017. № 4. С. 212–215. 

7.	 Гусев А. Ф. Религиозность — основа и опора нравственности. М., 1889. 
8.	 Гусев А. Нравственный идеал буддизма в  его отношении к  христианству. 

СПб., 1874. 
9.	 Гусев А. Ф. Основные «религиозные» начала графа Л. Толстого. Апологетиче-

ское сочинение. Казань, 1893. 
10.	 Антоний, иером. Психологические данные в  пользу свободы воли и  нрав-

ственной ответственности. 2-е изд. СПб., 1888. 
11.	 Антоний (Храповицкий), еп. Нравственное учение в  сочинении Толстого 

«Царство Божие внутри вас» пред судом учения христианского. М., 1902. 



Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории россии 

12.	 Антоний (Храповицкий), митр. Нравственное учение Православной Церк-
ви. Изложено при критическом разборе учений гр.  Л. Н. Толстого, В. С. Со-
ловьева, Римско-католической церкви, И. Э. Ренана. Посмертное издание под 
редакцией и с предисловием архиепископа Никона (Рклицкого). Нью-Йорк, 
1967. 

13.	 Мюллер Л. Понять Россию: историко-культурные исследования. М., 2000. 
14.	 Нивьер А. Православные священнослужители, богословы и  церковные дея-

тели русской эмиграции в Западной и Центральной Европе 1920–1995: био-
графический справочник. М.; Париж, 2007. 

15.	 Ктитарев Я. Н. Вопросы религии и морали в русской художественной лите-
ратуре. Горки, 1909. 

16.	 Катков М. Н. Устав духовных академий // Московские dедомости. 1884. 5 авг. 
№ 215.

17.	 Собрание мнений и  отзывов Филарета, митрополита Московского и  Коло-
менского, по учебным и  церковно-государственным вопросам, издаваемое 
под редакцией преосвященного Саввы, архиепископа Тверского и Кашинско-
го: в 5 т. Т. 1. СПб., 1885. 

18.	 Устав и штат Духовных академий, Высочайше утвержденные 30 мая 1869 года. 
СПб., 1869. 

19.	 Устав православных духовных академий. СПб., 1883. 
20.	 Профессор Маркеллин Алексеевич Олесницкий: [некролог и речи при погре-

бении]. Киев, 1905. 
21.	 Олесницкий М. А. История нравственности и  нравственных учений: в  2  ч. 

Киев, 1882–1886.



49

Крушение «старой веры» 
и новый общественный идеал*
Барташевич Т. Ю. 
Крушение «старой веры» и новый общественный идеал

Т. Ю. Барташевич 
канд. филос. наук, доц., 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
t.bartashevich@spbu.ru

Аннотация: Статья посвящена анализу общественного идеала в кон-
цепции П. И. Новгородцева в контексте исканий русской религиоз-
ной и социально-философской мысли. Основной причиной кризиса 
«старой» социальной философии Новгородцев называет крушение 
«старой веры» (веры в возможность земного рая) — того фундамен-
та, на котором возводились все общественные построения и цели. 
Вызовы современности требовали поиска нового содержания обще-
ственного идеала. Осмысление общественного идеала и его катего-
риальное оформление в концепции Новгородцева происходит в об-
ласти проблемного поля, связанного c  вопросами универсализма, 
соотношения частной и общей воль, интеграции индивидуального 
и  общественного начал, гармонизации абсолютного и  относитель-
ного измерений идеала, общественных целей, общественного нрав-
ственного развития, общественного быта как стремления к реализа-
ции этого идеала.
Ключевые слова: русская религиозно-философская мысль, обществен-
ный идеал, принцип личности, общественный принцип, обществен-
ная нравственность, идеал свободного универсализма.

Теоретической предпосылкой для фундаментальной разработ-
ки проблемы общественного идеала на рубеже XIX и  XX  вв. стала 
потребность в  интегративном понятии, поскольку не было тео-
ретического фундамента, на котором можно было бы выстроить 
строгую систему общественной нравственности. Такой смысловой 
доминантой в  концептуальном построении общественной морали 
становится общественный идеал. Общественному идеалу был при-
дан категориальный статус в рамках нравственной и общественной 
философии (то различие, которое проводил П. И. Новгородцев в сво-
ей работе «Об общественном идеале» [1]). Проблему общественного 
идеала так или иначе затрагивали в своих работах Кавелин, Чичерин, 

*	 Работа выполнена при поддержке гранта Российского фонда фундаменталь-
ных исследований № 19-011-00766.



50

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

Соловьев, Франк и  др. Однако, как было отмечено еще Н. О. Лос-
ским, именно Новгородцеву в  научных разработках проблематики 
общественного идеала удалось доказать «невозможность достиже-
ния совершенного общественного строя в условиях существования 
на земле, на котором настаивали русские религиозные философы» 
[2, с. 386]. Поэтому основополагающей теоретической опорой в изу- 
чении концепта общественного идеала для нас стала программная 
работа П. И. Новгородцева «Об общественном идеале» (1917 г.). 

Следует заметить, что разработка проблематики общественного 
идеала как предмета общественной (социальной) философии была 
осуществлена Новгородцевым еще в работе «Кант и Гегель в их уче-
ниях о  праве и  государстве. Два типических построения в  области 
философии права» (1901  г.) и в  монографии «Кризис современного 
правосознания» (1909 г.). Собственно работа «Об общественном иде-
але» по замыслу Новгородцева должна была войти в цикл исследо-
ваний, посвященных философскому осмыслению права. Автором 
предполагалось подготовить «Введение в философию права» в трех 
частях: в первую часть должны были войти опубликованные в 1907 г. 
статьи «Нравственный идеализм в философии права» и «Государство 
и право», где обосновывалась необходимость возрождения традиций 
философии естественного права, но первая часть как отдельное из-
дание в свет так и не вышла. Второй частью «Введения в философию 
права» стала работа «Кризис современного правосознания», в кото-
рой Новгородцев на основании фундаментального анализа теорети-
ческого наследия прошлого конструирует должный образ правового 
мышления, а точнее, естественно-правового мышления, базирующе-
гося на принципе личности, включающего идею правового и народ-
ного суверенитетов. Также ученым был поставлен вопрос о природе 
кризиса правосознания (кризис рассмотрен как следствие обращения 
к идеалам и ценностным установкам XVIII в.) и обозначена пробле-
ма его разрешения. Исследование «Об общественном идеале» стало 
третьей частью «Введения в философию права» и своего рода итогом 
социально-философских построений автора. 

Что же заставляло П. И. Новгородцева вновь и  вновь обра-
щаться к  теме общественного идеала? Путь представителей от-
ечественной мысли (и  Новгородцев не исключение) к  пониманию 
общественного идеала проходил через критический анализ пред-
шествующей и  современной интеллектуальной традиции, в  связи 
с чем и взгляды самого философа эволюционировали и претерпева-



51

Барташевич Т. Ю.  Крушение «старой веры» и новый общественный идеал

ли определенные изменения. Так, «если в период написания доктор-
ской монографии Новгородцев полагал, что социальная философия 
должна в большей мере строиться на принципах философии Гегеля, 
разработавшего метод социально-философского анализа, понятие 
гражданского общества, принципы объективной этики и др., то те-
перь он пришел к  убеждению, что социальная философия должна 
строиться преимущественно (но не исключительно) на кантианской 
основе. В  последнем случае имеется в  виду разработка проблемы 
соотношения абсолютного идеала и  относительных общественно-
исторических форм на основе кантовского учения о  бесконечной 
трансцендентальной задаче» [3, с. 83].

Структурно работа «Об общественном идеале» состоит из вве-
дения и двух глав. Во введении автор отвечает на вопросы, постав-
ленные в работе «Кризис современного правосознания»: констати-
руется факт кризиса правосознания, анализируются его причины 
и  разворачивается концепция кризиса правосознания. Введение 
стало идейным мостом от проблематики работы «Кризис современ-
ного правосознания» к проблематике первой главы «Общественный 
идеал в свете бесконечности», где Новгородцев обращается к соот-
ношению нравственной и общественной (социальной) философии. 
Во второй главе, названной «Крушение утопий земного рая», Новго-
родцев анализирует концепцию марксизма и подвергает ее критиче-
ской оценке. 

В контексте изучения общественного идеала как концепта об-
щественной морали больший интерес представляет именно пер-
вая часть исследования Новгородцева «Об общественном идеале». 
В  ней автор обозначает две проблемные траектории, характерные 
для общественной (социальной) философии: первая связана с соот-
ношением абсолютного и относительного в содержании обществен-
ного идеала, а  вторая  — с  «непреодолимой антиномией личности 
и общества, устраняющей возможность гармонического обществен-
ного быта» [1, с. 143].

Структурно первая часть состоит из пяти глав («Общественный 
идеал как философская проблема», «Подтверждение тех же выводов 
данными эволюционной теории», «Абсолютное и  относительное 
в осуществлении общественного идеала», «Содержание обществен-
ного идеала», «Общественный идеал и задачи личности»), в которых 
автор последовательно разворачивает указанные проблемные линии 
и раскрывает содержательное наполнение общественного идеала. 



52

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

Почему Новгородцев ставит перед собой цель разработать но-
вую общественную (социальную) философию? Что его не устраива-
ло в социальной философии XVIII и XIX вв., в философии, «которая 
опирается, с одной стороны, на Руссо, Канта, Гегеля, а с другой — на 
Конта, Спенсера и  Маркса» [3, с. 3]? Ученый высоко ценил насле-
дие своих предшественников, но  отмечал, что все они находились 
«в общем ожидании грядущего земного рая». Несмотря на разни-
цу во взглядах, все их размышления в сфере социальных построе-
ний сводились к  следующим заключениям: «1)  что человечество, 
по крайней мере в избранной своей части, приближается к заклю-
чительной и  блаженной поре своего существования, 2)  и  что они 
знают то разрешительное слово, ту спасительную истину, которая 
приведет людей к  этому высшему и  последнему пределу истории» 
[1, с. 3]. Эти положения выражают веру социальных мыслителей 
XVIII и  XIX  столетий в  достижение земного рая  — в  воплощение 
в реальной практике социальных отношений (в сфере относитель-
ного) абсолютного общественного идеала. Социальные мыслители 
XVIII и  XIX  вв. верили в  достижение социальной гармонии, стре-
мясь к воплощению идеалов абсолютного, отрицая относительное. 
И  основной причиной кризиса «старой» социальной философии 
Новгородцев называет «крушение одной очень старой веры, — веры 
в возможность земного рая» [1, с. 3], т. е. «старая» социальная фило-
софия лишилась своей основной опоры, того фундамента, на кото-
ром возводились все ее общественные построения и цели.

Новгородцев отмечает догматизм и  ортодоксию старых соци-
альных построений и  говорит, что прежние построения не могут 
более отвечать вызовам современности; мыслитель настаивает на 
поиске нового содержания общественного идеала, в  котором бы 
органично сосуществовали измерения абсолютного и  относитель-
ного — «идеал свободного универсализма». Новгородцев признает 
абсолютность идеалов в  теоретическом знании, а в  практическом 
применении  — релятивность. Истина абсолютна и  относительна. 
Идеал  — это абсолют, однако в  практическом отношении идеал 
всегда будет нести в  себе опредмеченность, релятивность, парти-
кулярность, но  без потери самой идеи стремления к  абсолютному 
как сущностной характеристики идеала. Более того, Новгородцев 
ищет формулу, в  которой результатом правильного соотношения 
абсолютного и  относительного содержания общественного идеала 
явилось бы гармоничное соотношение личного и  общественного 



53

Барташевич Т. Ю.  Крушение «старой веры» и новый общественный идеал

в  социальном взаимодействии и  общественном быте. В  концепте 
общественного идеала мыслитель фиксирует внутреннюю взаимо- 
связь двух ранее обозначенных проблемных траекторий своего со- 
циально-философского учения — проблемы соотношения абсолют-
ного и относительного в содержании общественного идеала и про-
блемы антиномии личности и  общества. Если разложить идеал, 
каким его мыслит Новгородцев, на его структурные и  целерацио-
нальные составляющие, то мы получим следующую картину: кон-
ституирующим принципом и  сущностью выступает требование 
бесконечного совершенствования (абсолютный идеал), назначение 
же идеала в сфере социальных отношений и общественной практи-
ки (приложение абсолютного идеала в  относительном измерении) 
сводится к определению такой цели, «которая могла бы восприять 
в себя силу бесконечного стремления и явиться образом абсолют-
ного. Но такой целью может быть только живая человеческая лич-
ность, которая в своем бесконечном стремлении отражает причаст-
ность свою абсолютному закону добра» [1, с. 65]. Тем самым Нов-
городцев разрешает антиномию индивидуальной и  общественной 
морали: в  области общественных явлений личность должна руко-
водствоваться той же высшей нравственной нормой, что и в личной 
жизни. В общественной жизни, как пишет Новгородцев, расширяет-
ся только круг обязанностей, но основная нравственная норма оста-
ется прежней. В связи с этим он ссылается на следующее положение 
Вл. Соловьева: «Многих нравственных норм, в собственном смысле 
этого слова, быть не может, как не может быть многих верховных 
благ или многих нравственностей» [1, с. 65]. Высшей нормой вы-
ступает «понятие личности в ее безусловном значении и бесконеч-
ном призвании» [1, с. 65]. Еще ранее Чичерин в «Философии права» 
писал, что «истинный идеал должен быть один для всех, он должен 
быть такой, который способен применяться к разнообразию усло-
вий и к особенностям народов, стоящих на одной ступеньке разви-
тия» [4, с. 77–78]. 

В рамках чисто философских построений идти дальше понима-
ния идеала (в его абсолютном измерении) как бесконечного стрем-
ления и  вечного требования нельзя, однако реалии общественной 
жизни требуют от нас некой адаптации этого требования к социаль-
ным задачам. Здесь возможны две крайности, которых необходимо 
избегать: либо абсолютный идеал утратит свою сущность  — им-
перативный характер и  свойство абсолютности/недостижимости, 



54

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

обуславливающее вечное стремление к этому совершенству, и ста-
нет «символом обладания и  достижения»; либо же рассмотрение 
сверхприродного/недостижимого порядка как единственного ори-
ентира в  общественной жизни приведет к  «отрицанию относи-
тельного ради абсолютного, к пренебрежению исторической рабо-
ты человечества… Такое настроение логически должно приводить 
к отрицанию всей земной человеческой истории и культуры, к отри-
цанию самой проблемы общественного идеала как нормы для отно-
сительных условий жизни» [1, с. 39–40]. Стремление к установлению 
сверхприродного и  божественного в  качестве идеальных ориенти-
ров общественной жизни может привести и к противоположному 
результату — к установлению в качестве абсолютных идеалов исто-
рически относительных. Как пример возведения исторически от-
носительного в ранг абсолютного Новгородцев приводит средневе-
ковое христианство: «Исторически сложившаяся и в исторических 
условиях существующая церковь объявляется осуществленным 
божественным порядком, царством Божиим на земле» [1, с. 39–40]. 
В этом Новгородцев видит определенную уступку относительному 
и условному.

В рамках общественной философии подобные уступки или вы-
нужденные компромиссы между абсолютным и  относительным не-
возможны, исторический прогресс требует их естественного сочета-
ния. Относительное в историческом прогрессе выступает как необ-
ходимый шаг в сторону абсолютного (в современных исследованиях 
общественной морали подобные суждения встречаются в формули-
ровках «редуцирования»/«упрощения» моральных норм). При этом 
относительное имеет самоценное значение, а не воспринимается лишь 
как промежуточное состояние перехода к абсолютному, «лишь тогда 
“темные своды настоящего” не тяготят душу, стремящуюся к идеалу, 
а вызывают в ней потребность творчества и борьбы» [1, с. 40].

Абсолютное также имеет фундаментальное значение для обще-
ственной философии — это та необходимая идея вечного стремле-
ния к  совершенному и  безусловному, которая представляет собой 
суть всего нравственного прогресса человечества. Общественная 
философия не может быть тождественной позитивной социологии. 
«В позитивной социологии, — пишет Новгородцев, — обществен-
ный идеал может мыслиться только как временный компромисс 
враждебных сил, как относительное порождение меняющихся ус-
ловий». Подобный взгляд на общественный идеал неизбежно ведет 



55

Барташевич Т. Ю.  Крушение «старой веры» и новый общественный идеал

к абсолютному релятивизму, что исключает не то что существова-
ние, но  даже понятие идеальной нормы. Релятивизм обуславлива-
ет преобразование идеальных представлений в  дробные, множе-
ственные, условные, не имеющие единой основы и  обязательного 
значения. За стремление в относительном найти абсолютные регу-
лятивные принципы Новгородцев критикует позитивные теории, 
в частности Конта, который в рамках своей социологии рассматри-
вает «человечество предметом поклонения, а  позитивную стадию 
его развития — заключительным пределом истории». Новгородцев 
отмечает, что подобный отказ от абсолютного в угоду исторически 
обусловленному так или иначе оборачивается в  итоге против ре-
лятивизма: «Самый релятивизм насыщается стремлением к  абсо-
лютному, и незаметно дает себя знать та исконная и неискоренимая 
жажда безусловного, которой живет человеческий дух» [1, с. 40–41].

Таким образом, содержание общественного идеала не может 
быть выведено ни из  метафизических, ни из  социологических по-
строений, общественный идеал не может быть сведен исключитель-
но к абсолютному или же к относительному измерению. Попытки 
поместить общественный идеал в рамках теоретических конструк-
ций в  одно из  измерений, исключая возможность его нахождения 
в обоих измерениях одновременно, неизбежно приводит к тому, что 
общественный идеал лишается одного из сущностных его элементов 
и становится либо «бесплотным», либо «бескрылым». «Обществен-
ный идеал должен отправляться от идеи осуществления абсолют-
ного в относительном и с мыслью об этом осуществлении — всегда 
частичном и неполном и потому постепенном и уходящем в беско-
нечность — связать все свои выводы и требования» [1, с. 41].

Принцип паритетного соотношения абсолютного и относитель-
ного является одним из основополагающих при теоретическом по-
строении концепта общественного идеала, два других принципа — 
принцип личности и  принцип общественный. Содержание обще-
ственного идеала напрямую зависит от того, какой из  принципов 
берется за основу при его мысленном конструировании. Попробуем 
проверить их жизнеспособность через определение общества.

Вслед за Новгородцевым представим два определения обще-
ства. Первое заключается в  том, что общество, как целое, являет-
ся совокупностью отдельных единиц, т. е. союзом лиц. Ценность 
общества напрямую зависит от ценности его структурных элемен-
тов: «… отнимая нравственную ценность у отдельного лица, мы тем 



56

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

самым отнимаем ее у  совокупности лиц, и, наоборот, признавая 
нравственное значение за лицами, мы должны признать его и за со-
юзом лиц, поскольку он утверждается на единстве присущего им 
идеала» [1, с. 66]. В  данном случае рабочим оказывается принцип 
личности.

Второй путь определения общества следующий: общество вы-
ступает как самостоятельная нравственная субстанция, структур-
ными элементами которой являются не отдельные лица, а  отдель-
ные институты (учреждения, нравы, нормы социального взаимо-
действия), обладающие силой, независимой от отдельно взятых лиц. 
Будет ли в  данном случае работать общественный принцип? Для 
русских мыслителей рубежа XIX и XX вв. ответ был очевиден. Они 
полагали, что и в этом случае общество, понимаемое как совокуп-
ность институтов, будет зависеть от воли и сознания отдельных лиц. 
Какими бы устойчивыми не были сложившиеся в обществе формы 
и нормы социального взаимодействия, все они так или иначе будут 
представлять исторически обусловленные и изменчивые институты, 
структурирующие общество в конкретные моменты его существо-
вания. «Поэтому, — пишет Новгородцев, — не в этих формах с их 
изменчивостью и условностью следует видеть непосредственное от-
ражение абсолютного идеала, а в живых и сознательных лицах, ко-
торые в своем бесконечном стремлении к идеалу воздействуют и на 
изменение внешних форм» [1, с. 66]. Как заметил А. Валицкий, Со-
ловьев также отмечал, что «идеальный правовой порядок будущего 
приведет к исчезновению противоречий между сознательной волей 
отдельных лиц и бессознательным коллективным умом» [5, с. 226].

Неразрешимое на первый взгляд противостояние двух принци-
пов — индивидуализма и общественности — разрешается не путем 
исключения одного из них, а путем их гармоничного согласования 
(так же обстоят дела и с примирением абсолютного и относительно-
го). Теоретические противоречия в решении вопроса о согласовании 
личностных и общественных ориентаций в содержании обществен-
ного идеала, в  определении приоритета той или иной ориентации 
возникают по причине того, что и личность и общество понимаются 
как изначально противостоящие и самодостаточные сущности. От-
сюда и  любые попытки их согласования оборачиваются чисто ме-
ханическим соединением, не приводящим к  образованию единого 
живого организма. Требуется переориентация с механического под-
хода на органический, в рамках которого личность и общество по-



57

Барташевич Т. Ю.  Крушение «старой веры» и новый общественный идеал

нимаются как субстанции, растущие параллельно от одного «кор-
ня», которым может являться «только живой человеческий дух, ко-
торый дает жизнь и соединениям людей в союзы» [1, с. 67]. 

Именно общественный идеал в его правильном понимании, т. е. 
идеал, в основе которого лежит принцип личности, может стать тем 
органическим началом, который будет способствовать солидарному 
единению отдельных личностей в  структуре человеческих союзов. 
Возникает вопрос, как из принципа личности вывести те нормы, ко-
торые будут обеспечивать связь личности с обществом и общества 
с личностью? Новгородцев, отвечая на данный вопрос, рассуждает 
следующим образом: «Абсолютный индивидуализм, провозглаша-
ющий личное сознание началом и  концом нравственных стремле-
ний, на самом деле обезличивает и опустошает личность, уединяет 
ее в безграничности субъективного произвола, лишает всяких опор 
в окружающем мире». Однако, пишет он, если рассматривать лич-
ность «во всей полноте ее нравственных определений», то «в ней об-
наруживается стремление к общему и сверхиндивидуальному. Тогда 
открывается возможность и установить связь отдельных лиц между 
собою, и вывести основания общественного идеала» [1, с. 67]. Сво-
бодная самоценная личность является необходимым условием для 
воплощения общественного идеала. Свобода личности в  данном 
случае не означает оторванность ее от других таких же свободных 
личностей. В то же время речь идет об их связи не в значении зави-
симости друг от друга, а в значении постоянного активного творче-
ского сотрудничества в едином стремлении к высшему идеалу.

Что существенно нового в понимании принципа личности как 
основания общественного идеала предлагает нам отечественная 
мысль рубежа XIX и XX столетий в лице Новгородцева? 

Новгородцев уходит от понимания принципа личности «как на-
чала идеального и безусловного», мыслимого таковым вне истори-
ческого контекста и  социальных измерений, которое воплощается 
в различных формах социального устройства, задавая им путь сле-
дования к  нравственно совершенной форме общественного быта. 
В данном случае наблюдается бесконечное движение в построении 
общественного идеала от принципа личности к идеальному обще-
ственному устройству. В такой предельно широкой интерпретации 
этот принцип не может стать основанием для формирования нрав-
ственных норм социального взаимодействия в  конкретном обще-
стве в конкретных исторических реалиях. 



58

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

В другой интерпретации, которая также не устраивает Нов-
городцева, торжество принципа личности выступает следствием 
потенциального существования «совершенной формы обществен-
ного быта», представляющей гармоническое единство. В качестве 
примера, иллюстрирующего подобную форму общественного 
устройства, т. е. воплощение общественного идеала как выраже-
ние общей воли, Новгородцев приводит идею народовластия. 
В  рамках теории народовластия принципы равенства и  свободы 
были провозглашены основополагающими безусловными цен-
ностями — релятивные исторические принципы были возведены 
в ранг абсолютного общественного идеала. Однако общая воля не 
всегда является отражением частных воль, «народный суверенитет 
не совпадает с принципом личности, равенство может приходить 
в столкновение со свободой» [1, c. 23], поэтому идея народного су-
веренитета не может стать залогом гармонизации частных воль 
и  привести к  абсолютному согласию общественных сил, а  может 
быть только «временной формой для выражения безусловного 
принципа личности» [1, c. 22]. 

Итак, в чем суть общественной философии Новгородцева? 
На смену концептуальным положениям старой общественной 

философии приходят новые: 

	— убежденность в  возможности достижения социальной гар-
монии как единства общей воли заменяется идеалом свобод-
ного универсализма, выражением и взаимодействием част-
ных воль;

	— центр тяжести перемещается с  социальной гармонии как 
утопического ожидания земного рая в  сторону индивиду-
альной свободы;

	— поиск «всесильных средств социального переустройства» 
[1, c. 24] заменяется требованием необходимости осущест-
вления свободного влияния как можно большего числа лиц 
на развитие общественной жизни; 

	— «сочетание беспредельного начала личности с определенны-
ми формами жизни и  возведение относительных форм на 
степень безусловных ценностей» [1, c. 24] заменяется прин-
ципами паритетного соотношения абсолютного и  относи-
тельного в общественном идеале и новым принципом лич-
ности.



Барташевич Т. Ю.  Крушение «старой веры» и новый общественный идеал

Идеалом общественного развития провозглашается «стремле-
ние к  свободному объединению лиц на почве признания за ними 
их естественных прав» [1, c. 25], что позволяет обеспечивать гар-
моническое согласие в той степени, в какой оно реально воплотимо 
и необходимо. Отправной точкой построения общественного идеа-
ла становится требование правильного соотношения идеалов соли-
дарности и свободы, стремления к «свободе бесконечного развития, 
а не к гармонии законченного совершенства» [1, c. 25]. 

Осмысление концепта общественного идеала лежит в  области 
проблемного поля, связанного с вопросами универсализма, соотно-
шения частной и общей воль, интеграции индивидуального и обще-
ственного начал, гармонизации абсолютного и относительного из-
мерений идеала, общественных целей, общественного прогресса, 
общественного быта как стремления к реализации этого идеала.

Список литературы

1.	 Новгородцев П. И. Об общественном идеале. Берлин, 1921.
2.	 Лосский Н. О. История русской философии. М., 1991.
3.	 Кацапова И. А., Бажов С. И. Философское мировоззрение П. И. Новгородцева. 

М., 2007. 
4.	 Чичерин Б. Н. Философия права. СПб., 1998.
5.	 Валицкий А. Философия права русского либерализма. М., 2012. 



60

Как менялось православие в России 1914–1964 годов: 
ключевые проблемы и историографические подходы*
Каиль М. В. 
Как менялось православие в России 1914–1964 годов…

М. В. Каиль 
канд. ист. наук, доц., 
Смоленский государственный университет, 
mvkail@mail.ru 

Аннотация: История российского православия ХХ  в. (советского 
времени) и сегодня трактуется в российской историографии в позна-
вательной парадигме тоталитарной концепции. Преимущественное 
изучение на протяжении почти трех постсоветских десятилетий полу-
чают репрессивные практики на разных этапах государственно-цер-
ковных отношений. Монополизация данного подхода существенно 
сокращает потенциал изучения церковной истории и  государствен-
но-церковных отношений. Очевидной познавательной альтернативой 
является социально-исторический подход и  применение в  церков-
но-исторических исследованиях методологии социальной истории. 
Внимание к стратификации и неформальным статусам внутри право-
славного мира, к механизмам социальной адаптации и практикам ис-
поведания позволяет полнее и ярче представить эволюцию правосла-
вия в контексте эволюции государства и общества. При этом важным 
является уточнение границ, пересмотр традиционной рубежности 
1917–1918 гг. в истории православия и рассмотрение преемственно-
сти дореволюционного и постреволюционного периодов в плоскости 
социальной истории.
Ключевые слова: социальные институты, Русская православная цер-
ковь, методология, социальная история, историография.

Новейшая история православия репрессивного периода (кото-
рый в общественном мнении завершается с уходом с политической 
арены Н. С. Хрущева) — заметная тема отечественной историогра-
фии. Она охватывает несколько политических эпох в истории стра-
ны, сопряженных с  не всегда последовательной реализацией секу-
ляризационного курса — отделения церковных институтов от всех 
сфер активной общественной жизни. Период этот наступил неожи-
данно и одномоментно — с приходом к власти большевиков. Однако 
начало ХХ в., вернее период с 1905 по 1917 г., в церковной истории 

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского научного 
фонда № 19-78-00120.

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


61

Каиль М. В.  Как менялось православие в России 1914–1964 годов…

также был революционным. В пору первой русской революции по 
стране прокатилась война семинарских бунтов и  стала очевидной 
трансформация духовного сословия. Церковная интеллигенция 
ожидала перемен и  активно дебатировала вопрос как созыва По-
местного собора, так и реформ в церкви. Работа предсоборных ор-
ганов (многочисленных собраний, съездов, в том числе белого духо-
венства и монашествующих, летом 1917 г. в Москве) продемонстри-
ровала широкую палитру мнений, нередко весьма радикальных [1]. 
Отдельные церковные деятели призывали к очищению православия 
и возвращению к традиции и практикам раннего христианства [2]; 
иные видели идеалом допетровскую модель государственно-цер-
ковных отношений, но  большинство осознавали кризисное состо-
яние главной структурной единицы церкви — православного при-
хода [3; 4]. Революционные настроения, характерные для светского 
общества, серьезно влияли и на церковное. Пожалуй, самым ярким 
проявлением этого влияния стала «церковная революция» весны 
1917 г., обнаружившая глубокие противоречия внутри церковного 
мира. Данное понятие проблематизировал и рассмотрел на матери-
алах ряда епархиальных кейсов П. Г. Рогозный [5; 6]. Разобщенность 
этого мира, значительная поляризация, конфликт поколений и раз-
ностатусных групп были яркими приметами времени, с  достаточ-
ной полнотой нашедшими отражение в  новейшей отечественной 
историографии.

Таким образом, большевистской революции предшествовал 
отнюдь не золотой  век в  истории церкви, она шагнула в  новую 
эпоху, неся груз ряда нерешенных проблем, с явными признаками 
оторванности институтов управления от социума и внутренними 
нестроениями. Существовали и значимые проблемы во взаимоот-
ношении с инославием, в положении православия на националь-
ных окраинах [7].

В силу высокой стереотипизации и  мифологизации церков-
ной истории ХХ  в. эволюцию православных институтов и  сообще-
ства продуктивно рассмотреть в  объективирующем ключе теории 
модернизации, трактующей разрушение традиционного уклада как 
объективный процесс эволюции православия в  эпоху социально-
политических трансформаций 1914–1964 гг. В этот период институ-
ты православия (иерархическое устройство, структура управления, 
система образования, миссия) в  связи с  реалиями государственной 
политики и социальной обстановки несколько раз глубоко реформи-



62

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

ровались, меняя и отношения в православном обществе. Имперская 
модель традиционной церковной структуры через несколько итера-
ций в итоге эволюционировала в позднесоветскую, конструкции по-
следней сохраняются в институциональном строении и современной 
Русской православной церкви. Эти реформы сопровождались дина-
микой ценностей, практик исповедания веры. Формально однород-
ное общество поздней Российской империи в  новых реалиях 1920– 
1930-х гг. постепенно атомизировалось и теряло устойчивость, прису-
щую традиционному обществу. Становление нового конфессиональ-
ного профиля общества, в котором заметное место заняла атеистиче-
ская идентификация, составило особенность советской эпохи, опре-
деляя функционирование церкви и границы ее влияния на общество.

Новые страницы в  истории православия открывают отдель-
ные работы рефлективного уровня, в  то время как большинство 
выходящих в  России публикаций представляют церковь и  веру-
ющих пассивным субъектом влияния органов, реализовывавших 
государственную вероисповедную политику. Нужно отметить, что 
революционный детерминизм был характерен и для англоязычной 
историографии 1990-х — начала 2000-х гг., но в опыте американских 
исследователей в  этот период уже укрепилось понимание взаимо- 
связи «революции в церкви» с «приходом силы» (большевиков, в по-
нимании Эдварда Рослофа) [8, p. 1–73]. 

Национальный интерес к  судьбам православия очевиден и 
обусловлен памятью и  фиксацией в  ней прежде всего опыта ре-
прессий, пережитых десятками тысяч православных. Именно он 
сформировал уже несколько поколений исследователей истории 
православия за три постсоветских десятилетия. Одной из значимых 
рубежных работ в  объективировании исследований православия 
ХХ в. была монография О. Ю. Васильевой, представившая политиче-
скую составляющую в «сталинском повороте» курса церковной по-
литике и послевоенной миссии церкви в решении государственных 
политико-дипломатических задач [9]. 

Во второй половине ХХ столетия в мире сложилось несколько 
исследовательских центров (активность которых коррелировала 
с  международным статусом СССР-России и  качеством междуна-
родных отношений), сформированных в  основном представите-
лями российской эмиграции разных волн и правительствами (или 
ангажированными фондами) ряда стран. Последние испытывали 
очевидное политическое влияние. Впервые в  послевоенном мире 



63

Каиль М. В.  Как менялось православие в России 1914–1964 годов…

к  изучению истории православия и  его влияния на послевоенное 
общество обратились в Мюнхенском институте по изучению СССР 
(функционировал до начала 1970-х). На рубеже 1960-х и 1970-х гг. 
создавались центры по изучению СССР в США (Гарвард, Стэнфорд, 
Принстон и др.; внеуниверситетским центром изучения правосла-
вия в США, сформировавшим ценную архивную коллекцию, была 
семинария в  Джорданвилле). В  этих центрах публиковали доку-
менты, издавали немногочисленные проблемные сборники, однако 
крупных работ, посвященных истории церкви в Советской России, 
там не появилось.

Многие из  сложившихся во второй половине ХХ  в. в  США 
и  Европе университетских и  научных центров продолжают рабо-
ту, но история православия находится на периферии их интересов, 
в  том числе в  связи с  глобализацией исследовательской повестки. 
Вместе с тем сегодня заметно влияние скорее не школ, а отдельных 
авторитетных исследователей русского православия. Так, принци-
пиально значимы работы профессора Гр. Фриза (Брандейский уни-
верситет), показавшего процесс саморазвития и кризис имперского 
православия, начало революционизации церковного общества на-
чала ХХ в. [10; 11], и труды В. Шевцовой (Смитт Колледж), которая 
внесла немалый вклад в понимание православия как элемента тра-
диционного русского уклада [12]. Концептуальной представляется 
попытка изучить индивидуальное православие советской поры [13]. 

В мировой историографии православия есть весомые работы 
и глубокие авторские исследования, посвященные отдельным про-
блемам, однако публикации отечественных специалистов конца 
ХХ  в. и  настоящего времени наиболее влиятельны и  содержатель-
ны. Важно то, что именно они сформировали восприятие истории 
православия в  профессиональных кругах, чего нельзя утверждать 
об общественном сознании, где по-прежнему господствуют далекие 
от реалий стереотипы. Масштабную и важную для мирового про-
цесса изучения православия деятельность осуществляет коллектив 
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета 
(университетом издается серия «История. История Русской Право-
славной Церкви» научного журнала «Вестник Православного Свя-
то-Тихоновского гуманитарного университета»). В начале 2000-х гг. 
эффективной была работа Центра истории религий Института рос-
сийской истории РАН (был основан ежегодник «Церковь в истории 
России», издаваемый поныне), продуктивно работают специалисты 



64

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

Центра по изучению религий и церкви Института всеобщей исто-
рии РАН. Историографический опыт значителен и объемен, и без-
условно познавательный мейнстрим в  нем задают как названные 
научные центры академических институтов, так и сложившиеся ис-
следовательские центры (Православного Свято-Тихоновского гума-
нитарного университета и  др.), в  тематике работы которых порой 
проявляются корпоративные влияния.

Значимым историографическим и археографическим явлением 
последних лет является публикация источников по церковной исто-
рии 1914–1964 гг., но особенно раннесоветского периода [13], а так-
же по конфессиональной политике Временного правительства [14] 
и раннесоветскому законодательству о церкви [15].

Однако при всем традиционализме исследовательских сюжетов 
в  последние годы внимание ведущих исследователей православия 
все больше занимают вопросы социального и индивидуального пла-
на. Особое значение в этом отношении имела конференция «Религия 
и Русская революция» (Москва, 26–28 октября 2017 г.), приурочен-
ная к 100-летию Октября и собравшая в Москве ведущих историков 
православия со всего мира, материалы которой опубликованы в от-
дельном выпуске научного журнала «Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом» [16]. 

Участники конференции высказали ряд важных и продуктив-
ных суждений относительно эволюции православного социума на 
том или ином этапе новейшей истории церкви. Так, О. Ю. Василье-
ва задается вопросом: «что произошло с религиозным сознанием?» 
и  отмечает, что в  изменении существенных черт православного 
общества значительное влияние имело разрушение института цер-
ковного брака и  духовного образования [16, с. 13, 26]. Профессор 
Грегори Фриз, рассматривая болезненное явление «приходской 
революции», делает вывод о  том, что «духовенство чувствовало 
себя беззащитным, не ожидало защиты от чиновников и  еписко-
пов и утратило веру в своих прихожан. ...«приходская революция» 
означала не только расширение прав и  возможностей прихожан, 
но и маргинализацию священнослужителей» [17, с. 49]. 

В революцию церковь вступала с рядом нерешенных проблем, 
разделенная в статусно-символическом и социальном плане, обре-
мененная рядом рутинизированных синодальных практик управле-
ния и требующими совершенствования социальными институтами. 
Большевистская атака, инициирование обновленческого раскола 



65

Каиль М. В.  Как менялось православие в России 1914–1964 годов…

имели социальную базу внутри православного общества и повлекли 
отказы от сана, расколы на различные юрисдикции. Революциони-
зация затронула даже традиционное русское монашество, устремив-
шееся в части своей к новым социальным ориентирам, оставившее 
традицию и нередко самое свое служение — молитву о мире [18]. Ре-
прессии 1930-х, особым образом прошедшие по судьбе духовенства 
дореволюционного поколения, по сути повлекли поколенческий 
слом: послевоенная легализованная государством Православная 
церковь в иерархическом своем звене будет отстроена по принципу 
лояльности и управляемости со стороны светской администрации. 
Потребуются годы и выход на авансцену новой генерации церков-
ных пассионариев, для того чтобы облик церкви стал меняться и она 
могла начать новый виток развития. Большинство подобных сюже-
тов остается за рамками ставшего традиционным сюжетного плана 
историографии РПЦ.

Анализ историографической ситуации, сложившейся вокруг 
изучения новейшей истории православия, позволяет отметить, что 
для отечественного историописания свойственны институтоцен-
тризм и  сконцентрированность на концепте репрессированного 
православия. В  результате этнография и  социология православия 
в России довольно слабо развиты. Вместе с тем точечные исследова-
ния, опыт проблематизации и введения в научный оборот антропо-
логически емких источников убедительно демонстрирует познава-
тельную продуктивность социально-исторического подхода к этому 
разделу истории. 

Список литературы

1.	 Церковь в революции: организация и работа Всероссийского съезда духовен-
ства и мирян 1917  г. / публ. М. В. Каиля // Новейшая история России. 2013. 
№ 1. С. 241–255.

2.	 Открытые письма священника Феодора Василевского Всероссийскому Цер-
ковному Поместному Собору 1917 г.: о таинстве крещения и судьбах право-
славной веры / вступ. ст., публ. и примеч. М. В. Каиля // Вестник Православ-
ного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Серия «История. 
История Русской Православной Церкви». Вып. II, № 2 (45). 2012. С. 85–99.

3.	 Беглов А. Кризис «государственной церковности» в фокусе приходского во-
проса. 1860-е — 1917 гг. // Государство, религия, церковь в России и за рубе-
жом. 2019. № 1–2. С. 58–89.

4.	 Беглов А. Л. Православный приход Российской империи на рубеже XIX–
XX вв.: состояние, дискуссии, реформы: дис. … д-ра ист. наук. М., 2019.



Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

5.	 Рогозный П. Г. Церковная революция 1917 года (Высшее духовенство Россий-
ской Церкви в борьбе за власть в епархиях после Февральской революции). 
СПб., 2008. 

6.	 Рогозный П. Г. Православная Церковь и Русская революция. Очерки истории. 
1917–1920. М., 2018. 

7.	 Верт П. Православие, инославие, иноверие: Очерки по истории религиозного 
разнообразия Российской империи. М.: Новое литературное обозрение, 2012.

8.	 Red Priests. Renovationism, Russian Orthodoxy, and Revolution, 1905–1946 / ed. 
by E. E. Roslof. Bloomington, 2002. 

9.	 Васильева О. Ю. Русская православная церковь в политике Советского госу-
дарства в 1943–1948 гг. М., 2001. 

10.	 Фриз Гр. Губительное благочестие: Российская церковь и  падение империи 
/ cост., вступ. ст., коммент. П. Г. Рогозного. СПб., 2019. 

11.	 Фриз Гр. Вся власть приходам: возрождение православия в 1920-е годы // Го-
сударство и церковь. 2012. № 3–4. С. 86–105.

12.	 Shevtzov V. Russian orthodoxy on the eve of revolution. Oxford, 2004. 
13.	 Конфессиональная политика советского государства. 1917–1991 гг. Докумен-

ты и материалы: в 6 т. / отв. ред. А. К. Сорокин; отв. сост. М. И. Одинцов. М., 
2018. Т. 1–4.

14.	 Конфессиональная политика Временного правительства России: сб. докумен-
тов / сост. М. А. Бабкин. М., 2018. 

15.	 Отделение Церкви от государства и школы от Церкви в Советской России. 
Октябрь 1917–1918 г.: Сборник документов / отв. ред. прот. Владимир Воро-
бьев. М., 2016.

16.	 Васильева О. Ю. Российская православная церковь и Октябрьская револю-
ция 1917 г. // Государство, религия, церковь в  России и  за рубежом. 2019. 
№ 1/2 [37]. С. 12–29.

17.	 Фриз Гр. «Воцерковление» 1917 года: церковный кризис и приходская револю-
ция // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2019. № 1/2 [37]. 
С. 30–57.

18.	 «Мы только молимся. Здесь одна молитва». Из  «Книги записей служб» мо-
сковского Донского монастыря. 1919–1924 гг. / публ. М. В. Каиля // Историче-
ский архив. 2014. № 1. С. 148–157.



67

Феномен духоборчества в Российской империи 
(по материалам Научно-исторического архива 
Государственного музея истории религии) 
Кучерявый Д. М.
Феномен духоборчества в Российской империи…

Д. М. Кучерявый 
бакалавр теологии, студент 2-го курса магистратуры, 
направление «Религиоведение», 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
dmold55@gmail.com

Аннотация: В статье рассматривается феномен существования ду-
хоборческого движения в  Российской империи в  контексте госу-
дарственно-правового регулирования миноритарных религиозных 
движений и  общей модели государственно-конфессиональных от-
ношений. Затрагивается тема отличия духоборческого вероучения от 
общераспространенных норм ортодоксальной религиозности в Рос-
сийской империи конца XIX — начала XX в. На основе Научно-исто-
рического архива Государственного музея истории религии с разных 
сторон показывается отношение общественных деятелей к проблеме 
духоборцев, а также собственная рефлексия рядовых членов духобор-
ческого движения на происходящие события, их переписка, обраще-
ния к  государственным чиновникам, дневниковые записи и  статьи. 
Описывается отношение государственного аппарата к  инакомысля-
щим представителям социальных групп. Классифицируются матери-
алы архивных фондов по степени актуальности и ценности для взора 
исследователя. 
Ключевые слова: духоборцы, государственно-конфессиональная по-
литика, секта, Государственный музей истории религии, инакомыс-
лие, миноритарные религиозные движения.

В контексте изучения государственно-правового регулирова-
ния миноритарных религиозных движений в Российской империи 
интересным для исследователя представляется феномен духоборче-
ского движения. Это можно объяснить, на наш взгляд, неоднознач-
ной и насыщенной событиями историей их диалога с представите-
лями государственного аппарата, который закончился переселени-
ем основной массы духоборцев в Канаду.

Россия до 1917  г. являлась государством, где духовное инако-
мыслие, не вписывающееся в  рамки государственно-конфессио-
нальной политики, часто имело участь явления, отброшенного на 
задворки передовой социальной жизни. Очеркам и статьям с лояль-

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


68

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

ным отношением к официальной концепции в массовой периодике 
уделялось гораздо больше внимания, чем публикациям противопо-
ложной направленности. Официальная церковь выступала обличи-
телем любого нетрадиционного религиозного учения, существенно 
влияя на модель государственно-конфессиональных отношений.

Духоборчество появилось в конце XVIII в. по берегам Днепра 
и получило свое название из уст православных иерархов, которые 
считали, что их учение — это противление Святому Духу. Сами же 
духоборцы видели в  этом «прозвище» совершенно другой смысл: 
отрицая религиозную обрядность, они являются поборниками Свя-
того Духа, поэтому этот термин укоренился, однако существовал 
в  разных формулировках. Представители официальной религиоз-
ности чаше употребляли слово «духоборы», а сами члены общины 
чаще предпочитали называться духоборцами. Впрочем, с течением 
времени это различие размылось.

Основными отличиями учения духоборцев от учения право-
славных христиан стали следующие убеждения:

1.	 Непринятие крестов, икон и другой культовой символики.
2.	 Непризнание священников как посредников между Богом 

и людьми.
3.	 Отрицание Священного Писания и  Священного предания 

церкви.
4.	 Отрицание богочеловечества Иисуса. Духоборцы считали, 

что Бог Сын вселился в Иисуса, когда тому было 30 лет. Когда 
плоть Иисуса была распята на кресте и истлела, Бог Сын от-
делился от тела и явился апостолам уже в новом теле. Иисус 
был первым духоборцем, после чего «носителями» этого духа 
стали духоборческие вожди.

5.	 Вера в перерождение. Духоборцы считали, что душа благо-
честивого человека переродится в новом качестве в другого 
человека, а душа грешника воплотится в теле животного.

6.	 Отрицание первородного греха.
7.	 Отрицание воскресения Иисуса. По их мнению, воскресение 

нужно понимать в духовном, аллегорическом смысле.
Проблемы исследования русского сектантства сопряжены 

с трудностями, связанными с разбросанностью архивных источни-
ков. Заметим, что, несмотря на свою разрозненность и несистема-
тизированность в  архивной базе Государственного музея истории 



69

Кучерявый Д. М. Феномен духоборчества в Российской империи…

религии, документы по этим вопросам представляют собой нема-
лую источниковедческую и историографическую ценность для ис-
следователя миноритарных религиозных объединений.

Материалы Научно-исторического архива Государственного 
музея истории религии составляют большой пласт неопубликован-
ных материалов по духоборчеству, существующих в  виде писем, 
статей, газетных очерков и  личных дневников. В  ходе работы над 
архивными материалами было выделено несколько блоков докумен-
тов, представляющих особый интерес для исследования. Обратимся 
к ним в порядке актуальности и ценности.

1. Фонд 6. Опись 1 (23): Макасеев В. А. (1894–1936). Василий Алек-
сеевич Макасеев — член духоборческой общины, оставивший после 
себя большое письменное наследие, главным образом в виде днев-
никовых записей и писем. Это самый богатый материал, касающий-
ся рефлексии духоборцев по поводу идеологической линии власти, 
созданный в  жанре личной истории. Будучи человеком, участву-
ющим в  судьбе своей общины, Макасеев пишет множество писем 
к представителям канадских властей, в которых объясняет причину 
отказа от записей в метрических книгах, пения канадского нацио-
нального гимна, обучения подрастающего поколения в  канадских 
школах, просит помощи в финансировании фермерских проектов.

Весьма интересна письменная речь  Макасеева. Дело в том, что 
после переезда в Канаду речь духоборцев начала стремительно де-
формироваться, вбирая в  себя пеструю лексику из  смеси русского 
и  английского. Многие тексты имеют подчеркнуто субъективный 
взгляд, во многом удивительный для современного читателя (пун-
ктуация и орфография здесь и  дальше сохранена): «…Как видите, 
все люди грамотныя стараются добывать себе средства к жизни са-
мым легким путем и аферами… Поэтому мы единогласно отклони-
ли школу грамотности…» [1, л. 5].

Мировоззрение Макасеева формировалось не только благо-
даря учению, которому следовала его община. Судя по его пись-
мам, ему была близка идея Царства Божьего на земле, которая, 
вероятно, появилась благодаря переписке со Львом Николаевичем 
Толстым. Макасеев не слепо вторил сложившимся религиозным 
догмам, а принадлежал к «думающему» сословию внутри общины: 
«…не раз уже мы провергнули то, что мы когда то держали. Вот, 
как в прошедший войне, конечно духоборцы не шли в армию. Но 
многие из  них снабжали ту же армию деньгами, которые шли на 



70

Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

оружие, пушки и диномит…» [2, л. 3]. Мы видим также и обличи-
тельный элемент в  письмах Макасеева к  канадским чиновникам. 
Например, он в числе прочего осуждает военные действия Кана-
ды и настоятельно просит их прекратить: «…Если на одном флаге 
написано: “славянин”, а на другом “германиц”, на третьем “англи-
чанин”, то между ними неизбежно возникает и война. Но сотрите 
эти “ярлыки” и само по себе человечество вступить на правельную 
колею…» [3, л. 5].

Политический мотив встречается в письмах Макасеева и в ка-
честве осмысления прошлого Российской империи: «…Вы вероятно 
знаете почему в России возник «Большевизм»? В России также гос- 
подствующий класс в главе бывшего царя и его прихлебателей, ко-
торые поработив крестиан и рабочих, которые далее терпеть и про-
должать не могли, ибо жизнь их становилась ни жизнию, но какой-
то смертной удолью и гнетом, одни потапали в роскоше, тогда как 
другие погибали голодную смертью. Наконец, терпение русского 
народа лопнула, которые пошли не наживот, а на смерть, ибо в жиз-
ни ничего не было кроме смерте и тем победив. Кто был нечем, тот 
стал всем. Конечно, мы не знаем, в какую форму выльется народная 
волна, которая с громадной силой плещит на все стороны. Сдержать 
эту  веками накопленную силу, никто не сможет, ее лишь можно 
остановить тем, дать ее правельную русло жизни, т. е. дать всем воз-
можность жить…» [4, л. 3].

2.  Фонд 2. Опись 7  (61): Бонч-Бруевич В. Д. Духоборцы. Весьма 
интересны сохранившиеся материалы доктора исторических наук, 
этнографа Владимира Дмитриевича Бонч-Бруевича, который зани-
мался этой темой с последнего десятилетия XIX в. Явный интерес 
к проблематике отношения духоборов с властями появляется в ра-
ботах Бонч-Бруевича с того момента, когда положение духоборцев 
начало резко ухудшаться [5; 6]. Ценность записей Бонч-Бруевича 
заключается в  его нейтральной позиции исследования рефлексии 
духоборцев, искреннем желании помочь регулированию существо-
вавших конфликтов. В архиве сохранилось немало как общих, так 
и индивидуальных писем духоборцев к Бонч-Бруевичу. Важно упо-
мянуть его многочисленные комментарии по поводу различных пу-
бликаций, материалов духоборческих съездов [7; 8; 9]. Безусловно, 
одной из  самых значительных работ Владимира Дмитриевича по 
духоборчеству следует считать книгу «Духоборцы в канадских пре-
риях», написанную в 1918 г. [10].



71

Кучерявый Д. М. Феномен духоборчества в Российской империи…

3. Фонд 13. Опись 1: Документальные материалы Трегубова И. М. 
(1853–1931); Фонд 17. Опись 1 (185): Бирюков Павел Иванович. Иван 
Михайлович Трегубов и  Павел Иванович Бирюков, будучи после-
дователями Льва Николаевича Толстова, вели активную переписку 
с духоборцами и представителями общественности [11; 12]. Помимо 
этого они писали статьи и занимались осмыслением существующего 
положения вещей [13–16].

Бирюков писал статьи в  журналах «Кронштадтский вестник», 
«Русское богатство», «Неделя», «Юная Россия», «Духовный христиа-
нин». Его авторству принадлежит сборник «Свободное слово», кото-
рый представлен в архиве Музея истории религии отдельным фон-
дом. Показателен труд П. И. Бирюкова «Духоборцы. Сборник статей, 
воспоминаний и других документов. С приложением духоборческих 
псалмов» (1908 г.). В этих сочинениях говорится об отношении Льва 
Николаевича к духоборам, содержатся сведения о трудностях пере-
селения в  Канаду, которое стало возможно благодаря огромным 
усилиям Толстого: большой финансовой поддержке, письмам и про-
шениям к влиятельным лицам, обращениям к мировой обществен-
ности (в том числе публикация в журнале Times), постоянным поис-
кам спонсоров в лице купцов [17].

4. Фонд 14. Опись 2: Издательство «Свободное слово». Важным 
свойством этого фонда является большой архив материалов, датиру-
емых 1896–1903 гг. Наравне с впечатляющим объемом материалов, 
нельзя не отметить некоторую разбросанность ценных сведений по 
большому массиву источников. 

Список литературы

1.	 Макасеев В. А. Отчет о посещении духоборческой общины министрами Кана-
ды, 1914 // ГМИР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 149. Л. 11.

2.	 Макасеев В. А. Может ли человек участвовать в политике. 1937 // ГМИР. Ф. 6. 
Оп. 1. Д. 19. Л. 4. 

3.	 Макасеев В. А. Духоборцы и  правительство (в  защиту духоборцев). 
1937 // ГМИР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 14. Л. 4.

4.	 Макасеев В. А. Премьер-министру Канады. 1935 // ГМИР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 90. Л. 4.
5.	 Веригин П. В. Письма к  расселенным духоборцам Примечания Бонч-

Бруевича В. Д. 11 дек. 1895 г. — 3 дек. 1897 г. // ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 305. Л. 28. 
6.	 Веригин П. В. Письма ко всем духоборцам большой партии Примечания Бонч-

Бруевича В. Д. 6 марта 1888 г., 22 мая 1895 г. // ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 287. Л. 24. 
7.	 Бодянский А. М. Отчет духоборам о  постройке общественной конюшни 

в  г. Иорктон. Примечания Бонч-Бруевича В. Д. 19  окт. 1899  г. //  ГМИР. Ф. 2. 
Оп. 7. Д. 274. Л. 7.



Церковь, общественные идеалы и нравственные ценности в истории России 

8.	 Коныгин Г. Дневник духобора. Примечания Бонч-Бруевича В. Д. Дек. 1898 г. 
// ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 516. Л. 27.

9.	 Хирьякова Е. Д. Воспоминания о духоборцах. Примечания Бонч-Бруевича В. Д. 
28 июня 1930 г. // ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 516. Л. 27.

10.	 Бонч-Бруевич В. Д. «Духоборцы в  канадских прериях». Жизнь и  знание. 
1918 // ГМИР. Ф. 6. Оп. 7. Д. 939. Л. 186.

11.	 Бирюков П., Трегубов И., Чертков В., Толстой Л. Н. «Помогите» — обращение 
к обществу по поводу гонений на Кавказских духоборов. 1897 // ГМИР. Ф. 2. 
Оп. 7. Д. 988. Л. 11.

12.	 Бирюков П. И. Докладная записка во ВЦИК Смидовичу П. Г. О состоянии ду-
хоборческой колонии в Сальском округе и ее нуждах. 11 мая 1928 г. // ГМИР. 
Ф. 2. Оп. 7. Д. 269. Л. 4.

13.	 Трегубов И. М. Письма Бонч-Бруевичу В. Д. Приложение: статья «Разгром ду-
хоборческой коммуны англо-канадским правительством в союзе с фашиста-
ми» (4 л.). 30 дек. 1919 г. — 8 апр. 1930 г. // ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 172. Л. 4.

14.	 Письмо духоборца [Верещагина] к  Трегубову  И. М. Примечания Бонч-
Бруевича В. Д. 30 мая 1896 г. // ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 413. Л. 6.

15.	 История сожжения оружия духоборцами в изложении Трегубова И. (со слов 
очевидцев). [Б. д.] // ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 507. Л. 14.

16.	 Трегубов И. М. Письмо молодым духоборам Сальского округа. 22 мая 1927 г. 
// ГМИР. Ф. 2. Оп. 7. Д. 837. Л. 9.

17.	 Бирюков П. И. Духоборцы. Сборник статей, воспоминаний и других докумен-
тов. С приложением духоборческих псалмов. М., 1908. 



73

ИЗУЧЕНИЕ РЕЛИГИИ В СССР  
В 1920–1930-Х ГОДАХ
ерюкова Е. А.
Н. А. Пупышев как собиратель и исследователь…

Н. А. Пупышев как собиратель и исследователь 
предметов буддийского культа (по материалам 
Научно-исторического архива Государственного 
музея истории религии)*

Е. А. Терюкова 
канд. филос. наук, доц., 
Государственный музей истории религии,  
eaterioukova@mail.ru

Аннотация: На основе материалов из  Научно-исторического архива 
Государственного музея истории религии в докладе реконструируются 
основные вехи научной биографии сотрудника Центрального антире-
лигиозного музея в Москве Н. А. Пупышева: установлен период его ра-
боты в музее, основные направления деятельности, вклад в формиро-
вание буддийской коллекции музея и ее изучение. В докладе показано, 
что к началу 1940-х гг. Н. А. Пупышев сложился как профессиональный 
музейщик — опытный методист и успешный экспозиционер, лектор-
антирелигиозник и собиратель музейных коллекций. Несмотря на это, 
при жизни исследователя была опубликована лишь одна его работа — 
брошюра «Буддизм-ламаизм и его классовая сущность», выпущенная 
Центральным советом Союза воинствующих безбожников. Остальные 
материалы остались неопубликованными и хранятся в архиве. 
Ключевые слова: буддизм, музей, антирелигиозный, история религии, 
наука о религии, буддийский рай Сукхавати.

В 1947  г. коллекция Музея истории религии в  Ленинграде 
значительно пополнилась за счет собрания прекратившего свое 
существование в  Москве Центрального музея истории религии 
и атеизма АН СССР. Вместе с вещевыми коллекциями в Ленинград 
поступило книжное собрание и  архив музея, который до 1942  г. 
носил название Центральный антирелигиозный (далее ЦАМ). 

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского научного 
фонда № 16-18-10083. 

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


74

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

Сегодня большая часть архивных материалов, связанных с истори-
ей этого музея (за исключением переданных позднее в Централь-
ный государственный архив литературы и искусства), по-прежнему 
хранится в Научно-историческом архиве Государственного музея 
истории религии и  образует отдельный фонд №  31. Несмотря на 
то что имеющиеся в нем документы носят фрагментарный харак-
тер и не отражают всей полноты различных направлений работы, 
в последние годы в рамках научного проекта Российского научного 
фонда № 16-18-10083 «Изучение религии в социокультурном кон-
тексте эпохи: история религиоведения и  интеллектуальная исто-
рия России XIX — первой половины XX в.» удалось реконструиро-
вать некоторые страницы его научной и собирательской деятель-
ности [1–4]. 

Одной из наиболее многочисленных и ценных коллекций, по-
ступивших в  Ленинград из  бывшего ЦАМ, была коллекция пред-
метов буддийского культа. Видное место в ее собирании и изучении 
принадлежало Николаю Агафоновичу Пупышеву, имя которого до 
настоящего момента в истории науки о религии в России оставалось 
забытым. Однако благодаря выявленным в архиве материалам у нас 
появилась возможность восполнить этот пробел и  восстановить 
основные вехи в научной биографии исследователя. В этом нам по-
могут составленная в 1943 г. директором ЦАМ С. А. Кузьминым слу-
жебная характеристика Н. А. Пупышева, а  также подготовленные, 
но не опубликованные им при жизни научные работы. 

Николай Агафонович Пупышев (1908–1942) был родом из Вят-
ки (с. Демьянка), с 1933 г. работал методистом, а впоследствии науч-
ным сотрудником в ЦАМ. Согласно характеристике С. А. Кузьмина, 
он «активно участвовал в  научно-исследовательской и  обществен-
ной работе музея и  провел большую работу по сбору ценнейших 
памятников по истории религии» [5, л.  4]. С  июля 1941  г. состоял 
в команде ПВО музея, а с августа по октябрь находился на работах 
по сооружению оборонных рубежей в Можайском районе Москов-
ской области. 16 октября 1941 г. вступил добровольцем в Свердлов-
ский рабочий батальон. О дальнейшей судьбе исследователя пове-
ствуют скупые официальные данные Управления по персональному 
учету потерь сержантского и рядового состава действующей армии 
и  пенсионному обеспечению их семей, опубликованные на сайте 
«Мемориал». Служивший красноармейцем на Калининском фронте 
Н. А. Пупышев в  составе 664  стрелкового полка принимал участие 



75

ерюкова Е. А. Н. А. Пупышев как собиратель и исследователь…

в боях за Молвотицы — крупный транспортный узел и дивизион-
ный опорный пункт на юге Новгородской области, где и погиб 7 мар-
та 1942 г. под селом Дягилево [6]. 

Что же успел сделать Н. А. Пупышев и в каких областях реализо-
ваться за менее чем 10 лет работы в музее? 

Самые ранние материалы из  архива характеризуют его дея-
тельность как методиста. К их числу относятся «Методическая раз-
работка экскурсии. Легенда о Христе», «Маршрут и тезисы школь-
ной экскурсии “Религия на службе царизма”», «Тезисы и план до-
клада “Тематика отдела История ламаизма в  Бурят-Монголии”», 
«Отчет о командировке в г. Тюмень», «Проект профиля музея буд-
дизма-ламаизма в г. Улан-Уде», «Докладная записка о результатах 
обследования экспозиции музея народов СССР». Из  этого блока 
материалов наибольший научный интерес представляют послед-
ние три документа. Они являют собой примеры тех конкретных 
мероприятий, которые реализовывались ЦАМом в  качестве на-
учно-исследовательского учреждения всесоюзного значения по 
вопросам музейной антирелигиозной работы (данный статус был 
ему присвоен решением Совнаркома в 1934 г.) с целью «обобщения 
материала о работе провинциальных музеев, создания ряда посо-
бий по методике, методологии, технике антирелигиозного музей-
ного дела» [7]. 

По-видимому, вскоре после своего прихода в музей Н. А. Пупы-
шев наряду с методической и просветительской работой стал специ-
ализироваться на изучении буддизма. В 1936 г. он совершил экспеди-
цию в Бурятию в Агинский аймак с целью посетить закрытый тремя 
годами ранее Цугольский дацан. В его задачу входило собрать и от-
править в  Москву для пополнения музейной коллекции предметы 
буддийского культа. Их нехватка остро ощущалась в связи с необхо-
димостью построения новой экспозиции, посвященной первой по 
времени возникновения мировой религии — буддизму. В силу того, 
что ЦАМ ранее неоднократно подвергался критике музейных спе-
циалистов и простых посетителей за плоскостной характер развер-
нутых в  стенах бывшего Страстного монастыря экспозиции и  вы-
ставок, новую экспозицию планировалось строить исключительно 
на подлинных и объемных экспонатах. 

Результаты поездки Н. А. Пупышева нашли отражение в учетной 
документации ЦАМ, а также во втором блоке сохранившихся в ар-
хиве неопубликованных работ ученого  — в статье «Представление 



76

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

о рае Сукавади в буддизме (по материалам коллекций Центрального 
антирелигиозного музея)» (статья 1941 г. в двух экземплярах с незна-
чительными редакторскими правками) и «Обзоре экспозиции отдела 
“Буддизм-ламаизм” Центрального антирелигиозного музея» (1938 г.). 

Подводя итоги экспедиции 1936 г., Н. А. Пупышев отмечал, что 
«Центральному антирелигиозному музею были переданы из  это-
го дацана не все культовые комплексы, но их значительная часть… 
их объем поражает и исчисляется 3 вагонами, или 5000 отдельных 
экспонатов» [8, л.  2]. Книга поступлений экспонатов насчитывает 
199 листов и 858 наименований экспонатов и их комплексов, при-
везенных Н. А. Пупышевым. Как отмечал сам собиратель, боль-
шинство из экспонатов датировалось XIX — началом XX в., многие 
из  них были местного производства, однако подлинная ценность 
коллекции определялась тем, что она представляла собой «целые 
культовые и  художественные комплексы» [8, л.  2]. По признанию 
Н. А. Пупышева, «этот привоз вывел коллекцию по ламаизму на пер-
вое место среди имеющихся в ЦАМ собраний экспонатов» [8, л. 1]. 
Из числа поступивших на хранение предметов наибольший экспо-
зиционный интерес представляли: выделявшаяся своими размерами 
и располагавшаяся ранее в Майдари-сумэ доставленная в разобран-
ном виде знаменитая статуя Будды Майтреи (высотой более 7  м), 
«буддийский рай размером около 64 куб. метров», процессионный 
слон с декорированной цветными камнями попоной и повозкой для 
статуи Майдари, «библиотека “Ганжур” — сто десять томов в шелко-
вых обертках, хранящихся в двух деревянных шкафах», 385 статуэ-
ток из серии «1000 лам», юрта из войлока и др.

Результаты экспедиции были представлены в новом отделе по-
стоянной экспозиции «Буддизм-ламаизм». Есть основания полагать, 
что его автором и создателем был сам собиратель. В 1941 г. Пупышев 
составил ее обзор, в котором отмечал, что «коллекции по ламаиз-
му, имеющиеся в ЦАМе, представляют значительную историческую 
и художественную ценность по своему содержанию. В отделе “Буд-
дизма-ламаизма” посетитель может познакомиться не только с ос-
новными учениями буддийской и  ламаистской религии» [9, л.  1], 
но и «испытать удовольствие, осматривая редкие произведения ма-
лоизвестного у нас ламаистского искусства» [9, л. 5].

Центральное место в новой экспозиции занимала привезенная 
из  экспедиции 1936  г. многофигурная композиция «Сукхавати  — 
Чистая земля будды Амитабхи», или «буддийский рай». Она стала 



77

ерюкова Е. А. Н. А. Пупышев как собиратель и исследователь…

предметом подробного описания и анализа в статье Н. А. Пупыше-
ва «Буддийский рай Сукавади». Публикация наряду с  подробны-
ми сведениями о  том, где и  как располагались «буддийский рай» 
и другие молитвенные комплексы в пространственной структуре 
Цугольского дацана (эта часть статьи заслуживает особого вни-
мания, так как была составлена по результатам личных наблюде-
ний и обмеров), содержала еще более детальное описание того, как 
макет рая Сукхавати был реконструирован в ЦАМ и представлен 
зрителю. Формальное описание многофигурной композиции маке-
та выступало в качестве иллюстрации к анализу буддийского уче-
ния о  «небесной награде» и  его эволюции, которое рассматрива-
лось автором с точки зрения марксистской теории общественного 
развития и лежащей в его основе классовой борьбы. Исследователь 
писал: «Классовая сущность учения о рае в ламаизме проявляется 
прежде всего в том, что для достижения этого небесного блажен-
ства верующий должен был выполнять целый ряд предписаний, 
обрядов и жертвоприношений, сущность которых сводилась к ут-
верждению власти лам. <…> Учение о душе и о рае было не только 
средством обирания трудящихся ламами, но и имело определенное 
социальное значение. Учение об “небесной награде”, порожденное 
социальным неравенством, классовым и  национальным гнетом, 
было одним из основных способов оправдания этого социального 
неравенства и рабства» [8, л. 36, 38]. Начиная статью, автор выра-
жал надежду подготовить серию материалов, посвященных «опи-
санию ламаистских экспонатов» [8, л. 2], однако начавшаяся война 
не позволила этим планам осуществиться.

Третий блок архивных документов представляет результаты 
научной работы Н. А. Пупышева, связанной с  изучением ламаизма 
(под ним исследователь понимал «одну из  многочисленных сект 
буддизма, основанную Цзонхавой в к<онце> XIV в.» [10, л. 2]) среди 
бурят и  калмыков. Это восемь датированных 1936–1940  гг. черно-
вых статей («О ламаизме среди бурят-монголов», «Ламаизм в Бурят-
Монголии в XVII–XVIII вв.», «Ламаизм в Бурят-Монголии», «15-ле-
тие Бурят-Монгольской республики», «Хроника политических 
событий в  Бурятии в  марте  — июне 1917  г.», «Духовенство», «Ла-
маизм в Калмыкии в XVII–XVIII вв.», «Реакционная роль ламаизма 
в  Калмыкии в  XVIII  — нач. XX  вв.») и  подготовленная совместно 
с Б. Н. Вампиловым и В. П. Гирченко машинопись 1941 г. монографии 
«Буддизм и  ламаизм (Краткая история, происхождение, развитие, 



78

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

распространение в Индии, Тибете, Монголии и Бурят-Монголии)», 
которая подводила итог десятилетию его работы по данной пробле-
матике и включала в себя материалы, ранее проработанные в виде 
отдельных статей. Издание готовилось к  публикации Институтом 
языка, литературы и истории Бурято-Монгольской АССР. В отличие 
от архивных материалов из второго блока, связанных с изучением 
музейной коллекции, работы Н. А. Пупышева, направленные на из-
учение ламаизма, носят компилятивный характер и не отличаются 
научной новизной. 

Заканчивая обзор научной деятельности Н. А. Пупышева, мож-
но сделать вывод, что к началу 1940-х гг. он сложился как профес-
сиональный музейщик — опытный методист и успешный экспози-
ционер, лектор-антирелигиозник и  собиратель музейных коллек-
ций. Несмотря на это, при жизни исследователя была опубликована 
лишь одна его работа  — крошечная брошюра «Буддизм-ламаизм 
и его классовая сущность» [11], выпущенная Центральным советом 
Союза воинствующих безбожников для лекторов-антирелигиоз-
ников и активистов в качестве пояснительного текста к серии диа-
позитивов. Начавшаяся Великая Отечественная война прервала не 
только научную работу, но  и  жизнь исследователя, поэтому самое 
главное из задуманного — написать и опубликовать серию статей, 
рассказывающих о буддийской коллекции ЦАМ, — осталось неосу-
ществленным. 

Список литературы

1.	 Терюкова  Е. А. Узбекская коллекция Государственного музея истории рели-
гии: из истории формирования // Культурное наследие Узбекистана в собра-
нии Государственного музея истории религии. Ташкент, 2018. С. 47–57.

2.	 Терюкова Е. А., Алферова Н. В., Рунге К. Е. М. Шиллинг как исследователь ре-
лигиозных верований народов Кавказа: по материалам документальных 
и вещевых коллекций из собрания государственного музея истории религии 
//  Вестник Санкт-Петербургского университета. Серия «Философия и  кон-
фликтология». 2019. Т. 35. Вып. 3. С. 528–540.

3.	 Teryukova Е. G. P. Snesarev as a collector and Researcher of Central Asian Religious 
Beliefs (on the Materials of the Collection of the State Museum of the History of 
Religion, St. Petersburg, Russia) // Религиоведение. 2020. № 2. С. 121–126.

4.	 Терюкова  Е. А. Центральный антирелигиозный музей в  Москве и  изучение 
народной религиозности в  СССР в  1930–1940-х годах //  Труды по истории 
и антропологии религии. 1929–1946. СПб., 2019. С. 18–28. 

5.	 Центральный Антирелигиозный Музей. Служебные характеристики сотруд-
ников // Научно-исторический архив ГМИР. Ф. 31. Оп. 1. Д. 329. 



ерюкова Е. А. Н. А. Пупышев как собиратель и исследователь…

6.	 Информация из  донесения о  безвозвратных потерях. URL: https://obd-
memorial.ru/html/info.htm?id=1573982 (дата обращения: 10.06.2020).

7.	 Коган Ю. Новое в ЦАМе // Антирелигиозник. 1934. № 6. С. 36.
8.	 Пупышев Н. А. Статья. Буддийский рай Сукавади // Научно-исторический ар-

хив ГМИР. Ф. 31. Оп. 1. Д. 184. 
9.	 Пупышев Н. А. Обзор экспозиции отдела Буддизм — ламаизм Центрального 

антирелигиозного музея //  Научно-исторический архив ГМИР. Ф. 31. Оп.  1. 
Д. 273. 

10.	 Пупышев Н. А. Статья. Реакционная роль Ламаизма в  Калмыкии в  XVIII  — 
нач. XX вв. // Научно-исторический архив ГМИР. Ф. 31. Оп. 1. Д. 152.

11.	 Пупышев Н. Буддизм-ламаизм и  его классовая сущность (Пояснительный 
текст к серии диапозитивов). М., 1938.

https://obd-memorial.ru/html/info.htm?id=1573982
https://obd-memorial.ru/html/info.htm?id=1573982


80

Центральный антирелигиозный музей в Москве: 
этапы трансформации  (1926–1946 годы)
Мунькова Ю. В.
Центральный антирелигиозный музей в Москве…

Ю. В. Мунькова 
мл. науч. сотрудник, 
Государственный музей истории религии, 
Juliamunkova@gmail.com

Аннотация: Статья раскрывает три основных этапа становления Цен-
трального антирелигиозного музея в  Москве. Первый (1925–1929  гг.) 
неразрывно связан с деятельностью Б. П. Кандидова по устройству му-
зея и определяется агитационно-пропагандистскими задачами. Второй 
этап (1929–1937 гг.) связан с существованием музея в стенах Страстно-
го монастыря, где создается первая антирелигиозная экспозиция, по-
строенная на принципах диалектического материализма; начинается 
научная и  комплексная работа по комплектованию фондов. Третий 
этап (1937–1946 гг.) жизни музея проходил в бывшем храме Николая 
Чудотворца на Каляевской улице, где Центральный антирелигиозный 
музей постепенно становился музеем исторического профиля.
Ключевые слова: антирелигиозный музей, Центральный антирелиги-
озный музей (ЦАМ), Кандидов, антирелигиозная политика, антире-
лигиозная экспозиция.

Приход к власти большевиков подразумевал реализацию ново-
го отношения к религии. С одной стороны, нужно было искоренить 
ее влияние на государство и общество, с другой — сохранить наи-
более ценные памятники прошлого, к  которым относились и  раз-
личные объекты религиозного культа. Эти две в известном смысле 
противоборствующие тенденции в  начале 1920-х  гг. существовали 
параллельно и независимо друг от друга.

Подход, направленный на сохранение религиозных памятников, 
характеризовался отношением к ним как к объектам культуры, в ко-
торых на первое место выходила их художественная и историческая 
значимость. Характерными примерами являются музей-монастырь 
в Троице-Сергеевой лавре и Музей отжившего культа в Петрограде-
Ленинграде.

Активизация антирелигиозной пропаганды началась с  выхо-
дом в марте 1922 г. статьи В. И. Ленина «О значении воинствующего 
материализма». За ней последовала резолюция «О постановке анти-



81

Мунькова Ю. В. Центральный антирелигиозный музей в Москве…

религиозной агитации и пропаганды» 1923 г., в которой предписы-
валось вести агитацию и пропаганду в том числе «в форме живых 
и понятных лекций», а также «озаботиться выработкой особых ме-
тодов антирелигиозной пропаганды, в зависимости от социальной 
среды аудитории» [1].

Одним из вариантов воплощения в жизнь этих задач стало от-
крытие в Петрограде в 1923 г. Музея сравнительного изучения ре-
лигий, экспозиция которого в основном состояла из копий и репро-
дукций, сделанных с  оригинальных музейных предметов. Музей 
строился на основе разработок этнографа Л. Я. Штернберга о типо-
логии культур. Отбором предметов для выставки среди прочих со-
трудников Музея антропологии и  этнографии занимался его друг 
и коллега В. Г. Богораз. Их методологические подходы к истории ре-
лигии основывались на эволюционной теории культуры, а концеп-
туальные основы устройства выставочного пространства отвечали 
научно-просветительским задачам. Позднее они нашли воплощение 
в Антирелигиозной выставке в Эрмитаже (1930 г.) и первых экспо-
зициях Музея истории религии в  Казанском соборе. Эти подходы 
критиковались в те годы как «культурничеcкие», т. е. главным недо-
статком считалось то, что культурная работа велась в отрыве от по-
литики. Музейная деятельность Штернберга и Богораза восходила 
прежде всего к домарксистской и позитивистской традиции крити-
ческого изучения религии и была прямо противоположна агитаци-
онно-пропагандистскому методу борьбы с «отживающим культом» 
[2, с. 54, 61].

Одними из  первых массовых и  основных видов агитационно-
пропагандистской работы были стенгазеты и специальные уголки, 
где в краткой и доходчивой форме самодеятельного творчества ос-
вещались актуальные политические события. К  концу 1920-х  гг. 
уголки становятся общепринятым явлением; они могли дополнять-
ся и специальной антирелигиозной выставкой. Содержание антире-
лигиозных стенгазет-выставок во многом определялось печатными 
периодическими изданиями, из которых делались вырезки. 

В довоенный период в  СССР выходило около десяти различ-
ных наименований антирелигиозной периодики. При этом главным 
из них всегда оставалась газета «Безбожник», первый номер которой 
вышел в декабре 1922 г. Ее главенствующее положение объяснялось 
в известной степени той ролью, которую газета играла в формиро-
вании кружков атеистов на местах. Их объединение в августе 1924 г. 



82

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

вылилось в  организацию Общества друзей газеты «Безбожник» 
(ОДГБ), ставшую в июне 1925 г. Союзом безбожников (СБ), а в июне 
1929 г. — Союзом воинствующих безбожников (СВБ). Главный анти-
религиозный музей страны — Центральный антирелигиозный му-
зей (ЦАМ) — вырос из опыта кружковой работы вокруг газеты. 

Основатель музея Б. П. Кандидов, будучи преподавателем и ру-
ководителем кружка по антирелигиозной пропаганде в Тамбовской 
пехотной школе комсостава Красной армии, в  1924  г. подготовил 
план антирелигиозной выставки, которую не удалось развернуть, 
так как школа была расформирована, а  Б. Кандидов получил на-
значение в  Московскую военно-инженерную школу. Именно в  ее 
стенах на основе «уголка безбожника» была открыта осенью 1925 г. 
антирелигиозная выставка. В  этот период Кандидов задумывается 
о создании антирелигиозного музея. Его начинания поддерживает 
Московский губернский совет СБ. Весной 1926 г. антирелигиозное 
совещание при ЦК ВКП(б) признало необходимым создать Цен-
тральный антирелигиозный музей (ЦАМ). 15 октября 1926 г. Кан-
дидов приступил к работе в качестве его организатора. После ряда 
перипетий музей был открыт в начале 1927 г. в здании Московской 
военно-инженерной школы с отделами «Церковь и классовая борьба 
в царской России» и «Религия и Гражданская война». Здесь он про-
существует недолго, до 7 февраля 1927 г. [3, c. 265, 271–272, 276].

Затем ЦАМ переместился в  лабаз по адресу: Елецкий пере-
улок, д. 8. Это было темное и сырое складское помещение, которое 
совсем не годилось для музея. Обновленная экспозиция открылась 
к антипасхальной кампании 15 апреля 1928 г. В ней было два разде-
ла: «Православие на службе капитализма и самодержавия в России», 
«Религия и Октябрьская революция». Несколько витрин освещали 
темы «Церковь в  СССР» и  «Современное сектантство» [4, с. 296]. 
Стоит подчеркнуть актуальный политический характер названий 
разделов экспозиции, который характеризует общую тенденцию 
в устройстве антирелигиозных музеев конца 1920-х гг. — ориента-
цию на «идеологическое разоблачение» религии и церкви (в первую 
очередь Русской православной церкви) как чуждого мировоззрения 
и организации, служившей интересам эксплуататорских классов.

В том же году Кандидов собирает материал о работе музеев-мо-
настырей, в основном московских, и в следующем году издает книгу 
«Монастыри-музеи и  антирелигиозная пропаганда». Проанализи-
ровав содержание экспозиции и  деятельность музеев-монастырей, 



83

Мунькова Ю. В. Центральный антирелигиозный музей в Москве…

он делает вывод о том, что на момент создания книги антирелиги-
озная работа в них «нигде не ставилась» [5, с. 175]. Книга Кандидова 
в полной мере отразила намечавшиеся преобразования в музейной 
сфере. В 1927–1928 гг. лавинообразно закрываются и перепрофили-
руются историко-бытовые музеи, музеи-монастыри и музеи-церкви. 
Заканчивается политика, направленная на сохранение храмов лишь 
как памятников искусства и  старины, появляется необходимость 
в усилении антирелигиозной пропаганды. 

Вплоть до 1928 г. создание музея держалось исключительно на 
энтузиазме Кандидова. Организация ЦАМ была отягощена финан-
совыми сложностями, а также необходимостью поиска нового поме-
щения. Решению этого вопроса было посвящено несколько специ-
альных заседаний Комиссии по проведению декрета об отделении 
церкви от государства при ЦК ВКП(б), на которых было принято ре-
шение о передаче музею здания Страстного монастыря. В качестве 
даты открытия выбрали 1 мая 1929 г. [6, с. 239, 263]. 

Центральный антирелигиозный музей в Страстном монастыре 
открылся в срок в связи с проведением антипасхальной кампании, 
а после ее завершения был закрыт для «окончательной подготовки» 
и возобновил свою работу на постоянной основе во время II съезда 
Союза безбожников (июнь 1929 г.). Повторно открыв ЦАМ, Канди-
дов по состоянию здоровья вынужден был уволиться с должности 
директора музея. 

В рассматриваемый период происходит также переформати-
рование концептуальных основ гуманитарной науки, утверждается 
«единственно верный» по тому времени метод диалектического ма-
териализма. Этот процесс в музейной сфере начался после Перво-
го Всероссийского музейного съезда 1930  г. Официально методы 
пропаганды в  музейной сфере были закреплены постановлением 
Коллегии Наркомпроса «Об антирелигиозном музейном строитель-
стве» от 13 ноября 1931 г. В 1932 г. ЦАМ стал первым антирелигиоз-
ным музеем, построенным по принципу общественных формаций 
[7, c. 464]. 

В письме 1931  г. директора ЦАМ А. Николина, адресованном 
руководству Эрмитажа, содержится ориентировочная схема по-
строения отделов, соответствующая этому принципу: вводный  — 
выставка по очередной ударной антирелигиозной кампании; 
1)  «Диалектика природы и  общества»; 2)  «Религия в  первобытно-
коммунистическом или доклассовом обществе»; 3) Религия в древ-



84

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

невосточном обществе; 4) «Религия в рабовладельческом античном 
обществ»е; 5)  «Религия в  западноевропейском и  русском феодаль-
ном обществе»; 6)  «Религия в  капиталистическом обществе на За-
паде и в России»; 7) «Религия в обществе переходного периода» [8].

ЦАМ с 1933 г. стал методическим центром всесоюзного значе-
ния для антирелигиозных музеев. В 1935 г. сотрудники ЦАМ были 
направлены на Донбасс, в Харьков, Горький, Иваново для организа-
ции местных антирелигиозных музеев и помощи им в комплектова-
нии фондов [9]. Однако говорить о том, что ЦАМ стал образцовым 
антирелигиозным музеем, нельзя: он не отвечал в полной мере тра-
диционным требованиям, предъявляемым к музейной экспозиции. 
Доказательством этому служит докладная записка Е. Ярославского 
от 14  апреля 1934  г., в  которой он так характеризует экспозицию 
музея: «В большинстве отделов ЦАМа изобилует фото и иной пло-
скостной материал, не представляющий музейной ценности. Экс-
позиция в  значительной степени в  отдельных темах превращена 
в  стенгазету» [10]. При этом утверждать, что в  экспозиции ЦАМ 
в 1934 г. полностью отсутствовали объемные подлинные предметы, 
нельзя. В заметке газеты «Безбожник» 1934 г., посвященной пятиле-
тию музея, перечислены разнообразные музейные предметы, кото-
рые на тот момент были представлены в экспозиции: «…шаманский 
бубен и  шаманские костюмы, различные иконы, картины, лепные 
(скульптурные) изображения богов, христианские “мощи”, царские 
кресла, орудия и оружие дикарей, скелеты, походная церковь, при-
надлежности сектантского религиозного обихода, египетская мумия 
и множество других вещей» [11, л. 13].

В 1936 г. в ходе реконструкции центра Москвы музею было вы-
делено новое здание по адресу: ул. Каляевская, д. 23 (бывший храм 
Николая Чудотворца). Как сообщал сотрудник музея С. Ю. Гинзбург, 
предполагалось, что в новом здании разместятся двенадцать экспо-
зиционных залов, в которых появятся пять новых тематических от-
делов («Религия и атеизм в Средние века», «Религия и атеизм в Новое 
время», «Классовая сущность иудаизма, ислама и буддизма-ламаиз-
ма»), а уже имеющиеся отделы будут «значительно расширены». Пе-
рестройку помещения под новый музей планировалось завершить 
к  маю 1937  г., после чего хотели начать работу «по оформлению 
новой выставки, к которой музей сейчас усиленно готовится». Пла-
нируемый переезд должен был способствовать превращению ЦАМ 
из «антиправославного в музей истории религии и атеизма» [12]. 



85

Мунькова Ю. В. Центральный антирелигиозный музей в Москве…

Можно предположить, что намечаемое изменение характера 
антирелигиозной работы в ЦАМ во многом было обусловлено при-
нятием в 1936 г. новой, «сталинской» конституции, где большое вни-
мание уделялось правам и свободам граждан (в том числе в области 
религии). В связи с этим показательна статья М. Кузнецова, опубли-
кованная в журнале «Советский музей» в январе 1937 г. «О научной 
в  кавычках работе Центрального антирелигиозного музея». В  ней 
говорится о том, что ЦАМ до сих пор никакой серьезной и глубокой 
научной работой в области изучения истории религии и атеизма не 
занимался. «ЦАМ упорно продолжает оставаться учреждением, сто-
ящим на уровне 1928–1929 годов», — говорится в статье [13, с. 18]. 
Экспозиция ЦАМ также критикуется за то, что в ней нигде не пред-
ставлены ислам, буддизм, католицизм, недостаточно показана роль 
сектантства.

В этом же январском номере журнала «Советский музей» за-
ведующий отделом музеев Наркомпроса РСФСР Ф. Я. Кон в  ста-
тье «Беседы с музейными работниками» предлагает среди прочего 
в экспозициях антирелигиозных музеев «сопоставлять непорочное 
зачатие, долженствующее доказать божественное происхождение 
Христа, с аналогичными легендами в буддизме. То же с “вознесени-
ем”» [14, c. 3]. Кон предлагает использовать ту самую методологию 
сравнительного религиоведения, которая в  свое время критикова-
лась как «культурническая» в связи с Антирелигиозной выставкой 
1930 г. в Эрмитаже (см.: [15]). 

Статьи М. Кузнецова и Ф. Кона свидетельствуют о том, что в кон-
це 1930-х  гг. упрощенные агитационно-пропагандистские приемы 
борьбы с религией признаются устаревшими и даже в значительной 
степени «ошибочными». Предлагается возврат к  сравнительному 
методу, который не противоречил установкам диалектического ма-
териализма. Предпринимается новая попытка соединить актуаль-
ные социально-политические задачи и достижения современной на-
уки. Можно предположить, что приведенная выше критика усили-
ла процесс преобразования ЦАМ в музей исторического профиля: 
в музее продолжалось комплектование фондов, организовывались 
этнографические экспедиции [16, с. 20–25; 17, с. 178]. В 1937 г. ЦАМ 
впервые профинансировал археологические раскопки (Пятницкий 
могильник в г. Муроме) [18, с. 193–212]. Впрочем, освоение фондов 
после переезда шло медленно. Журнал «Советское искусство» (1938, 
№ 2) сообщал, что музей «плохо использует свои материалы. Толь-



86

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

ко один-два наиболее ярких документа включены в  экспозицию, 
а остальные лежат мертвым грузом в архиве». К началу 1938 г. музей 
имел шесть экспозиционных залов [19]. 

Несмотря на объективные трудности, ЦАМ продолжал работу 
для посетителей. В 1939–1940 гг. в нем имелись следующие отделы: 
«Наука и  религия», «Происхождение религии», «Религия и  атеизм 
в древнем мире», «Религия и атеизм в западноевропейском Средне-
вековье», «Религия и  атеизм в  истории народов СССР», «Великая 
Октябрьская Социалистическая революция в СССР и борьба про-
тив религии» [20, c. 246; 21].

Процесс выработки новой методологии работы антирелигиоз-
ных музеев продолжался вплоть до начала Великой Отечественной 
войны. Об этом свидетельствуют такие факты, как подготовка про-
екта «Положение и  профиль областного антирелигиозного музея» 
(разработан в середине 1940 г. ЦС СВБ) и проведение в марте 1941 г. 
Всесоюзного совещания работников антирелигиозных музеев. 

В настоящее время мы не располагаем данными о том, в какой 
мере эти тенденции отразились в экспозиционной и научно-просве-
тительской деятельности ЦАМ. В целом она заслуживает дополни-
тельного и тщательного изучения, прежде всего на основе сохранив-
шихся архивных материалов.

Великая Отечественная война изменила религиозную полити-
ку руководства страны. 20 февраля 1942 г. постановлением Прези-
диума ЦС СВБ СССР Центральный антирелигиозный музей был 
переименован в  Центральный музей истории религии и  атеизма. 
Как отмечалось в документах той поры, «переименование явилось 
следствием всей предыдущей собирательской, научно-исследова-
тельской и  экспозиционной работы музея, а  не просто переменой 
вывески» [22, c. 26]. В январе 1946 г. музей переводится в ведение АН 
СССР. Затем в  соответствии с  распоряжением Совета министров 
СССР от 14 декабря 1946 г. и Постановлением президиума АН СССР 
от 20 марта 1947 г. музей ликвидируется и его коллекция передает-
ся в Ленинградский музей истории религии в Казанском соборе [23, 
c. 27; 24, с. 59, 307]. 



87

Мунькова Ю. В. Центральный антирелигиозный музей в Москве…

Список литературы

1.	 О постановке антирелигиозной агитации и  пропаганды, 1923  г. //  Россий-
ский правовой портал: Библиотека Пашкова. URL: https://constitutions.
ru/?p=23091 (дата обращения: 12.09.2020).

2.	 Шахнович  М. М. «Культурничество» или «агитпроп»: антирелигиозные экс-
позиции в Петрограде/Ленинграде в 1920-е годы // Труды Государственного 
музея истории религии. Вып. 19. СПб., 2019. С. 54–63.

3.	 Кандидов  Б. П. Путь борьбы. Воспоминания о  работе по организации Цен-
трального антирелигиозного музея //  Советское государство и  религия. 
1918–1938  гг. Документы из  Архива государственного музея истории рели-
гии. СПб., 2012. С. 263–316.

4.	 Кандидов  Б. П. Путь борьбы. Воспоминания о  работе по организации Цен-
трального антирелигиозного музея //  Советское государство и  религия. 
1918–1938  гг. Документы из  Архива государственного музея истории рели-
гии. СПб., 2012. С. 263–316.

5.	 Кандидов Б. П. Монастыри-музеи и антирелигиозная пропаганда. М., 1929. 
6.	 Протоколы Комиссии по проведению отделения церкви от государства при 

ЦК РКП(б) — ВКП(б) (Антирелигиозной комиссии). 1922–1929 гг. М., 2014. 
7.	 Коган Ю. Музей в борьбе против религии // Воинствующее безбожие в СССР 

за 15 лет. М., 1932. С. 462–474.
8.	 Архив Государственного Эрмитажа: Ф. I. Оп. V. Ед. хр. 1216 (2): 1931 г. Л. 4–6.
9.	 Переписка ЦАМа об оказании методической помощи местным краеведче-

ским музеям, клубам, МТС и др. // ЦГАЛИ СПб. Ф. 195. Оп. 1-1. Д. 12.
10.	 Докладная записка Наркому просвещения от Е. Ярославского от 14  апреля 

1934 г. // ЦГАЛИ СПб. Ф. 195. Оп. 1-1. Д. 5. Л. 1–1 об.
11.	 Ковалев  Ф. Пять лет Центрального антирелигиозного музея //  Безбожник. 

1934. № 6. C. 12–13.
12.	 Гинзбург С. Центральный антирелигиозный музей // Безбожник. 1936. № 11. 

С. 8.
13.	 Кузнецов М. О научной в кавычках работе Центрального антирелигиозного 

музея // Советский музей. 1937. № 1. С. 17–22.
14.	 Кон Ф. Я. Беседы с музейными работниками // Советский музей. 1937. № 1. 

С. 1–3.
15.	 Шахнович  М. М. «Культурничество» или «агитпроп»: антирелигиозные экс-

позиции в Петрограде/Ленинграде в 1920-е годы // Труды Государственного 
музея истории религии. Вып. 19. СПб., 2019. С. 54–63.

16.	 Терюкова  Е. А. Центральный антирелигиозный музей в  Москве и  изучение 
народной религиозности в  СССР в  1930–1940-х годах //  Труды по истории 
и антропологии религии. 1929–1946. СПб., 2019. С. 18–28.

17.	 Материалы экспедиций Центрального антирелигиозного музея по изучению 
народной религиозности в 1934–1943 гг. // Труды по истории и антропологии 
религии. 1929–1946. СПб., 2019. C. 169–235.

18.	 Карпов  А. В. Археолог К. Я. Виноградов как исследователь религиозных ве-
рований народов Восточной Европы //  История религиоведения и  интел-
лектуальная история России XIX  — первой половины XX  века. СПб., 2018. 
С. 185–212.

19.	 Сухов  В. Антирелигиозный музей //  Советское искусство. 1938. 12  февр. 
№ 18 (424). С. 2.

https://constitutions.ru/?p=23091
https://constitutions.ru/?p=23091


Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

20.	 Карпов А. В. Пятницкий археологический комплекс в древнем Муроме: исто-
рия изучения и вопросы интерпретации // Евразия: духовные традиции на-
родов. 2012. № 3. С. 241–255.

21.	 Зайцев  Г.  Религия и  атеизм в  истории народов СССР //  Советский музей. 
1939. № 1. С. 43–48.

22.	 Терюкова  Е. А. Центральный антирелигиозный музей в  Москве и  изучение 
народной религиозности в  СССР в  1930–1940-х годах //  Труды по истории 
и антропологии религии. 1929–1946. СПб., 2019. С. 18–28.

23.	 Терюкова  Е. А. Центральный антирелигиозный музей в  Москве и  изучение 
народной религиозности в  СССР в  1930–1940-х годах //  Труды по истории 
и антропологии религии. 1929–1946. СПб., 2019. С. 18–28. 

24.	 Шахнович М. М., Чумакова Т. В. Музей истории религии Академии наук СССР 
и российское религиоведение (1932–1961). СПб., 2014. 



89

Указатель «Антирелигиозная литература за 12 лет  
(1917–1929)» как культурный мемориал*
Шахнович М. М.
Указатель «Антирелигиозная литература за 12 лет (1917–1929)

М. М. Шахнович 
д-р филос. наук, проф., 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
m.shakhnovich@spbu.ru

Аннотация: В статье рассматривается указатель по антирелигиозной 
литературе, изданный в 1930 г. в Москве в издательстве общества «Без-
божник». Автор использует введенный британским историком Эдвар-
дом Чейни термин «культурный мемориал» с целью определения значе-
ния этого указателя для современной науки о религии. Автор считает, 
что его сейчас следует читать так, как предлагал в своей книге «Пре-
следования и искусство письма» Лео Штраус читать сочинения авто-
ров, написанные в условиях притеснений: они писались «между строк», 
и мы их должны читать «между строк». Обращается внимание на то, 
что в  этом указателе «между строк» упомянуты не только труды по 
истории, антропологии и социологии религии, но и литература религи-
озного содержания, включая богословские труды и священные книги. 
В статье кратко освещается неизвестная ранее судьба автора указателя 
Я. Глана.
Ключевые слова: антирелигиозная литература в  СССР, Я. Глан, куль-
турный мемориал, наука о религии в СССР.

Современный британский историк культуры Эдвард Чейни 
ввел в  употребление термин «культурный мемориал», считая, что 
этим словом можно охарактеризовать любой конкретный объект, 
по которому реконструируется прошлое. Культурными мемориала-
ми могут быть названы как выдающиеся памятники искусства, так 
и любой артефакт, хранящий память о прошлом. Важно, что такой 
мемориал читается совершенно по-другому спустя определенное 
время и получает иное значение, чем то, которое он имел в ту эпо-
ху, когда был создан. Скажем, древние греки думали, что гигант-
ские статуи у Фиванского некрополя представляют собой Мемнона, 
сына зари Эос, героя Троянской войны, царя эфиопов, а на самом 
деле — это погребальные статуи фараона Аменхотепа III, жившего 
в XIV столетии до н. э. 

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского научного 
фонда № 16-18-10083.

mailto:m.shakhnovich@spbu.ru


90

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

Мы знаем, что память может сохраняться в вещах. Важную роль 
в личной культуре памяти играют фотографии, записки, открытки, 
дневники, сувениры, т. е. предметы, хранящие память о чем-то или 
о ком-то. Можно ли считать библиографический указатель культур-
ным мемориалом? Научные работники очень часто пользуются раз-
ными библиографическими указателями, рекомендуют их студен-
там, составляют их сами. Что эти указатели могут хранить, кроме 
информации о книгах?! Когда вообще появляются библиографиче-
ские указатели? 

Рассматриваемый нами библиографический указатель  — энци-
клопедического типа. Полностью он называется так: «Антирелигиоз-
ная литература. Аннотированный систематический указатель книг, 
брошюр и  журнальных статей по вопросам религии и  антирелиги-
озной пропаганды» [1]. Он издавался в Москве в издательстве «Без-
божник» тремя выпусками, начиная с 1929 по 1932  г. Первая часть, 
подготовленная в 1929 г., называлась «Антирелигиозная литература 
за 12 лет», т. е. автор сразу отмечал, что в указатель вошла литература, 
изданная с момента начала новой эры — от года революции. 

Автор указателя — Я. Глан. До недавнего времени невозможно 
было установить, кто это, хотя известны были некоторые другие пуб- 
ликации 1920 — начала 1930-х гг., подписанные этим именем. Было 
очевидно, что автор был близок к  Московскому отделению Союза 
безбожников и занимался переводами с трех европейских языков —  
с  английского, немецкого, французского, подготовкой библиогра-
фических указателей, хрестоматий и справочников. В 1932 г. в сбор-
нике «Происхождение религии в  понимании буржуазных ученых. 
Сборник статей М. Гальбвакса, Дж. Фрэзера, Ф. Лемана и  К. Клеме-
на» был опубликован первый перевод труда Мориса Хальбвакса 
в России — его брошюры «Происхождение религиозного чувства по 
Дюркгейму», написанной в 1925 г. Этот перевод был сделан Я. Гла-
ном. В  1928  г. он перевел книгу Дж. Фрэзера «Золотая ветвь» (вы-
шла в издательстве «Атеист», затем была несколько раз переиздана), 
а также сочинение Люсьена Леви-Брюля «Первобытное мышление», 
которое вышло с предисловием редактора «Атеиста», члена Акаде-
мии наук СССР Н. Я. Марра, профессора университета В. К. Николь-
ского и самого Леви-Брюля (вышла в том же издательстве «Атеист» 
в  1930  г.). Следующие его переводы  — Э. Б. Тейлора «Первобыт-
ная  культура» и  Л. Леви-Брюля «Сверхъестественное в  первобыт-
ном мышлении. Первобытная мифология. Мифический мир австра-



91

Шахнович М. М. Указатель «Антирелигиозная литература за 12 лет (1917–1929)

лийцев и папуасов» — вышли в 1937 г. и 1939 г. соответственно без 
указания имени переводчика. 

То, что эти книги переводил Я. Глан, и  кто такой Я. Глан, ста-
ло ясно совсем недавно, когда в издательстве «Возвращение» была 
опубликована лагерная переписка Якова Матвеевича Гольмана (это 
настоящая фамилия Глана) с  его женой [2]. Я. М. Гольман родился 
в 1894 г. в Могилевской губернии, в 1910-м поступил в Московский 
университет, после революции работал лектором Наркомпроса. 
В  1920  г. был арестован в  первый раз и  содержался в  заключении 
до 1922 г. С середины 1920-х гг. работал в различных газетах и жур-
налах, в  том числе в изданиях СВБ, журнале «Безбожник» и изда-
тельстве «Атеист» как историограф, библиограф и переводчик. Пе-
чатался под псевдонимом Я. Глан. В ноябре 1939 г. был арестован во 
второй раз, осужден по 58-й статье на 5 лет лагерей, отбывал срок 
в Карлаге (Казахстан). В 1944 г. освобожден, в 1946 г. смог выехать 
в Московскую область. В 1949 г. арестован в третий раз, приговорен 
к 10 годам заключения, отбывал его в лагере в Тайшете. В 1956 г. ос-
вобожден. Реабилитирован.

Судя по указателю, составленному Я. Гланом, до середины 
1930-х гг. в стране наряду с антирелигиозной пропагандой и гоне-
ниями на церковь (следовало бы сказать, что вопреки этому) велись 
исследования как по истории религии, так и по антропологии и пси-
хологии религии. Только в первой части издания представлено опи-
сание 2306 наименований, при этом очевидно, что указатель отмеча-
ет не только специфическую антирелигиозную и антиклерикальную 
литературу. Структура справочника практически полностью совпа-
дает со структурой современных библиотечных классификаторов 
по религии: теоретические труды, история религии, начиная от про-
исхождения религии до современных трансформаций и новых ре-
лигиозных движений, философские сочинения, научно-популярные 
работы, методические пособия. Большинство наименований со-
держит краткий комментарий или синопсис. Указатель показывает 
колоссальный интерес к научному изучению религии, который по-
явился после снятия цензурных ограничений весной 1917 г. 

Развитию в России науки о религии, безусловно, мешала духов-
ная цензура, которой подвергались любые сочинения, если в  них 
имелись места, относящиеся или к догматам веры, или к священной 
истории. Под запрет попадали отдельные темы или целые направ-
ления исторических и филологических исследований. Так, в 1844 г. 



92

Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

была не допущена к защите в Московском университете диссерта-
ция историка П. Н. Кудрявцева «Папство и империя в IX, X, XI и на-
чале XII столетия» из-за того, что в ней были усмотрены «сочувствие 
к  папской власти и  противоречия учению православной церкви» 
[3, с. 174]. В  1860  г. был изъят подготовленный А. Н. Афанасьевым 
сборник «Русские народные легенды», который включал более 
30 народных сказаний о Христе и святых. В особо тяжелых услови-
ях находились отечественные исследователи, стремящиеся изучать 
историю христианства и  библеистику. В  1897  г. С. Н. Трубецкой, 
с  сожалением отмечая вынужденную необходимость сокращения 
раздела об иудаизме при переводе на русский язык книги А. Мен-
зиса «История религий», писал: «Мы не можем думать без глубокой 
скорби о тех условиях, которые делают науку Ветхого и Нового За-
вета совершено недоступной для русского читателя, поддерживая 
постыдное равнодушие, суеверие, невежество и дилетантизм в этой 
важнейшей отрасли знания, столь всесторонне и широко разрабо-
танной европейской наукой. Нам хотелось бы знать, кто и что вы-
игрывает от такой постановки дела; в нравственной оценке ее двух 
мнений быть не может… вместо науки, вместо критического из-
учения, одушевленного высшим интересом истины и исторической 
правды, — изучения, которое не может не вести к величайшим по-
ложительным приобретениям, — господствует невежество, поверх-
ностное легкомысленное отрицание. Такое отрицание может быть 
побеждено только знанием, основательным ознакомлением с пред-
метом, а не гонением на науку» [4, с. 57–58].

Именно поэтому известный специалист в  области религий 
Древнего мира Н. М. Никольский, выступая на торжественном со-
брании Белорусского университета в  октябре 1922  г. с  докладом 
«Религия как предмет науки», сказал, что для безостановочного раз-
вития науки о религии необходима такая же свободная «от всяких 
привходящих презумпций» атмосфера и обстановка, как и для вся-
кой другой науки. Историк религии должен иметь не только фор-
мальное, но и фактическое право совершенно свободно и без всяких 
оглядок и оговорок заниматься своими исследованиями, как и хи-
мик, физик, математик, лингвист или этнолог [5]. Как известно, это-
го не произошло.

В определенном смысле указатель, о котором идет речь, можно 
читать так, как предлагал это делать в своей книге «Преследования 
и  искусство письма» Лео Штраус в  отношении авторов, писавших 



93

Шахнович М. М. Указатель «Антирелигиозная литература за 12 лет (1917–1929)

в  условиях притеснений. Их сочинения писались «между строк», 
и мы их должны читать «между строк». Какие издания упомянуты 
в этом указателе «между строк»?

Глан пишет в предисловии: «Настоящий указатель имеет в виду 
антирелигиозника-активиста, библиотекаря, педагога и  подготов-
ленного читателя, интересующегося вопросами религии и  антире-
лигиозной пропаганды. Он охватывает не только антирелигиозную 
в строгом смысле литературу, но и такие произведения, которые по 
своему содержанию могут быть использованы хотя бы косвенно для 
антирелигиозной пропаганды» [1, с. 3]. Поэтому в  указателе много 
религиозной литературы. Мы можем проследить, как сокращается ее 
количество год от года, но в конце 1920-х гг. она издается: это и Би-
блия, и отдельные издания Нового Завета, и Псалтырь. Упоминают-
ся, например, опубликованный отчет о четвертом Всесоюзном съезде 
евангельских духовных христиан; сборники духовных песнопений 
с нотами и даже сочинение Нестора, епископа Камчатского «Расстрел 
Московского Кремля. Издано с благословения Священного Синода» 
(М., 1917). Наряду со сборником «Комсомольская пасха» издательства 
«Красная новь» мы видим книгу Анни Безант «Загадки жизни и как 
теософия отвечает на них» (1918 г.) или книгу М. О. Гершензона «Ключ 
веры (Очерк по философии иудаизма)» (Пг., 1922). Книги Лосского 
и  Карсавина соседствуют с  работами Лукачевского и  «Постановле-
ниями собора св. Древлеправославной церкви Христовой» (М., 1926). 
Иногда наименование сопровождается краткой аннотацией, иногда 
вместо нее дается оглавление, как это сделано для книги Э. Радлова 
«Этика», изданной в  1921  г. и  значащейся в  указателе под номером 
2278. Под номером 2267  числится брошюра «Правда о  Временном 
высшем церковном совете и о Нижегородском митрополите Сергии», 
изданная Донским епархиальным советом (Новочеркасск, 1927). Име-
ется и комментарий библиографа: «Документ, небезынтересный для 
внутренней церковной грызни» [1, с. 239]. 

Подводя итог, следует сказать, что в  начале XXI  в. нас скорее 
интересуют не сами книги, брошюры и статьи, которые включены 
в этот указатель, а то, по каким принципам он сформирован, какую 
цель преследовал перед собой его составитель почти сто лет назад. 
Интересны ремарки, комментарии, оценки, данные библиографом. 
Думается, что это не просто список литературы, а памятник очень 
сложной эпохи, который мы можем рассматривать как сувенир 
из прошлого, как культурный мемориал.



Изучение религии в СССР в 1920–1930-х годах 

Список литературы

1.	 Глан Я. Антирелигиозная литература. Аннотированный систематический 
указатель книг, брошюр и журнальных статей по вопросам религии и анти-
религиозной пропаганды. М., 1930.

2.	 Москва, Владыкино, Караганда, Тайшет. Подцензурные письма, 1940–
1956 / сост. О. Я. Гольман, С. Я. Чернавский. М., 2011. 

3.	 Шахнович М. М. Изучение религии в России в конце XIX — первой четверти 
ХХ  века: от  феноменологического описания к  критическому исследованию 
// Государство, религия и церковь в России и за рубежом. 2018. № 1. С. 171–195.

4.	 Трубецкой С. Н. К  библиографии истории религий //  Вопросы философии 
и психологии. 1897. Кн. 1 (36). С. 55–68. 

5.	 Никольский Н. М. Избранные произведения по истории религии. М., 1974. 
С. 16–34.



95

ФИЛОСОФСКИЕ АСПЕКТЫ  
ИСТОРИИ РЕЛИГИИ

Пересторонин В. А.
Платон из Евангелий: риторика Цельса…

Платон из Евангелий: риторика Цельса 
в поисках философских корней христианства*

В. А. Пересторонин 
бакалавр религиоведения, студент 1-го курса магистратуры, 
направление «Религиоведение» 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
perestoroninvalentin@yandex.ru

Аннотация: В статье исследуется восприятие раннего христианства 
представителями греко-римской культуры. Рассматривая христи-
анство как учение, основанное иудейским бунтарем Иисусом, автор 
II в. Цельс пытается определить его философские источники. Цельс 
использует разнообразные приемы сравнения и  аналогий, позволя-
ющие ему поставить христианство в  зависимость от более древних 
философских школ и религиозных культов. В работе акцентируется 
риторический характер текста, выражающийся в обращении автора 
с  источниками и  характере цитирования. Оценки Цельса исходят 
из общей цели доказать, с одной стороны, отсутствие новизны в хри-
стианстве, с другой — полную зависимость христианства от аутентич-
ных, по его мнению, и более древних учений. 
Ключевые слова: риторика, Цельс, Ориген, раннее христианство, фи-
лософия, платонизм. 

Греческая философия на протяжении первых веков нашей эры 
становилась как средством апологетики, так и предметом критики 
со стороны христиан. Уже в  этот период их противники обраща-
ют внимание на содержание нового учения, хотя и  оценивают его 
по-разному. Оценка делается исходя из  сравнения с  доктринами 
античных философских школ. Наиболее полный, сохранившийся 
во фрагментах, антихристианский трактат Αληθὴς Λόγος («Истин-

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского фонда фунда-
ментальных исследований № 18-011-01123.



96

Философские аспекты истории религии 

ное слово») принадлежит философу II в. Цельсу. Текст дошел до нас 
в  составе апологетического сочинения Оригена «Против Цельса» 
(приводимые в статье фрагменты греческого текста цитируются по 
изданию Марковича [1] и в переводе А. Б. Рановича [2]). Нам пред-
ставлена оценка христианского учения, которую Цельс делает исхо-
дя из сопоставления его с философскими школами, а также с извест-
ными ему религиозными культами. 

Рассматривая работу Цельса в качестве источника по социаль-
ной, религиозной и  интеллектуальной истории II  в., необходимо 
принимать во внимание ее риторический характер. Приводимые 
в  ней факты отобраны автором в  соответствии с  потребностями 
полемического произведения, их оценка производится скорее с це-
лью воздействия на читателя, нежели с целью беспристрастного 
описания положения вещей. В литературе уже было отмечено, что 
не только философский, но  и  риторический контекст («вторая со-
фистика») должен быть принят во внимание при анализе «Истин-
ного учения». В этом деле нужно учитывать «горизонт понимания 
и ожидания» (нем.Verstehens- und Erwartungshorizont), который мог 
предполагаться у читателей [3]. То, что нам доступен не весь трак-
тат, а лишь избранные цитаты и изложения, лишь усложняет анализ 
и восприятие этой его стороны. Риторический пласт работы Цельса 
является не просто подспорьем в понимании его мысли, но может 
стать ключом к полемической сущности трактата: большой по объ-
ему, с последовательными перечислениями и пространными цита-
тами, он не был публичной речью, тем не менее мог содержать ее 
элементы. Вот почему при оценке суждения Цельса о происхожде-
нии христианского учения следует принимать во внимание рито-
рическую составляющую. К тому же, если учитывать то, что Цельс 
пользовался христианскими письменными источниками, в частно-
сти Евангелиями, делал он это без научного к ним подхода [4]. 

Многоуровневым является вопрос о том, какую роль в разви-
тии христианского учения играет философия. Проблема отношения 
христианства к философии состоит вовсе не в том, что отношение 
может выражаться в  аффилиации или ее отсутствии. Последняя 
установка как раз характерна для враждующих сторон в полемике 
христиан и их оппонентов: в то время как Цельс обвиняет христиан 
в искажении и пренебрежении и к философии, Ориген отстаивает 
точку зрения, согласно которой любая истина, в том числе философ-
ская, возможна лишь благодаря христианской религии. Фрагменты 



97

Пересторонин В. А. Платон из Евангелий: риторика Цельса…

«Истинного слова», тем не менее должны быть проанализированы 
на предмет того, что античные знатоки могли сказать о философии 
в христианстве.

Первый возникающий вопрос — можно ли при помощи Цельса 
установить, как христиане использовали наследие античных фило-
софов в создании своего учения? Исходя из проведенного в преды-
дущей части сравнения полемической аргументации Цельса и его со-
временников, нельзя ответить однозначно положительно, поскольку 
в своем произведении он апеллирует к древней мудрости, объеди-
няя таким образом все религии империи, а заодно всех философов, 
поэтов и чудотворцев против иудеев и христиан. Это позволяет ему 
свободно трактовать сложные отношения философии и христиан-
ства. Собственно, целью философа является доказательство того, 
что учение христиан есть по своей сути неумело выполненная ком-
пиляция известных древним народам и мудрым людям истин. Бо-
лее того, зачастую искаженная! И Цельс стремится истолковать ее 
по своему разумению. Большая часть его изысканий относительно 
философских корней христианства начинается с характерных слов 
в пятой книге Оригена: «Ну, если у них нет никакого источника их 
учения, давайте исследуем само учение; при этом прежде всего надо 
изложить то, что они, плохо восприняв от других, извратили по не-
вежеству, проявив с самого начала сразу неприличную смелость на-
счет предмета, которого не знают» (V, 65). 

Первое, что отмечает Цельс, это понимание христианами транс-
цендентности, непознаваемости божества, что, по его мнению, вос-
принято от Платона (VI, 3–9). Восприняв это как утверждение совер-
шенной невозможности рассуждать о Боге, христиане отвергли вся-
кую философию (приводится отрывок из упоминавшегося VII письма 
Платона). Платон считает иначе, говорит Цельс: «… пользуясь вопро-
сами и ответами, он просвещает разум у последователей его фило-
софии» (VI, 7). Далее утверждается, будто христиане «говорят, что 
мудрость в людях есть безумие перед богом» (VI, 12). Ориген считает 
эти слова искаженной цитатой из Павла (1 Кор. 3:19), возникшей «из 
ложных пересказов» (ἐκ παρακουσματίων). Принимая, с одной сторо-
ны, риторическое значение приводимых, по всей видимости устных 
(здесь от имени христиан употреблено слово «φαμέν»), цитат, с дру-
гой стороны, стремление самого Оригена выставить цитаты Цельса 
в качестве искажения Писаний (он говорит про Цельса: «…и даже не 
знающего наши Писания» — «οὐδέ τάς λέξεις ἡμῶν εἰδότος»), трудно 



98

Философские аспекты истории религии 

однозначно сказать, цитирует ли Цельс здесь кого-то или интерпре-
тирует услышанное. Так или иначе, он хочет доказать: мнение, что 
«одна мудрость человеческая, божественная же иная» (VI, 12), заим-
ствовано у греческих мудрецов. Для этого он приводит цитаты из со-
чинений Гераклита и Платона, после чего обвиняет христиан в том, 
что те излагают божественную мудрость, избегая человеческой. Эта 
часть позволяет увидеть, как воспринималось отношение христиан 
к диалектике и школьной философии, в особенности в Средней Ака-
демии, в которой культивировалась способность приводить сужде-
ния к неразрешимым противоречиям. 

Далее Цельс начинает разбирать христианские добродетели. 
Обсуждение этических понятий вновь перемежается рассуждением 
о  трансцендентности Бога и  соответственными цитатами из  Пла-
тона. Если верить Оригену, этот порядок соответствует порядку 
Цельса (VI, 16: μετὰ ταῦτα … εἰπόντος). Отсюда, между прочим, 
можно сделать предположение, что Цельс при написании не соби-
рался делить текст тематически, а скорее мог приводить христиан-
ские параллели к  последовательно разбираемому тексту Законов 
(сначала цит. IV, 715 sq., затем V, 743 sq.). Приводимая первая ци-
тата из «Законов» призвана показать, что христианское «смиренно- 
мудрие» (Ранович: «τὰ περί ταπεινοφροσύνης») не есть их собствен-
ная заслуга, а  является непонятым философским рассуждением. 
Следующая этическая добродетель, которую обсуждает Цельс,  — 
нестяжание. Приводимой цитате про верблюда, проходящего через 
игольное ушко (VI, 16) также ставится в соответствие вторая цита-
та из «Законов». При этом Цельс говорит, что такая трактовка есть 
искажение, произведенное самим Иисусом, что можно расценивать 
как подтверждение его знакомства с речениями или Евангелиями 
(устно или письменно). 

Последующий раздел (VI, 21–41) посвящен описанию у христи-
ан представления о  семи небесах (VI, 21–23), «вычерченной фигу-
ры», по словам Оригена, напоминающей ему диаграмму офитов (VI, 
24–38), и использования магии (VI, 39–41). Лишь первое представле-
ние он сопоставляет с философией, связывая его с описанием Пла-
тона. Однако далее все эти представления сопоставляются с  «вар-
варскими» обычаями и культами. Он приводит слова знакомого ему 
музыканта Дионисия, который утверждал относительно магии, что 
ее действенность ощутима лишь для тех, кто не приобрел «здоровый 
образ жизни» путем упражнения в философии (VI, 41). Слова Цель-



99

Пересторонин В. А. Платон из Евангелий: риторика Цельса…

са о том, что «у некоторых пресвитеров я видел варварские книги, 
содержащие имена демонов и волшебные средства» (VI, 40), Ориген 
встречает враждебно, обвиняя его в открытой лжи, и взывает чи-
тателей обратиться к собственному опыту общения с христианами, 
из которого они, по его мысли, не могут добыть таких сведений. 

Концепция Сына Божьего объясняется Цельсом исходя из алле-
гории происхождения мира от бога (VI, 47). Появление «противни-
ка» бога — дьявола — он объясняет интерпретацией христианами 
«божественных загадок» (VI, 42) о борьбе мировых начал, излагае-
мых древними мудрецами (здесь он приводит цитаты из Гераклита 
и  Гомера, пересказывает рассказ Ферекида). При этом Цельс алле-
горически трактует обращение Зевса к Гере (Илиада, XV, 18–24) как 
«речь Бога, обращенную к материи». В этом же смысле, по его мне-
нию, истолковал Гомера Ферекид. Ориген упоминает подобное ал-
легорическое толкование Хрисиппа Самосской картины с Юноной 
и Зевсом: «Этот почтенный и уважаемый философ в своем произ-
ведении говорит, что материя воспринимает в себя семенной разум 
(τους σπερματικούς λόγους) божий и что она содержит его в себе для 
украшения вселенной. На этой самосской картине материю изобра-
жает собой Юнона, а бога — Зевс» (IV, 48). Можно увидеть использо-
вание оппонентами примеров стоического аллегорического метода, 
популярного по причине их благосклонного отношения к мифоло-
гии. Тем не менее, по мнению Чедвика [5], на Оригена скорее по-
влияла александрийская аллегорическая традиция. Цельс находит-
ся в  контексте развития философских интерпретаций мифологии, 
свойственной философам римского времени, в том числе стоикам. 
Остается открытым вопрос о том, каковы истоки аллегорического 
метода иудеев и христиан, которых читал и слушал Цельс [6]. Стоит 
отметить, что обе стороны признают интерпретацию оппонента не-
лепой и настаивают на буквальном толковании мифов противника. 

Цельс является свидетелем пневматологических споров среди 
христиан. Сначала он передает речь христиан о том, как бог «вдох-
нул свой дух в тело, подобное нам и послал его сюда, чтоб мы могли 
слушать его и у него поучаться» (VI, 69). Вместе с тем он упоминает 
христиан, которые полагают, что «не бог — дух, а (лишь) сын его» 
(VI, 77). Однако о первой группе он говорит, что «христиане ничем 
не отличаются от греческих стоиков, утверждающих, что бог — дух, 
все проникающий и все объемлющий в себе» (VI, 71). Таким обра-
зом, эти фрагменты являются демонстрацией того, как Цельс может 



100

Философские аспекты истории религии 

использовать общее понятие «христиане» для обозначения какой-то 
определенной группы. 

Маркиониты, хоть и  относятся к  тем, кто почитает своего 
собственного, «другого учителя и  демона, жестоко обманываясь 
и  блуждая в  глубокой тьме» (V, 63), тем не менее в  другом месте 
оказываются в более выгодном положении. Маркион и его последо-
ватели «свободны от некоторых обвинений, но под некоторые они 
подпадают» (VI, 74). Судя по тому, что практически целый раздел 
посвящен критике использования христианами понятия «дух», надо 
полагать, что Цельс частично разделяет взгляды Маркиона именно 
в этом вопросе, переходя к критике Маркиона на иных основаниях 
(VI, 69–81). Возможно, что именно это побудило Цельса вновь об-
ратиться к обсуждению его учения. Ориген говорит, что здесь Цельс 
описывает учение Маркиона, а затем выдвигает аргументы против 
него: «Далее он вновь берется за рассуждения о мнении Маркиона, 
уже часто об этом говоря, и в одних местах он правильно излагает 
учение Маркиона, а в других он его же и не понял» (VI, 74). 

Воскресение из  мертвых и  загробную жизнь автор «Истин-
ного учения» выдает за искажение концепции метемпсихоза (VII, 
32)  и  представлений о  загробной жизни Платона и  «боговдохно-
венных древних людей» (VII, 28). Цельс критикует христиан за гру-
бость, поскольку те, по его мнению, стремятся все божественное об-
лечь в чувственную форму (VII, 34–35). 

Еще несколько раз он говорит об этике христиан: он демонстри-
рует противоречие морали Моисея и Иисуса (VII, 27), пересказывает 
поговорку «Если тебя ударят в одну щеку, подставь и другую», ука-
зывая на ее древние истоки (VII, 58). С конца седьмой (VII, 62) и на 
протяжении восьмой книги Ориген борется с обвинениями Цельсом 
христиан в том, что те отвергают культы, установленные традицией 
и государством. Критикуется христианский образ жизни: отказ от 
сооружения жертвенников, статуй и храмов. Вместо этого действует 
«уговор насчет скрытного, тайного сообщества» (VIII, 21), отказ от 
идоложертвенного (VIII, 28). Заповедь Цельса в конце книги может 
служить указанием на то, от чего христиане, по его мнению, стре-
мятся отказаться: «Надо защищать царя всей силой, делить с  ним 
справедливо труд, сражаться за него, участвовать в его походах, ког-
да это требуется, и вместе с ним командовать войском… Надо уча-
ствовать в управлении отечеством, если и это надо делать ради блага 
законов и благочестия» (VIII, 73–75). 



101

Пересторонин В. А. Платон из Евангелий: риторика Цельса…

Можно задать вопрос: как можно оценить отношение христиан 
к философии, основываясь на материале трактата Цельса? По мне-
нию Фолькера, работа Цельса может служить свидетельством того, 
«как долго живыми оставались старые формы нефилософской, “бо-
гословской” (theologische) мысли» [7, p. 96]. Но что следует понимать 
под «богословской» мыслью? Исходя из  утверждений Цельса, это 
должны быть библейские мифы, рассказы о  чудесах, пророчества. 
Но сюда не включается аллегорический метод иудеев и  христиан, 
который Цельс хоть и  высмеивает, но  приписывает «наиболее со-
вестливым» (IV, 38), «приличным, дельным, понятливым людям 
(μετρίους καί ἐπιεικεῖς καί συνετούς τινας)» (I, 27). Аллегорическое 
толкование — признак философа или человека, правильно трактую-
щего религию. Последнее — удел образованного меньшинства, в то 
время как большинству философия недоступна. 

Тем не менее, будто бы противореча себе, Цельс находит в хри-
стианском учении не только «наивное» богословие, но и философ-
ские положения, разделяемые большинством. Прежде всего, он гово-
рит об этике, которая у христиан общая с философами (I, 4), однако 
конкретизирует он это в трактате не часто (или, по крайней мере, не 
часто это передает Ориген). Для риторических целей автору гораздо 
удобнее находиться в области метафизических проблем и выставить 
христиан неучами и профанами в толковании греческих философов, 
историков и поэтов, нежели критиковать христиан за наличие у них 
добродетелей. Доказывая, что эти положения были известны рань-
ше, он, согласно своей теории «исконного древнего учения» (ἀρχαῖος 
ἄνωθεν λόγος) (Ι, 14), объясняет их наличие у христиан простым за-
имствованием. Отстаиваемый им безоговорочный приоритет грече-
ских философов не позволяет ему говорить о заимствовании кри-
тикуемого им антропоцентризма у Сократа или стоиков (ведь тогда 
он будет указывать на ошибки эллинов), поэтому от Цельса нельзя 
получить свидетельств о тех влияниях философии на христианство, 
которые он открыто критикует. Это еще раз доказывает тот факт, 
что полемическая и  риторическая форма трактата обуславливает 
выбор фактов Цельсом.

Подводя итог, можно сказать, что трактат Цельса «Истинное 
слово» — это полемический труд, одной из целей которого являет-
ся доказательство враждебности христианства в отношении всякой 
критической мысли. По этой причине для автора трактата важно 
показать, что христианская религия основана на искажении грече-



Философские аспекты истории религии 

ской философии или «варварских» культов и мистерий. Для этого 
он, применяя аллегорическое толкование религии, критикует хри-
стианские метафизические и этические принципы. Его метод уста-
новления генетической связи между греческими философами и уче-
нием Иисуса и его последователей соответствует не столько истори-
ческому исследованию, сколько философской рефлексии с позиции 
платоника II в. 

Список литературы

1.	 Origenis Contra Celsum libri VIII /  ed. by M. Marcovich. Leiden; Boston; Koln, 
2001.

2.	 Ранович А. Б. Первоисточники по истории раннего христианства. Античные 
критики христианства. М., 1990. 

3.	 Pichler K. Streit um das Christentum: Der Angriff des Kelsos und die Antwort des 
Origenes // Regensburger Studien zur Theologie 23. Frankfurt-am-Main, 1980.

4.	 Cook J. G. The Interpretation of the New Testament in Greco-Roman Paganism. 
Tübingen, 2002.

5.	 Chadwick H. Origen, Celsus, and the Stoa //  The Journal of Theological Studies. 
1947. Vol. os-XLVIII, iss. 189–190. Р. 34–49.

6.	 Baumgarten A. I. The Rule of the Martian in the Ancient Diaspora: Celsus and His 
Jew // Jews and Christians in the First and Second Centuries: How to Write Their 
History. Leiden, 2014. P. 398–430.

7.	 Völker W. Das Bild vom nichtgnostischen Christentum bei Celsus. Halle, 1928.



103

Стоический нарратив в религиозном дискурсе 
и дискурсе о религии*
Попов Д. С.
Стоический нарратив в религиозном дискурсе и дискурсе о религии

Д. С. Попов 
магистр философии, аспирант,  
Санкт-Петербургский государственный университет, 
evseviy-dan@yandex.ru

Аннотация: В работе исследуются интерпретации религиозного 
аспекта стоического нарратива в дискурсе о религии и религиозном 
дискурсе. Основываясь на анализе трудов Л. Н. Толстого, У. Джеймса, 
Ф. Пессоа, П. Тиллиха, а  также критических работ, автор выявляет 
многогранное и  противоречивое понимание стоических религиоз-
ных идей в истории мысли, которые в разные периоды сближались 
с христианством, пантеизмом, язычеством, объявлялись атеизмом, 
лишались статуса религии и  выступали в  качестве основопола-
гающей религиозной позиции. Такая противоречивость связана 
с  самим характером нарратива стоиков, смысл которого не задан 
заранее, но  всякий раз возникает в  движении мысли, которая об-
ращается к стоическому наследию в поисках ответов на актуальные 
вопросы своей эпохи.
Ключевые слова: стоический нарратив, стоицизм, христианство, пан-
теизм, атеизм, религия.

Выдающийся историк философии Э. Брейе указывает, что он 
нашел в стоицизме не столько ограниченную по времени и содер-
жанию систему, «сколько точку отсчета для порыва, который, то за-
медляясь, то возрождаясь в своей устремленности, пронесется через 
всю западную мысль» [1, c. 281]. Подобного рода оценки стоического 
наследия, а также мнения об огромном влиянии стоических идей на 
западную философию и культуру мы можем найти в трудах таких 
мыслителей, как К. Ясперс [2, c. 182], Л. Шестов [3, c. 299] и др.

Принимая во внимание эти указания, мы склонны рассматри-
вать стоическое наследие, актуализирующееся в философской мыс-
ли как стоический нарратив [4]. Под ним мы предлагаем понимать 
живущий в культуре набор идей, ассоциируемых со стоиками, вос-
ходящий к  их учению, но  не укоренный в  строгой целокупности 
стоической теории. Будучи чрезвычайно пластичным образовани-

*	 Работа подготовлена при поддержке гранта Российского фонда фундамен-
тальных исследований № 18-011-01123.



104

Философские аспекты истории религии 

ем, стоический нарратив легко вступает в симбиотические отноше-
ния с дискурсом той или иной культуры, эпохи, интеллектуальной 
традиции, служит предметом интереса (в том числе и критического) 
самых разных учений, что обуславливает многогранность его интер-
претаций в истории мысли.

Указанная многогранность являет себя в  целом ряде философ-
ских жанров и направлений. Обратившись к истории мысли, мы най-
дем апелляции к стоикам со стороны моралистов, политических мыс-
лителей, психологов. Тем не менее одно из  самых разносторонних, 
противоречивых, парадоксальных осмыслений в истории философ-
ской мысли получил именно религиозный аспект нарратива стоиков. 

Это, разумеется, не случайно. О религиозном характере учения 
стоической школы писали многие исследователи. А. А. Столяров от-
мечает, что гуманистическая ипостась стоических идей, живущая 
в европейской культуре и философии и находящаяся между живым 
стоицизмом и сухой стоической теорией, имела «естественную ре-
лигию» как свою неотъемлемую часть [5, c. 348]. М. Фуко указывает, 
что стоицизм как определенный стиль существования успешно раз-
вивался внутри рационалистического монотеизма (стоицизм им-
перской эпохи), был связан с формами пантеизма, а также внутри 
того, что «можно назвать одновременно гуманистическим и универ-
салистским христианством XVII  в.» [6, c. 172]. Наконец, известно, 
что в начале прошлого века предпринимались прямые попытки пре-
вратить стоическое учение в живое вероисповедание [5, с. 350].

В данной работе, основываясь лишь на некоторых примерах, мы 
намереваемся показать, как религиозные мыслители и  философы 
совершенно по-разному воспринимали стоический нарратив о ре-
лигии, который в истории мысли оказывался сближен с христиан-
ством, уличался в атеизме, служил опорой пантеистических воззре-
ний, провозглашался языческой религией. Ему отказывали в статусе 
религии по преимуществу и называли «основополагающей религиоз- 
ной позицией».

Начнем с того, что, как указывает Хр. Брук, с конца XVI до се-
редины XVII  в. в  Европе существовала мощная исследовательская 
традиция (Ю. Липсий, Дю Вер, Т. Гатакер, Р. Кедворт и др.), восприни-
мавшая стоические идеи, во-первых, как близкое христианству теи-
стическое учение [7, p. 387–388], которое из прочих античных учений 
наиболее близко стояло к  идее возникновения мира по разумному 
замыслу; а  во-вторых, как мораль, которая может служить приме-



105

Попов Д. С. Стоический нарратив в религиозном дискурсе и дискурсе о религии

ром прикладной христианской этики [7, p. 390]. Интересно, что, по 
мнению Х. Брука, такой взгляд зачастую становился возможен из-за 
специфической оптики рассмотрения стоического наследия, ког-
да пристальное изучение стоической физики (стоического учения 
как такового) избегалось, ее положения «фильсифицировались» [7, 
p. 388], или же ее рассмотрение сознательно отделялось от рассмо-
трения этических идей стоиков [7, p. 398]. В частности, о «привнесе-
нии некоторых изменений» при адаптации Ю. Липсием стоических 
идей к реалиям его христианского времени пишет А. А. Санженаков 
[8, c. 634, 639–640].

Спустя некоторое время в связи с антиспинозовской полемикой, 
а  также с  развитием историко-философской методологии и  исто-
риографии (что позволило более тщательно изучать стоическую 
физику), стоические идеи в творчестве П. Бейля и И. Ф. Будде начи-
нают восприниматься как атеистические. В  частности, И. Ф. Будде 
относит стоиков к  той категории атеистов, которая устанавливает 
принципы, наносящие ущерб идеям Провидения и  свободы Бога; 
подчеркивает, что в своем отождествлении божества и природы их 
воззрения близки идеям Спинозы [7, p. 396].

С другой стороны, уже на рубеже XIX и  XX  вв. для Л. Н. Тол-
стого стоическое наследие вновь приобретет значение религиозной 
парадигмы, репрезентируясь, однако, уже в виде, который отсылает 
к пантеизму. Принимая во внимание указание И. И. Евлампиева, что 
важнейшим принципом учения Л. Н. Толстого является идея слия-
ния человека и  Бога [9, c. 96], мы можем проследить, как для под-
тверждения идеи о  божественном свете разумности, его небесном 
характере, в каждом человеке мыслитель обращается к стоикам. Он 
пишет, что «прежде и после Христа люди говорили то же самое… 
Это говорили и учителя браминов, и пророки еврейские, и Конфу-
ций, и Сократ, и Эпиктет, и Марк Аврелий, и все истинные мудрецы, 
не составители философских теорий, а те люди, которые искали ис-
тины для блага своего и всех людей» [10, c. 381].

В произведении «Круг чтения» «писания стоиков» перечислены 
в ряду священных религиозных книг [11, c. 155]. Там же содержится 
явная и очень сильная апелляция мыслителя к стоической религи-
озности, одновременно представляющая ее родственной христиан-
ству и подчеркивающая ее пантеистических характер. Комментируя 
сентенцию Сенеки о священном духе, живущем в каждом человеке, 
Л. Н. Толстой пишет: «Жил в древности в Риме мудрец Сенека. Он не 



106

Философские аспекты истории религии 

знал Христа и его учения, но понимал жизнь так же, как Христос». 
В примечании к этой же странице мыслитель добавляет: «В каждом 
из нас живет Бог. Ничто так не удерживает человека от зла и помога-
ет делать доброе, как память об этом» [12, c. 105].

Современник Л. Н. Толстого У. Джеймс  — уже не религиозный 
мыслитель, но один из основателей психологии религии — в своем 
труде «Многообразие религиозного опыта» также обращается к ана-
лизу стоического нарратива о религии. Удивительно, что он склонен 
вовсе отказать ему в статусе религиозного по преимуществу. 

У. Джеймс характеризует стоическое настроение (emotional 
mood) как подчинение необходимости, холодное спокойствие, бла-
гоговение и  покорность перед anima mundi [13, p. 42]. Отношение 
христианина к Богу — полная тому противоположность. «Различие 
этих душевных эмоций, — указывает философ, — напоминает раз-
ницу между полярным и  тропическим климатом» [14, c. 34]. Если 
христианин принимает мир и Бога в любви, радостно и восторжен-
но готов принять Божественные законы, то Марк Аврелий всего 
лишь подчиняется им [14, с. 35].

Именно критически осмысляя стоический тип религиозности, 
философ формулирует свое собственное понимание религии. Так, 
У. Джеймс замечает, что поведение человека даже в высшей степени 
самоотверженного, нравственного может быть названо стоическим, 
моральным или философским, чем меньше на него влияют личные 
низменные цели и чем больше — цели объективные. Такой человек 
рассматривает жизнь как некую войну: «служение высшему началу 
есть своего рода космический патриотизм, который тоже призыва-
ет на свою службу добровольцев» [14, с. 37]. Однако такому чело-
веку всегда будет недоставать того, что в  большей степени имеют 
преимущественно верующие христиане  — подлинно религиозных 
переживаний. Это «то восторженное настроение, которое, попадая 
в сферу чистой морали, обречены на увядание и гибель. Оно должно 
означать новое царство свободы, свободы от всякой борьбы, песнь 
вселенной, раздающуюся в наших ушах, и вечную жизнь, открываю-
щуюся нашим взорам» [14, с. 38–39]. 

В истории мысли существуют рецепции, в  которых религиоз-
ный нарратив стоиков осмыслялся как языческий по своему су-
ществу. Именно так понимал стоические идеи (сближая их с  эпи-
курейством) выдающийся португальский мыслитель-эссеист, поэт 
и писатель Ф. Пессоа. Особенно ярко это выразилось в произведе-



107

Попов Д. С. Стоический нарратив в религиозном дискурсе и дискурсе о религии

ниях, авторство которых было им обозначено одним из его гетеро-
нимов — Р. Рейшу, — закрепившимся за  теоретиком неоязычества 
и автором пессимистически-стоических од. 

В предисловии к сборнику последних Р. Рейшу с  глубокой лю-
бовью пишет о языческом чувстве, увязывая его со «стоицизмом»: 
«Я родился с верой в богов, я вырос в этой вере и в этой вере я умру, 
любя их. Я знаю, что такое языческое чувство. Мне лишь жаль, что я 
не могу объяснить, как совершенно и непостижимо оно отлично от 
всех других чувствований. Даже наше спокойствие и смутный стои-
цизм некоторых их нас не идет ни в какое сравнение со спокойстви-
ем древности и стоицизмом греков» [15, p. 81].

Перу Р. Рейшу принадлежат также фрагменты, содержащие при-
зывы к реконструкции язычества и критику христианской цивили-
зации. В них он отмечает, что для современных язычников как из-
гнанников среди превратного и враждебного мира единственно воз-
можный путь — «принять одну из двух последних школ языческого 
мышления: стоицизм или эпикурейство» [16, p. 156].

Наконец, апелляция к  религиозному нарративу стоиков полу-
чила свое воплощение в  середине прошлого  века в  творчестве из-
вестного теолога П. Тиллиха. В  труде «Мужество быть» (1953  г.), 
рассматривая мужество как онтологическое качество [17, c. 97], ко-
торое противостоит экзистенциальному осознанию небытия, вы-
ражающегося в различных формах тревоги (судьбы и смерти, вины 
и  осуждения, отсутствия смысла), он делает серьезнейший акцент 
именно на стоической модели «мужества быть». Последняя занима-
ет значимое место не только в истории развития идеи онтологиче-
ского мужества, но и рассматривается как имеющая важное теоре-
тическое значение для понимания современных проблем, связанных 
с онтологической тревогой (прежде всего с тревогой судьбы и смер-
ти), и их возможного преодоления. 

Важно отметить, что, проводя идею о религиозных истоках лю-
бого «мужества быть», П. Тиллих прямо подчеркивает религиозное 
значение стоических идей. Согласно мыслителю, стоическое «му-
жество быть» — это утверждение человеком своей разумной при-
роды «вопреки всему случайному, что есть в  нас». Оно коренится 
не в какой-то психологической «самонастройке»: стоическое муже-
ство «предполагает подчинение личностного центра Логосу бытия: 
оно есть соучастие в божественной силе разума, трансцендирующее 
царство страстей и тревог» [18, с. 15].



108

Философские аспекты истории религии 

Отсюда следует и  непреходящее значение в  целом стоических 
идей и, в частности, стоической модели «мужества быть». П. Тиллих 
указывает, что «стоицизм  — основополагающая религиозная по-
зиция, независимо от того, существует ли она в теистической, ате-
истической или транстеистической формах» [18, c. 13]. Более того, 
мыслитель отмечает, что в середине XX в., как и во времена поздней 
Античности, стоическая позиция «представляет собой единствен-
ную серьезную альтернативу христианству» [18, c. 73].

Интересно, что отсылки к стоической модели «мужества быть» 
присутствуют у П. Тиллиха в описании его собственной концепции 
безусловной веры, которая обращается к силе самого бытия. Такая 
вера трансцендирует теистического бога с культом, церковью, тео-
логией и теми «гарантиями», которые этот бог дает. В акте безуслов-
ной веры человек захватывается верой в  «бога над богом»; верой, 
трансцендирующей все виды теизма и мистицизма к опыту безус-
ловного мужества, которое включает в себя радикальное сомнение 
в боге [18, с. 126].

В акте безусловной веры тревога судьбы и смерти (одна из воз-
можных) побеждается преображенным мужеством стоика. «Возвра-
щается стоическое мужество, — пишет П. Тиллих, — но не в качестве 
веры в универсальный разум. Оно возвращается в качестве безуслов-
ной веры, которая говорит «да» бытию, не обладая ничем конкрет-
ным, что могло бы победить небытие судьбы и смерти» [18, с. 131].

Итак, выше мы рассмотрели, как религиозный аспект наррати-
ва стоиков осмыслялся религиозными мыслителями и находил свое 
место в дискурсе науки о религии. 

Поскольку стоические идеи в  их религиозном аспекте, как 
можно было видеть, удивительно открыты и  способны к  адапта-
ции и смене собственной формы с изменением дискурсивного кон-
текста, имеются все основания говорить об их нарративной пред-
ставленности в культуре (в соответствии с той моделью нарратива, 
которую предлагают видные специалисты в  области нарратологии 
Й. Брокмейер и Р. Харре [19]).

Думается, что все это означает, что стоический нарратив, в том 
числе в своем религиозном аспекте, не может быть сведен к некому 
единственно верному изводу и зафиксирован в своей определенно-
сти раз и навсегда. В этом состоит его отличие от школьного уче-
ния исторической Стои, задачей реконструкции которого (прежде 
всего через тщательное изучение аутентичных текстов) занимается 



109

Попов Д. С. Стоический нарратив в религиозном дискурсе и дискурсе о религии

историк философии. Стоический нарратив, напротив, каждый раз 
рождается заново в движении свободной философской мысли, когда 
человек из конкретного исторического контекста обращается к сто-
ическому наследию как к некому мерилу в попытке осмыслить бога, 
самого себя, другого, окружающий мир. Такое обращение может 
носить характер восторженного принятия стоических идей; оно мо-
жет быть резко критическим, показывающим превратность взгля-
дов стоиков, как их понимает тот или иной философ. Но и в том, и 
в другом случае неизменным остается одно — важность и непрехо-
дящее значение стоических идей, положительно или негативно так 
или иначе влияющих на развитие европейской мысли.

Список литературы

1.	 Брейе Э. Как я понимаю историю философии // Брейе Э. Философия Плотина. 
СПб., 2012. С. 277–287.

2.	 Ясперс К. Всемирная история философии. Введение. СПб., 2000. 
3.	 Шестов Л. Гефсиманская ночь. (Философия Паскаля) // Шестов Л. Собр. соч.: 

в 2 т. Т. 2. М., 1993. С. 278–324.
4.	 Попов Д. С. Стоический нарратив: к вопросу о стратегиях изучения стоиче-

ского наследия в  западной философской мысли //  Манускрипт. 2020. №  9. 
С. 80–87.

5.	 Столяров А. А. Стоя и стоицизм. М., 1995. 
6.	 Фуко М. Мужество истины. Управление собой и другими II: курс лекций, про-

читанных в Коллеж де Франс в 1983–1984 учебном году. СПб., 2014. 
7.	 Brooke Ch. How the Stoics Became Atheists // The Historical Journal. 2006. No. 2. 

P. 387–402. 
8.	 Санженаков А. А. Неостоицизм Юста Липсия и историко-философское зна-

ние в  эпоху позднего возрождения //  Schole. Философское антиковедение 
и классическая традиция. 2018. № 2. С. 632–642.

9.	 Евлампиев И. И. Лев Толстой и поиски истинного христианства в русской фи-
лософии // Философские науки. 2018. № 8. С. 90–107. 

10.	 Толстой Л. Н. В чем моя вера? // Толстой Л. Н. Полное собр. соч.: в 90 т. Т. 23. 
М., 1957. С. 304–468.

11.	 Толстой Л. Н. Круг чтения: избранные, собранные и расположенные на каж-
дый день Львом Толстым мысли многих писателей об истине, жизни и пове-
дении 1904–1908. Т. 2 // Толстой Л. Н. Полное собр. соч.: в 90 т. Т. 42. М., 1957. 
С. 9–392.

12.	 Толстой Л. Н. Круг чтения: избранные, собранные и расположенные на каж-
дый день Львом Толстым, мысли многих писателей об истине, жизни и пове-
дении. 1904–1908. Т. 1 // Толстой Л. Н. Полное собр. соч.: в 90 т. Т. 41. М., 1957. 

13.	 James W. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. New 
York; London; Bombay, 1902.

14.	 Джеймс  У. Многообразие религиозного опыта. Исследование человеческой 
природы. М., 2017. 



Философские аспекты истории религии 

15.	 Pessoa F. A Little Larger Than the Entire Universe. Selected Poems. New York, 2006. 
16.	 Pessoa F. Neopaganism // The Selected Prose of Fernando Pessoa. New York, 2001. 

Р. 147–158.
17.	 Лифинцева  Т. П. Категория «мужество быть» в  онтологии, антропологии 

и этике Пауля Тиллиха // Человек. 2009. № 4. С. 96–111.
18.	 Тиллих  П. Мужество быть //  Тиллих П. Избранное: Теология культуры. М., 

1996. С. 7–131.
19.	 Брокмейер Й., Харре Р. Нарратив: проблемы и обещания одной альтернатив-

ной парадигмы // Вопросы философии. 2003. № 3. С. 29–42.



111

Современные философские подходы 
к проблеме религиозного мышления
Зубковская А. А.
Современные философские подходы…

А. А. Зубковская 

магистр религиоведения, аспирантка, 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
zubkovskaya_a@mail.ru

Аннотация: В статье рассматриваются философские подходы к  ос-
мыслению понятия религиозного мышления. В частности, анализиру-
ется феноменологический подход к описанию ментальных событий, 
восходящий к проекту дескриптивной психологии Франца Брентано. 
Отмечается роль некоторых концепций современной философии со-
знания, составляющей единое концептуальное поле для осмысления 
когнитивной деятельности человека. Кроме того, описывается онто-
логический подход Паскаля Буайе к осмыслению проблемы генезиса 
религиозных представлений. В  заключение представлены выводы 
о том, что в рамках современной философии религиозное мышление 
трактуется как семантическое поле репрезентаций религиозного ха-
рактера, функционирующее по правилам универсального синтакси-
са языка человеческого мышления. Обосновывается необходимость 
формирования аналитической философии религии на стыке когни-
тивного религиоведения и современных аналитических философских 
концепций. 
Ключевые слова: религиозное мышление, интенциональность, филосо-
фия сознания, когнитивное религиоведение, эволюционное религио- 
ведение, ментальные события.

Последние несколько десятилетий в науке о религии были оз-
наменованы разработкой когнитивных и эволюционных подходов. 
При этом предметом интереса исследователей выступают не поня-
тия «религии» и «религиозности» в целом, а конкретные проявления 
жизнедеятельности человека, как психического, так и физического 
порядка. В  контексте такого рода тенденций в  современной науке 
о религии можно говорить о сциентизации религиоведческих дис-
циплин, о  чем свидетельствует прежде всего рост эмпирических 
исследований, направленных на изучение физических состояний 
человека во время участия в  тех или иных религиозных практи-
ках, а также использование формальных вычислительных методов 
в историко-социологических исследовательских проектах. 

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


112

Философские аспекты истории религии 

Спектр когнитивных подходов в  науке о  религии включает 
в  себя не только изыскания экспериментальной и  эволюционной 
психологии. Теоретическую базу когнитивных исследований ре-
лигии составляют идеи из области феноменологии, эпистемологии 
и  теории познания, а  также философские концепции сознания, 
сформулированные в конце ХХ — начале XXI в. 

В центр внимания исследователи помещают понятие религиоз-
ного мышления как формы познавательной деятельности человека. 
Религиозные феномены, таким образом, осмысляются с точки зре-
ния закономерностей функционирования когнитивных механиз-
мов, сформированных в процессе эволюционного развития челове-
ческого сознания. Здесь религиозное мышление принципиально не 
выделяется в  качестве особого модуса психической деятельности, 
что создает определенную концептуальную проблему для выделе-
ния религиозного мышления в качестве отдельной категории. Такое 
видение отличается от феноменологических [1] и нейротеологиче-
ских подходов, рассматривающих религиозность как автономную 
характеристику человека [2]. 

Как указывает финский исследователь Матти Камппинен, фено-
менология религии может быть опционально представлена по край-
ней мере в двух смыслах. С одной стороны, в соответствии с данным 
направлением религиозные феномены помещаются в рамки опреде-
ленных классификаций. С другой стороны, феноменология религии 
рассматривает «вопросы о том, как религиозные феномены появля-
ются в пытливом уме» [3, p. 196]. Современные философские изы-
скания по вопросу генезиса религиозного мышления базируются на 
понятийном аппарате феноменологии Эдмунда Гуссерля, который, 
в  свою очередь, воспринял идеи Франца Брентано, выделившего 
дескриптивную психологию (психогнозию) для описания менталь-
ных феноменов и  характеристики их основных свойств. Согласно 
Ф. Брентано, дескриптивная психология, в отличие от генетической 
с ее интересом к физиологическим процессам, является единствен-
но возможной формой научной философии [4]. 

Отметим, что акт описания ментальных феноменов в  этом 
смысле заключается в том, чтобы уловить тот момент восприятия, 
когда между двумя когнитивными процессами еще не установлена 
причинно-следственная связь. М. Камппинен иллюстрирует такой 
дескриптивный прием, утверждая, что «когнитивное состояние 
[state], такое, как, например, надежда на Второе Пришествие, имеет 



113

Зубковская А. А. Современные философские подходы…

две составляющие: содержание, касающееся Второго Пришествия, 
и психологический модус [mode] надежды. Вера в то, что Иисус есть 
Сын Божий, имеет пропозициональное содержание, что Иисус  — 
Сын Божий, и психологический модус [mode] веры» [3, p. 197]. При 
этом, с  точки зрения Ф. Брентано, все базовые психологические 
модусы разделяются на три категории: представления (presenta-
tions, Vorstellung), суждения (judgments, Urteil), эмоции (emotions, 
Gemütsbewegung). Взаимодействие базовых психологических моду-
сов составляет основу более сложных психологических состояний. 
Так, например, страх человека, что он проведет вечность в аду, мо-
жет быть феноменологически проанализирован посредством выде-
ления трех составляющих: представления об аде, суждения о  том, 
что в аду можно провести вечность, и негативной эмоциональной 
реакции на вероятность этого события [3, p. 198]. Таким образом, 
описание религиозного мышления может быть осуществлено по-
средством аналитической репрезентации взаимодействия базовых 
психологических модусов. При этом содержательная характеристи-
ка описываемого когнитивного события будет иметь в данном слу-
чае религиозный характер. 

Ф. Брентано писал, что сущностной характеристикой всех мен-
тальных событий (восприятий, верований, представлений и  т. д.) 
является интенциональность. Классическое определение этого по-
нятия указывает на то, что ментальное событие всегда является 
установлением связи с  воспринимаемым объектом. М. Гроссманн 
писал, что интенциональность характеризует «склеенность созна-
ния и  мира» [5]. Однако стоит обращать особое внимание на то, 
что реальный объект и его образ в нашем восприятии, именуемый 
Э. Гуссерлем «ноэмой», не тождественны. Этот принцип реализу-
ется также в рамках религиозного мышления и дает в целом боль-
шое поле для философской дискуссии. Так, например, образ Иисуса 
Христа не имеет четких характеристик, описывающих реального 
человека, как то: цвет глаз, рост или иные черты внешности. С этой 
точки зрения можно ли сказать, что, поскольку религиозная ноэма 
«Иисус Христос» имеет большой разрыв с реально существующим 
человеком, то, следовательно, выступает по большей части как ре-
лигиозное понятие, нежели как визуальный образ? В связи с этим 
вопросом интересно рассмотреть, как происходит генезис образа 
Христа у детей, обладающих образным мышлением, но никогда не 
видевших Иисуса Христа вживую. 



114

Философские аспекты истории религии 

Отметим, что понятие интенциональности является точкой 
соприкосновения феноменологии и  философии сознания [6]  — 
двух философских направлений, наиболее важных для современ-
ной аналитической философии религии и когнитивной науки о ре-
лигии. Современные философы, работающие в этом направлении, 
считают, что анализ интенциональных свойств сознания должен 
быть непременно помещен в  рамки натуралистического подхода, 
определяемого материалистической и  физикалистской термино-
логией. Одним из  наиболее влиятельных направлений является 
функционализм, в  рамках которого сознание человека осмысля-
ется прежде всего как функция нейрофизиологических оснований 
его деятельности. 

Американский философ Джерри Фодор дополнил функциона-
листские попытки объяснить, как работает когнитивная система че-
ловека, охарактеризовав ее при помощи понятия «репрезентация» 
[7]. Согласно Фодору, осмысление сознания человека не должно 
быть ограничено редукцией к вычислительным процессам по ана-
логии с компьютерной программой (как на то указывали некоторые 
аналитические философы, например Хилари Патнэм). Напротив, 
Фодор настаивает на том, что когнитивные процессы определяются 
концептуальной, или, точнее, символической природой, и репрезен-
тации в данном случае выступают в качестве единицы языка мыш-
ления. Именно этот момент принципиально важен для когнитивных 
исследований религии, поскольку с этой точки зрения религиозное 
мышление будет определяться религиозной семантикой соответ-
ствующих репрезентаций, тогда как синтаксические правила языка 
мышления являются универсальными. Отметим также, что понятие 
«репрезентации», кроме того, является удобным для объяснения 
механизмов пролиферации религиозных верований, действующих 
по аналогии с принципами генетической репликации, описанными 
в теории эволюции [8]. 

Проблема семантики религиозных репрезентаций рассматри-
вается в рамках онтологического подхода Паскаля Буайе. Он одним 
из первых предпринял попытку описать генезис религиозных пред-
ставлений в терминах концепции «фолк-психологии» (folk psychol-
ogy), согласно которой человек обладает базовыми понятиями, или, 
точнее, «умозаключениями, помогающими нам усваивать новые 
видовые понятия» [9]. П. Буайе называет эти базовые понятия он-
тологическими категориями, указывая на их функцию в качестве се-



115

Зубковская А. А. Современные философские подходы…

мантических шаблонов для образования новых представлений. Он 
пишет: «Онтологические категории — это, по сути, система выклю-
чателей, активирующих или деактивирующих ту или иную систему 
логического вывода» [9, p. 42].

Особенность генезиса религиозных представлений, согласно 
этой концепции, заключается в добавлении такого пропозициональ-
ного маркера к онтологической категории, который характеризуется 
автором как противоестественный, поскольку не является отраже-
нием объективных процессов или явлений, существующих в реаль-
ности. Так, например, иллюстрируя генезис представления о всеве-
дущем Боге, Буайе отмечает, что базовой онтологической категорией 
в данном случае является «человек», к которому добавляется про-
позициональный маркер «особые познавательные способности». 
Такая формула работает не только в отношении религиозных пред-
ставлений, но  и  образов, используемых, например, в  фантастике: 
супергерой  — это человек, обладающий противоестественными 
способностями. 

Итак, подводя итоги, отметим, что феноменологические, он-
тологические, функциональные и  другие философские подходы 
к  проблеме религиозного мышления определяют его в  терминах 
семантики репрезентаций с учетом универсальности синтаксиче-
ских правил языка мышления, адресуя вопросы о генезисе такого 
рода репрезентаций. Использование современных философских 
концепций сознания для объяснения сущности и функционирова-
ния религиозного мышления, как мы видим, открывает перспек-
тиву формирования аналитической философии религии как от-
дельного направления в философии и разработки теоретического 
фундамента для развития прикладных исследований в науке о ре-
лигии.

Список литературы

1.	 Шахнович М. М. Феноменологическое религиоведение: между теологией 
и «наукой о религии» // Вестник Санкт-Петербургского университета. Сер. 6 
«Философия, политология, социология, психология, право, международные 
отношения». 2001. № 4. С. 4–12. 

2.	 Самарина Т. С. К вопросу о применимости научного аппарата феноменологии 
в религиоведении // Вопросы философии. 2020. № 5. С. 57–68.

3.	 Kamppinen M. Cognitive Study of Religion and Husserlian Phenomenology Making 
Better Tools for the Analysis of Cultural Systems //  Religion in Mind. Cognitive 



Философские аспекты истории религии 

Perspectives on Religious Belief, Ritual and Experience / ed. by J. Andresen. New 
York, 2001. P. 193–207. 

4.	 Brentano F. Descriptive Psychology. London; New York, 1995. 
5.	 Grossmann M. Phenomenology and Existentialism. London; New York, 1984. 
6.	 Мартынов К. К. Интенциональность и научный натурализм // Вестник Мо-

сковского университета. Сер. 7 «Философия». 2007. № 2. С. 20–38. 
7.	 Буайе П. Объясняя религию. Природа религиозного мышления. М., 2017. 
8.	 Fodor J. A. The Modularity of Mind: An Essay on Faculty of Psychology. Cambridge; 

London, 1983. 
9.	 Sperber D. Explaining Culture. Naturalistic Approach. Oxford, 1996. 



117

ПРОБЛЕМЫ РЕЦЕПЦИИ  
АНТИЧНОЙ МИФОЛОГИИ

Кислин К. Б.
Античный идеал созерцательной жизни…

Античный идеал созерцательной жизни 
в средневековой христианской рецепции 
сюжета о Суде Париса*

К. Б. Кислин 
магистр религиоведения, аспирант, 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
kislin_k_rel@mail.ru

Аннотация: Исследуется проблема христианской интерпретации 
античного идеала созерцательной жизни в контексте средневековой 
рецепции мифологического сюжета о Суде Париса. Отмечается, что, 
опираясь на античную традицию разделения жизни на три типа — со-
зерцательную, деятельную и  чувственную  — средневековые авторы 
связали каждый из этих типов с одной из трех богинь, фигурирующих 
в данном мифе: Минервой, Юноной и Венерой соответственно. Со-
гласно христианским морализациям данной истории, Парис, выбрав 
жизнь, посвященную наслаждениям, которую олицетворяет Венера, 
совершил неправильный поступок: он должен был выбрать разумную 
жизнь, то есть Минерву. Делается вывод о том, что античный идеал 
созерцательной жизни сохраняется и получает новое развитие в ра-
ботах христианских теологов. Особое внимание уделяется трактату 
Сенеки Младшего «De otio» и пособию для проповеди средневекового 
мифографа Петра Берхория «Ovidius moralizatus». 
Ключевые слова: Сенека, De otio, Петр Берхорий, Ovidius moralizatus, 
Фульгенций, Суд Париса, средневековая рецепция античной мифо-
логии.

Представление о существовании трех «родов» жизни — жизни 
деятельной, чувственной (или посвященной удовольствиям) и  со-
зерцательной (или разумной) — было выражено уже Аристотелем 

*	 Публикация подготовлена в рамках проекта Российского фонда фундамен-
тальных исследований № 18-011-01123.

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


118

Проблемы рецепции античной мифологии 

в «Никомаховой этике» (1, V): «Видимо, не безосновательно благо 
и счастье представляют себе исходя из [собственного] образа жиз-
ни. Соответственно, большинство, т. е. люди весьма грубые… [раз-
умеют под благом и счастьем] удовольствие, и потому для них же-
ланна жизнь, полная наслаждений. Существует ведь три основных 
[образа жизни]: во-первых, только что упомянутый, во-вторых, 
государственный и, в-третьих, созерцательный» [1, с. 58]. Данное 
представление, в  свою очередь, может опираться на учение о трех 
частях, или началах, человеческой души (разумном, волевом (или 
яростном) и вожделеющем), изложенное Платоном в диалогах «Го-
сударство» (439b–442d) и «Федр» (246a–b). 

В I в. н. э. римский философ-стоик Луций Анней Сенека также 
говорит о трех моделях человеческой жизни в трактате «О досуге» 
(De otio) (VII, 1): «Кроме того, существует три рода жизни, между ко-
торыми имеют обыкновение доискиваться — какой из них является 
наилучшим: один открыт для удовольствия, другой для созерцания, 
третий для действия» [2, р. 42]. 

При этом интересно отметить некоторое расхождение Аристо-
теля и  Сенеки в  вопросе нравственной оценки «деятельного» об-
раза жизни. Если для Аристотеля практический образ жизни тесно 
связан со службой государству и потому рассматривается как благо 
(«Люди достойные и деятельные (praktikoi) [понимают под благом 
и счастьем] почет, а цель государственного образа жизни почти это 
и есть» [1, с. 58]); то Сенека приходит к выводу о том, что в виду от-
сутствия такого (идеального) государства, в котором мудрец мог бы 
с  успехом применять свои навыки, принося пользу обществу, для 
него, по сути, остается открыт только один путь: путь созерцания. 
Философ вопрошает (De otio, VIII, 2): «Я спрашиваю, к какому обще-
ственному делу будет приступать мудрец? К [общественному делу] 
афинян, в котором Сократ осуждается [на смерть]… В котором за-
висть притесняет добродетели?» [2, р. 42]. И далее: «Поэтому, если не 
находится такого государства, которое мы себе воображаем, стано-
вится необходимым для всех досуг; потому что [того] единственно-
го, что могло бы быть предпочтительнее досуга, нигде не существу-
ет» [2, р. 42–43]. Признавая идеал деятельного общественного слу-
жения недостижимым для мудреца, Сенека, таким образом, строго 
указывает на единственно возможный выбор из данной триады.

Античные представления о трех указанных типах человеческой 
жизни удивительным образом получают второе рождение в христи-



119

Кислин К. Б. Античный идеал созерцательной жизни…

анской культуре в связи со средневековой рецепцией античной ми-
фологии, в рамках которой в соответствии с призывом Аврелия Ав-
густина к «раскопке золота язычников» [3, с. 154] была произведена 
попытка адаптации античного наследия (в том числе мифологиче-
ских сюжетов) к нуждам церкви. Уже с периода поздней Античности 
берет начало традиция мифографий (mythography)  — сочинений, 
специально направленных на объяснение скрытого христианского 
смысла античных «басен», зачастую содержащих их морализацию 
[4, р. IX]. 

Одним из первых мифографов (mythographer), наряду с Сер-
вием и Макробием, является позднеантичный грамматик Фабий 
Планцидад Фульгенций (конец V — начало VI в. н. э.), автор сочи-
нения «Три книги мифологии», в котором античные сюжеты под-
вергаются интерпретации, близкой к  христианскому миропони-
манию. Фульгенций рассматривает миф о суде Париса. Это исто-
рия, в  которой троянский принц Парис выбирал достойнейшую 
из трех богинь — Венеры, Юноны и Минервы. Его выбор в пользу 
Венеры, пообещавшей ему любовь Елены Прекрасной, стал при-
чиной Троянской войны. Не ссылаясь ни на кого явно, Фульген-
ций вспоминает представление древних философов о  трех «ро-
дах» жизни. При этом он отождествляет каждый из них с одной 
из богинь, представленных в данном мифе: Венеру — с чувствен-
ной жизнью; Юнону  — с  деятельной; Минерву  — с  созерцатель-
ной, или разумной. Он пишет (II, 1): «Для первой, или созерца-
тельной жизни характерен поиск знаний и  правды, в  наши дни 
такую жизнь ведут епископы, священники и  монахи, а в  старые 
времена — философы. У таких нет ни жадности до денег, ни без-
умной ярости, ни ядовитой злобы, ни смрада похоти… Второй тип 
ведомой жизни — активный, жаждущий превосходства, воспри-
имчивый к украшениям, ненасытный к владениям, коварный в их 
захватывании, усердный в  их охране… в  старые времена опре-
деленные деспоты вели такую жизнь, а среди нас весь мир ее ве-
дет. Жизнь удовольствий, всецелого предания вожделению, есть 
грешный тип существования, рассматривающий все достойное не 
заслуживающим внимания… Поэты объясняют такими термина-
ми существующее соревнование между тремя богинями — то есть 
между Минервой, Юноной и  Венерой. <…> Пастух Парис, буду-
чи ни прямым как стрела, ни надежным как копье, ни красивым 
лицом, ни мудрым умом, совершил глупую вещь и, следуя пути 



120

Проблемы рецепции античной мифологии 

диких зверей и скота, повернул свой взор к похоти, нежели к из-
бранным добродетелям или богатствам» [5, с. 324–325]. 

Данный пассаж Фульгенция примечателен кроме всего прочего 
резко негативным отношением к деятельному типу жизни. Марга-
рет Эхрхарт  — автор фундаментального труда, посвященного ре-
цепции мифа о суде Париса в Средние века, отмечает, что если для 
Аристотеля только один из  трех вариантов (жизнь, посвященная 
удовольствиям) является неприемлемым, то для Фульгенция до-
стойным одобрения становится исключительно созерцательный тип 
жизни. В христианском миропонимании активная жизнь ассоции-
руется не со служением общественному благу, но с жаждой наживы 
[6, р.  76–77]. Со своей стороны отметим, что Фульгенций в  своей 
трактовке сюжета о суде Париса мог опираться не только на Аристо-
теля, но и на указанный нами ранее трактат Сенеки. 

Влияние «Мифологий» Фульгенция на средневековую рецеп-
цию античной мифологии трудно переоценить [6, р. 76]. В частно-
сти, в трактовке рассматриваемого сюжета едва ли не все средневе-
ковые интерпретаторы имели в виду предложенное автором «Ми-
фологий» отождествление богинь с  тремя родами жизни. Один 
из  ярчайших примеров  — так называемый «Третий Ватиканский 
мифограф» (The Third Vatican Mythographer)  — анонимный трак-
тат неизвестного автора, жившего в  XII  в., являющийся сборни-
ком морализированных античных сюжетов, почерпнутых у Фуль-
генция, Сервия, Макробия, Марциана Капеллы и  других авторов 
[7, р. 7]. Фрагмент данного труда, посвященный суду Париса, за-
имствован у  Фульгенция практически без изменений (11.22–23) 
[7, р.  315–316]. Интересующихся более подробным изложением 
истории рецепции мифа о суде Париса в средневековой Европе от-
сылаем к работе М. Эхрхарт [7] и к соответствующему разделу сло-
варя Дэвида Брамбла [8, р. 258–261]. 

Особого внимания в контексте нашего исследования заслужи-
вает рецепция рассматриваемого сюжета, представленная в  посо-
бии для проповеди французского богослова и  мифографа XIV  в. 
Петра Берхория (или Пьера Берсюира) «Морализованный Овидий» 
(Ovidius moralizatus). Первая редакция данного труда была заверше-
на около 1340  г. в  Авиньоне [9, р. 87]. В  трактате последовательно 
излагаются и  комментируются в  морализаторском ключе сюжеты, 
описанные в «Метаморфозах» Овидия. Целевой аудиторией автора 
данного сочинения были служители церкви: предполагалось, что 



121

Кислин К. Б. Античный идеал созерцательной жизни…

представленные в трактате морализации будут служить в качестве 
красочных примеров для использования в проповеди среди мирян, 
подтверждающих тот или иной тезис проповедника. 

В первой главе трактата (не связанной напрямую с «Метамор-
фозами» Овидия и посвященной описанию внешнего вида и атри-
бутов античных божеств) Петр Берхорий, ссылаясь на Фульгенция, 
указывает на существовавшее в древности соответствие между ука-
занными типами жизни и упомянутыми богинями. Он пишет: «Как 
сообщает тот же [Фульгенций], древние постановили три [рода] 
жизни: созерцательную, деятельную и  полную наслаждений. Пер-
вую из  них они приписали мудрецам, вторую  — богатым людям, 
третью — рабам плоти. Каждый из тех [родов жизни] они имено-
вали богиней… Минерва была первая, Юнона — вторая, Венера — 
третья» [10, р. 30].

Комментируя двенадцатую книгу «Метаморфоз» Овидия, Бер-
хорий сетует на то, что, по большей части касающаяся событий 
Троянской войны, она содержит мало мифологического материала 
[11, р. 162]. Чтобы выйти из затруднения, автор принимает решение 
отойти от текста комментируемого сочинения и вспомнить сюжет 
о суде Париса, выбор которого в пользу Венеры, собственно, и явил-
ся причиной данной войны. Одна из трактовок, предложенных Пе-
тром Берхорием, следующая (немного отойдя от текста Фульгенция, 
автор называет Минерву — Палладой; подобное двойное наимено-
вание встречается в трактате довольно часто): «Или скажи, что эти 
три богини являются тремя силами души. Паллада, которая имеет 
[в своей власти] мудрость, — это разум. Юнона, которая имеет бо-
гатства знаний, — есть память. Венера, которая является госпожой 
удовольствий, — воля. Итак, Парис обозначает грешников и глупых 
людей, которые, конечно, повинуются воле и презирают другие силы 
души. Они отказываются следовать памяти и разуму, и даруют плод 
[своего] сердца собственному вожделению» [11, р. 164]. Любопытно 
отметить, как богатство, олицетворением которого, согласно Фуль-
генцию, является Юнона, преобразуется у  Берхория в  «богатство 
знаний». Неожиданные аналогии вообще характерны для рассма-
триваемого труда. Также стоит подчеркнуть резко негативное отно-
шение автора к плотской жизни: в этом вопросе Берхорий следует за 
Фульгенцием. 

Морализированные в  христианском ключе трактовки сюжета 
о суде Париса начинают появляться в XIV столетии в произведени-



122

Проблемы рецепции античной мифологии 

ях литераторов, таких как Гийом де Машо и  Кристина Пизанская, 
зачастую, как отмечает Маргарет Эхрхарт, пользовавшихся в своих 
сочинениях богословскими комментариями трудов античных по-
этов и философов [12, р. 125]. Так, пересказывая данный сюжет в од-
ной из своих ранних баллад, Кристина Пизанская осуждает Париса 
за его выбор, заявляя, что он должен был предпочесть Палладу, т. е. 
разумную жизнь, которую она собой олицетворяет [12, р. 126].

Рассмотренный материал позволяет прийти к выводу, что ан-
тичный идеал созерцательной жизни, выраженный в философских 
трудах Аристотеля и Сенеки, получает «вторую жизнь» в мифогра-
фических сочинениях христианских богословов Средневековья. 
Ключевую роль в данном процессе сыграл Фабий Планцидад Фуль-
генций, предложивший в своем трактате «Три книги мифологии» 
интерпретацию сюжета о суде Париса, в которой он отождествил 
три образа жизни, описанные у античных философов, с тремя бо-
гинями, фигурирующими в  данном мифе: Палладу (Минерву)  — 
с разумной жизнью; Юнону — с жизнью активной, или деятельной; 
Венеру — с чувственной жизнью. Сочинение Фульгенция оказало 
огромное влияние на всю последующую рецепцию данного сюже-
та. Можно констатировать, что высокая оценка античного идеала 
созерцательной (или разумной) жизни, как и резкая критика жиз-
ни чувственной, получили новое теоретическое осмысление в тру-
дах средневековых богословов (таких как Петр Берхорий) и лите-
раторов. 

Список литературы 

1.	 Аристотель. Никомахова этика // Аристотель. Сочинения: в 4 т. Т. 4. М., 1983. 
2.	 Seneca. De otio — De Brevitate Vitae / еd. by G. D. Williams. Cambridge, 2003. 
3.	 Августин. Христианская наука, или Основания священной герменевтики 

и церковного красноречия. СПб., 2004. 
4.	 The Mythographic Art: Classical Fable and the Rise of the Vernacular in Early 

France and England / еd. by J. Chance. Gainesville, 1990. 
5.	 Фульгенций Фабий Планцидад. Мифологии. Книга I. 16, 18–22. Книга II 

//  Классическая и  византийская традиция. 2014: материалы VIII Междуна-
родной конференции. Белгород, 2014. С. 320–334.

6.	 Ehrhart M. J. The Judgment of the Trojan Prince Paris in Medieval Literature. Phil-
adelphia, 1987. 

7.	 Pepin R. E. The Vatican Mythographers: an English translation. New York, 2008. 
8.	 Brumble H. D. Classical Myths and Legends in the Middle Ages and Renaissance: 

A Dictionary of Allegorical Meanings. Westport, 1998. 



Кислин К. Б. Античный идеал созерцательной жизни…

9.	 Reynolds W. D. Sources, Nature, and Influence of the Ovidius Moralizatus of Pierre 
Bersuire // The Mythographic Art: Classical Fable and the Rise of the Vernacular in 
Early France and England / еd. by J. Chance. Gainsville, 1990. Р. 83–99.

10.	 Berchorius P. Reductorium morale, Liber XV: Ovidius moralizatus, cap. I. De formis 
figurisque deorum. Textus e codice Brux., Bibl. Reg. 863–9 critice editus / еd. by 
J. Engels. Utrecht, 1966.

11.	 Berchorius P. Reductorium morale, Liber XV, cap. II–XV. “Ovidius moralizatus” 
naar de Parijse druk van 1509 / еd. by J. Engels. Utrecht, 1962. 

12.	 Ehrhart M. J. Christine de Pizan and the Judgment of Paris: A Court Poet’s Use of 
Mythographic Tradition // The Mythographic Art: Classical Fable and the Rise of 
the Vernacular in Early France and England /  еd. by J. Chance. Gainsville, 1990. 
P. 125–156.



124

Образы античной мифологии в пространстве 
европейской культуры XVII–XVIII веков: 
символическая и историческая интерпретация 
элементов графического листа
Брук Е. Г.
Образы античной мифологии в пространстве европейской культуры…

Е. Г. Брук 
бакалавр религиоведения, студентка 2-го курса магистратуры, 
направление «Религиоведение», 
Санкт-Петербургский государственный университет;
студентка 2-го  курса магистратуры, направление «Искусствоведение», 
Санкт-Петербургский государственный академический институт  
живописи, скульптуры и архитектуры им. И. Е. Репина, 
bruk97@list.ru

Аннотация: Анализируется трансформация взглядов на античную 
мифологию в  рамках европейской культуры XVII–XVIII  вв. на ма-
териале иллюстрированных сборников того времени. Посредством 
изучения изменений символического наполнения изобразительного 
ряда и содержания комментирующих его текстов в работе предпри-
нимается попытка проследить закономерности в становлении исто-
рического понимания античной мифологии. Акцент делается на том, 
что единство сигнификативного дискурса Нового времени, получив-
шего в наследство от предыдущих эпох эмблематическое понимание 
мифологических сюжетов, во второй половине XVII столетия подры-
вается изнутри набирающей силу тягой к историческому толкованию 
мифологии. Экзегеза и дидактический комментарий перестают быть 
превалирующем способом трактовки античной мифологии.
Ключевые слова: храм муз, Бернар Пикар, эвгемеризм, символизм, 
античная мифология, М. де Мароль.

Античная мифология как определенный комплекс образных 
представлений является неотъемлемой и  предельно устойчивой ча-
стью европейской культуры. Такая устойчивость вытекает из потен-
циальной множественности одного и того же сюжета или образа при 
тождественности внутренней семантики. С точки зрения целого ряда 
ученых, производивших свои исследования на стыке филологии и глу-
бокого философского анализа, таких как А. Ф. Лосев [1], О. М. Фрей-
денберг [2; 3] и др., античная мифология является результатом фикса-
ции поздних этапов мифологического мышления, способного посред-
ством различных образов мыслить одно и то же понятие. 

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


125

Брук Е. Г. Образы античной мифологии в пространстве европейской культуры…

Последствия такой многослойности стали объектом присталь-
ного научного анализа. Например, М. Грабарь-Пассек не только 
наглядно показала морализацию и  литературизацию античных 
сюжетов в эллинистический период [4, c. 56–58], но и затронула не-
маловажную проблему трансформации восприятия того или иного 
мифологического сюжета внутри европейской культуры. В силу ин-
терпретативной подвижности античной мифологии с одной сторо-
ны, и  одного значения различных образов с  другой, каждая эпоха 
имеет возможность вычленить оттуда свой пласт, дать интерпрета-
цию в  рамках своей культурной системы. В  данном исследовании 
интерпретативная подвижность мифологической образной системы 
рассматривается на материале европейской графики XVII–XVIII вв.

Любая эпоха является замкнутым на себе единством онтоло-
гических и  эпистемологических принципов восприятия действи-
тельности, в силу которых любой культурный феномен становится 
объективацией базовых представлений, присущих этому периоду. 
Не является исключением и графическое искусство. XVII в. был не 
только веком возникновения рационализма, но временем угасания 
традиций эпохи Возрождения. В частности, это проявлялось в эм-
блематической направленности барочного сознания. Онтологиче-
ски слово и образ еще не были разграниченными в сфере представ-
лений, они плавно перетекали друг в друга, составляя неразрывное 
единство. 

А. В. Михайлов по этому поводу замечает: «В то же время такой 
формальный частный вид сопряжения слова и образа… вправе пре-
тендовать на центральное положение — не среди жанров или “со-
ртов” текста, принятых в эпоху барокко, но в самом мышлении — 
в  научно-художественном, или историко-поэтическом мышлении 
эпохи… постольку, поскольку весь экзегетический процесс устрем-
лен к эмблеме, так что в сознании эпохи уже “сама” вещь есть напе-
ред и заранее “эмблема”» [5, c. 261]. Иными словами, любому бароч-
ному произведению (музыкальному, литературному, изобразитель-
ному) имплицитно присуща аллегорическая направленность, некая 
«тайная поэтика» [6, c. 96], которая может быть раскрыта только 
через акт экзегетики. Текст и изображение погружаются в единый 
экзегетический ореол, некое единое тропологическое поле, и его эле-
ментарная единица — эмблема — становится не только специфиче-
ским риторико-изобразительным комплексом, но и универсальным 
способом трактовки любого культурного объекта.



126

Проблемы рецепции античной мифологии 

Книга XVII  в., как единство изобразительного и  вербального 
компонентов, существует в контексте эмблематического сигнифика-
тивного дискурса Нового времени. Одним из наиболее ярких приме-
ров является сборник под названием «Картины храма муз», вышед-
ший в Париже в 1655 г. [7]. Он состоит из 58 иллюстраций, взятых 
из  собрания королевского советника парижского Высшего подат-
ного суда Ж. Фавро и представляющих сюжеты античной мифоло-
гии. Они сопровождаются текстом, раскрывающим и объясняющим 
античные мотивы. К каждому сюжету Ж. Фавро написал сонет и об-
ширный комментарий. Издававший труд М. де Мароль удалил со-
неты, сократил комментарии. Издатель, по его собственным словам, 
получил материалы от сына Ж. Фавро: «…стихотворения г-на Фав-
ро не были напечатаны. Автор ограничивался тем, что показывал 
их своим друзьям, как и  те сонеты, которые он сделал на каждую 
фигуру этой книги, и которыми он сопроводил представленные бас-
ни… Я узнал от сына г-на Фавро, что тот хотел показать, каким об-
разом самые прекрасные тайны природы и живописи скрываются 
под смыслом древних басен, особенно если речь идет о той манере, 
в которой их наметил Дипенбек и выгравировал Матан Блёмар…» 
[7, непронумерованные страницы, раздел «Похвальное слово г-ну 
Фавро»]. 

А. Дипенбек, по рисункам которого были сделаны гравюры, 
учился у П. П. Рубенса. В школе известного фламандского мастера 
было особое отношение к Античности как к основе для живопис-
ных и графических произведений. Сам П. Рубенс, хорошо владев-
ший латинским и  древнегреческим языками, скрупулезно изучал 
античные тексты и памятники, оставляя однако за собой свободу 
в  их трактовке [8, c. 13]. Гравюры А. Дипенбека не лишены мону-
ментальности, присущей представителям рубенсовской школы, 
фигуры показаны в  активном движении и  часто закручены в  ба-
рочную спираль.

Полное название сборника, звучащее как «Картины храма муз, 
полученные из кабинета г-на Фавро, королевского советника Выс-
шего податного суда, выгравированные выдающимися мастерами 
своего времени для того, чтобы показать добродетели и  пороки 
под видом наиболее прославленных басен Античности», дает пред-
ставление о его цели. Издатель предлагает принять распространен-
ную в то время установку на дидактико-аллегорическую трактовку 
античных сюжетов. Во введении к  книге М. де Мароль призывает 



127

Брук Е. Г. Образы античной мифологии в пространстве европейской культуры…

читателя вообразить храм муз, внутри которого в пяти галереях «на-
ходятся картины на различные сюжеты, созданные для этой книги». 
«Поэтому я озаглавил их “Картины храма муз”», — пишет он [7, не-
пронумерованные страницы, раздел «Explication de la Figure du com-
mencement, pour servir de preface»]. Иными словами, весь сборник 
представляет собой воображаемые картины храма муз, к которым 
автор дает свои комментарии. Такое построение отсылает читате-
ля к картинам Филострата, и это находит подтверждение в издании 
Ювенала 1671 г., тоже опубликованного М. де Маролем, в котором он 
пишет: «Моя книга картин храма муз является довольно большим 
трудом, который я составил по образу картин Филострата, ничего, 
однако, не заимствуя» (цит. по: [9, р.  298–299]). Все изображения 
сборника «Картины храма муз» делятся на семь частей, или книг, 
в которых сюжеты группируются тематически: первая рассказывает 
о происхождении мира, вторая — о любви богов и людей, третья — 
о героях, четвертая называется «Близнецы и морские боги», пятая 
повествует о приключениях в воде и воздухе, шестая посвящена со-
бытиям, происходящим на земле, а седьмая — рассказам о смерти, 
аде и сне.

С точки зрения интерпретации интересен сюжет «Пенелопа», 
входящий в  состав шестой книги. Иллюстрация к  нему является 
классической барочной композицией не только исходя из  того, 
как передано движение фигур и  изображено человеческое тело, 
но и из природы глубокого символизма. Каждая фигура, присут-
ствующая на иллюстрации, описывается и  объясняется в  тексте. 
Комментатор просит обратить внимание не только на саму работу 
Пенелопы, но  и  на детали, свидетельствующие о  ее высоком по-
ложении. Особое внимание уделяется фигуре Гименея, описанию 
его атрибутов — факела и венка из роз. В тексте дается пояснение 
о том, что Гименей олицетворяет собой супружескую любовь, раз-
резающую сотканное за день полотно. Автор раскрывает аллего-
рию следующим образом: супружеская любовь помогает Пенелопе 
оставаться верной (Гименей разрезает ткань, окончание изготовле-
ния которой означало бы новое замужество и нарушение супруже-
ской верности), в то время как страстная любовь ее поклонников, 
представленная образами спящих амуров, настолько безуспешно 
пыталась поколебать твердость правительницы Итаки, что оста-
вила свои попытки и в  измождении забылась сном. Завершается 
общее разъяснение сюжета фразой: «Это редчайший пример тер-



128

Проблемы рецепции античной мифологии 

пения и нравственной чистоты некоей дамы, который дается нам 
древними поэтами» [7, р.  380]. Спящие на заднем плане амурчи-
ки также становятся объектом пространного рассуждения. То они 
олицетворяют искушение нового замужества для Пенелопы, и тог-
да их сон говорит о тщетности таких усилий и верности правитель-
ницы Итаки; то автор рассматривает их в связи с воображаемыми 
просьбами влюбленных в  Пенелопу женихов прервать их жизнь 
и положить конец их страданиям. 

Таким образом, основное разъяснения аллегорических фигур 
изображения дается через трактовку текста Гомера как вневре-
менного произведения дидактической направленности. «Илиада» 
и  «Одиссея» однозначно воспринимаются как идеальный атемпо-
ральный образец вплоть до рубежа XVII–XVIII  вв., когда появля-
ются первые намеки на параллельное зарождение другого подхода 
к  Античности. Первым из  таких характерных признаков служил 
«Спор древних и новых», который показал, что наряду с идеалисти-
ческим пониманием Гомера зарождается и своеобразная его истори-
ческая интерпретация [10]. Вторым признаком появления несколь-
ко иного взгляда на Античность можно считать труды Дж. Вико, 
который увидел в  гомеровских эпосах отражение целого народа, 
эпохи, отрицая тот принцип, на который до того времени опирались 
все рассуждения об Античности — представление о единообразии 
человеческой природы [11, c. 50].

Иллюстрация «Икар» в  пятой книге рассматриваемого сбор-
ника, как и  все остальные, трактуется аллегорически. С  одной 
стороны, восхваляется дерзновенное творение Дедала и  его вера 
в собственное изобретение, с другой — осуждается опрометчивый 
поступок его сына. Падение Икара рассматривается как аллегория 
падения гордеца или просто слишком самонадеянного человека, 
как аллегория успеха баловней судьбы, видящих себя летящими на 
крыльях удачи, но в конце концов погибающих от своей же дерзости 
и ненасытного желания быть в зените славы. Дедал, наоборот, ста-
вится в пример как человек разумный, который держится предна-
значенного ему срединного пути, как человек, с одной стороны, от-
важный и верящий в собственное изобретение, а с другой — знаю- 
щий разумную меру. Текст намекает на то, что смерть его сына была 
отголоском злодеяния самого Дедала, но не рассказывает об этом 
подробно, останавливаясь преимущественно на теме умеренности 
и сюжетной линии мифа.



129

Брук Е. Г. Образы античной мифологии в пространстве европейской культуры…

Пояснительный текст к изображению на известный античный 
сюжет о нимфе Ио не только описывает и аллегорически трактует 
изображение, но и включает в себя попытку исторического или эв-
гемерического истолкования сюжетной линии с опорой на Геродота, 
отождествляя Ио с египетской богиней Исидой [7, р. 76–77]. Однако 
в  объяснении также превалирует описательный и  дидактический 
компоненты. По мере раскрытия сюжетной канвы раскрываются об-
разы действующих лиц, дается объяснение их роли (Аргус, Юнона, 
павлин, Ио, Меркурий), а также отмечаются некоторые детали гра-
фического изображения, в том числе делается ремарка относительно 
значения реки в пейзаже. Она трактуется как неперсонифицирован-
ное изображение отца Ио — Инаха. Основной комментарий сюжета 
также заканчивается назидательным пассажем о том, что «девушка, 
позволившая повредить своей чистоте, теряет всю славу своей кра-
соты и становится подобной зверю, вынужденному пастись на по-
лях…» [7, р. 77].

Следует подчеркнуть особо, что после основного связного ком-
ментария для каждого сюжета в  тексте дается указание на места 
из сочинений различных античных авторов, содержащих попытки 
исторического толкования мифологических сюжетов (Геродот, Пав-
саний, Феодор и др.). Однако этот подход редко выходит за рамки 
энциклопедической, справочной заметки, и  даже если перекоче-
вывает в основной текст из этого вспомогательного раздела, то яв-
ляется скорее явлением эпизодическим, нежели превалирующим, 
в отличие от образно-дидактического компонента, который, в свою 
очередь, мыслится как нечто сущностное по отношению к мифоло-
гическому сюжету.

Таким образом, в середине XVII в. античная мифология, попав 
в рамки тотальной сигнификации, т. е. в пределы тропологического 
поля эпохи, с неизбежностью становилась набором символических 
фигур, содержащих в себе принцип аллегорезы, который носил им-
плицитный характер и не мог быть отделенным от самих фигур, по-
скольку сами произведения античных авторов понимались во вне- 
временном дидактико-поэтическом или энциклопедическом кон-
тексте. Для его раскрытия и выявления семантики мифологического 
образа часто в поддержку изобразительного ряда использовался ди-
дактический комментарий с полным описанием образной системы 
изображения, давалась цитата из античного автора, т. е. в большей 
или меньшей степени могла сохраняться модель эмблемы.



130

Проблемы рецепции античной мифологии 

В 1733 г. на основании сборника «Картины храма муз» выходит 
другой сборник с похожим названием «Храм муз», но с гравюрами 
Б. Пикара. Это происходит в тот период, когда параллельно суще-
ствует два взгляда на античную мифологию и культуру, о чем уже 
упоминалось выше в  связи с  Дж. Вико и  «Спором древних и  но-
вых». Несмотря на кажущееся сходство иллюстративного матери-
ала (большинство гравюр выполнены Пикаром с образцов 1655 г.) 
и выбранных сюжетов, сборник 1733 г. имеет совершенно иные за-
дачи. Цель его — раскрыть истинный смысл античных басен и то 
основание, которое они имеют в истории, как следует из полного 
его названия, т. е. на первый план выводится попытка историче-
ского объяснения сюжета. Параллельно происходят значительные 
изменения визуального ряда: добавляются новые детали, видоиз-
меняются композиции и  появляется орнаментальная рамка. Со-
гласно предисловию, все эти изменения принадлежат руке Б. Пика-
ра. Историческое объяснение сюжетов берется из тех же отрывков 
античных авторов, что были представлены в  более раннем сбор-
нике лишь как вспомогательный энциклопедический материал 
(Геродот, Павсаний и др.). Описательно-дидактический компонент 
в тексте издания XVIII в. опускается, а то, что теперь отсутствует 
в тексте, переносится в иллюстративный ряд как визуально-рито-
рический комплекс. 

Параллельная к  рассмотренной выше иллюстрации гравюра 
«Покрывало Пенелопы» является одним из  ярчайших примеров 
указанных изменений. В этом издании мифологический сюжет да-
ется сквозь призму речей Телемака и  Антиноя, а  сама работа су-
пруги Улисса рассматривается как вполне естественное явление, 
не нуждающееся в историческом толковании. Акцент делается на 
сюжете самого мифа. Вследствие такого предельно рационального 
подхода в тексте нет места для аллегорезы, и она переходит в поле 
визуальной риторики. На основном изображении бог супружеской 
любви целомудренно прикрывается одеждами. У  него за спиной 
появляются крылья, которые однозначно помогают зрителю иден-
тифицировать его как вестника небес, как божество, поскольку 
с  исчезновением описательного компонента обнаженная фигура, 
изображенная на гравюре 1655 г., не могла быть трактована одно-
значно. 

В издании 1733 г. появляется символически нагруженная рамка, 
которая берет на себя функцию символического комментария. Изо-



131

Брук Е. Г. Образы античной мифологии в пространстве европейской культуры…

браженные наверху факел и колчан со стрелами М. де Мароль назы-
вает атрибутами любви. Еще в сборнике XVII в. факел рассматрива-
ется как атрибут супружеской любви, а колчан — как атрибут влю-
бленности вне брачного союза. Расположенный внизу рамки букет 
имеет тот же состав, что и венок на голове Гименея, т. е. он отсылает 
нас к аллегории супружеской любви и верности. Два голубка справа 
и слева — известный символ любви. Две вазы по краям, из которых 
вырывается пламя, также, согласно описанию М. де Мароля, явля-
ются ее принадлежностью. Таким образом, все перечисленные выше 
изображения XVIII в. имеют ту же семантику, что и вербальное ал-
легорическое толкование в сборнике XVII столетия.

Падение Икара в  сборнике XVIII  в. изменяется: композиция 
становится более уравновешенной, изящной, фигуры драпируют-
ся. Появляются моряки  — наблюдатели сцены, исчезает солнце 
как действующее лицо. Это дает возможность сфокусироваться 
не на самом проступке сына гениального мастера, а  на моменте 
его падения. После изложения сюжета следует объяснение мифа: 
«Минос… посадил Дедала в тюрьму. Но тот тайно смастерил два 
очень легких судна: одно для себя, другое — для сына. Дедал, чтобы 
уйти от преследования шедших на веслах кораблей Миноса, при-
думал, как направить по ветру парус… В  то время, как Икар, не 
зная, как управлять своим кораблем, потерпел крушение и утонул» 
[12, р.  92]. Созданная Пикаром орнаментальная рамка получает 
символическое значение: на ней появляются четыре ветра, ко-
торые, исходя из  иллюстративного ряда сборника XVII  в., могут 
трактоваться как причина кардинальных перемен. Солнце вверху, 
согласно тому же аллегорическому толкованию, является боже-
ственным пределом, к  которому человеку не дано приблизиться 
без трагических последствий. Павлин же, согласно эмблематиче-
ским сборникам, является символом гордости и  неоправданных 
человеческих притязаний.

Сюжет об Ио получает такое же орнаментальное обрамление. 
В основном изображении по сравнению с изданием XVII в. измене-
ний происходит мало: лишь драпируются фигуры обезглавленного 
Аргуса и улетающего в небо Меркурия. Исторический комментарий 
делается на основании текстов Павсания, Геродота, а весь раздел за-
вершается пассажем: «Мы не намерены путаться в этих различных 
историях, служащих основанием басни об Ио. <…> И если мы гово-
рим, что Инах был отцом Ио, то только потому, что он принес культ 



132

Проблемы рецепции античной мифологии 

Исиды в Грецию и установил его в Аргосе. А сходство имен запутало 
историю об Ио» [12, р. 25]. 

В сборнике 1733  г., в  отличие от издания 1655  г., происходит 
целый ряд характерных перемен. Текст преимущественно сосредо-
тачивается на поисках исторических предпосылок и излагает лишь 
сюжет, не апеллируя или мало апеллируя к изображению. Визуаль-
ная и вербальная риторика разделяются и замыкаются в себе, текст 
более не служит дополнением к изображению, но становится само-
стоятельной сферой. Вся символическая нагрузка ложится на орна-
ментальную рамку.

«Храм муз» и его иллюстрации, выполненные Б. Пикаром, явля-
ются переходной вехой от эмблематического понимания мифа к его 
пониманию в качестве объекта исторического исследования. И хотя 
попытки историзации здесь присутствуют, все же это еще не тот 
историзм, который получит распространение в  конце XVIII  столе-
тия. Миф еще не рассматривается как замкнутая система, как объ-
ект исторического знания. Вневременность еще внутренне присуща 
ему. Происходит лишь смена имплицитно присутствующего в мифе 
слоя: аллегореза как сущностная характеристика меняется на отзвуки 
событий, имевших место в прошлом. Все боги — это жившие когда-
то люди, это реальные события под тканью поэзии. Мифологические 
сюжеты — это все те же античные басни, но представленные с дру-
гого ракурса, с  ракурса эвгемерических толкований. Качественная 
трансформация, генетически восходящая к идеям Дж. Вико и «Спору 
древних и новых», начнет ощутимо происходить только во второй по-
ловине XVIII  в. Лишь в  XIX  столетии миф окончательно замкнется 
на себе в своей повествовательной самодостаточности и станет непо-
средственным объектом исторического исследования. 

Список литературы

1.	 Лосев А. Ф. Античная мифология в ее историческом развитии. М., 1957. 
2.	 Фрейденберг О. М. Введение в теорию античного фольклора. Лекции // Фрей-

денберг О. М. Миф и литература древности. М., 1998. С. 7–222.
3.	 Фрейденберг О. М. Поэтика сюжета и жанра М., 1997.
4.	 Грабарь-Пассек М. Античные сюжеты и формы в западноевропейской лите-

ратуре. М., 1966. 
5.	 Михайлов А. В. Жанр эмблемы в  литературе барокко. Внутренняя устроен-

ность: слово и образ // Теория литературы: в 4 т. Т. 3. М., 2003. С. 250–279.



Брук Е. Г. Образы античной мифологии в пространстве европейской культуры…

6.	 Михайлов А. В. Поэтика барокко //  Михайлов А. В. Избранное. Завершение 
риторической эпохи. СПб., 2007. С. 7–190.

7.	 Tableaux du temple des muses. Paris, 1655. 
8.	 Егорова К. С. Античное наследие и  европейская художественная культура 

XVII столетия // Античность в европейской живописи XV–XX вв. М., 1984. 
С. 12–17.

9.	 Vanuxem J. La mythologie dans «Le Temple des muses» de l’abbé de Marolles // Ca-
hiers de l’Association internationale des études francaises. 1973. No. 25. Р. 295–310.

10.	 Реизов Б. Г. У истоков романтической эстетики. Античность и романтизм // 
Реизов Б. Г. Из истории европейских литератур. Л., 1970. С. 3–22

11.	 Мейнеке Ф. Возникновение историзма /  пер. с  нем. В. А. Брун-Цеховой. М., 
2004.

12.	 Le Temple des Muses. Amsterdam, 1733. 



134

ИЗУЧЕНИЕ РЕЛИГИОЗНОЙ ПРОБЛЕМАТИКИ  
В СОВРЕМЕННОМ ИСКУССТВЕ

Хорина В. В.
Выбор религиозной проблематики в феминистском искусстве

Выбор религиозной проблематики 
в феминистском искусстве

В. В. Хорина 
канд. филос. наук, 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
v.khorina@gmail.com

Аннотация: В контексте теорий, разработанных в среде западного фе-
министского движения в XX–XXI вв., автор обращается к выбору ре-
лигиозной проблематики в феминистском искусстве. Феминистская 
интерпретация религии рассматривается в нескольких направлениях: 
толкование перфоманса как религиозного ритуала и  иконографиче-
ское выражение новой женской спиритуальности.
Ключевые слова: феминизм, феминистское искусство, религия, феми-
нистская теология, феминистская теория искусства, феминистская 
интерпретация религии в современном искусстве.

К интерпретации религиозной проблематики в  искусстве ис-
следователи обращались многократно, но  гендерный аспект этих 
исследований и  конкретно феминистское его направление зача-
стую оказывались не учтены. Однако тема места и роли женщины 
как в религии, так и в искусстве развивалась в течение всего ХХ в. 
и продолжает разрабатываться в контексте феминистской и гендер-
ной теорий.

Феминистские исследования и исследования, посвященные ген-
дерной проблематике, стали теоретической основой феминизма — 
социально-политического движения, направленного на достижение 
равенства прав и возможностей для женщин любого возраста, клас-
са, этнической принадлежности и вероисповедания. Благодаря раз-
витию и интеграции в научную сферу, а также междисциплинарному 
характеру гендерных исследований стало возможным рассмотрение 
женского опыта в различных областях гуманитарного знания, в том 
числе и в религиоведении.

file:///C:/CURRENT/%d0%9b%d0%b5%d0%bd%d0%b0/520024_%d0%9d%d0%b0%d1%83%d0%ba%d0%b0%20%d0%be%20%d1%80%d0%b5%d0%bb%d0%b8%d0%b3%d0%b8%d0%b8%20%d0%b2%20%d0%a0%d0%be%d1%81%d1%81%d0%b8%d0%b8%20_%d0%a1%d0%b1%d0%be%d1%80%d0%bd%d0%b8%d0%ba%20%d0%a8%d0%b0%d1%85%d0%bd%d0%be%d0%b2%d0%b8%d1%87/%d0%b3%d0%be%d1%82%d0%be%d0%b2%d0%be/ 


135

Хорина В. В. Выбор религиозной проблематики в феминистском искусстве

Теоретическое осмысление участия женщин в  сфере религии 
становится основной задачей феминистской теологии. Она осно-
вывается на артикуляции женского религиозного опыта, а также на 
поиске альтернативных путей его выражения. Для феминистской 
теологии важной задачей стало формирование вопросов и вызовов, 
обращенных феминистками и  женщинами-богословами к  христи-
анской теологии: теологический сексизм, «язык Бога», переосмыс-
ление религиозного лидерства, а также вопросы расизма и сексуаль-
ности [1].

В процессе обращения к проблеме женского религиозного опы-
та и возможности его репрезентации перед феминистскими крити-
ками встало множество вопросов. Можно ли принадлежать своей 
конфессии при осознании гендерного неравенства, существованию 
которого способствовали и религиозные предписания? Каким обра-
зом можно изменить ситуацию патриархата, корни которого уходят 
в религиозную традицию? Возможны ли внутриконфессиональные 
изменения, направленные на улучшение положения женщин?

Для феминистской теологии важным является реабилитиро-
вать роль женщины в религии, превратить ее из объекта подчине-
ния в  действующий субъект истории, что может быть достигнуто 
различными путями от исследования женских персонажей, фигу-
рирующих в священных текстах до реализации женского служения 
в церкви или создания новой альтернативной религии, основанной 
на женском опыте.

Как и феминистская теология, феминистская теория искусства 
начала развиваться вследствие того, что женский опыт и  участие 
женщины в  различных областях человеческой деятельности долго 
оставались неучтенными в научно-исследовательской среде. С нача-
лом развития феминистского движения начали развиваться и  фе-
министская теория, и  женские исследования, с  помощью которых 
стали раскрываться факты участия или, наоборот, исключения жен-
щин из определенных сфер жизни. Искусство стало той сферой, от-
сутствие женских имен в которой было очевидным.

В 1970-х гг. критики и теоретики обратились к феминистским 
проблемам, которые были поставлены в отношении искусства: до-
стижение равноправия с мужчинами в сфере искусства, исследова-
ние различий женщин, создающих искусство, и женщин, воспри-
нимающих это искусство в различных культурных традициях. Ос-
мысление этой проблематики вносит изменения в наше понимание 



136

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

социальных практик и верований, так или иначе связанных с ис-
кусством. В то время как одни женщины пытались достичь равных 
возможностей в художественных галереях или концертных залах, 
другие исследовали изображения, предназначенные для женщин 
в  искусстве, рекламе и  СМИ, пытаясь определить их особенно-
сти, чтобы преодолеть дискриминацию в этой сфере и предложить 
альтернативы. Важным было и  восстановление имен женщин  — 
композиторов, писательниц и художниц, забытых историей в ре-
зультате доминирования мужчин в различных областях искусства 
[2, p. 27].

Именно в 1960–1970-х  гг., когда феминистской теорией искус-
ства было осознано практически полное отсутствие женских имен 
в области художественной культуры, и зарождается феминистское 
направление в искусстве, или арт-феминизм. В связи с определен-
ными достижениями феминизма женщины получили доступ к ху-
дожественному образованию, возможность заниматься професси-
ей и строить карьеру, вследствие чего количество художниц, в том 
числе художниц-феминисток, значительно возросло. Развиваясь па-
раллельно с феминистской теорией и гендерными исследованиями, 
феминистское искусство существовало в тесной связи с теоретиче-
скими основами феминизма, что объясняет его социально-полити-
ческое содержание, ставшее его основной особенностью.

Во время становления феминистского искусства женщины ис-
кали новые пути для реализации себя в  творчестве. Когда в  ходе 
второй волны феминизма и  сексуальной революции формальное 
равенство полов было достигнуто, стало ясно, что женское тело все 
еще находится под контролем патриархальных норм, укоренных 
в социуме и религии и несущих в себе определенную регламентацию 
женской телесности, риск насилия и не казавшуюся самоочевидной 
повсеместную объективацию женщин. «Женскому телу была нужна 
другая репрезентация, новый язык пола и новые культурные и по-
литические стратегии» [3]. 

Решением, которое отвечало на выразительные потребности 
художниц и  активисток, стало только начавшее развиваться ис-
кусство перфоманса (англ. performance — исполнение), основанное 
на использовании различных средств выразительности, в котором 
«произведение составляют действия художника или группы в опре-
деленном месте и в определенное время сфокусированные на теле 
художника и  его психике» [4]. Оно соответствовало именно тому 



137

Хорина В. В. Выбор религиозной проблематики в феминистском искусстве

уровню репрезентации, на котором возможна постановка обще-
ственных, политических, а значит, и личных вопросов, восходящих 
к феминистской проблематике. Исследуя эту новую область, откры-
вающую новые пути для выражения, многие из художниц-фемини-
сток смогли сформировать свою самостоятельную динамическую 
практику, которую мы можем сравнить с ритуальным действием.

Английский этнограф, социолог и  фольклорист В. Тернер дает 
такое определение ритуалу: «Ритуал — это стереотипная последова-
тельность действий, которые охватывают жесты, слова и объекты, 
исполняются на специально подготовленном месте и предназнача-
ются для воздействия на сверхъестественные силы или существа 
в интересах и целях исполнителей» [5, с. 32]. 

Таким образом, перфоманс, как запланированное действие, 
всегда прогнозируемое в отношении места и времени его соверше-
ния, по своей форме приближен к  ритуалу. Художник, представ-
ляющий его, зачастую использует свое тело (иногда его сопрово-
ждают партнеры или статисты), жесты, слова (или их отсутствие) 
и  некоторые объекты. Тем самым он наполняет действие неким 
символическим смыслом, проживая какую-либо ситуацию (на-
пример, «личный миф», как выразилась Марта Рослер [6 c. 103]) 
или состояние на глазах у  зрителя. Тело художника, и  то, что он 
интегрирует в акт перфоманса, становится своеобразным текстом. 
Аудитория в данном случае и выступает в роли той «сверхъесте-
ственной силы», о  которой говорит Тернер в  своем определении 
ритуала, а то, смог ли зритель прочесть «текст» перфоманса и от-
кликнуться на это послание, определяет успешность совершения 
ритуала. 

Древний образ пира, еды как метафоры жертвоприношения, 
во время которого вкушается духовная и материальная пища, явля-
ются центральной темой перфомансов Барбары Т. Смит, начавшей 
свое развитие с  перфоманса «Ритуальная трапеза» 1969  г. В  этой 
работе шестнадцать гостей были приглашены в  дом, где Смит 
и специальный персонал предлагали им переодеться в хирургиче-
скую одежду и присоединиться к общей трапезе. Одним из условий 
было использование вместо приборов хирургических скальпелей 
и  зажимов. Процесс приготовления еды происходил на глазах у 
зрителей, и сопровождался внутренними звуками человеческого 
организма, транслируемыми вместе с видеорядом. В более поздних 
перфомансах «Накорми меня» и «Духовная пища» (1973 г.) худож-



138

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

ница усилила личную составляющую, сделав себя центром дей-
ства. Во время исполнения перфоманса «Накорми меня» художни-
ца всю ночь сидела в комнате обнаженная среди благовоний, еды, 
подушек и ковров, а вокруг были разложены цветы и книги. Участ-
ники перфоманса входили по одному, и каждому предлагалось на-
кормить ее, в буквальном смысле или символически. Перформанс 
«Духовная пища» был лишен чувственных наслаждений, во время 
всего действа, продолжавшегося в течение восьми часов, художни-
ца сидела, медитируя, на небольшой поляне в поле [7, р. 477].

О переживании жертвоприношения в  современном искусстве 
говорит Юлия Кристева в эссе «Время женщин»: «…женщины, ру-
ководствующиеся скорее чувством и пользующиеся средствами со-
временного искусства, попытались изменить язык и  другие коды 
выражения посредством стиля, который остается близок телу и эмо-
циям. <…> Это приводит меня к мысли, что важнейшим фокусом 
для нового поколения женщин стал социосимволический договор 
как жертвенный договор» [8, с. 134].

Тема жертвы и жертвенных животных прослеживается и в пер-
фомансах Сьюзан Лейси: будь то органы животных в «Омовениях» 
или в  нескольких других работах, где художница и  другие люди 
собирают животное из  органов заново. Ее выразительности со-
ответствует дуализм (личности и тела, внутреннего «я» и публич-
ной идентификации, частного и  общественного пространства), 
с которым она пытается выстроить отношения с помощью своего 
тела. Мясо и органы животных используются ею как аналогия соб-
ственного тела, что отсылает к проблеме объективации женщины, 
проституции и порнографии, которые делают из нее «кусок мяса» 
в глазах мужчины. Она заинтригована трансформацией «зверь — 
человек» и переселением душ, что определяет мистицизм ее работ 
[6, c. 95–98].

С эссенциализмом и глубокой символической основой связана 
проблематика художественных произведений, сопровождающих 
так называемое «Движение Богини», которое тесно переплетено 
с идеями революционной или спиритуальной феминистской теоло-
гии и поиском новой женской спиритуальности. 

Большое влияние на становление этих идей оказали труды аме-
риканского археолога и культуролога Марии Гимбутас, в особенно-
сти ее книга «Цивилизация Великой Богини», в которой она путем 
исследования археологических находок на территории Европы пред-



139

Хорина В. В. Выбор религиозной проблематики в феминистском искусстве

полагает существование в  доиндоевропейском сообществе общего 
культа Великой Богини. На этой теории она строит матриархатную 
модель общества, на смену которой позже пришла модель патриар-
хатная и  андроцентричная. «Судя по несметному количеству изо-
бражений, доставшихся нам от доисторической Евразии, источни-
ком древнейших религиозных переживаний было великое таинство 
женской животворящей силы созидания. Великая Богиня-Мать, 
из священного мрака утробы которой исходят все творения, была 
метафорой самой природы, вселенского источника жизни и смерти, 
постоянно обновляющегося в  непрерывной смене жизни, смерти 
и возрождения» [9, c. 241].

Эти идеи повлияли на определенные слои феминистского худо-
жественного движения и, более того, нашли подтверждение в фор-
мировавшемся в то время спиритуальном направлении феминизма. 
Спиритуальная направленность феминистского движения зарож-
дается в  тесной связи с  революционной феминистской теологией, 
развиваемой Мэри Дели, Джудит Пласкоу, Кэрол Крайст и Розмари 
Р. Рутер. Выступая с критикой иудеохристианской модели религии, 
в которой патриархат укоренен настолько сильно, что сложно пред-
ставить в ней какие-либо изменения на морально-духовном уров-
не, они утверждают о возможности формирования новой женской 
спиритуальности (духовности), ориентированной на сконцентри-
рованные вокруг женщин ценности и  создание на их основе но-
вой теологии и ритуалов. Основываясь на критике существующих 
религиозных традиций, спиритуальный феминизм обнаруживает 
и  свои потребности: воссоздание мистического мира, связанного 
с  язычеством, колдовством, магией и  почитанием возвращенных 
из древности женщин-богинь или богини. На этой основе формиру-
ется «Движение Богинь», представленное на данный момент множе-
ством деноминаций [10, c. 494]. 

Так, например, в  поисках следов Великой Богини перфоман-
систка Мари Бет Эдельсон, ориентируясь по картам из книг Марии 
Гимбутас, отправилась в Хорватию к Грапчевой пещере на остро-
ве Хвар, где она засняла на фото и видео ритуальный перфоманс 
«В поисках себя». Во время него художница медитировала в круге 
из горящих свечей в ставшей для нее сакральным пространством 
впадине пещеры. Приверженность художницы к ритуализирован-
ным перфомансам объясняет ее интерес к теме феминистской спи-
ритуальности.



140

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

Для спиритуального феминизма в  повседневной, ритуальной 
и магической практиках очень важно использование символическо-
го и иконографического изображения божественности. Это не всег-
да прямая иконография женского образа (хотя она и преобладает), 
часто можно встретить и  изображения деревьев, животных, звезд 
и геометрических фигур. 

Предысторию матриархата последовательницы спиритуально-
го феминизма считают своей сакральной историей, и  эта история 
сопровождается и передается подобными изображениями, нарисо-
ванными на керамике, вырезанными из  дерева или выточенными 
из камня. Но, пожалуй, самыми популярными являются изображе-
ния палеолитической фигурки Венеры Виллендорфской, с момента 
нахождения которой и начали поиски других изображений древних 
богинь. Сакральная история спиритуального феминизма, конечно, 
не ограничивается только древностью. Естественной памяти о куль-
те богини практически не сохранилось ни в одном из ныне живущих 
поколений, и в связи с этим ее можно интуитивно воссоздавать за-
ново [11, р. 148]. Именно поэтому феминистской спиритуальности 
свойственна эклектика, в культ интегрируются богини из ныне су-
ществующих религий — индуизма, буддизма, а также традиционных 
североамериканских и  африканских верований. Популярно почи-
тание мифологических персонажей античных Греции и Рима (осо-
бенно богини-охотницы Дианы, а  также сирен и  амазонок) и  дев-
воительниц — персонажей скандинавской мифологии. Появляются 
среди этих образов и «цветные» богини, заимствованные из народ-
ных верований Африки, стран Латинской Америки и  азиатских 
стран. По этому поводу существуют разногласия, стоит ли в боль-
шинстве «белому» движению, плохо знакомому с этими культурами, 
заимствовать «цветных» богинь, или же это раскрывает суть спири-
туального феминизма как признающего красоту и значение женщи-
ны любой расы [12, р. 43].

Подобный эклектизм был воплощен Джуди Чикаго в  работе 
«Званый ужин»  — инсталляции-выставке, представляющей собой 
треугольный стол, накрытый на 39 персон: дохристианских богинь, 
реальных персонажей античности, женщин, внесших вклад в  раз-
витие феминистского движения, библейских женских персонажей 
и писательниц. Этот стол, своеобразный женский вариант «Тайной 
вечери», был сервирован сделанными и  расписанными вручную 
приборами, являвшимися особой репрезентацией, соответствую-



141

Хорина В. В. Выбор религиозной проблематики в феминистском искусстве

щей характеру каждой из  «приглашенных». Также Джуди Чикаго, 
боровшаяся за восприятие декоративно-прикладного мастерства 
в сфере высокого искусства, изготавливала свои версии фигурок па-
леолитических Венер, чем, возможно, и популяризировала их в сре-
де спиритуальных феминисток [13, p. 143].

Таким образом, при обращении к интерпретации религиозной 
проблематики в  феминистском искусстве феминистский перфо-
манс может быть рассмотрен как имитация религиозного риту-
ала в  том случае, если он обусловлен не только соотносящимися 
с  феминизмом идеями, но  и  определенным смысловым и  симво-
лическим содержанием. Также в  контексте революционной или 
спиритуальной феминистской теологии современное искусство 
рассматривается как возможность для поиска и  выражения но-
вой женской спиритуальности, основанной на отвержении суще-
ствующих религиозных традиций и  попытке создания традиции 
альтернативной. В  заключение отметим, что выбор религиозной 
проблематики в феминистском искусстве обусловлен его социаль-
но-политической направленностью и  тесной связью с  теоретиче-
ским осмыслением проблемы женщины и религии в современном 
феминистском дискурсе.

Список литературы

1.	 Warne R. Feminist theology // Encyclopedia of Feminist Theories / ed. by L. Code. 
London, 2000. P. 471–473.

2.	 Lauter E. Feminist issues in art // Encyclopedia of Feminist Theories / ed. by L. Code. 
London, 2000. P. 27–29.

3.	 Митрофанова А. Феминистский перфоманс и обнаружение тела. 1970-е. URL: 
https://goo.gl/PNKvvK (дата обращения: 03.05.2015).

4.	 Performance art //  The Oxford Dictionary of American Art and Artists /  ed. by 
A. Morgan. New York, 2007. P. 372.

5.	 Тэрнер В. Символ и ритуал. М., 1983. 
6.	 Рослер М. Личное и  общественное: феминистское искусство в  Калифорнии 

// Гендерная теория и искусство. Антология: 1970–2000 / под ред. Л. М. Бреди-
хиной, К. Дипуэлл. М., 2005. С. 85–111.

7.	 Roth M. Autobiography, theater, mysticismand politics: Women performance art 
in South California // Performance Anthology: Source Book of California Perfor-
mance Art / eds C. Loeffler, D. Tong. San Francisco, 1990. P. 477.

8.	 Кристева Ю. Время женщин //  Гендерная теория и  искусство. Антология: 
1970–2000 / под ред. Л. М. Бредихиной, К. Дипуэлл. М., 2005. С. 122–146.

9.	 Гимбутас М. Цивилизация Великой Богини: мир Древней Европы /  пер. 
с англ. М. С. Неклюдова. М., 2006. 



Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

10.	 Карпенко Е. Гендерная проблематика в экологии // Введение в гендерные ис-
следования: в 2 ч. / под ред. И. А. Жеребкиной. Ч. 1. СПб., 2001. С. 493–607.

11.	 Barrett R. Women’s Rites, Women’s Mysteries: Intuitive Ritual Creation. Woodbury, 
2007. 

12.	 Eller С. Divine Objectification: The Representation of Goddesses and Women in 
Feminist Spirituality // Journal of Feminist Studies in Religion. 2000. Vol. 16, no. 1. 
P. 23–44.

13.	 Rizvi U., Vali M. The Fertile Goddess at the Brooklyn Museum of Art: Excavating 
the Western Feminist Art Movement and Recontextualizing New Heritages // Near 
Eastern Archaeology. 2009. Vol. 72, no. 3. P. 143–145.



143

Религия в фильмах постапокалиптического жанра
Поляков Н. С.
Религия в фильмах постапокалиптического жанра

Н. С. Поляков 
канд. филос. наук, доц., 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
n.poljakov@spbu.ru 

Аннотация: Статья посвящена постапокалиптическому жанру в со-
временном кинематографе. Использование постапокалиптических 
сюжетов в кинематографе происходит волнообразно и актуализиру-
ется не только в  периоды обострения эсхатологических ожиданий, 
а тесно связано с политическим и социокультурным контекстами. На 
многочисленных примерах показывается эволюция жанра, начиная 
с  причин катастрофы планетарного масштаба и  заканчивая транс-
формацией образа главного героя и  транслируемых им ценностей. 
Выдвигается предположение, что фильмы 2000-х гг. не только предла-
гают новое видение героики, но и отражают кризис гуманистических 
идей, а  также секуляризацию эсхатологических представлений: ти-
ражирование апокалиптической мифологемы постепенно лишает ее 
всякой сакральности. В конечном итоге постапокалиптический жанр 
окончательно отрывается от своих христианских корней. 
Ключевые слова: религия, эсхатология, постапокалиптика, антиуто-
пия, кинематограф, научная фантастика.

В 1965 г. Сьюзен Зонтаг провидчески предположила, что науч-
но-фантастические фильмы «служат для успокоения» и «отражают 
мировые тревоги» [1, р. 225]. Это, на первый взгляд, противоречивое 
по своей сути утверждение лучше всего применимо к такому жанру 
фантастики, как постапокалиптика, который становится все более 
популярным в последние десятилетия. Постапокалиптическим при-
нято считать произведение в  жанре научной фантастики на тему 
уже произошедшего по тем или иным причинам конца света (ката-
клизм планетарного масштаба), а также его катастрофическим, как 
для окружающей среды, так и для общества, последствиям. Очевид-
но, что сам термин восходит к библейскому жанру текстов-откро-
вений о грядущем пришествии Иисуса Христа, но с «Откровением 
Иоанна Богослова» и  его апокрифическими аналогами связь про-
слеживается только в названии. Впервые термин «post-apocalyptic» 
применительно к жанру фантастики был использован в 1978 г., од-
нако массовое распространение получил лишь в  1990-х  гг. Нако-
нец, уже в  2000-х Тереза Хефферман предложила словосочетание 



144

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

«постапокалиптическая культура» (post-apocalyptic culture), пред-
полагающее комплексное изучение этого явления эпохи постмодер-
на [2]. Действительно, в XXI столетии постапокалиптическая куль-
тура оказалась широко представлена во всех жанрах как массовой, 
так и  элитарной культуры: от литературы до компьютерных игр. 
Остановимся подробнее на современном кинематографе, который 
активно использует лучшие образцы вышеназванных жанров, ста-
новясь тем самым квинтэссенцией постапокалиптики. 

Можно предположить, что размышления режиссеров о  «по-
следних временах» стимулируют и зрителей задуматься над так на-
зываемыми «предельными»/проклятыми вопросами. Заметим, что 
современные технологии превращают угрозу самоуничтожения че-
ловечества из гипотетической в реальную, что делает апокалиптиче-
ские ожидания напряженными и  достаточно распространенными, 
причем далеко не только среди религиозных людей, для которых 
такое мировосприятие более типично. В  качестве примера можно 
привести детские воспоминания Ларса Триера (тогда еще без ари-
стократической частицы «фон»), который, по собственному при-
знанию, больше всего на свете боялся двух вещей: ядерной войны 
и аппендицита, и в шестилетнем возрасте в приступах паники перед 
ядерной угрозой часами отсиживался под столом, собрав любимые 
игрушки [3, с. 12]. Подобные страхи нашли свое отражение в совре-
менном кинематографе, особенно американском. Многие исследо-
ватели отмечают склонность американцев к эсхатологическому ви-
дению истории и конкретных событий, что, конечно, свойственно 
христианскому мировоззрению вообще, но американцам в особен-
ности [4].

Очевидно, что использование постапокалиптических сюжетов 
в  кинематографе происходит волнообразно и  актуализируется не 
только в периоды обострения эсхатологических ожиданий, а тесно 
связано с политическим и социокультурным контекстами. Так, на-
чиная с конца 1940-х гг., с появлением и применением атомной бом-
бы и актуализацией угрозы ядерной зимы, апокалиптическая мифо-
логема получает мощный импульс к распространению во всем мире. 
В США это стало частью политической повестки в период маккар-
тизма, вследствие которой даже простые граждане начали строить 
себе подземные убежища по аналогии со знаменитым «бункером 
Судного дня» в  штате Колорадо. Во многом вследствие политики 
Д. Эйзенхауэра (1953–1961)  и  сформировалась апокалиптическая 



145

Поляков Н. С. Религия в фильмах постапокалиптического жанра

мифологема — постоянное состояние национальной «небезопасно-
сти» (national insecurity) [5]. 

Американская кинофантастика оперативно прореагировала 
на все возрастающий страх политиков и  обывателей перед «ядер-
ным холокостом». Выходят такие фильмы, как «Пять» (Five, А. Обо-
лер, 1951), «Пленницы» (Captive Women, Ст. Гилмор, 1952), «День, 
когда Земле пришел конец» (Day the World Ended, Р. Корман, 1955), 
в которых начинают формироваться устойчивые формулы и зако-
ны зарождающегося жанра: деградация социальных институтов, 
ностальгический пастиш, жизнь на «обломках истории» и  т. д. [6]. 
Следующий пик популярности жанра приходится на 1970-е гг., что 
можно объяснить долгим эхом Карибского кризиса, когда вышли 
такие яркие картины, как «Парень и  его пес» (A Boy and His Dog, 
Л. К. Джонс, 1974), «Бегство Логана» (Logan’s Run, М. Андерсон, 1976) 
и «Безумный Макс» (Mad Max, Дж. Миллер, 1979). В 1990-х гг. в про-
кате провалились два сверхмасштабных постапокалиптических 
блокбастера: проекты Кевина Костнера «Водный мир» (Waterworld, 
1995) и «Почтальон» (The Postman, 1997), и популярность жанра ста-
ла восприниматься как непродолжительное поветрие, закончивше-
еся в начале 1980-х гг. 

Однако следующая веха наступила уже в  2000-х, поскольку 
11 сентября 2001 г. не могло не отразиться в американской массовой 
культуре. Взрыв башен-близнецов означал воскрешение и  вопло-
щение страхов холодной войны; незащищенность снова становится 
частью повседневной реальности для сотен миллионов людей. Не-
удивительно поэтому, что фильмы первого десятилетия XXI столе-
тия стали более пессимистическими и даже параноидальными, чем 
ленты предшествующего периода, когда апокалипсис воспринимал-
ся как возможность конца истории, но все же не касался тебя лично, 
поскольку время и место действия были неопределенно отдалены. 

Можно предположить, что фильмы 2000-х отражают кризис 
либеральных взглядов и гуманистических идей, а также секуляри-
зацию эсхатологических представлений. Бог уже не предстает в них 
в  качестве активного действующего лица или трансцендентной 
силы: он не является ни причиной глобальной катастрофы, ни воз-
можным защитником людей. Можно даже сказать, что вследствие 
многовариантности причин потенциального конца света апокалип-
тическая мифологема приобретает серийный характер, а ее тиражи-
рование в фильмах и особенно сериалах постепенно лишает конец 



146

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

света всякой сакральности, нивелирует страх перед этим явлением, 
делает его тривиальным и чуть ли не ожидаемым. В итоге, несмотря 
на религиозность подавляющего большинства американцев, пост- 
апокалиптический жанр окончательно отрывается от христианских 
корней. В большинстве фильмов 2000-х гг. религиозные верования 
и  практики даже не упоминаются при описании устройства пост- 
апокалиптического общества, как, например, в фильме с говорящим 
названием «После апокалипсиса» (Post Impact, Кр. Шреве, 2004). Ко-
нечно, при этом мы можем с легкостью находить библейские образы 
в большинстве фильмов о катастрофах планетарного масштаба: по-
стройка космических кораблей для бегства с зараженной планеты, 
равно как и отсидка в бункере или заморозка в криокамере до по-
явления спасительной вакцины у любого представителя нашей ци-
вилизации будет восприниматься как осовремененная мифологема 
Ноева ковчега. 

Постапокалиптический сюжет встречается во всех жанрах 
американского кино, но лучше всего, пожалуй, он был реализован 
в жанре роуд-муви, только с заменой большой дороги на некую пу-
стошь, в  которой никогда не знаешь, что тебя ждет за поворотом. 
Действительно, ключевой мотив постапокалиптического сюжета — 
путешествие героя в  поисках места, которое обеспечит ему отно-
сительно безбедную жизнь, даст возможность спасти собственное 
сообщество, находящееся на грани гибели, либо сможет помочь 
в возрождении всей цивилизации. В литературоведении существует 
понятие «grail narrative», т. е. повествование о поисках Святого Гра- 
аля, которое отлично отражает суть сюжета ряда фильмов.

В своих странствиях герой может переживать не только чувство 
богооставленности или даже проклятости человечества как вида, 
но и чувство собственного избранничества в деле (вос)становления 
нового порядка. Первое мировосприятие представлено в  фильме 
«Дорога» (The Road, Дж. Хиллкоут, 2009), по сюжету которого после 
ряда катаклизмов, уничтоживших цивилизацию, в поисках лучше-
го по покрытой пеплом и  под непрекращающимся дождем бредут 
по дороге отец и сын. Их образ жизни состоит в поисках консервов 
и попытках избежать встреч с бандами каннибалов. Главная и един-
ственная задача отца — любыми способами защитить своего сына. 
По общему мнению зрителей и кинокритиков, этот фильм — одна 
большая панихида, оплакивание смерти всех надежд и ускользания 
из этого мира всего светлого и доброго. Так, в одной из сцен один 



147

Поляков Н. С. Религия в фильмах постапокалиптического жанра

из  случайно встреченных изрекает: «Если бог и  есть, то он давно 
отвернулся от нас». Тем не менее, отец всеми силами старается не 
только защитить своего сына, но и дать веру в жизнь. Он говорит 
ему: «У нас внутри горит огонь. Потому мы хорошие люди. И  ты 
береги этот огонь, не дай ему угаснуть. Что бы ни случилось…». 
Фильм-предостережение, посыл всему человечеству очевиден: пока 
на Земле существуют «хорошие люди», которые поддерживают свет 
надежды в себе и своих близких, пока они борются за наше будущее, 
еще не все потеряно.

Не меньший интерес представляют фильмы, где главный герой 
является тем лидером, новым Мессией, что способен вернуть людям 
утраченные идеалы и поднять их с колен. С этой точки зрения из ка-
тегории «постапокалипсиса пустошей» показателен роман Дэвида 
Брина «Почтальон» с последовавшей в 1997 г. экранизацией Кеви-
на Костнера. По словам автора оригинальной книги и  сценариста 
фильма Д. Брина, роман был написан как ответ на все те постапо-
калиптические книги и фильмы, которые построены на идее дегра-
дации человечества и крушения цивилизации. Это история о том, 
что слишком многое воспринимается сегодня как должное и  что 
людям может очень не хватать тех мелочей, которые связывают нас 
вместе сегодня. Дэвид Брин видел главного героя последним идеа-
листом рухнувшей Америки, который во время всеобщего цинизма 
должен напомнить о той порядочности, что есть в душе у каждого. 
По сюжету романа и фильма главный герой в униформе почтальона, 
не будучи им, проделывает свой путь через разруху и опустошения 
прошедшей атомной войны. Сама форма почтальона и разносимые 
им письма оказываются здесь символом надежды, которой, казалось 
бы, уже нет места, а  сам герой выступает тем самым Избранным, 
способным поднять человечество с колен, что в итоге и происходит. 

Также яркими примерами мессианского мотива в  постапока-
липтике, где Мессией является главный герой, являются художе-
ственные фильмы так называемого второго порядка: «Я — легенда» 
(I am Legend, Ф. Лоуренс, 2007) и  «Книга Илая» (The Book of Eli, 
А. Хьюз, 2010). В первом фильме мы наблюдаем главного героя Ро-
берта Нэвилла удивительного человека — посреди обломков Нью-
Йорка, где вирус унес миллионы жизней, а  остальных превратил 
в мутантов. Удивителен герой тем, что он микробиолог, пытающий-
ся изобрести лекарство против вируса и  тем самым спасти остав-
шихся в живых, и все это в экстремальной ситуации одиночества. 



Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

В обычной (не режиссерской версии) концовке он изобретает вак-
цину, но героически умирает. Фильм «Книга Илая» оказывается на-
сыщен еще большим пафосом: главный герой получает знамение 
свыше о том, что должен сохранить в постапокалиптическом разру-
шенном и озверевшем мире, несмотря ни на что, найденную им кни-
гу  — Священное Писание. Таким образом, христианская религия 
оказывается источником спасения, Библия  — тем самым Священ-
ным Граалем, а  носителем Истины и  хранителем Грааля  — слепой 
американец, умирающий в  конце со словами: «Подвигом я подви-
зался. Путь завершил. Веру сохранил». 

Критикуя современный мировой порядок и образ жизни боль-
шинства, намекая на вероятность воплощения происходящего на 
экране, постапокалиптические фильмы являются не только свое-
образным документом эпохи, отражая страхи людей перед оружи-
ем массового поражения, природными катаклизмами, вирусами, 
но  также предлагают различные стратегии поведения, выполняя 
катарсическую и  терапевтическую функции. Симптоматично при 
этом, что в фильмах постапокалиптического жанра не только конец 
света происходит, как правило, по вине самих людей, но и спасение 
человечества находится в  его же собственных руках, что говорит 
о профанации эсхатологической проблематики. 

Список литературы

1.	 Sontag S. Imagination of Disaster // Against Interpretation and Other Essays. New 
York, 1966. P. 209–225.

2.	 Hefferman T. Post-Apocalyptic Culture: Modernism, Postmodernism and the 
20th Century Novel. Toronto, 2014.

3.	 Долин А. Ларс фон Триер: контрольные работы. М., 2017. 
4.	 Aveni A. Apocalyptic Anxiety: Religion, Science, and America’s Obsession with the 

End of the World. Colorado, 2016. 
5.	 Chernus I. Apocalypse management: Eisenhower and the Discourse of National In-

security. Stanford, 2008. 
6.	 Warren B. Keep Watching the Skies: American Science Fiction Films of the Fifties. 

North Carolina, 2009. 



149

Новая религиозность и стоицизм 
в современной культуре: От популярной философии 
и психотерапии до «Игры престолов»*
Михельсон О. К.
Новая религиозность и стоицизм в современной культуре…

О. К. Михельсон 
канд. филос. наук, доц., 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
olia_mikhelson@mail.ru 

Аннотация: Статья посвящена исследованию места и роли стоицизма 
в современной культуре. Стоическая философия в настоящее время 
переживает новый бум популярности, что явственно видно по коли-
честву интернет-сообществ и  сайтов, посвященных современному 
стоицизму, научно-популярных изданий, предлагающих стоицизм 
в качестве практической жизненной философии; а также по влиянию 
стоических концептов на популярную культуру, в  том числе на ки-
нематограф. В статье предлагается рассматривать современный сто-
ицизм в качестве одного из возможных так называемых вторичных 
институтов, пришедших на смену таким традиционным первичным 
институтам, как религия.
Ключевые слова: современный стоицизм, новая религиозность, стои-
цизм в популярной культуре.

В бурлящем и  меняющемся современном мире религиозность 
многолика. Наряду с вполне привычными религиями, которые мож-
но условно назвать традиционными, возникают новые учения и дви-
жения, к которым обращаются люди в поисках себя или сообщества 
единомышленников, в поисках смысла или ответов на значимые во-
просы. Некоторые из этих проявлений новой религиозности подчас 
совершенно не похожи на религии, однако они выполняют схожие 
функции, служа «вторичными институтами» [1, p. 48], пришедшими 
на помощь человеку в его ощущении культурной или психологиче-
ской «бездомности», возникшей в связи с утратой значимости пер-
вичных институтов, таких как религия [2].

При этом часть новых учений и движений не столь уж и совре-
менны, а, напротив, восходят к Античности, просто в наше время 
получают другое, более актуальное прочтение. Одним из подобных 
примеров может служить обращение к  философии эллинистиче-

*	 Публикация подготовлена при поддержке гранта Российского фонда фунда-
ментальных исследований № 18-011-01123.



150

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

ских школ, таких как стоицизм. Примечательно, что для многих он 
оказывается привлекательным учением, с одной стороны, предлагая 
четкую этическую концепцию, а, с другой, — имея явную практи-
ческую сторону. Более того, именно упор на управлении эмоция-
ми, характерный для стоицизма, очень важен в современном мире, 
полном стресса и гонки. При этом, в отличие от разных вариантов 
восточной медитации, за стоицизмом стоит понятная западному 
человеку концепция, не требующая погружения в индуистскую или 
буддистскую философию. 

Для того чтобы заметить востребованность стоицизма в  со-
временной культуре, достаточно посмотреть на численность групп, 
посвященных стоическому мировоззрению, в  различных социаль-
ных сетях или на других интернет-ресурсах. Так, в сети «ВКонтак-
те» можно обнаружить порядка двух десятков русскоязычных со-
обществ, в названии которых фигурируют термины «стоицизм» или 
«стоики». Самое многочисленное из  этих сообществ насчитывает 
более десяти тысяч участников, два из них посвящены именно сто-
ицизму в XXI в. Если же мы заглянем в Facebook, то там количество 
групп, посвященных стоицизму, будет еще значительнее, а  самые 
крупные из них насчитывают десятки тысяч участников. Также сто-
ит отметить возникновение популярных сайтов, таких, к примеру, 
как «Ежедневный стоик. Древняя мудрость для повседневной жиз-
ни» [3] или «Современный стоицизм» [4]. 

Литература по стоицизму, в  том числе популярного характера, 
сейчас также переживает невероятный бум. Только за последние не-
сколько лет были изданы десятки работ. Можно выделить следующие: 
«Ежедневный стоик: 366 размышлений о мудрости, непоколебимости 
и искусстве жизни» Р. Холидея и С. Хэнсэлмана [5]; «Стоицизм и ис-
кусство счастья: практическая мудрость для повседневной жизни» 
Д. Робертсона [6]; «Практикующий стоик: философская инструкция 
для пользователей» У. Фарнсуорфа [7]; двухтомник Д. Кларка «Стои-
цизм» («Ключевое руководство по философии, мудрости и истории 
стоицизма» [8] и «Полное руководство по образу жизни стоиков для 
начинающих» [9]); «Руководство по стоицизму для начинающих: ин-
струменты для эмоциональной устойчивости и позитивности» М. Ван 
Натты [10]; «Стоицизм: Полное руководство для начинающих». Т. Хо-
лидея и К. Холлинса [11] и, наконец, «Руководство для новых стоиков: 
как преуспеть в мире, находящемся вне вашего контроля: 52 ежене-
дельных урока» М. Пильюччи и Г. Лопеса [12]. 



151

Михельсон О. К. Новая религиозность и стоицизм в современной культуре…

Уже названия этих книг говорят сами за себя: авторы предла-
гают стоицизм не в  качестве античного учения, знание о  котором 
удовлетворяет интеллектуальное любопытство, а как практическую 
жизненную философию, руководство к  действию, абсолютно при-
менимое к повседневной современной жизни. Причем предыдущая 
работа вышеупомянутого Массимо Пильюччи «Как быть стоиком: 
Античная философия и  современная жизнь» [13] была издана на 
русском языке всего через год после выхода в свет и уже выдержала 
несколько переизданий, что явственно говорит о заметном интересе 
к  стоицизму и в  России. Автор этой работы  — известный биолог, 
философ и популяризатор науки, а также поборник светского гума-
низма. При всей своей симпатии к светскому гуманизму Пильюччи 
излагает в  этом труде иную жизненную философию  — стоицизм, 
в котором он нашел для себя «рациональную, дружественную к на-
уке философию, включающую в  себя метафизику с  духовным из-
мерением и имманентно открытую для любых “ревизий”. Но самое 
главное, эту философию можно с  успехом применять в  “реальной 
жизни”» [13, c. 8]. Стоицизм стал для Пильюччи альтернативой свет-
скому гуманизму, который, с  его точки зрения, страдает холодно-
стью и бездушием. 

Что же столь привлекательно в стоицизме для Пильюччи и дру-
гих современных людей? Рассуждая на эту тему, мыслитель отмечает, 
что стоицизм «имеет множество точек соприкосновения» с  други-
ми направлениями философии и с такими религиями, как буддизм, 
даосизм, иудаизм и христианство. При этом он близок и современ-
ным движениям — светскому гуманизму и этической культуре. Так-
же Пильюччи подчеркивает, что для него как нерелигиозного челове-
ка очень привлекательна идея объединительной, экуменической фи-
лософии. С другой стороны, стоицизм имеет и характер прикладной 
практической этики и  философии, ежедневно помогающей в  обы-
денной жизни, недаром Пильюччи заканчивает свою работу главой 
о практических духовных упражнениях. Еще в большей степени по-
пулярность прикладной составляющей стоицизма видна в  других 
упомянутых выше публикациях. Так, Дон Робертсон, практикующий 
психотерапевт и тренер, начинает свою работу с указания на то, что, 
в отличие от современных философов, которые лишь пожмут пле-
чами, если их спросить: «В чем смысл жизни?», и  скажут, что этот 
вопрос не имеет ответа, философы Античности давали очень понят-
ный и практический ответ на ключевой для каждого вопрос [6, p. 25].



152

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

Стоическая философия востребована в современной культуре, 
она воздействует на людей и иным, косвенным способом. Не секрет, 
что популярная культура, вне зависимости от того, нравится нам 
это или нет, играет заметную роль в  нашей жизни и  также может 
рассматриваться как своего рода «вторичный институт», функци-
онально пришедший на смену первичным, возможно, несколько 
потерявшим свою актуальность. Так, в поисках успокоения многие 
люди займутся йогой в спортивном клубе, посмотрят голливудский 
блокбастер или популярный сериал, герои которого для некоторых 
практически становятся близкими людьми. В этом смысле популяр-
ная культура может брать на себя целый ряд функций, традиционно 
принадлежавших религиям (см. подробнее: [14]). 

С другой стороны, поп-культура бесконечно эксплуатирует как 
религиозные сюжеты и символику, так и философские учения, акту-
ализируя и осовременивая их. Подобное использование позволяет 
наполнить произведения популярная культуры глубиной, предло-
жить поле для аллюзий и коннотаций и передать важные концепты 
и смыслы, порой считываемые аудиторией даже интуитивно. Конеч-
но, лидирует на этом рынке религиозных идей христианство, но ан-
тичные философские и религиозные системы также играют замет-
ную роль, в том числе и стоицизм. Таким образом, получается, что 
некоторые важные концепции стоиков закладываются исподволь 
и  передаются современному зрителю в  совершенно другой форме, 
нежели, к  примеру, на занятии по философии. Однако подобный 
способ может быть еще более действенным и убедительным.

Так, вполне ожидаемо усмотреть стоическую этику в  основе 
фильма Ридли Скотта «Гладиатор» (2000 г.), поскольку он повествует 
о временах Марка Аврелия. Но стоические идеи можно распознать 
и во множестве других картин, которые, на первый взгляд, сюжет-
но со стоицизмом никак не связаны. В частности, в фильме Фрэнка 
Дарабонта «Побег из Шоушенка» (1994 г.), главный герой которого 
Энди Дюфрейн осужден за убийство жены и ее любовника, которое 
он на самом деле не совершал. Дюфрейна можно рассматривать как 
образцового стоика: он не испытывает разрушительных эмоций — 
ни ярости из-за беззакония и  жестокости, царящих в  тюрьме, ни 
уныния из-за своего горького положения, а  принимает жизнь та-
кой, как она есть, преображая окружающий его мир. Идеи стоиков 
можно обнаружить и во многих картинах Клинта Иствуда, среди ко-
торых есть и очевидная отсылка к античным философам — фильм 



153

Михельсон О. К. Новая религиозность и стоицизм в современной культуре…

«Непокоренный» (2009 г.), в заглавие которого вынесено одноимен-
ное стихотворение Уильяма Эрнста Хенли, часто рассматриваемое 
как пример современного стоицизма. 

Удивительно, но  не только глубокие драматические картины 
предлагают нам современное прочтение стоических концептов; фан-
тастика и фэнтези также используют стоическую мысль. Например, 
«Кодекс джедаев», в основе которого лежит эпопея Джорджа Лукаса 
«Звездные войны», утверждает: «Нет эмоций — есть покой. Нет не-
вежества  — есть знание. Нет страсти  — есть безмятежность. Нет 
хаоса — есть гармония. Нет смерти — есть сила» [15, p. 103–104]. Не 
только эти строки, но  и  целый ряд других параллелей (например, 
в эпической саге можно усмотреть стоические интерпретации этики 
и природы) позволяют нам связать «Звездные войны» и возникший 
на их основе джедаизм с философией стоицизма (см. подробнее: [16]). 
Трилогия Вачовски «Матрица» также содержит ряд аллюзий на стои-
цизм. Очевидно, что, во-первых, это упор, который делает Нео, глав-
ный персонаж трилогии, на необходимости контроля и дисциплины 
сознания, но также мы можем вынести из фильмов и другие важные 
стоические максимы  — необходимость слушать больше, чем гово-
рить, а также доверять, но быть способным думать самостоятельно.

Самый популярный фэнтези-сериал «Игра престолов» тоже не 
чужд идей Сенеки, Эпиктета и  Марка Аврелия. Конечно, в вось-
ми сезонах каждый из  которых насчитывает десяток серий, как 
и в шести объемных томах романа Джорджа Мартина «Песнь льда 
и  пламени», легшего в  основу сериала, авторы могли использо-
вать самые разные источники для вдохновения и идей. Вот почему 
в «Игре престолов» можно при желании обнаружить практически 
что угодно, от отсылок к  реальным историческим событиям, на-
пример к  войне Алой и  Белой розы, до новозаветной апокалип-
тической символики, тем не менее это не умаляет значения в ней 
эллинистической философии и этики. Знаменитое изречение, при-
шедшее к нам из сериала, «Valar morghulis; valar dohaeris», в пер-
вую очередь связанное с культом Безликого Бога и служащего ему 
ордена, но также широко известное и за его пределами, в переводе 
с  валирийского (искусственного языка, созданного для сериала) 
означает: «Все люди должны умереть; все люди должны служить». 
Первая часть этой максимы отсылает нас к стоической концепции 
смерти как неизбежности, к которой нужно относиться бесстраст-
но, вторая — к концепции долга. 



154

Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

Знаменитый монолог Петира Бейлиша, обращенный к  Сансе, 
из третьей серии седьмого сезона сериала звучит так: «Ведите любую 
битву всегда, везде в  своем разуме. Когда любой может быть вра-
гом или другом, когда любой вариант развития событий возможен. 
Живите так. И ничто вас не удивит. Что бы ни произошло, вы уже 
видели это в своем воображении». Эта цитата явственно отсылает 
нас к LXXXVIII письму Сенеки к Луцилию: «Что будет, я не ведаю, 
а что может быть, — знаю. И ничто не приведет меня в отчаянье, 
ибо я жду всего, а если что меня минует, я считаю это за удачу. На-
ступающий час обманет меня, если пощадит; да и этим не обманет: 
ведь если я знаю, что все может случиться, то знаю также, что не 
все случится непременно. Потому я жду удачи, но готов и к бедам» 
[17, LXXXVIII:17]. В целом подобный метод напоминает стоическую 
практику негативной визуализации, между прочим востребованную 
и в так называемом современном стоицизме. Однако существенным 
различием между этим стоическим подходом и событиями сериала 
будет то, что стоики использовали подобную практику для внутрен-
ней подготовки к возможным негативным событиям, а не в качестве 
хитрого метода использования любого хода событий себе на благо, 
как делал это лорд Бейлиш.

Еще в большей степени параллели между стоицизмом и «Игрой 
престолов» прослеживаются в связи с двумя главными героями кни-
ги и сериала — Тирионом Ланнистером и Джоном Сноу. Оба эти пер-
сонажа имеют явные недостатки. Лорд Тирион родился карликом, 
его не любят собственные отец и сестра, поскольку винят его в смер-
ти его матери при родах. К тому же семья стыдится его очевидно-
го физического увечья, которое воспринимается ими как уродство. 
Между тем сам Тирион, вполне следуя рекомендациям стоиков, су-
мел обратить свою слабость в  силу, компенсируя физические уве-
чья острым умом и интеллектуальной любознательностью. Впервые 
встретившись с бастардом Неда Старка Джоном Сноу, Тирион еще 
в  самой первой серии эпопеи дает ему важнейший совет: «Никог-
да не забывай, кто ты, ведь другие не забудут. Носи это как броню, 
и тогда они не смогут тебя ранить», что Джон в целом и воплощает 
в дальнейшем. Подобный подход очевидным образом отсылает нас 
к знаменитой сентенции Марка Аврелия: «Продвигает в деле самая 
помеха делу и ведет по пути трудность пути» [18, V:20]. Можем мы 
обнаружить и некоторые биографические параллели между Тирио-
ном и  стоиками. Так, Сенека был учителем Нерона подобно тому, 



155

Михельсон О. К. Новая религиозность и стоицизм в современной культуре…

как Тирион пытался стать воспитателем жестокого и безумного ко-
роля Джоффри. 

Подводя итог, следует отметить, что сложный и  меняющийся 
современный мир порождает новые формы религиозности и  свет-
ской этики. Их, в соответствии с концепцией Линды Вудхед и Пола 
Хииласа, можно рассматривать как «вторичные институты», подчас 
приходящие на смену первичным, таким как религия, и спасающим 
человеческий разум от ощущения заброшенности и  бездомности, 
предреченной когда-то Питером Бергером. Одним из  таких совре-
менных институтов, выполняющих функции религии и жизненной 
философии является современный стоицизм. Его популярность все 
возрастает, что отражается как в появлении множества книг по прак-
тической философии и психологии, посвященных стоицизму, так и 
в использовании стоических концептов в популярной культуре.

Список литературы

1.	 Woodhead L., Heelas P. Homeless minds today? //  Peter Berger and the Study of 
Religion / eds L. Woodhead, P. Heelas, D. Martin. London, 2001. P. 43–72.

2.	 Berger P. The Homeless Mind: Modernization and Consciousness. New York, 1981.
3.	 Daily Stoic. Ancient wisdom for everyday life. URL: https://dailystoic.com/what-

is-stoicism-a-definition-3-stoic-exercises-to-get-you-started/  (дата обращения: 
03.10.2020).

4.	 Modern Stoicism. URL: https://modernstoicism.com/stoicism-the-key-to-modern-
living/ (дата обращения: 03.10.2020).

5.	 Holiday R., Hanselman S. The Daily Stoic: 366 Meditations on Wisdom, Persever-
ance, and the Art of Living. London, 2016. 

6.	 Robertson D. Stoicism and the Art of Happiness: Practical wisdom for everyday life: 
embrace perseverance, strength and happiness with stoic philosophy. London, 2018. 

7.	 Farnsworth W. The Practicing Stoic: A Philosophical User’s Manual. New Hampshire, 
2018.

8.	 Clark D. Stoicism: The Essential Guide to Stoicism Philosophy, Wisdom, and 
History. North Charleston, 2018.

9.	 Clark D. Stoicism: Complete Beginner’s Guide to The Stoic Way of Life. North 
Charleston, 2018.

10.	 Van Natta M. The Beginner’s Guide to Stoicism: Tools for Emotional Resilience and 
Positivity. Emeryville, California, 2019.

11.	 Holiday T., Hollins K. Stoicism: The Complete Beginner’s Guide to Empower Your 
Mindset and Wisdom for Leadership and Self-Discipline, Using a Daily Stoic Rou-
tine to Gain Resilience, Confidence and Calmness in Modern Life. [s. l.], 2019.

12.	 Pigliucci M., Lopez G. A. Handbook for New Stoics: How to Thrive in a World Out of 
Your Control — 52 Week-by-Week Lessons. New York, 2019. 

13.	 Пильюччи М. Как быть стоиком: Античная философия и современная жизнь. 
М., 2018. 



Изучение религиозной проблематики в современном искусстве 

14.	 Сакрализация популярного. Методологические подходы к  исследованию 
religion-like phenomena в  современном религиоведении //  Вестник Санкт-
Петербургского университета. Серия 17 «Философия и  конфликтология». 
2018. № 1. С. 122–137.

15.	 Porter J. E. “I Am a Jedi”: Star Wars Fandom, Religious Belief, and the 2001 Census 
// Finding the Force of the Star Wars Franchise: Fans, Merchandise, & Critics / eds 
M. Kapell, J. Shelton Lawrence. New York, 2006. P. 95–104.

16.	 Hummel M. “You are Asking Me to Be Rational”: Stoic Philosophy and the Jedi Or-
der // The Ultimate Star Wars and Philosophy You Must Unlearn what You Have 
Learned / eds J. T. Eberl, K. S. Decker. Oxford, 2016. P. 20–30.

17.	 Сенека Л. А. Нравственные письма к Луцилию. М., 1977.
18.	 Марк Аврелий. Размышления. Л., 1985.



157

МИСТИКА В СВЕТЕ СОВРЕМЕННЫХ 
ИССЛЕДОВАНИЙ

Баленко Т. В.
Исследование викки: методологические аспекты

Исследование викки: методологические аспекты

Т. В. Баленко 
бакалавр культурологии, студентка 2-го курса магистратуры, 
направление «Религиоведение», 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
kventarel@gmail.com

Аннотация: В статье осуществлен обзор и  анализ основных мето-
дологических проблем, связанных с изучением в академической ли-
тературе викки  — религиозного движения, возникшего в  1950-х  гг. 
Анализируются вопросы терминологии, возникающие в связи с поня-
тием «язычество» и производными от него; ключевые подходы к ис-
следованию викки в  контексте современной религиозной ситуации, 
в частности связь с нью-эйдж; а также инсайдерские и аутсайдерские 
подходы. Рассмотрены возможные пути реализации этих проблем 
в отечественном контексте.
Ключевые слова: викка, современное язычество, неоязычество, языче-
ство, нью-эйдж, инсайдер, аутсайдер, Pagan Studies.

С изучением викки, нового религиозного движения, возник-
шего в 1950-х в Великобритании и распространившегося по всему 
миру, связано много вопросов. В  настоящее время в  зарубежной 
академической литературе представлен подробный анализ как пред-
посылок возникновения викки, так и непосредственно ее истории 
и распространения. Уделено большое внимание различным граням 
этой религии: особенностям отдельных течений, ритуальной прак-
тике, гендерному и возрастному составу и т. д. Вместе с тем исследо-
ватели продолжают вести дискуссии о  методологических аспектах 
изучения викки, которые зачастую касаются также более широких 
аспектов изучения ряда религиозных движений, ставших на Западе 
предметом для так называемых Pagan Studies — исследований в об-
ласти современного язычества, или неоязычества.

mailto:kventarel@gmail.com


158

Мистика в свете современных исследований

Среди методологических проблем, на наш взгляд, можно вы-
делить три основных. Во-первых, это необходимость создания 
корректного терминологического аппарата. Среди исследователей 
викки (равно как и  среди ее последователей) нет единого мнения 
об используемой терминологии. В частности, дискуссии ведутся по 
поводу уместности употребления в научной литературе дефиниций 
«язычество» и «неоязычество» в отношении викки. Во-вторых, это 
определение положения викки в  современной религиозной ситуа-
ции, ее связь с  феноменом нью-эйдж. В-третьих, существует про-
блема инсайдерских и  аутсайдерских исследовательских подходов, 
которая не является специфической для исследования викки и по-
добных ей новых религиозных движений (НРД), но  приобретает 
особенную актуальность в этом контексте. Отметим, что работ, по-
священных развитию викки в России, практически не существует, 
в связи с чем возникает дополнительная сложность, связанная с не-
обходимостью применения методологической рамки, основанной 
на западном материале, к отечественным реалиям.

В зарубежной академической литературе викка рассматри-
вается как часть современного язычества (contemporary/modern 
paganism, neopaganism). Она является одним из центральных объ-
ектов изучения междисциплинарного исследовательского поля Pa-
gan Studies, сформировавшегося в 1990-х гг. Термин «contemporary 
paganism» объединяет ряд других религиозных движений помимо 
викки: асатру, неошаманизм, друидизм и т. д. Вместе с тем широта 
употребления этого устоявшегося термина в современной западной 
науке сочетается с недостаточной ясностью значения, во многом воз-
никающей из-за его вариативности [1]. Обзор различных подходов 
к решению этой проблемы можно найти, например, в первой части 
сборника, посвященного современному язычеству [2], авторы кото-
рого употребляют понятие «современное язычество» по отношению 
к  людям, которые «с большим почтением относятся к  духовности 
прошлого и  создают новую религию  — современное язычество  — 
из пережитков прошлого, которые они интерпретируют, адаптиру-
ют и  модифицируют в  соответствии с  современным мышлением» 
[2, p. 10]. Отметим также, что в контексте Pagan Studies викка неред-
ко также обозначается как языческое колдовство (pagan witchcraft).

В русскоязычной среде эта терминологическая проблема акту-
ализируется в связи с появлением в 1990-х гг. религиозного движе-
ния, известного как родноверие, или славянское неоязычество / но-



159

Баленко Т. В. Исследование викки: методологические аспекты

вое язычество. Уточнению дефиниции посвящено значительное 
количество публикаций, где в отношении исходного понятия «язы-
чество» и его производных отмечаются, с одной стороны, негатив-
ные коннотации, связанные с его конфессиональным происхожде-
нием; с другой стороны, как и в случае Pagan Studies, указывается на 
широту и неопределенность границ термина [3]. Несмотря на это, 
термин продолжает использоваться в научной литературе, отчасти 
благодаря его неоднозначности, которая удобна при необходимости 
обозначить широкий круг явлений, отчасти из-за стилистических 
соображений и  попытки избежать многочисленных повторений 
[3, с. 68]. Проблема возникает также при использовании приставки 
нео- в термине «неоязычество», которая призвана обозначить раз-
ницу между доаавраамическими политеистическими культами и их 
современными последователями. Это больше актуально для эти-
ческого подхода, при котором сообщества рассматриваются извне 
и сравниваются между собой, поскольку те, кого принято называть 
неоязычниками, далеко не всегда согласны с таким определением. 

Вместе с  тем возникает вопрос о  правомерности использова-
ния многочисленных производных термина «язычество» в  отно-
шении как российской викки, так и эклектической викки в целом. 
Дело в  том, что среди европейских (в  большей степени) и  амери-
канских виккан существует тенденция к сближению с локальными 
дохристианскими традициями  — тамеранская викка, сикс-викка, 
северная викка. Представляется, что в  данном случае существуют 
некоторые предпосылки для использования термина «язычество», 
которые, впрочем, основаны на восприятии самими адептами не-
кой политеистической религии как своего непосредственного пред-
шественника. Таким образом, исследователь во многом перенимает 
взгляды, присущие изучаемому сообществу. Однако в случае с эклек-
тической виккой, распространенной в США, а также в России, си-
туация усложняется, поскольку виккане-эклектики не обращаются 
к определенному пантеону богов, но организуют свой собственный, 
апеллируя при этом к самым различным религиозным традициям. 
При этом отдельного викканского течения, концентрирующегося на 
древнеславянском пантеоне, в России не сложилось. 

М. Стрмиска, решая проблему соотношения викки с  другими 
объектами Pagan Studies, отмечает два основных течения: языческую 
реконструкцию и синкретическое язычество. Викку он, соответствен-
но, относит к  последнему направлению [4]. Аналогичным образом 



160

Мистика в свете современных исследований

некоторые отечественные исследователи, например А. В. Гайдуков, 
воспринимают этничность как одну из  ключевых черт славянского 
нового язычества, противопоставляя его внеэтничному эклектично-
му «глобальному новому язычеству» [5, с. 26]. Вместе с  тем, на наш 
взгляд, российская викка как феномен, сформировавшийся на основе 
переводов викканской англоязычной литературы, имеет крайне мало 
общего с  какой-либо политеистической системой верований. Более 
того, даже если учитывать при подборе корректной дефиниции мне-
ние самих виккан (что является несколько сомнительной, хотя и рас-
пространенной практикой среди исследователей), можно обнару-
жить, что они далеко не всегда стоят на эссенциалистских позициях, 
отказываясь от термина «язычник» или «неоязычник», поскольку не 
считают себя возрождающими некую религиозную традицию. Таким 
образом, хотя при изучении викки в России невозможно не учиты-
вать терминологический аппарат, принятый в  зарубежном научном 
дискурсе в отношении аналогичных явлений, необходимо обращать 
внимание также на специфически российские проблемы, которые 
влияют на использование общепринятых терминов. 

Что же касается исследовательских подходов к положению вик-
ки в современной религиозной ситуации, то здесь также не наблю-
дается единства. В целом, как отмечает историк Р. Хаттон, исследо-
вательская позиция отражает взгляды исследуемых групп [6, p. 342]. 
Если ученые, изучающие нью-эйдж, рассматривают викку в контек-
сте этой совокупности эзотерических течений, то в Pagan Studies эти 
явления рассматриваются как отдельные, хотя и  тесно связанные. 
Так, один из  крупнейших исследователей нью-эйдж и  эзотеризма 
В. Ханеграаф рассматривает викку в соответствии со своей концеп-
цией, в  которой нью-эйдж в  узком смысле является частью более 
широкого понятия нью-эйдж [7, p. 94–104]. Религиовед рассматри-
вает неоязычество как часть последнего, а викку, в свою очередь, — 
как отправную точку развития современного этапа неоязычества 
[7, p. 85]. При этом викка представляется ему «неоязыческим раз-
витием традиционной оккультной ритуальной магии, но последнее 
движение само по себе не является языческим» [7, p. 86].

Другие исследователи указывают на некоторые принципиальные, 
на их взгляд, различия между виккой и нью-эйдж. Так, например, по 
мнению Дж. Пирсон, последователи нью-эйдж и виккане по-разному 
воспринимают современный мир и  передачу традиции [8]. Если 
в  первом случае постулируется необходимость объединения физи-



161

Баленко Т. В. Исследование викки: методологические аспекты

ческого (по определению несовершенного) и духовного мира, то для 
виккан дух и материя являются равноценными аспектами божествен-
ного мира природы. Дж. Льюис отмечает, что, хотя и тому и другому 
феномену свойственна эклектичность и  тенденция к  смешиванию 
различных религиозных идей и  практик, в  нью-эйдж предпочтение 
отдается восточным религиям [9, p. 12]. Исследователь также подчер-
кивает, что течениям нью-эйдж свойственно принятие авторитета 
духовного лидера, в то время как в викке лидеров, похожих на гуру, 
можно встретить лишь в феминистическом направлении (Стархоук, 
Зет Будапешт) [9, p. 12]. Указывается, что виккане рассматривают 
женское начало как божественную силу, а  нью-эйдж воспринимает 
его как аспект внутреннего «я» [10, p. 369]. 

С этим утверждением можно согласиться лишь отчасти, по-
скольку далеко не все виккане верят в существование божеств. Как 
отмечает Р. Хаттон, в  рамках одного ковена (ячейки верующих) он 
столкнулся с викканами, которые «думают о своей богине и боге как 
об архетипах природного мира или человеческого опыта; других, ко-
торые считают их проекциями человеческих потребностей и эмоций, 
обретающих собственную жизнь; третьих, которые видят божества 
просто как удобные символы; и тех, кто верит в них как в независи-
мые существа, с которыми можно установить отношения» [6, p. 328]. 
Для самого Р. Хаттона разница между виккой и движением нью-эйдж 
существует как минимум в хронологии: если первая сформировалась 
в Великобритании в 1950-х гг., то второе относится к 1970-м гг. и воз-
никло в США [6, p. 343]. Кроме того, историк резюмирует важное раз-
личие в достаточно размытых формулировках: «атмосфера языческо-
го колдовства гораздо более практична и приземлена, чем атмосфера 
нью-эйдж, она обладает более сильным чувством истории и  более 
слабым — глобального контекста и утопических идеалов» [6, p. 343]. 

В целом, конечно, необходимо учитывать, что все указанные 
отличия в значительной степени вариативны, а в ситуации России, 
куда идеи нью-эйдж и  викки пришли с  запозданием на несколько 
десятилетий, границы между явлениями выстраиваются иначе и, 
возможно, еще более проницаемы, нежели за рубежом.

Помещая викку в  контекст нью-эйдж, исследователи также 
нередко рассматривают ее как новое религиозное движние. Так, 
А. Баркер относит викку к  сфере своих исследований, однако не 
акцентирует внимания на ее изучении [11]. Можно отметить, что, 
в отличие от большинства новых религиозных движений, викка не 



162

Мистика в свете современных исследований

предполагает радикального разрыва с существующими жизненны-
ми условиями, равно как и не предлагает себя в качестве гаранти-
рованного средства личного спасения. Кроме того, как уже было 
отмечено, нельзя сказать, что виккане зависят от харизматических 
лидеров, что в целом характерно для НРД.

Возвращаясь к  одному из  ключевых текстов в  изучении исто-
рии викки — монографии Р. Хаттона «Триумф луны», отметим, что 
исследователь определяет языческое колдовство как точку пересе-
чения религий природы, религий постмодерна и  религий возрож-
дения, с оговоркой, что последняя категория ограничена только со-
временным язычеством, «которое намеренно опирается на древние 
образы и идеи для современных нужд» [6, p. 350]. 

Что касается «религий природы», в контексте которых неоязы-
чество рассматривают К. Альбанезе [12], а затем П. Бейер [13], то их 
объединяет ряд общих характеристик. Они характеризуются вос-
приятием природы как воплощения божественного, либеральными 
политическими склонностями, сопротивлением институционализа-
ции, акцентом на личном опыте и целостных концепциях реально-
сти, а также критикой современного глобального общества и мил-
лениаристскими верованиями. Однако, как отмечала В. Кроули, 
виккане начинают идентифицировать себя с миром природы только 
в 1970-х гг., прежде это была скорее религия плодородия [14].

Социологическую концепцию «постмодернистской религии», 
которую Р. Хаттон применяет по отношению к  викке, разработал 
Д. Бекфорд. Последний связывал постмодерн с  «отказом рассма-
тривать позитивистские, рационалистические, инструментальные 
критерии в качестве единственного или исключительного стандарта 
стоящего знания»; «готовностью сочетать символы из разнородных 
кодов или систем смысла, даже ценой разобщений и  эклектизм»; 
«празднованием спонтанности, поверхностности, фрагментации, 
иронии и игривости» и «готовностью отказаться от поиска всеобъ-
емлющих или триумфальных мифов, повествований и  рамок зна-
ний» [7, p. 34]. В свою очередь, Х. Бергер в своем социологическом 
исследовании анализирует викку как религию позднего модерна, ак-
центируя внимание на том, что, как и другим религиям этого типа, 
викке свойственна вера в личностную и общественную трансформа-
цию через осмысление моральных проблем [15].

Третьей проблемой, связанной с исследованиями викки, являет-
ся разница подходов к изучению религии с точки зрения инсайдера 



163

Баленко Т. В. Исследование викки: методологические аспекты

и аутсайдера. Эту сложность Д. Пирсон обозначила как «превраще-
ние в аборигена наоборот» [16] — в противоположность ситуации 
«превращение в  аборигена» в  этнографии и  антропологии, когда 
исследователь постепенно включается в общество, которое изучает. 
Соответственно, в случае Pagan Studies адепты той или иной рели-
гиозной традиции нередко становятся ее исследователями. Такая 
ситуация не является принципиально новой для религиоведения, 
поскольку, с одной стороны, это неоязыческий вариант возвраще-
ния к  недостаткам феноменологического подхода к  исследованию 
религий, а с другой — отсылка к проблеме этического и эмическо-
го подхода. Вместе с тем, эта проблема остается актуальной в связи 
с  тем, что Pagan Studies  — сравнительно новое поле исследований 
и, очевидно, попытка найти баланс между чрезмерной вовлечен-
ностью в движение и сохранением объективности — это неизбеж-
ный этап его развития. Необходимость этого поиска подчеркивает 
в своей рецензии на сборник «Справочник по современному языче-
ству» религиовед М. А. Дэвидсен. Он указывает на то, что исследо-
ватели-инсайдеры зачастую излишне лояльны по отношению к изу- 
чаемой группе, поскольку они стоят на позициях эссенциализма, 
эксклюзивизма, лойялизма и  веры в  сверхъестественное. В  целом 
наработки многих из них «вносят больший вклад в развитие и раз-
витие язычества, чем в  критическое исследование современного 
языческого движения» [17, p. 194]. 

Сами исследователи викки также уделяли в своих текстах вни-
мание проблеме инсайдерства и аутсайдерства. Так, например, вик-
канкой является С. Маглиокко, подход которой напоминает клас-
сическую феноменологию религии, в  том смысле, что она немало 
внимания уделяет собственному духовному опыту и  измененным 
состояниям сознания, испытанным ею во время участия в ритуалах. 
Сама исследовательница так рассуждает о разнице различных видов 
наблюдения в  этнографии: «Мой ответ читателям, которые хотят 
знать, являюсь ли я “действительно” инсайдером или посторонним 
наблюдателем для языческого сообщества, заключается в  том, что 
я ни то, ни другое. То, как я смотрю на вещи, очень сильно зависит 
от контекста, но содержит и антропологическую, и языческую точ-
ку зрения» [18, p. 15]. По ее мнению, этнограф должен уметь содер-
жать в себе несколько точек зрения одновременно и вовремя пере-
ключаться между ними. Подобная методология отсылает к позиции 
Д. Саломонсен, называющей свой метод изучения виккан методом 



164

Мистика в свете современных исследований

сострадания, когда исследователь балансирует между предвзятым 
отношением и строгой критикой: «Он обозначает отношение, когда 
к вере относятся серьезно — как когнитивно, так и эмоционально. 
Это означает, что нужно оставить позади антропологический “ме-
тод претензии”» [19, p. 192].

Кроме того, Дж. Пирсон подробно анализирует в  своей статье 
подходы к  изучению британской викки, вводя упомянутый выше 
термин «превращение в аборигена наоборот» [17]. Она представля-
ет соотношение позиций аутсайдера и инсайдера в виде диаграммы, 
из  которой следует, что исследователю-инсайдеру доступны более 
глубокое понимание общества. При этом, как считает Дж. Пирсон, 
исследователь может быть в  состоянии «также сохранять “объек-
тивную” позицию посредством применения теории и принятия со-
ответствующей методологии, которая учитывает как дистанцию, 
так и включенность» [17, p. 61]. 

В заключение стоит еще раз отметить, что в целом исследова-
тельские подходы отечественных ученых к  данной теме формиру-
ются на основе зарубежных материалов. В связи с этим возникает 
дополнительная проблема, которая заключается в  необходимости 
соотносить концепты, сформировавшиеся в иной культурной среде 
и на ином материале, с российскими реалиями. Тем не менее пробле-
мы возникают одни и те же. Во-первых, это необходимость создания 
корректной терминологической рамки. Если в западной академиче-
ской науке распространены дефиниции «современное язычество» 
и  «язычество», то в  России использование термина «современное 
язычество», на наш взгляд, уместно скорее в  отношении родно- 
верия, нежели викки. Последняя представляет собой новое религи-
озное движение, апеллирующее к некоей абстрактной дохристиан-
ской духовности и при этом сочетающее в себе как обращение к раз-
личным политеистическим пантеонам, так и к оккультным практи-
кам и народной магии. Во-вторых, это определение положения викки 
в контексте современной религиозной ситуации. Если в целом пред-
ставляется наиболее корректным определять викку как НРД, то кон-
кретизировать ее связь с нью-эйдж значительно сложнее. В России 
оба феномена появились более или менее одновременно и на пер-
вых этапах развития были, вероятнее всего, тесно связаны, однако 
в настоящее время, по всей видимости, необходимо рассматривать 
викку как отдельное религиозное движение. В-третьих, наконец, это 
выработка методологии в сфере изучения викки и аналогичных ре-



Баленко Т. В. Исследование викки: методологические аспекты

лигиозных движений, адепты которых нередко превращаются в ис-
следователей-инсайдеров. Думается, что при должном академиче-
ском подходе к  объекту исследования это не является проблемой, 
создающей препятствия для беспристрастных выводов. 

Список литературы

1.	 Doyle White E. Theoretical, Terminological, and Taxonomic Trouble in the Academic 
Study of Contemporary Paganism: A Case for Reform // The Pomegranate. 2016. 
Vol. 18, no. 1. P. 31–59. 

2.	 Modern paganism in world cultures: comparative perspectives / ed. by M. Strmiska. 
Santa Barbara; Denver; Oxford, 2005. P. 1–55.

3.	 Севастьянов И. А. Происхождение термина «язычество»: к постановке про-
блемы // Вестник Омского ун-та. 2008. № 4. С. 65–71.

4.	 Strmiska M. F. Modern Paganism in World Cultures // Modern Paganism in World 
Cultures: Comparative Perspectives / ed. by M. F. Strmiska. Santa Barbara; Dencer; 
Oxford, 2005. P. 18–22.

5.	 Гайдуков А. В. Новое язычество, неоязычество, родноверие: проблема терми-
нологии // Язычество в современной России: опыт междисциплинарного ис-
следования / под ред. Р. В. Шиженского. Н. Новгород, 2016. C. 24–46.

6.	 Hutton R. The triumph of the moon: a history of modern pagan witchcraft. New 
York, 1999. 

7.	 Hanegraaf W. New Age religion and Western culture: esotericism in the mirror of 
secular thought. Leiden; New York; Koln, 1996. 

8.	 Pearson J. Assumed Affinities: Wicca and the New Age // Nature Religion Today: 
Paganism in the Modern World. Edinburgh, 1998. P. 45–56.

9.	 Lewis J. R. Witchcraft today: an encyclopedia of Wiccan and neopagan traditions. 
Santa Barbara, 1999.  

10.	 Simes A. C. Contemporary Paganism in the East Midlands. Nottingham, 1995. 
11.	 Баркер А. Новые религиозные движения. СПб., 1997.
12.	 Albanese C. L. Nature Religion in America. Chicago, 1990.
13.	 Beyer P. Globalization and the Religion of Nature // Nature Religion Today: Pagan-

ism in the Modern World. Edinburgh, 1998. P. 11–21. 
14.	 Crowley V. Wicca: The Old Religion in the New Age. London, 1989. 
15.	 Berger H. A. A community of witches: contemporary neo-paganism and witchcraft 

in the United States. Columbia, 1999. 
16.	 Pearson J. “Going Native in Reverse”: The Insider as Researcher in British Wicca 

// Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions. 2001. Vol. 5, 
no. 1. P. 52–63.

17.	 Davidsen M. A. What is Wrong with Pagan Studies? //  Method & Theory in the 
Study of Religion. 2012. Vol. 24, no. 2. P. 183–199.

18.	 Magliocco S. Witching culture: Folklore and Neo-Paganism in America. Philadel-
phia, 2004. 

19.	 Salomonsen J. Enchanted Feminism: the Reclaiming Witches of San Francisco. Lon-
don, 2002. 



166

Коммерциализация индуизма 
и современная индийская литература
Рыжик М. Т.
Коммерциализация индуизма и современная индийская литература

М. Т. Рыжик 

бакалавр психологии, студентка 2-го курса магистратуры, 
направление «Религиоведение», 
Санкт-Петербургский государственный университет, 
maria.r.1998@mail.ru

Аннотация: Цель исследования — выявить связь между современной 
индийской литературой и  индуизмом, в  частности с  процессом его 
коммерциализации. Для анализа взяты произведения, посвященные 
индийской мифологии или построенные на мифологических сюже-
тах. Среди авторов таких произведений можно выделить Дэвдатта 
Паттанаика, Кавиту Кане и  Амиша Трипати. Упоминаются взгляды 
мистиков Садхгуру и  Ошо. Помимо литературных сочинений рас-
сматриваются игровые наборы с индуистской символикой. Делается 
вывод о том, что многие современные гуру и авторы рассматривают 
религию как одно из средств для достижения успеха в жизни и карье-
ре, не забывая и о своих материальных интересах.
Ключевые слова: коммерциализация религии, индуизм, индийская 
мифология, индийские эпосы, индийская литература, Амиш Трипати, 
Дэвдатт Паттанаик.

Коммерциализация — это превращение чего-то в источник до-
хода [1, с. 445]. Этот процесс не обошел стороной и духовную сферу: 
лекции гуру и многодневные ретриты превращаются в дорогостоя-
щие и труднодоступные товары и услуги. Неудивительно, что рели-
гиозные идеи и образы все чаще встречаются в массовой культуре: 
книгах, фильмах, играх. В данной работе мы рассмотрим основные 
тенденции коммерциализации индуизма на примере литературных 
произведений и публикаций индийских авторов.

Одна из  тенденций, встречающаяся в  современной литерату-
ре Индии, — это распространение художественных произведений, 
протагонистами которых являются индуистские божества и  герои 
эпосов. Среди современных индийских писателей, которые не боят-
ся экспериментировать в этом жанре, можно выделить Амиша Три-
пати и Кавиту Кане. 

Амиш Трипати (р. 1974) — один из наиболее известных индий-
ских авторов художественных произведений. Его романы о героях 



167

Рыжик М. Т. Коммерциализация индуизма и современная индийская литература

индийских эпосов и богах были переведены с английского не только 
на индийские языки, но  и  на европейские. Сам Трипати заявляет, 
что написание первой книги помогло ему вернуть веру [2].

Первые его книги составляют трилогию, главным героем ко-
торой является бог Шива. Трилогия включает в  себя следующие 
книги — «Бессмертные Мелухи» [3], «Секрет нагов» [4] и «Клятва 
Ваюпутров» [5]. Амиша Трипати называют «индийским Толкиным» 
и «восточным Коэльо» [6]. На данный момент писатель работает над 
серией книг о Раме. С 2015 г. было выпущено три книги. Автор пла-
нирует посвятить героям «Рамаяны» пять произведений. 

Особое внимание необходимо уделить продвижению продук-
ции Амиша Трипати. Для рекламы его трилогии транслировались 
видеоролики, что раньше в книжной индустрии не встречалось (по 
крайней мере, по мнению маркетологов, продвигающих продук-
цию Трипати). После окончания трилогии был выпущен CD-диск 
с песнями на темы трилогии. В рекламе утверждается, что это один 
из  первых дисков с  саундтреками для книги [7]. Амиш Трипати 
продал права на экранизацию первой части индийской компании 
Dharma Productions и  права на экранизацию всей трилогии Голли-
вуду [8]. 

В июне 2020 г. он выпустил книгу в жанре исторической фанта-
стики под названием «Легенда о царе Сухалдеве, который спас Ин-
дию» [9]. В этот раз Амиш Трипати отказался от своих техник про-
движения — книга была выпущена без предварительной рекламы. 
О релизе книги Амиш Трипати рассказал во время прямого эфира 
в Instagram. В сентябре 2020 было объявлено о съемках фильма по 
сюжету данного произведения [10].

Стоит отметить, что до того, как стать писателем, Амиш Трипа-
ти окончил Индийский институт менеджмента в  Калькутте и  был 
банкиром, что, возможно, объясняет его коммерческий успех. Три-
логия о Шиве стала самой продаваемой книжной серией в Индии, 
а серия книг о героях «Рамаяны» — второй. С 2012 по 2014 г. писа-
тель входил в индийский список Forbes [11].

Кавита Кане (р. 1966) пишет книги, опираясь на индуистскую 
мифологию. Ее работы обозначают новый виток в развитии индуиз-
ма, который выходит из рамок сакрального в повседневную жизнь. 
Кавита Кане  — автор книг «Жена Карны: королева изгоя» [12], 
«Сестра Ситы» [13], «Принцесса Ланки» [14] и др. Главные героини 
произведений — девушки. 



168

Мистика в свете современных исследований

«Жена Карны: королева изгоя» повествует о жене одного из ге-
роев «Махабхараты». Кавита Кане называет девушку Уруви. Писа-
тельница не скрывает, что это плод ее воображения, в  «Махабха-
рате» имя Уруви не встречается. Однако, несмотря на неточности, 
книга имела успех [15]. По мотивам произведения был выпущен се-
риал «Суженная Карны», съемки которого были прекращены из-за 
низкой вовлеченности аудитории.

В книге «Сестра Ситы» писательница рассказывает об Урмиле, 
младшей сестре главной героини «Рамаяны» Ситы. Автору удается 
раскрыть характер персонажа, показав, что не только Сита достой-
на уважения и сочувствия. «Принцесса Ланки» повествует о сестре 
демона Раваны Шурпанакхе,  также известной как Минакши. Если 
в пересказах «Рамаяны» авторы чаще всего делают акцент на ее де-
монической сущности и чувствах к Раме, то Кавита Кане рассказы-
вает о трудностях жизни Шурпанакхи и ее прошлом. 

Героини произведений Кавиты Кане  — состоявшиеся женщи-
ны, каждая из которых имеет уникальное прошлое и собственные 
взгляды на жизнь [16]. Писательнице удается связать традицион-
ную мифологию и феминизм, можно предположить, что это отчасти 
объясняет успех произведений [17].

В Индии также выпускаются книги, которые нельзя отнести 
к  жанру художественной литературы, например произведения ис-
следователей и гуру. К таким авторам можно отнести Дэвдатта Пат-
танаика и Садхгуру. Первый называет себя мифологом и пытается 
донести читателям информацию об индуистских богах и  эпосах, 
истории развития индуизма и его адаптации под современные реа-
лии. Садхгуру — философ и йогин, для которого написание книг не 
является основной работой. Оба они относятся к религии как к спо-
собу улучшить свою жизнь и познать себя.

Дэвдатт Паттанаик (р. 1970)  — современный индийский ми-
фолог, писатель и иллюстратор. Он пишет об актуальности мифо-
логии в наше время, причем не только в повседневной жизни, но и 
в области управления и лидерства. Является автором более 40 книг 
и 1000 статей. Был докладчиком на TEDIndia — 2009. Консультиру-
ет по вопросам культуры и лидерства, а также принимает участие 
в съемках различных программ [18].

Книги из  серии «Семь секретов…» (7  Secrets…) повествуют 
о  главных индуистских богах: Шиве, Вишну, Лакшми и  др. Автор 
простыми словами рассказывает об истории становления культов 



169

Рыжик М. Т. Коммерциализация индуизма и современная индийская литература

и приводит истории из разных достоверных источников. На русский 
язык на момент написания статьи было переведено четыре произ-
ведения Паттанаика.

«Семь секретов Шивы» [19] посвящена многоликости бога 
Шивы. Книга состоит из семи глав, в каждой из которых рассказыва-
ется об одном из аспектов данного бога. Дэвдатт Паттанаик подроб-
но разбирает интересные факты об одном из самых известных ин-
дуистских богов. Особое внимание он уделяет отношениям Шивы 
и Шакти, которая представлена как Сати и Парвати. Произведение 
«Семь секретов богини» [20] рассказывает о женских образах. Каж-
дая глава посвящена определенной богине или аватару. Знакомый 
с мифами других народов, Дэвдатт Паттанаик приводит их в каче-
стве примеров.

В книге «Семь секретов индуистского искусства» [21] автор 
останавливается на самых известных богах, среди которых Шива, 
Вишну, Брахма и Ганеша. Дэвдатт Паттанаик подчеркивает, что каж-
дый видит бога по-своему, и не претендует на то, что его интерпре-
тация изображений божеств является истинной. Книга может стать 
хорошим пособием для тех, кто только начал изучать иконографию 
индуизма. В  последующих книгах автор начал использовать свои 
собственные иллюстрации.

Книги о менеджменте и бизнесе Дэвдатта Паттанаика являют-
ся прекрасными примерами коммерциализации религии. Работа 
«Как стать богатым: 12 уроков, которые я извлек из Вед и Пуран» 
[22] включает в себя пересказ преданий о Лакшми, богине благо-
получия. Мифолог находит в индуизме истории об экономике, ко-
торые будут полезны как профессионалам, так и обычным людям. 
В каждой главе из книги «Лидер: 50 идей из мифологии» [23] при-
водятся примеры из Вед и древнеиндийских эпосов. Д. Паттанаик 
доходчиво объясняет причины поведения того или иного героя. 
Объяснение может помочь справиться с похожей ситуацией в со-
временных условиях.

Мифолог пишет книги и для детей — объемные, познаватель-
ные, содержащие авторские иллюстрация. Они не ограничены пе-
ресказами эпосов о богах, как часто бывает в индийских детских 
книгах. Например, произведение «Рассказы о животных из инду-
истской мифологии» (Pashu: Animal Tales from Hindu Mythology) 
полностью посвящено роли и месту животных в древних текстах 
индуизма [24].



170

Мистика в свете современных исследований

Летом 2020 г. была выпущена игра-мемори по мотивам «Рама-
яны». Она состоит из  64  карточек, 32  из  которых  — это рисунки 
с именами и предметами из эпоса, другие 32 — рассказы о  героях 
и особенностях «Рамаяны». Иллюстрации и текст игры выполнены 
Дэвдаттом Паттанаиком.

Идея создания игры по мотивам индуистской мифологии не 
нова. В Индии существуют различные наборы для детских игр и по-
делок. Например, компания The Jaipur Kraft Kit выпускает наборы 
для детского творчества по изготовлению кукол и поделок, изобра-
жающих индуистских богов. Товары чаще всего предназначены для 
детей 3–8  лет. Некоторые из  них представляют из  себя набор, со-
стоящий из деревянного изображения божества и красок для рисо-
вания, другие — из кусков картона и декоративных элементов, кото-
рые надо склеить. 

Дэвдатт Паттанаик активно пользуется социальными сетями, 
в особенности Instagram. В коротких видео он рассказывает о тради-
циях и мифах, объясняет их происхождение и проводит параллели 
с другими культурами. Также он публикует там анонсы прямых эфи-
ров, рекламу книг, интервью и новости.

Садхгуру (р. 1957, настоящее имя — Джагги Васудев) позициони-
рует себя как йогин. В 1992 г. он основал благотворительную органи-
зацию «Фонд Иша» (Isha Foundation), которая предлагает различные 
программы йоги. Будучи философом-мистиком, Садхгуру популярен 
не только среди индусов, но и давно известен за пределами Индии. 
Активный участник различных форумов и спикер на различных ме-
роприятиях, Садхгуру в 2018 г. приехал на Петербургский междуна-
родный экономический форум (ПМЭФ) и выступил с речью [25].

Для него индуизм не религия, а  стиль жизни. Он утверждает, 
что термин «индуизм» был создан не так давно (раньше любой про-
живающий на территории Индии мог называть себя Hindu; сейчас 
используется слово Indian — «индиец»). Книги Садхгуру пользуются 
спросом во всем мире, возможно, благодаря тому, что они универ-
сальны. Он практически не пишет об индуизме в узком смысле этого 
слова. Произведения Садхгуру направлены на саморазвитие посред-
ством йоги и подходят даже тем, кто не интересуется индийскими 
практиками. Доказательством служит тот факт, что его книга «Вну-
тренняя инженерия. Путь к радости. Практическое руководство от 
йога» вошла в список бестселлеров по версии New York Times по не-
скольким категориям [26].



171

Рыжик М. Т. Коммерциализация индуизма и современная индийская литература

Произведение «Внутренняя инженерия. Путь к радости. Прак-
тическое руководство от йога» [27] состоит из пяти глав. Первая по-
священа опыту мистика, остальные направлены на поиск счастья 
и выхода из зоны страданий. В конце книги приведена информация 
о  «Фонде Иша» и  реклама онлайн-программы «Внутренняя инже-
нерия». Многие идеи в  книгах повторяют материал видеолекций, 
размещенных на Youtube-канале Садхгуру. На сайте мистика можно 
найти статьи, аудио и видео, среди которых встречаются тексты об 
индуистских богах. Он говорит о них в формате преданий, добавляя 
иногда собственные объяснения [28]. 

Мировоззрение и техники Садхгуру можно сравнить с учением 
Ошо (1931–1990), также известного как Бхагван Шри Раджниш (на-
стоящее имя — Чандра Мохан Джеин). Лекции Ошо популярны до 
сих пор — в виде книг. Ошо не боялся нововведений и эксперимен-
тов. Нео-саньясса, коммуна, динамическая медитация, сексуальное 
раскрепощение и туманная идея человека «Зорба-Будда», соединя-
ющего Восток и Запад, — это и многое другое привлекало людей со 
всего мира в ашрам Ошо [29]. Возможно, сейчас ему не удалось бы 
обрести такое количество последователей, ведь новости о его скан-
дальном образе жизни распространялись бы благодаря интернету 
большой скоростью. 

Можно сделать вывод, что включение религиозной составля-
ющей в  массовую культуру Индии имеет положительный отклик 
у  аудитории. Художественные произведения и  книги нон-фикшен 
популярны, причем не только у  жителей Индии, но  и  среди ино-
странцев, интересующихся восточными учениями. На ПМЭФ 
в 2018 г. Садхгуру заявил, что «в последние 15–20 лет именно биз-
нес-лидеры решают судьбы планеты» [25]. Позволим себе перефра-
зировать это в контексте нашей статьи и сказать, что современные 
писатели решают судьбу индуизма и ответственны за его будущее. 
Коммерциализация религии неизбежна, ведь люди привыкли при-
обретать товар за деньги, а знания давно стали предметом продаж. 
Современная религиозная литература дает читателям надежду на 
духовный рост и успех в карьере, и писатели используют это в своих 
целях. Дискуссионным продолжает оставаться вопрос о том, явля-
ется ли это эволюцией или деградацией современного индуизма. 



172

Мистика в свете современных исследований

Список литературы

1.	 Большой толковый словарь русского языка: А–Я / сост., гл. ред. С. А. Кузнецов. 
СПб., 2000. 

2.	 Molekhi P. Amish Tripathi finds peace with religion through mythology. URL: 
https://economictimes.indiatimes.com/people-places/amish-tripathi-finds-peace-
with-religion-through-mythology/articleshow/6538735.cms (дата обращения: 
02.10.2020).

3.	 Tripathi A. The Immortals of Meluha. Chennai, 2012.
4.	 Tripathi A. The Secret of the Nagas. Chennai, 2012.
5.	 Tripathi A. The Oath of the Vayuputras. Chennai, 2013. 
6.	 Pandey G. Amish Tripathi: ‘India’s Tolkien’ of Hindu mythology. URL: https://www.

bbc.com/news/world-asia-india-40284980 (дата обращения: 02.10.2020).
7.	 Amish Tripathi Youtube Channel. The Journey of The Shiva Trilogy. URL: https://

www.youtube.com/watch?v=lcxLiMRYxds (дата обращения: 02.10.2020).
8.	 Prabhakar J. Hollywood buys rights to Amish’s Shiva trilogy. URL: https://timesofin-

dia.indiatimes.com/life-style/books/features/Hollywood-buys-rights-to-Amishs-
Shiva-trilogy/articleshow/29056397.cms (дата обращения: 02.10.2020).

9.	 Tripathi A. Legend of Suheldev: The King Who Saved India. Chennai, 2020.
10.	 Amish Tripathi’s ‘Legend of Suheldev’ getting film adaptation. URL: https://time-

sofindia.indiatimes.com/life-style/books/features/amish-tripathis-legend-of-
suheldev-getting-film-adaptation/articleshow/78331676.cms (дата обращения: 
02.10.2020).

11.	 Amish Tripathi. Forbes India Lists. URL: https://www.forbesindia.com/celebpro-
file2014/amish-tripathi/1489/191 (дата обращения: 02.10.2020).

12.	 Kané K. Karna’s Wife: The Outcast’s Queen. New Delhi, 2013. 
13.	 Kané K. Sita’s Sister. New Delhi, 2014. 
14.	 Kané K. Lanka’s Princess. New Delhi, 2016. 
15.	 Wagle M. An Interview with Kavita Kane. URL: https://www.indiabookstore.net/

bookish/an-interview-with-kavita-kane/ (дата обращения: 02.10.2020).
16.	 Biswas R. A relook at women in Indian mythology. URL: https://www.deccanherald.

com/content/537993/a-relook-women-indian-mythology.html (дата обращения: 
02.10.2020).

17.	 Feminist Retellings of Mythology by Kavita Kane. URL: https://m.timesofindia.
com/life-style/books/features/feminist-retellings-of-mythology-by-kavita-kane/
amp_etphotostory/74479718.cms (дата обращения: 02.10.2020).

18.	 About Devdutt Pattanaik. URL: https://devdutt.com/about/  (дата обращения: 
02.10.2020).

19.	 Pattanaik D. 7 Secrets of Shiva. Chennai, 2011.
20.	 Pattanaik D. 7 Secrets of Goddess. Chennai, 2014. 
21.	 Pattanaik D. 7 Secrets from Hindu Calendar Art. Chennai, 2009. 
22.	 Pattanaik D. How to Become Rich: 12  Lessons I Learnt from Vedic and Puranic 

Stories. Chennai, 2019.
23.	 Pattanaik D. Leader: 50 Insights from Mythology. Noida, 2017.
24.	 Pattanaik D. Pashu: Animal Tales from Hindu Mythology. Gurgaon, 2014.
25.	 Индийский гуру посоветовал Путину изменить восприятие России в  мире. 

URL: https://www.rbc.ru/business/26/05/2018/5b0980fd9a7947623f141a56  (дата 
обращения: 02.10.2020).

https://www.bbc.com/news/world-asia-india-40284980
https://www.bbc.com/news/world-asia-india-40284980
https://www.indiabookstore.net/bookish/an-interview-with-kavita-kane/
https://www.indiabookstore.net/bookish/an-interview-with-kavita-kane/
https://www.deccanherald.com/content/537993/a-relook-women-indian-mythology.html
https://www.deccanherald.com/content/537993/a-relook-women-indian-mythology.html
https://m.timesofindia.com/life-style/books/features/feminist-retellings-of-mythology-by-kavita-kane/amp_etphotostory/74479718.cms
https://m.timesofindia.com/life-style/books/features/feminist-retellings-of-mythology-by-kavita-kane/amp_etphotostory/74479718.cms
https://m.timesofindia.com/life-style/books/features/feminist-retellings-of-mythology-by-kavita-kane/amp_etphotostory/74479718.cms
https://www.rbc.ru/business/26/05/2018/5b0980fd9a7947623f141a56


Рыжик М. Т. Коммерциализация индуизма и современная индийская литература

26.	 Sadhguru and New York Times Bestseller ‘Inner Engineering’ Book Sweep North 
America. URL: https://isha.sadhguru.org/global/en/blog/article/sadhguru-new-
york-times-bestseller-inner-engineering-book-sweep-north-america (дата обра-
щения: 02.10.2020).

27.	 Садхгуру. Внутренняя инженерия. Путь радости. Практическое руководство 
от йога. М., 2018. 

28.	 Sadhguru, Isha Foundation. Topics. URL: https://isha.sadhguru.org/global/en/wis-
dom/topics (дата обращения: 02.10.2020).

29.	 Селиванов С. А. Культура Нью-Эйдж и  альтернативная духовность Ошо 
// Культура. Духовность. Общество. 2012. № 1. С. 142–148.



Н а у ч н о е  и з д а н и е

НАУКА О РЕЛИГИИ В РОССИИ 
ОТ ПРОШЛОГО К БУДУЩЕМУ

Сборник материалов научной конференции 
 (20–21 ноября, 2020 г., Санкт-Петербург)

Редактор И. М. Кудрявина
Корректор А. С. Яшина

Компьютерная верстка Е. М. Воронковой
Обложка Е. Р. Куныгина

Подписано в печать 27.11.20. Формат 60×90 1/16.
Усл. печ. л. 10,87. Тираж 73 экз. Заказ № 0000.

Издательство Санкт-Петербургского университета.  
199004, С.-Петербург, В.О., 6-я линия, 11.

Тел./факс +7(812)328-44-22
publishing@spbu.ru

publishing.spbu.ru

Типография Издательства СПбГУ. 199034, С.-Петербург, Менделеевская линия, д. 5.

Книги и журналы СПбГУ можно приобрести: 

по издательской цене
в интернет-магазине:  publishing.spbu.ru

и
в сети магазинов «Дом университетской книги», Санкт-Петербург:

Менделеевская линия, д. 5
6-я линия, д. 15

Университетская наб., д. 11
Набережная Макарова, д. 6

Таврическая ул., д. 21
Петергоф, ул. Ульяновская, д. 3

Петергоф, кампус «Михайловская дача», 
Санкт-Петербургское шоссе, д. 109.

Справки: +7(812)328-44-22,  publishing.spbu.ru

Книги СПбГУ продаются в центральных книжных магазинах РФ, 
интернет-магазинах amazon.com, ozon.ru, bookvoed.ru, 

biblio-globus.ru, books.ru, URSS.ru
В электронном формате: litres.ru


	_Hlk53571257
	_Hlk53573937
	_Hlk53575273
	_Hlk37093013
	_Hlk37092901
	_Hlk37073382
	_Hlk37073500
	_Hlk37094516
	_Hlk37075725
	_Hlk37077717
	_Hlk53660820
	_Hlk54015993
	_Hlk54093730
	_Hlk54206458
	_Hlk54099374
	_Hlk54262981
	_Hlk53209732
	_Hlk33733838
	_Hlk33736144
	_Hlk36576994
	_Hlk36640171
	_Hlk36750856
	_Hlk54272693
	_Hlk33476084
	_Ref42853827
	_Ref50457905
	_Ref42850793
	_Ref42853980
	_Ref50237230
	_Ref42764858
	_Ref42857574
	_Ref42799768
	_Ref50920871
	_Ref42801298
	_Ref50285735
	_Ref50286856
	_Ref50288885
	_Ref46421875
	_Ref50290643
	_Ref50372604
	_Ref50378662
	_Ref50381699
	_Ref50382192
	_Ref50492602
	_Ref42770638
	_Hlk54354405
	_Hlk54620434
	_Hlk50136918
	_Hlk54694800

