


К 300-летию основания 
Российской Академии наук





САНКТ-ПЕТЕРБУРГ
2023

АНТРОПОНИМЫ

В РУССКОЙ 

СЛОВЕСНОЙ 

КУЛЬТУРЕ 

XVIII ВЕКА

Под редакцией: 

П. Е. Бухаркина, 

С. С. Волкова, 

Е. М. Матвеева



Рецензенты:
доктор филологических наук

Т. С. Садова
(Санкт-Петербургский государственный университет)

доктор филологических наук
Г. А. Мольков

(Институт лингвистических исследований РАН)

УДК 81.373.23:821.161.1
ББК 81. 4/84 (2=411.2)

doi: 10.30842/9785604799918

ISBN  978-5-6047999-1-8
© Авторы статей, 2023
© Институт лингвистических 

исследований РАН, 2023

Антропонимы в русской словесной культуре XVIII века / 
под ред. П.  Е.  Бухаркина, С.  С.  Волкова и Е.  М.  Матвеева.  — 
СПб.: ИЛИ РАН, 2023. — 584 с. 

ISBN 978-5-6047999-1-8

Коллективная монография посвящена комплексному исследо-
ванию антропонимов в русской словесной культуре XVIII века. Ис-
следование имеет отчетливый междисциплинарный характер: имена 
изучались с точки зрения разных наук (литературоведения, истории, 
лингвистики, теории литературы, нарратологии, этнологии). В кни-
ге рассматриваются проблемы функционирования антропонимов 
в различных фикциональных и нефикциональных текстах XVIII века, 
в художественном мире отдельных писателей (А. П. Сумарокова, 
Н. М. Карамзина, Г. Р. Державина и др.), в фольклорном дискурсе.

Издание адресовано лингвистам, литературоведам, студентам-
филологам, а также всем интересующимся проблемами истории рус-
ского языка и русской литературы XVIII века.

ББК 81.4/84(2=411.2)

Научно-техническое редактирование текста:
Н. В. Ткачева, М. Г. Шарихина



3

ВВЕДЕНИЕ

1

Настоящее издание представляет собой итог трехлетнего 
(2018–2020) научно-исследовательского проекта «Антропонимы 
в  русской словесной культуре XVIII века (историко-литератур-
ный и  лингвистический аспекты)». Проект этот был поддержан 
Российским фондом фундаментальных исследований и  реализо-
вывался силами участников научно-исследовательского семинара 
«Русский XVIII век». Этот семинар, представляющий неформаль-
ное объединение филологов, занимающихся изучением языка, ли-
тературы, культуры и истории России XVIII века, существовал на 
филологическом факультете Санкт-Петербургского государствен-
ного университета с 2007 года по лето 2022 года, ныне он представ-
ляет собою независимое творческое содружество; в  него входят 
прежде всего преподаватели, аспиранты и студенты филологиче-
ского факультета СПбГУ, а также ряд ученых из других научных 
и учебных центров Петербурга и Москвы и некоторые иностран-
ные специалисты. Главными целями семинара были и  остаются: 
создание благоприятной и творческой обстановки для комплекс-
ного рассмотрения русского языка и  литературы XVIII столетия 
в широком культурно-историческом и мультиязыковом контексте; 
обновление учебно-методической базы преподавания литературы 
и  языка XVIII века, создание учебников и  учебно-методических 
комплексов нового типа, в  том числе видео- и  аудиокурсов; вы-
пуск регулярного издания, отражающего основные результаты ис-
следований этого творческого содружества, каковым стал перио-
дический сборник «Литературная культура России XVIII века» 
(Вып. 1–8. СПб., 2007–2019) и т. п. 

Достижение всех этих целей с обязательностью требует акти-
визации научно-аналитических штудий, поэтому чисто исследо-
вательские направления неизменно занимали самое существенное



4

место в деятельности семинара. Среди уже осуществленных пред-
приятий такого рода следует в  первую очередь назвать коллек-
тивные монографии «Окказиональная литература в  контексте 
праздничной культуры России XVIII века» (СПб., 2010), «Ритори-
ка М. В. Ломоносова» (СПб., 2017), «“Blessed Heritage”: Th e Classical 
Tradition and Russian Literature / «Блаженное наследство»: Классиче-
ская традиция и русская литература» (Wiesbaden, 2018). Моногра-
фии 2010 и 2017 гг. были созданы в сотрудничестве с институтами 
Российской академии наук (первая — с Институтом русской лите-
ратуры (Пушкинским Домом), вторая — с Институтом лингвисти-
ческих исследований) и Университетом Грейфсвальда (Германия), 
а также при участии исследователей из разных стран. Впрочем, по-
следнее можно сказать и о книге 2018 года. В этом отношении из-
дания, подготовленные в рамках семинара, вполне можно назвать 
удачными примерами научной интеграции. Следует также отме-
тить, что и многие учебно-образовательные публикации участни-
ков семинара имеют несомненное научное значение. К подобным, 
достаточно масштабным, научным начинаниям семинара следует 
отнести и  проект «Антропонимы в  русской словесной культуре 
XVIII века (историко-литературный и лингвистический аспекты)», 
итогом которого является представляемая ныне читателям книга.

К исследованию антропонимов в русском языке и литературе 
XVIII века обратилось большинство постоянных участников се-
минара «Русский XVIII век»; несложно заметить среди авторов на-
стоящей книги имена ученых, присутствующие и в только что на-
званных трудах, и во многих (чтобы не сказать — в большинстве) 
выпусках серии «Литературная культура России XVIII века». Это 
сотрудники Института лингвистических исследований РАН, пре-
подаватели филологических факультетов СПбГУ и  РГПУ имени 
А. И. Герцена, а также наши зарубежные коллеги из университетов 
Грейфсвальда (Германия), Лодзи (Польша), Милана (Италия). Сов-
местные усилия по реализации общего нашего замысла, т. е. в ко-
нечном счете результаты трудов нашего семинара, и представлены 
на нижеследующих страницах.

Главной целью проекта «Антропонимы в  русской словесной 
культуре XVIII века (историко-литературный и лингвистический
аспекты)» было выявление культурной и языковой специфики функ-
ционирования антропонимов в русской словесности XVIII века на 



5

примере творчества ряда писателей этой эпохи (М. В. Ломоносова, 
А. П. Сумарокова, Г. Р. Державина, Н. М. Карамзина и др.) и на ма-
териале отдельных жанров (пастораль, анакреонтика, исторические 
сочинения, трагедия, ода, повесть, риторический трактат, деловой 
документ). В  ходе реализации проекта было проведено много-
аспектное исследование антропонимов как части формирующегося 
русского литературного языка и  литературной культуры (разные 
жанры, разные языковые личности и др.), что позволило панорам-
но представить место антропонимов в языковом и культурном со-
знании русского XVIII века и специфику употребления антропони-
мов в разных регистрах словесности этого периода. Исследование 
было комплексным не только с точки зрения синхронии, но и с точ-
ки зрения диахронии: хронологически оно охватывает  — пусть 
и пунк тирно — весь XVIII век (от Петровской эпохи до Держави-
на и Карамзина). Хочется надеяться, что оно оказалось достаточно 
представительным и в несколько ином отношении — в плане отбо-
ра материала. Термин «антропоним» понимался участниками ши-
роко: помимо собственно антропонимов, в исследовательское поле 
включались также мифоантропонимы и теонимы.

Имея в виду актуальность нашего общего труда, хочется в пер-
вую голову напомнить, что в филологической науке в течение уже 
нескольких десятилетий активно развивается антропоцентриче-
ский подход к языку и литературе; можно говорить о все большем 
распространении антропоцентрической парадигмы, «в которой 
изучаемая система рассматривается с учетом того, что обязатель-
ным компонентом либо самой системы, либо среды, в которой она 
функционирует, является человек» (Арнольд 1999: 172–173). Со-
ответственно, в разных аспектах словесной культуры видят преж-
де всего различные проявления речемыслительной деятельности 
человека. Подход этот базируется на достижениях лингвистики 
текста, лингвистической прагматики, теории речевых актов, не-
ориторики, он также связан с  концепцией языковой личности 
и, с другой стороны, с культурно-антропологическими исследова-
ниями в области литературы.1 Распространение антропоцентризма

1 Из ярких примеров последнего времени здесь можно привести не-
давнюю книгу: (Зорин 2016).



6

в  области филологических изысканий требует тщательного рас-
смотрения целого ряда проблем на другом, нежели прежде, уров-
не  — уровне, учитывающем современные научные достижения 
в  перечисленных сферах гуманитарного знания. Одна из таких 
проблем — проблема антропонимов — приобретает здесь особое 
значение, так как появление имени в тексте становится сигналом 
диалога языковой личности с другими.

Рассматривая функционирование антропонимов в языке и ли-
тературе, следует всегда помнить о том, что, каждая эпоха форми-
рует свой корпус антропонимов, а также то, что базовые принципы 
номинации исторически изменчивы. В истории русской письмен-
ности как раз в этом разрезе несомненный интерес представляет 
XVIII столетие; проблема личных имен в словесной культуре того 
времени является крайне важной по многим причинам. Во-первых, 
антропонимы XVIII века менее изучены по сравнению с антропо-
нимами древнерусской словесности и литературы XIX–XX веков. 
Об этом свидетельствуют, в  частности, данные двух обширных 
библиографических указателей работ по русской литературной 
ономастике — С. И. Зинина (Зинин б. д.) и Г. Ф. Ковалева (Ковалев 
2014): в  первом указателе насчитывается 1326 наименований, во 
втором — 3244 наименования, при этом работ, непосредственно 
связанных с антропонимикой в русской словесности XVIII века, не 
более тридцати. Важно отметить, что имена собственные либо не 
включаются в словник исторических словарей XVIII века («Сло-
варь Академии Российской»), либо включаются весьма фрагмен-
тарно («Словарь русского языка XVIII века» и др.), в связи с чем 
в них ограниченно отражаются случаи апеллятивации (т. е. пере-
хода имен собственных в имена нарицательные), хотя необходи-
мость этого осознавалась уже в XVIII веке. Известно, например, 
что Д. И. Фонвизин в  письме О. П. Козодавлеву, которое имело 
во многом публичный характер (письмо в  защиту «Начертания 
для составления толкового словаря славяно-российского языка», 
1784), настаивал на включении имен собственных в «Словарь Ака-
демии Российской»: «Я желал бы, например, чтоб в словаре нашем 
было истолковано, что имя Нерон заключает в себе идею лютого 
тирана, Тит —государя милосердого, Сарданапал —тирана сладо-
страстного; что Зоилом именуется злобный и  презрительный 



7

критик; что имя Катилина сделалось титлом высокомерного врага 
отечеству» (Фонвизин 1959: 254).2

Во-вторых, именно в XVIII веке русская культура активно ус-
ваивает общеевропейский антропонимический культурный те-
заурус  — имена мифологических персонажей, исторических 
и  культурных деятелей,  — который органично соединяется с  на-
циональной традицией. Процесс такого слияния занял длительное 
время и  проходил в  несколько этапов, каждый из которых пред-
ставляет большой культурный интерес. На исходе века мы видим 
уже достаточно гармоничную картину, выразительным свидетель-
ством чему может, в частности, служить рассуждение А. Н. Ради-
щева из «Жития Федора Васильевича Ушакова»: «Равно имяниты 
для нас Нерон и Марк Аврелий, Калигула и Тит, Аристид и Шемяка, 
Картуш, Александр, Катилина и Стенька Разин; все славны, все жи-
вут на памяти потомства и не возмущаются тем, что о них мыслят» 
(Радищев 1938: 178). Следует отметить здесь большую роль, кото-
рую сыграла переводная литература; значение и удельный вес пе-
реводов и переложений в русской литературной жизни XVIII сто-
летия трудно преувеличить. Вместе с тем вопрос о передаче имен 
персонажей русскими переводчиками исследовался крайне мало, 
хотя он сам по себе представляет актуальную научную проблему.

В-третьих, к концу XVIII века создается культурно-историче-
ский антропонимический канон, т. е. формируется круг значимых 
для национального сознания исторических персонажей. Наибо-
лее полно он представлен в  «Истории государства Российского» 
Н. М. Карамзина, но начало его формирования относится к пред-
шествующим историческим трудам (М. В. Ломоносов, В. Н. Тати-
щев, М. М. Щербатов). Представляется важным то, что этот канон 
нашел отражение в  художественных текстах XVIII века (торже-
ственной оде, трагедии, ораторской прозе, героической поэме).

В-четвертых, в  завершающие век десятилетия начинает скла-
дываться новый антропонимикон литературных героев. До 
1780-х годов большинство литературных имен носили или ус-
ловный и  заимствованный характер, или были «говорящими» 

2 Благодарим С. С. Волкова за напоминание об этом высказывании 
Д. И. Фонвизина.



8

и содержали в себе однозначную оценку героя. В эпоху сентимен-
тализма имя героя принципиально меняется: антропонимы из 
живого языка (например, Лиза, Евгений, Юлия, Маша, Нина и др.) 
активно проникают в литературу, получая своеобразный эстети-
ческий статус, что требует специального изучения. Кроме того, 
в литературных произведениях конца XVIII века обнаруживаются 
примеры заимствования имен из других текстов в целях литера-
турной игры (хрестоматийным примером этого является Фелица 
Г. Р. Державина).

Мы указали лишь некоторые основные причины, обуславлива-
ющие особое значение XVIII столетия для дальнейшего исследова-
ния истории русской антропонимики. Однако и их достаточно для 
того, чтобы признать важным и необходимым дальнейшее изуче-
ние антропонимов в языке и литературе XVIII столетия. Несмотря 
на то, что это направление находится в поле зрения ученых уже 
достаточно давно (об этом см. ниже), перед исследователями лич-
ных имен в русской словесности XVIII столетия стоит еще немало 
вопросов самого серьезного свойства. Так, дальнейших разыска-
ний и уточнений требует комментирование антропонимов в про-
изведениях XVIII века; целый ряд существующих комментариев 
(даже в самых авторитетных изданиях) содержит в себе не только 
пропуски, но и прямые неточности. В качестве примера приведем 
досадные ошибки подготовки текста и примечаний к «Оде россий-
скому воинству в феврале 1769» М. М. Хераскова. Здесь, в обраще-
нии к туркам, читаем:

Ты в гордых мыслях и словах
Прямую славу заключаешь,
Вселенную разрушить в прах
От стен Византских угрожаешь;
Продерзкий род! иль ты забыл,
Каков у россов Минин был,
Свою напасть и их победы? 

(Херасков 1964: 65)

Антропоним прокомментирован следующим образом: «Ми-
нин — Кузьма Минич Захарьев-Сухорук (ум. 1616), один из руко-
водителей русского народного ополчения, освободившего в 1612 г. 



9

Россию от польских интервентов» (Херасков 1964: 377). Возникает 
вопрос: почему турки должны вспомнить о  Кузьме Минине, ко-
торый не имеет никакого отношения к русско-турецким войнам, 
о которых идет речь в оде? Недоумение разрешается при обраще-
нии к тексту оды в полном собрании сочинений Хераскова, в кото-
ром вместо имени Минин напечатано Миних (Херасков 1796–1803: 
7, 136). То есть в оде речь идет о генерал-фельдмаршале Б. К. Ми-
нихе, участнике русско-турецкой войны 1735–1739 годов, главно-
командующем русской армией в ходе знаменитого взятия Хотина 
(1739), воспетого М. В. Ломоносовым. События этой войны, свя-
занные с самыми громкими победами русского оружия, упомина-
ются в следующей строфе:

Хотин еще в крови стоит,
Бендерских стен верхи дымятся, 
Азов разрушенный лежит,
Брега дунайски гробом зрятся… 

(Херасков 1964: 65)

Эти реалии прокомментированы вполне корректно («Хотин, 
Бендеры, Азов  — турецкие крепости, взятые штурмом русскими 
войсками в  войну 1736–1739 гг., но затем снова возвращенные 
Турции» (Херасков 1964: 377)), что никак не мотивирует упоми-
нание К. Минина, тем самым подчеркивая ошибочность предше-
ствующего комментария. В той же оде Хераскова чуть ниже поме-
щен следующий фрагмент:

Летите, росские орлы,
Карать рушителей спокойства!
Во всех странах гремят хвалы
И слухи вашего геройства;
Весь свет бы Фридрих победил
И больше б Александра был,
Коль россов не было бы в свете:
Победоносной их рукой
Европе мир дан и покой;
Их слава ныне в полном цвете 

(Херасков 1964: 66).



10

К имени Фридрих приводится следующий комментарий: 
«Фрид рих — прусский король Фридрих-Вильгельм II (1712–1786)» 
(Херасков 1964: 377). В действительности речь идет не о Фридри-
хе Вильгельме II (1744–1797), а  о его дяде Фридрихе II Великом 
(в комментарии приведены его годы жизни: 1712–1786, ошибочно 
приписанные Фридриху Вильгельму); именно его, увеличившего 
территорию Пруссии вдвое, могли сравнить с Александром Маке-
донским.

Подобные случаи среди прочего ясно демонстрируют необхо-
димость дальнейших и  многоаспектных исследований в  области 
русской антропонимики XVIII столетия.

2

Литературная ономастика  — одно из популярных и  перспек-
тивных направлений современной русистики, которое начало 
формироваться еще задолго до появления самого термина и до сих 
пор сохраняет свою актуальность (Скуридина 2019: 55).3 На про-
тяжении XX в., особенно с 50-х годов, внутри этого направления 
появляются разные подходы, которые знаменуют переход от при-
кладного характера исследований к общетеоретическому (Там же: 
57); имея в виду последний, необходимо, в частности, назвать ис-
следования, посвященные анализу семантической ауры антропо-
нимов, возникающей в текстах разного типа (Имя 2007).

И хотя, как уже отмечалось, антропонимика XVIII века изу-
чалась с меньшей интенсивностью, нежели антропонимы других 
историко-культурных эпох, тем не менее связанные с  ней про-
блемы затрагивались в том или ином виде в ряде фундаменталь-
ных исследований, посвященных русской литературе этой эпохи.4 

3 О международном интересе к проблеме русской литературной онома-
стики свидетельствует, например, вышедшая в 2013 г. в Германии коллек-
тивная монография (Namen 2013). 

4 См., например: (Берков 1936; Пигарев 1954; Серман 1973; Берков 1977; 
Стенник 1981; Лотман, Успенский 1992; Лебедева 1996; Живов 2002; Успен-
ский 2008). Ср. также некоторые ключевые работы о русской литературе
XIX века, в которых комментируется традиция использования имен 
в XVIII веке: (Фомичев 1983; Лотман 2003).



11

Существует также ряд работ, непосредственно обращенных к про-
блемам литературной антропонимики XVIII века, причем в поле 
внимания ученых попадали произведения разных периодов лите-
ратурной истории той эпохи — от петровского времени до рубежа 
XVIII–XIX веков.5 Исследования употребления антропонимиче-
ской лексики в русской литературе XVIII в. проводились на мате-
риале произведений различных авторов: Феофана Прокоповича 
(Калинкин 2000), А. Д. Кантемира (Никольская 2009), М. В. Ло-
моносова (Рогалев 2007), А. П. Сумарокова (Никольская 2008), 
Д. И. Фонвизина (Зинин 1967), А. Н. Радищева (Глухов 1999), 
М. Д. Чулкова (Галиева 2010), Г. Р. Державина (Лаппо-Данилевский 
2002), И. А. Крылова (Волкова 1975; Шерешевская 1972; Морозова 
1971) и других. 

Обозначая круг теоретических проблем, имеющих большое 
значение для исследования литературной ономастики, В. А. Нико-
нов выделил четыре системы, в соотношении с которыми возмож-
но рассмотрение имен персонажей художественного произведе-
ния: «1) с антропонимической системой периода, изображаемого 
в произведении, 2) с антропонимической системой, современной 
автору, 3) со стилем произведения, 4) с литературной тради цией 
употребления имен персонажей» (Никонов 1974: 419). Современ-
ные научные работы в  области литературной антропонимики 
XVIII столетия так или иначе соответствуют этим методам. Не пре-
тендуя на всеохватность обзора, укажем основные направления 
исследований, при этом отметим, что для рассматриваемой эпохи 
наибольшую актуальность представляет последний, четвертый,

5 См., например: (Абрамзон 2003; Абрамзон, 2004; Архангельский 
1997; Богданович 2006; Войнова 1977; Волкова 1975; Галиева 2010; Глухов 
1999; Горнакова 2008; Зинин 1967; Зинин 1968; Калинкин 2000; Ковалев-
ская 1973; Кондратьева 1967; Кузнецов 1993; Лаппо-Данилевский 2002; 
Лемешев 2010; Михайлов 1956; Морозова 1971; Николаев 1991; Николае-
ва 2008; Никольская 2008; Никольская 2009; Постоутенко 1994; Рогалев 
2007; Сазонова 2002; Словарь 1996; Словарь 2000; Топоров 2006; Фаткул-
лина 1991; Хазова 1974; Шанский, Соловьева, Филиппов 1990; Шарихина 
2013; Шерешевская 1972; Keipert 1988).



12

метод: в большинстве работ в разных аспектах изучается пробле-
ма влияния литературной традиции на формирование и  функ-
ционирование антропонимов в  художественных произведениях 
XVIII века. 

Влияние традиции русской литературы XVII в. постулируется 
в статьях Г. Кайперта (Keipert 1988) и Л. И. Сазоновой (Сазонова 
2002). В частности, в них на материале текстов XVII в., в том числе 
риторических трактатов, рассматриваются случаи этимологиза-
ции имени собственного. Этот прием использовался в различных 
функциях: для разработки поэтической темы, в качестве аллего-
рии, конструктивного жанрообразующего элемента (анаграмма-
тической эпиграммы, акростиха) и др. Впоследствии, как отмечает 
Л. И. Сазонова, он получил развитие в  литературной традиции 
XVIII в. 

Установление более широкого влияния (в контексте мировой 
литературы) предполагает изучение имен собственных в  интер-
текстуальном пространстве (например, выбор имени персонажа 
на основе готового образа, закрепленного за именем), а также се-
мантический анализ аллюзивных имен собственных. Чаще всего 
исследователи обращались к имени Лизы («Бедная Лиза» Н. М. Ка-
рамзина), на материале которого разрабатывали следу ющие проб-
лемы: традицию употребления имени, его историю; имя Лизы 
в контексте мировой литературы и влияние образа имени на его 
употребление в  русской литературе (Топоров 2006; Горнакова 
2008; Николаева 2008).

Особое направление в  изучении имен персонажей в  художе-
ственных произведениях XVIII века представлено исследования-
ми мифонимов и теонимов6 (Ковалевская 1972; Фаткуллина 1991; 
Живов 2002; Абрамзон 2003; Богданович 2006; Шарихина 2013), 
поскольку эта группа онимов, являясь объектом культурной ак-
кумуляции, реализует широкий спектр художественных функций.

Исследование имени персонажа как тексто- и  стилеобразу-
ющего фактора, а также взаимовлияние жанрово-стилистической

6 Поскольку мифологические персонажи в литературе XVIII века изоб-
ражаются антропоморфно, эти единицы могут быть отнесены к антропо-
нимам в широком смысле.



13

характеристики произведения и  его антропонимикона состав-
ляют другой, при этом не менее обширный, круг исследований, 
который является наиболее традиционным в  литературной оно-
мастике. Основные задачи такого рода исследований были сфор-
мулированы, например, в кандидатской диссертации В. Н. Михай-
лова «Собственные имена персонажей русской художественной 
литературы XVIII и первой половины XIX вв., их функции и сло-
вообразование»: «выявить … основные стилистические функции 
собственных имен»; «показать, как писатель обрабатывает мате-
риал общенародного языка, подвергает его “образно-эстетической 
трансформации”» и другие (Михайлов 1956: 32). Наиболее иссле-
дованным аспектом этого направления является употребление 
писателями XVIII века «говорящих» имен: семантика основ, мо-
тивировка таких номинаций, функции наименования персонажей 
в образной системе произведения; роль культурно-исторических 
факторов в создании имени (Шерешевская 1972). Развитие этого 
подхода на современном этапе привело к  формированию разно-
уровневого, системного характера исследований. С одной сторо-
ны, в  анализ вовлекаются разные уровни текста: изучается роль 
антропонимической лексики в  развитии сюжета, семантической 
композиции всех уровней, в создании смысловой многопланово-
сти текста, в выражении важнейших художественных идей (Глухов 
1999). Роль антропонимической лексики в освоении литературно-
го жанра рассматривается в статье Т. Е. Никольской (Никольская 
2009), в которой анализируется использование А. Д. Кантемиром 
русских календарных имен, имен российских императоров, импе-
ратриц и великих князей в качестве средства русификации сатиры.

С другой стороны, производится систематизация полного 
инвентаря ономастического пространства текста и  дальнейший 
анализ антропонимической лексики по различным параметрам. 
К таким параметрам обычно относятся: частотная характеристика 
каждого элемента и описание способов наименования имен соб-
ственных (например, по профессиональной или социальной при-
надлежности, психологическим свойствам и т. д.), их стилистиче-
ских функций (см., напр.: Морозова 1971). К этому направлению 
примыкают работы, связанные с  лексикографическим аспектом 
(Зинин 1968; Хазова 1974; Лемешев 2010; Матвеев 2020). 



14

Круг проблем, проанализированных авторами настоящей кол-
лективной монографии, соотносится с  основными вышеописан-
ными направлениями, а в некоторых отношениях, даже и выходит 
за их пределы. Это относится, прежде всего, к  чисто языковым 
аспектам функционирования антропонимов  — и  они привлек-
ли к себе внимание нашего творческого сообщества. Тут следует 
отдельно отметить, что присутствие лингвистического анализа 
в  литературоведческих исследованиях текстов XVIII в. составля-
ет непременную особенность многих работ участников семинара 
«Русский XVIII век», одной из важнейших задач которого является 
как раз многоаспектное и даже междисциплинарное описание сло-
весной культуры этого времени. 

Предпринятое нами исследование русской антропонимики 
XVIII в., итоги которого содержит предлагаемая ныне читателю 
книга, началось с систематизации предмета будущего изучения — 
на первом этапе научной работы всеми членами коллектива на 
различном материале был отобран и  описан инвентарь онома-
стического пространства. Затем, подготовив базы данных разного 
типа (некоторые из них размещены на сайте семинара «Русский 
XVIII век» (https://18vek.spb.ru/projects)), авторы монографии 
перешли непосредственно к  изучению употребления антропо-
нимики в  различных функциях: в  развитии сюжета, семантиче-
ской композиции, в создании смысловой многоплановости текста 
(А. Ю. Тираспольская — на материале творчества Н. М. Карамзина 
и П. И. Шаликова; П. Е. Бухаркин — на материале трагедий русско-
го классицизма); в интертекстуальном пространстве (Е. М. Матве-
ев и М. Г. Шарихина — на материале оды; С. С. Волков — на мате-
риале проповедей Стефана Яворского); в освоении литературного 
жанра (П. Е. Бухаркин  — на материале трагедии, частных писем 
и  сентиментальной повести; М. В. Пономарева  — на материале 
державинской анакреонтики; Н. А. Гуськов — на материале эклог 
Сумарокова; А. Ю. Тираспольская — на материале сентименталь-
ной повести; Д. В. Руднев — на материале документов). Исследо-
вание мифонимов и теонимов было предпринято С. С. Волковым 
и  И. С. Веселовой; к  проблемам этимологизации имени обрати-
лись Е. М. Матвеев и А. Ю. Тираспольская; притяжательные при-
лагательные и родительный принадлежности в русском языке рас-
сматриваемой эпохи стали предметом анализа Д. В. Руднева и т. д.



15

Даже это простое перечисление свидетельствует о  панорамности 
создаваемой в книге картины русской антропонимики XVIII века. 
Конечно, монография «Антропонимы в русской словесной культу-
ре XVIII века» далека от фронтальной систематичности в характе-
ристике своего объекта. В ней выявлены и проанализированы лишь 
некоторые стороны функционирования антропонимов в  языке 
и  литературе той эпохи. Однако в  своей совокупности составля-
ющие ее разделы значительно расширяют наши представления 
о корпусе личных имен, сформировавшемся в то время, и о многих 
особенностях их функционирования в текстах разных типов.

3

Задачи, которые стремились по мере сил и возможностей ре-
шить авторы монографии, определи ее композицию: предлагаемая 
читательскому вниманию книга состоит из пяти разных по объему 
частей.

Первый раздел «Антропонимы в словесности Петровской эпо-
хи» содержит статьи, в  которых анализируются антропонимы 
в литературе начала XVIII века — достаточно цельного периода, 
за которым давно и  прочно закрепилось наименование Петров-
ской эпохи. Открывают раздел две статьи, посвященные одному 
из центральных жанров этого времени — ораторской прозе. В ста-
тье С. С. Волкова «Библейские антропонимы в  ораторской прозе 
Петровской эпохи» предлагается описание указанной группы лек-
сики в церковной панегирической ораторской прозе митрополита 
Стефана Яворского. На материале текста проповеди рассматрива-
ются случаи проявления в  семантике библейских антропонимов 
семантической трансформации, которая служит для выражения 
новых культурных смыслов. В статье А. Е. Трофимова «Употребле-
ние античных имен в прозаическом панегирике начала XVIII века» 
анализируются особенности употребления античной антропони-
мики в русской панегирической литературе 1710–1720 гг. на мате-
риале произведений Стефана Яворского, Феофана Прокоповича 
и Гавриила Бужинского. В статье продемонстрировано изменение 
отношения авторов к именам героев античной истории и мифо-
логии (от приятия в начале до отрицания в конце анализируемого 
периода). В третьей статье раздела — в статье Д. В. Руднева «“О сем 



16

Томазий, закона учитель, глаголет…” (особенности употребления 
антропонимов в “Разговоре дву приятелей о пользе науки и учили-
щах” В. Н. Татищева)» — исследуются тематические группы, син-
таксические особенности и  функции антропонимов. В  ходе ана-
лиза произведения В. Н. Татищева выделены тематические группы 
использованных антропонимов. В этих группах представлены рус-
ские, европейские и античные правители, учители церкви, мудре-
цы и  философы, ученые, законодатели, создатели училищ и  т. д. 
Писатель апеллирует к этим группам антропонимов при раскры-
тии основной темы своего произведения  — темы пользы науки. 
В  результате исследования синтаксических функций антропони-
мов делается вывод о том, что они в подавляющем большинстве 
случаев употребляются в  качестве подлежащего. Выявлена кор-
реляция между тематическими группами антропонимов и семан-
тикой предикатов. Антропонимы в позиции дополнения, опреде-
ления и обстоятельства представлены в тексте Татищева гораздо 
реже. Кроме того, исследовано употребление антропонимов в со-
ставе пояснительных конструкций с  элементами яко и  как то. 
Завершается статья описанием функций антропонимов в  тексте 
«Разговора», которые имеют стилистический, интегрирующий, 
риторический и культурно-идентифицирующий характер.

Второй раздел коллективной монографии «Имя и  жанр в  ли-
тературе русского классицизма» содержит статьи, посвященные 
функционированию антропонимов в  поэтических панегириче-
ских жанрах и в трагедии. В статье Е. М. Матвеева «Антропонимы 
в русской торжественной оде XVIII века» описаны, классифициро-
ваны и  проанализированы личные имена в  торжественных одах 
М. В. Ломоносова, А. П. Сумарокова, В. П. Петрова, М. М. Хера-
скова, А. А. Ржевского, Н. Н. Поповского и в отдельных панегири-
ческих произведениях Г. Р. Державина. Выделено четыре группы 
личных имен: 1. Античные мифологические имена. 2. Библейские 
имена. 3. Наименования христианского Бога. 4. Исторические име-
на. 5. Прочие имена. Анализ формульных элементов одической поэ-
зии Ломоносова и Петрова, включающих антропонимы, проясняет 
одну из основных стратегий Петрова, которую он использовал при 
переработке од Ломоносова. Петров часто заимствует имена, как 
и другие структуры, в составе готовых композиционных блоков, 
но никогда не заимствует их буквально, обычно подбирая вариант



17

наименования, варьируя состав словесного окружения имени 
(апеллятивный конвой), меняя тип риторического осложнения 
контекста и  т. д. В  статье проанализированы основные типы се-
мантических преобразований антропонимов в одической поэзии: 
антономазия, олицетворение, перифраза и др. В качестве особого 
типа семантического преобразования антропонима в панегириче-
ской поэзии рассматриваются уподобления персонажей соимен-
ным героям, которые включают панегирические произведения 
в определенный политический или религиозный контекст. В ста-
тье М. Г. Шарихиной «Герои русской истории допетровского перио-
да в  торжественной поэзии XVIII в.: темы и  образы» рассмат-
риваются способы художественного переосмысления событий 
допетровского периода русской истории в торжественной поэзии 
XVIII в., а также в ораторской прозе того же периода (в качестве 
сопоставительного материала). Проведенный анализ показал, что 
в  целом принципы создания поэтических образов русских пра-
вителей восходят к  литературным традициям предшествующих 
эпох. Их развитие в  творчестве отдельных авторов характеризу-
ется движением от принципа исторической достоверности (свой-
ственного поэзии М. В. Ломоносова) к  формированию поэтиче-
ских обобщений и  нравственно-духовных оценок, отражающих 
индивидуально-авторский поиск закономерностей исторического 
процесса. В статье П. Е. Бухаркина «Имя и “память жанра”» рас-
сматриваются тропологические трансформации личных имен 
в трагедиях А. П. Сумарокова, преимущественно связанные с ан-
тономазией и  перифразой. Благодаря этим тропам происходит 
актуализация темы рода и  родовой ответственности, нарушение 
которой наделяет героя трагической виной. Данная тематическая 
линия связывает трагедию классицизма с архаическим типом тра-
гедии, оживляя тем самым жанровую память. В завершающей раз-
дел статье А. В. Шиян «Специфика использования антропонимов 
в русских сказочных комических операх XVIII века» рассматрива-
ются особенности функционирования антропонимов в  комиче-
ском драматическом жанре. Проведенное исследование выявило, 
что имена персонажей опер являются основным средством фор-
мирования национального колорита анализируемых текстов.

Статьи третьего раздела книги «Имя в истории — имя в литера-
туре — имя в документе» продолжают начатые во втором разделе



18

исследования, в центре которых — изучение функционирования 
имен в различных типах дискурса. В открывающей раздел статье 
П. Е. Бухаркина «Историческое имя в трагедии классицизма: меж-
ду абстракцией и  реальностью» рассматриваются исторические 
и  мифологические антропонимы в  русской трагедии середины 
XVIII  — начала XIX в. Основное внимание уделяется трансфор-
мации семантики имен собственных в поэтическом тексте, в ко-
тором можно обнаружить действие двух противоположных тен-
денций. Первая состоит в  ослаблении референциальных связей 
антропонимов с  исторической и  мифологической сферами, вто-
рая — в конкретизации их исторической конкретности; сложное 
взаимодействие этих тенденций способствует полисемантизму 
художественного мира трагедии и  одновременно с  этим наделя-
ет пьесы злободневным политическим смыслом. У. Екуч в статье 
«Имя Потемкина в  одах В. Петрова и  Г. Державина» исследует 
именования Г. А. Потемкина в похвальных одах обозначенных ав-
торов. Выявлена стратегия обоих поэтов избегать использования 
фамилии «Потемкин», осложненной ненужными этимологически-
ми ассоциациями, и найти более подходящие для похвалы наиме-
нования. В статье М. В. Пономаревой «От исторической личности 
к образу (на материале антропонимов в лирике Г. Р. Державина)» 
анализируется использование личного имени как приема для соз-
дания художественного образа и функции антропонимов в лири-
ке Г. Р. Державина. Рассматриваются исторические антропонимы, 
взаимовлияние формы имени и  жанровой принадлежности тек-
ста: формы имени, использующиеся Державиным, могут, с одной 
стороны, отражать представление о  жанровой иерархичности, 
с  другой стороны, создавать особенности текстов, повышая или 
понижая его «статусность». Исследуются случаи употребления 
античных и псевдославянских мифонимов, при этом в державин-
ской анакреонтике обнаруживается ряд аллегорических уподобле-
ний, состоящий из псевдославянских мифонимов и параллельный 
античному. Также рассматриваются литературные имена, как за-
имствованные Державиным из культурного фонда, так и вымыш-
ленные им самим. Отдельное внимание уделяется именованиям 
Екатерины II  — реальному имени, мифонимам, литературным 
именам, ее обозначающим. Анализ антропонимов императрицы 



19

показывает, в чем Державин остается верен традиции использова-
ния личных имен в XVIII в., а где нарушает и обогащает ее. Статья 
П. Е. Бухаркина «Имя героя: литература и социолект» посвящена 
вопросу о соотношении человека и его имени в литературном тек-
сте и в одном из социолектов второй половины XVIII века, наибо-
лее близком литературе сентиментализма. Этот социолект отража-
ет разговорный язык, свойственный культурно-социальной элите 
той эпохи. Предметом рассмотрения являются письма Д. И. Фон-
визина и М. Н. Муравьева к сестрам, написанные в 1760–1770-е гг. 
Создающиеся в них образы адресатов — юных, чувствительных, 
нравственно сильных девушек-интеллектуалок — свидетельству-
ет о зарождении в русской культуре нового культурно-историче-
ского типа героини, который нашел свое воплощение в  художе-
ственных текстах значительно позднее. На примере именования 
Е. Пугачева в  различных документах 1770-х гг., где он предстает 
в  разных социальных ролях  — допрашиваемого, царя-самозван-
ца, обвиняемого, — в статье Д. В. Руднева «Имя человека в деловой 
коммуникации XVIII в. (особенности именования Пугачева в доку-
ментах 1770-х гг.)» исследуется зависимость формы официально-
го именования человека от занимаемого в  обществе положения, 
типа документа и  места имени в  составе документа. Официаль-
ные формы антропонимов в XVIII в. начали противопоставляться 
формам именования человека в  неофициальной коммуникации, 
демонстрируя постепенное отчуждение деловой коммуникации 
от живой речи. Правильное именование человека в  разных ти-
пах деловых текстов требовало умения и выучки и было знаком 
приобщения к  официальной коммуникации. В  статье проанали-
зированы изменения в формах именования Пугачева в докумен-
тах, относящихся к разным этапам восстания, и сделан вывод, что 
постепенно в документах, исходивших от бунтовщиков, при вы-
боре форм его номинации уменьшается число отклонений от сло-
жившейся традиции употребления антропонимов в официальной 
коммуникации. Анализ документов, относящихся к следствию над 
Пугачевым, обнаруживает ряд серьезных отклонений в его имено-
вании, которые свидетельствовали о  том, что власти рассматри-
вали преступление Пугачева как преступление особой тяжести и, 
как следствие, лишили Пугачева привычных форм официального 



20

именования. Для номинации преступника чаще всего использо-
валась презрительно-уменьшительная форма имени Емелька или 
оценочное существительное злодей. Завершает раздел лингвисти-
ческое исследование Д. В. Руднева «Притяжательные прилага-
тельные и родительный принадлежности в сочинениях по русской 
истории XVIII в.». На основе исторических сочинений XVIII в., 
в  силу своего содержания включающих большой массив антро-
понимов, исследуется динамика притяжательных прилагательных 
и  родительного принадлежности в  русском языке XVIII в. Ана-
лизируется их текстовое употребление, случаи конкуренции друг 
с другом, особенности сочетаемости этих форм, порядок следова-
ния притяжательных прилагательных относительно определяемо-
го существительного, употребление падежных форм притяжатель-
ных прилагательных и система их окончаний.

Четвертый раздел настоящей монографии  — «Имя и  идио-
лект»  — открывается обширным исследованием Н. А. Гуськова 
«Антропонимы в  поэзии А. П. Сумарокова». В  статье обобщены 
результаты изучения функционирования личных имен в  поэзии 
А. П. Сумарокова, проанализировано применение библейских 
антропонимов и иностранных имен исторических лиц, отмечены 
стилистические закономерности использования имен. В  статье 
А. Варды «Антропонимы в  “Сказке о  царевиче Хлоре” Екатери-
ны II» анализируются антропонимы, которые появляются в сказ-
ке, созданной Екатериной II в 1781 году для своего внука, будуще-
го императора Александра I. Прототипом ее произведения была 
любовно-приключенческая французская сказка «Florine ou la Belle 
Italienne, conte de fées» мадам Ле Маршан, написанная в 1713 году. 
В «Сказке» использована сюжетная линия из первой части перво-
источника, связанной с мотивом поисков розы без шипов как сим-
вола добродетели, а также некоторые антропонимы, отвечающие 
ее литературному замыслу. Однако Екатерина подвергла некоторой 
модификации личные имена из французской сказки, меняя фор-
му их родовой принадлежности, а также ввела некоторые новые 
имена. Вне внимания императрицы остался ряд антропонимов, 
экзотическая форма которых могла усложнять юным читателям 
рецепцию и была чуждой русской культуре. Статья Л. Росси «К по-
ниманию антропонимического мира М. Н. Муравьева» обращена 
к анализу антропонимов в творческом наследии М. Н. Муравьева, 



21

писателя в  художественном мире которого антропонимы игра-
ли чрезвычайно важную роль. В  работе имена в  прозе и  поэзии 
Муравьева расматриваются в  нескольких важнейших аспектах, 
включая анализ роли имен собственных в формировании интер-
текстуальных полей муравьевских текстов. В завершающих раздел 
четырех статьях А. Ю. Тираспольской рассмотрены антропонимы 
в  прозе Н. М. Карамзина и  П. И. Шаликова. Статья «Имя Лио-
дор в  двух повестях Н. М. Карамзина» посвящена рассмотрению 
функций, которые имя Лиодор (Илиодор) приобретает в  двух 
произведениях Н. М. Карамзина: в  ранней незавершенной пове-
сти «Лиодор» (1792) и поздней повести-притче «Анекдот» (1802). 
Анализ произведений показывает, что в  повести «Лиодор» вме-
сте с именем главного героя (означающего ‘дар солнца’) актуали-
зируются мотивы «солнечности», борьбы света и огня с мраком, 
тьмой: с  определенного момента печальный герой начинает вы-
ступать в повествовании как «дар солнца», омраченный трагиче-
скими событиями его жизни. В повести «Анекдот» данное герою 
(еще большему страдальцу и  несчастливцу) имя Лиодор создает 
связи с широким пластом явлений духовно-религиозной христи-
анской культуры и  позволяет сопоставить историю решивше-
гося принять монашеский обет молодого человека с  жизнеопи-
саниями святых мучеников, носивших данное имя. Статья «Об 
античных именах в этюде Н. М. Карамзина “Посвящение кущи”» 
содержит анализ малоизвестного раннего прозаического этюда 
Н. М. Карамзина (1791). Рассматривается пласт антропонимов — 
имен богов, титанов и  героев древнегреческой и  древнеримской 
мифологии,  — использованных писателем для насыщения про-
изведения античными аллюзиями. Особое внимание уделяется 
мифологическим «ипостасям», в  которых богиня Фантазия яв-
ляется повествователю в  его воображении, в  частности, образу 
«нежноулыбающейся Горы». Статья «О “немудрой” Софии в драме 
Н. М. Карамзина (художественная функция имени)» посвящена 
анализу художественной функции имени София в единственной 
драме Н. М. Карамзина. В ходе исследования выясняется, что по-
ведение и  поступки главной героини  — от проявлений безрас-
судности в начале до откровенного безумия и распада личности 
в  финале  — полностью противоречат значению ее имени (‘муд-
рость, разумность’). Наконец, в статье «О роли имен собственных



22

в “Путешествии в Кронштадт” князя П. И. Шаликова» рассмат-
риваются ряды антропонимов, фигурирующих в  «Путешествии 
в  Кронштадт» П. И. Шаликова, и  их художественные функции. 
Первая часть посвящена изучению цепочки мифонимов, служа-
щих для шутливого сравнения героя и его друзей с легендарными 
и литературными мореплавателями: Эней — аргонавт — Робинзон 
Крузо — Улисс. Во второй части анализируются представленные 
образы российских монархов: Петра I, Елизаветы Петровны, Пет-
ра III, Екатерины II, вдовствующей императрицы Марии Федоров-
ны и Александра I. Также внимание уделяется роли, которую игра-
ет в тексте упоминание имени Н. М. Карамзина.

Завершает монографию пятый раздел, озаглавленный «Фоль-
клор и мифология в русской словесности XVIII века». Открыва ющая 
его статья С. С. Волкова «Восточнославянские теонимы в  тек-
стах М. В. Ломоносова» посвящена рассмотрению списка русских 
и античных мифонимов в «Материалах к Российской грамматике» 
М. В. Ломоносова. Анализ текстов Ломоносова показывает, что ни 
один из мифонимов, включенных в  данный список, не употреб-
ляется в  тексте «Российской грамматики». Автор делает предпо-
ложение, что эта заметка М. В. Ломоносова связана не с  текстом 
«Российской грамматики», а с текстом «Древней Российской исто-
рии» (в частности, с главой 7 «О княжении Владимирове прежде 
крещения»). Во второй части статьи анализируются особенности 
употребления теонима Перун в поэтических текстах Ломоносова, 
демонстрируется семантическое развитие мифоантропонима от 
онима к апеллятиву в словесной культуре XVIII века. Последняя 
статья раздела и  монографии в  целом  — работа И. С. Веселовой 
«“Кумерические” боги, аптекари и  кузнецы на одной сцене: миме-
сис государевой службы (на материале севернорусских вариантов 
народной пьесы “Царь Максимилиан”)». В  статье анализируемая 
народная пьеса рассмотрена в  нескольких аспектах. Во-первых, 
описан социальный контекст бытования пьесы — сословная при-
уроченность (солдатская, матросская и затем крестьянская) и тер-
риториальный вектор распространения постановок и  списков 
пьесы: в  конце XVIII в.  — начале XIX в. она была распростране-
на в столичных воинских частях и на городских заводах, к концу 
XIX в. — в селах. Во-вторых, проанализированы прагматические 



23

характеристики пьесы как речевого высказывания  — в  ее сцени-
ческом и рукописном изводах (кто и зачем ставил и переписывал 
пьесу, социальные и эмоциональные связи акторов). В-третьих, из-
учены антропонимы (номинации и обращения) в составе первич-
ных речевых жанров, используемых в пьесе, — сценических обра-
щениях к публике, приказах и рапортах, надгробных эпитафиях. На 
осно вании выявленных речевых компетенций подтверждена гипо-
теза о пьесе как о своего рода «культурном и речевом лифте», пере-
мещающем бывших крестьян в солдатское / городское сословие.

Нетрудно заметить, что разделы монографии существенно 
отличаются друг от друга и  своим предметом, и  индивидуаль-
ной исследовательской манерой. Более того, в известной мере ее 
композиция гетерогенна: ее части выделяются на основании раз-
личных критериев. Вместе с тем книга отмечена и несомненным 
единством  — в  частности, методологической ее основой стало 
объединение историко-культурного и  филологического принци-
пов, объединение, позволившее проанализировать и культурную 
специфику антропонимов XVIII века (как определенного периода 
в  истории русской антропонимики), и  особенности их функци-
онирования в  конкретных словесных текстах этой эпохи. Дей-
ствительно, антропонимы в русской литературе и русском языке 
XVIII  столетия рассмотрены здесь сразу в  двух взаимодополня-
ющих друг друга планах (микро- и макро-): в плане текста и в пла-
не эпохи. Это, хочется надеяться, придает создаваемой в коллек-
тивной монографии картине необходимую в  гуманитарной (как, 
впрочем, и в любой другой) науке объемность, а выводам, сделан-
ным в ней авторским содружеством, — бóльшую аргументирован-
ность и осторожность.

Бухаркин П. Е., Матвеев Е. М., Шарихина М. Г. 

Литература

1. Абрамзон 2003  — Абрамзон Т. Е. Мифологические образы как со-
ставляющие ломоносовского одического этоса // Проблемы истории, 
филологии, культуры. 2003. № 13. С. 425–429.

2. Абрамзон 2004  — Абрамзон Т. Е. Одический тезаурус антропони-
мов, теонимов и  топонимов (на материале 20-ти торжественных од 
М. В. Ломоносова). Магнитогорск, 2004.



24

3. Аверинцев 1966 — Аверинцев С. С. Риторика и истоки европейской 
литературной традиции. М., 1966.

4. Арнольд 1999  — Арнольд И. В. Парадигма антропоцентризма, праг-
малингвистика и стилистика декодирования // Арнольд И. В. Семан-
тика. Стилистика. Интертекстуальность. СПб., 1999. С. 172–173.

5. Архангельский 1997  — Архангельский А. Н. Энциклопедия литера-
турных героев. Русская литература XVII — перв. пол. XIX в. М., 1997.

6. Берков 1936 — Берков П. Н. Ломоносов и литературная полемика его 
времени: 1750–1765. М., 1936.

7. Берков 1977 — Берков П. Н. История русской комедии XVIII в. Л., 1977.
8. Богданович 2006 — Богданович О. В. Имена Аполлон и Феб в русской 

лирике XVIII — первой трети XX в. // Ономастическое пространство 
и национальная культура. Улан-Удэ, 2006. С. 180–181.

9. Бондалетов 1983 — Бондалетов В. Д. Русская ономастика. М., 1983.
10. Бухаркин 2001 — Бухаркин П. Е. Риторика и смысл. СПб., 2001.
11. Васильева 2005 — Васильева Н. В. Собственное имя в мире текста. М., 

2005.
12. Верещагин, Костомаров 2005  — Верещагин Е. М., Костомаров 

В. Г. Язык и культура. М., 2005.
13. Виноградов 1959 — Виноградов В. В. О языке художественной лите-

ратуры. М., 1959. 
14. Виноградов 1963 — Виноградов В. В. Стилистика. Теория поэтической 

речи. Поэтика. М.,1963. 
15. Виролайнен 2007  — Виролайнен М. Н. Исторические метаморфозы 

русской словесности. СПб., 2007.
16. Войнова 1977  — Войнова Л. А. Функционально-семантические осо-

бенности мифологических собственных имен и показ их в историче-
ском словаре XVIII в. // Проблемы исторической лексикографии. Л., 
1977. С. 121–129.

17. Волкова 1975  — Волкова Л. П. Имя героя комедии (И. А. Крылов) // 
Вопросы русской литературы. Львов, 1975. Вып. 2. С. 67–74.

18. Галиева 2010 — Галиева М. А. Семантика имени в повести М. Чулко-
ва «Пригожая повариха, или Похождение развратной женщины» // 
Осло весненный космос. Иваново; Шуя, 2010. С. 185–196.

19. Глухов 1999 — Глухов В. И. Имена персонажей в «Путешествии из Пе-
тербурга в Москву» // Русская речь. 1999. № 5. С. 3–8.

20. Горбаневский 1987 — Горбаневский М. В. В мире имен и названий. М., 
1987.

21. Горбаневский 1988 — Горбаневский М. В. Ономастика в художествен-
ной литературе. Филологические этюды. М., 1988.

22. Горнакова 2008  — Горнакова Л. Ю. Специфика актуализации аллю-
зивного антропонима в художественном тексте // Проблемы семан-



25

тики и функционирования языковых единиц разных уровней. Ива-
ново, 2008. Вып. 5. С. 61–65.

23. Григорьев 1965  — Григорьев В. П. Словарь языка русской советской 
поэзии. Проспект. Образцы словарных статей. Инструктивные мате-
риалы. М., 1965. 

24. Григорьев, Колодяжная, Шестакова 2005  — Григорьев В. П., Коло-
дяжная Л. И., Шестакова Л. Л. Собственное имя в  русской поэзии 
ХХ века. Словарь личных имен. М., 2005.

25. Ефимов 1961 — Ефимов А. И. Стилистика художественной речи. М., 1961.
26. Живов 1996 — Живов В. М. Язык и культура в России XVIII века. М., 1996.
27. Живов 2002 — Живов В. М. Метаморфозы античного язычества в исто-

рии русской культуры XVII — XVIII вв. // Живов В. М. Разыскания в об-
ласти истории и предыстории русской культуры. М., 2002. С. 461–531.

28. Зинин 1967  — Зинин С. И. О личных именах в  произведениях 
Д. И. Фонвизина // Научные труды Ташкентского университета. 1967. 
Вып. 317. С. 106–124.

29. Зинин 1968 — Зинин С. И. О «Словаре личных имен русской художе-
ственной литературы ХVIII века» // Научные труды Ташкентского 
ун-та. Ташкент, 1968. Вып. 319. С. 40–42.

30. Зинин б. д. — Зинин С. И. Поэтическая ономастика (cобственные име-
на в художественной литературе и фольклоре). Библиография литера-
туры на русском языке 1905–2006 гг. [Электронный ресурс]. URL: http://
imja.name/poehtonimy/poehtonimy.shtml (дата обращения: 30.04.2020).

31. Зорин 2016 — Зорин А. Л. Появление героя: из истории русской эмо-
циональной культуры конца XVIII — начала XIX века. М., 2016.

32. Имя 2007 — Имя. Семантическая аура. М., 2007.
33. Калинкин 1999 — Калинкин В. М. Поэтика онима. Донецк, 1999.
34. Калинкин 2000  — Калинкин В. М. У пошуках витоків поетики 

оніма (Ф. Прокопович про власні імена як стилістичний засіб) // 
Лінгвістичні студії. Випуск 6. Донецьк, 2000. С. 165–171.

35. Клейн 2005 — Клейн И. Пути культурного импорта. М., 2005.
36. Ковалев 2014 — Ковалев Г. Ф. Библиография ономастики русской ли-

тературы по 2010 год. Воронеж, 2014.
37. Ковалевская 1972  — Ковалевская Е. Г. Имена античной мифологии 

и  художественные образы античной литературы в  текстах светских 
переводных драм Петровской эпохи // Герценовские чтения. Т. ХХV. 
М., 1972. С. 3–5.

38. Кондратьева 1967  — Кондратьева Т. Н. Ломоносов о  собственных 
именах как стилистическом средстве // Очерки по истории русского 
языка и литературы XVIII века (Ломоносовские чтения). Вып. 1. Ка-
зань, 1967. С. 97–115.



26

39. Кузнецов 1993 — Кузнецов В. А. Поэтические уподобления в русской 
литературе XVIII века: (К вопросу о персонифицированности клас-
сицистического эстетического сознания) // Вестник СПбГУ. Сер. 2. 
1993. Вып. 1. № 2. С. 73–78.

40. Курбанов 1986 — Курбанов А. М. Поэтическая ономастика. Учебное 
пособие. Баку, 1988.

41. Курциус 2021  — Курциус Э. Р. Европейская литература и  латинское 
Средневековье: в 2 т. М., 2021.

42. Кухаренко 1988 — Кухаренко В. А. Интерпретация текста. М., 1988. 
43. Лаппо-Данилевский 2002 — Лаппо-Данилевский К. Ю. Пифон или Ти-

фон? (из комментария к стихотворению Г. Р. Державина «Любителю 
художеств») // НЛО. 2002. № 55 (3). С. 132–150.

44. Лахманн 2001 — Лахманн P. Демонтаж красноречия. СПб., 2001.
45. Лебедева 1996 — Лебедева О. Б. Русская высокая комедия XVIII века: 

Генезис и поэтика жанра. Томск, 1996.
46. Левитт 2015  — Левитт М. Визуальная доминанта в  России XVIII 

века. М., 2015.
47. Лемешев 2010  — Лемешев К. Н. Лексикографическое описание ант-

ропонимов в  «Словаре языка М. В. Ломоносова» // Русское слово 
в историческом развитии (XIV–XIX века). Вып. 5. СПб., 2010. С. 55–61.

48. Лотман 1996  — Лотман Ю. М. Очерки по русской культуре 
XVIII века // Из истории русской культуры. Т. IV: XVIII  — начало 
XIX века. М., 1996. С. 11–346.

49. Лотман 2003 — Лотман Ю. М. Роман А. С. Пушкина «Евгений Оне-
гин». Комментарий // Лотман Ю. М. Пушкин. СПб., 2003.

50. Лотман, Успенский 1992  — Лотман Ю. М., Успенский Б. А. Имя  — 
миф — культура // Лотман Ю. М. Избранные статьи: в 3 т. Т. 1. Тал-
линн, 1992. С. 58–75.

51. Магазаник 1978  — Магазаник Э. Б. Ономапоэтика или «говорящие 
имена» в литературе. Ташкент, 1978.

52. Матвеев 2020 — Матвеев Е. М. О проекте словаря антропонимов 
в русской панегирической поэзии XVIII века // Материалы метая-
зыкового семинара ИЛИ РАН. Выпуск 3. 2017–2019 годы / отв. ред. 
С. С. Волков, Н. В. Карева, Е. М. Матвеев. СПб., 2020. С. 71–117.

53. Михайлов 1956 — Михайлов В. Н. Собственные имена персонажей рус-
ской художественной литературы ХVIII и первой половины XIX века, 
их функции и словообразование: дис. … канд. филол. наук. Симферо-
поль, 1956.

54. Михайлов 2007 — Михайлов А. В. Языки культуры. СПб., 2007.
55. Морозова 1971  — Морозова М. Н. Имена собственные в  баснях 

И. А. Крылова // Поэтика и стилистика русской литературы. Памяти 
академика В. В. Виноградова. Л., 1971. С. 88–95.



27

56. Николаев 1991 — Николаев С. И. «Зоил в российских градех» (От Симе-
она Полоцкого до Кантемира) // XVIII век. Сб. 17. СПб., 1991. С. 17–27.

57. Николаева 2008 — Николаева Е. Г. «Лизин» текст Достоевского: тра-
диции и новаторство // Текст — комментарий — интерпретация. Но-
восибирск, 2008. С. 124–129.

58. Никольская 2008 — Никольская Т. Е. Ономастическое пространство 
сатир А. П. Сумарокова // Проблемы общей и частной теории текста. 
Бийск, 2008. С. 74–80.

59. Никольская 2009 — Никольская Т. Е. Имя собственное как средство 
трансплантации жанра // Вестник Нижегородского государственно-
го лингвистического университета. Серия «Лингвистика и межкуль-
турная коммуникация». 2009. Вып. 4. С. 240–247.

60. Никонов 1974 — Никонов В. А. Имя и общество. М., 1974.
61. Пигарев 1954 — Пигарев К. В. Творчество Фонвизина. М., 1954.
62. Пиккио 2003  — Пиккио Р. Slavia orthodoxa: Литература и  язык. М., 

2003.
63. Подольская 1978  — Подольская Н. В. Словарь русской ономастиче-

ской терминологии. М., 1978.
64. Постоутенко 1994 — Постоутенко К. Об одном псевдониме С. П. Боб-

рова // Stanford Slavic Studies. Vol. 8. 1994. P. 277–282.
65. Радищев 1938  — Радищев А. Н. Житие Федора Васильевича Ушако-

ва // Радищев А. Н. Полн. собр. соч. М.; Л., 1938. Т. 1. С. 153–212.
66. Рогалев 2007 — Рогалев А. Ф. Идея, образ, имя в русской литературе 

XVIII века (в аспекте художественного творчества М. В. Ломоносо-
ва) // Традиции М. В. Ломоносова и современность: материалы между-
народной научно-практической конференции. Гомель, 2007. С. 56–64.

67. Сазонова 2002 — Сазонова Л. И. Имя в риторике и поэзии ХVIII века 
у восточных славян // Славяноведение. М., 2002. № 1. С. 4–22.

68. Сазонова 2003 — Сазонова Л. И. Литературная культура России. Ран-
нее Новое время. М., 2006.

69. Серман 1973 — Серман И. З. Русский классицизм: поэзия, драма, са-
тира. Л., 1973.

70. Скуридина 2019 — Скуридина С. А. У истоков литературной онома-
стики // Неофилология, 2019. Т. 5. № 17. С. 54–61.

71. Словарь 1996 — Словарь литературных персонажей / сост. и отв. ред. 
В. П. Мещеряков. Ч. 1 (XVIII век). М., 1996.

72. Словарь 2000  — Словарь персонажей русской литературы. Вторая 
пол. XVIII — XIX в. М.; СПб., 2000.

73. Стенник 1981 — Стенник Ю. В. Жанр трагедии в русской литературе. 
Эпоха классицизма. Л., 1981.

74. Суперанская 2009  — Суперанская А. В. Общая теория имени соб-
ственного. М., 2009. 



75. Топоров 2006 — Топоров В. Н. Имя и образ Лизы в русской литера-
туре XVIII в. // Топоров В. Н. «Бедная Лиза» Н. М. Карамзина. Опыт 
прочтения. М., 2006. С. 321–389.

76. Успенский 2008 — Успенский Б. А. Вокруг Тредиаковского. Труды по 
истории русского языка и русской культуры. М., 2008.

77. Фаткуллина 1991 — Фаткуллина Ф. Г. Мифологизмы в русском лите-
ратурном языке XVIII в.: автореф. дис. … канд. филол. наук. М., 1991.

78. Фомичев 1983  — Фомичев С. А. Комедия А. С. Грибоедова «Горе от 
ума»: Комментарий. М., 1983.

79. Фонвизин 1959 — Фонвизин Д. И. [В защиту «Начертания»] // Фонви-
зин Д. И. Собр. соч.: В 2 т. М.; Л., 1959. Т. 1. С. 252–259.

80. Фонякова 1990  — Фонякова О. И. Имя собственное в  художествен-
ном тексте. Л.,1990.

81. Хазова 1974 — Хазова Л. Н. К созданию антропонимического словаря 
русской литературы ХVIII века // Труды Самаркандского ун-та. Са-
марканд, 1974. Вып. 264. С. 67–71.

82. Херасков 1796–1803  — Херасков М. М. Творения: в  12 частях. М., 
1796–1803. Ч. 7.

83. Херасков 1964  — Херасков М. М. Избранные произведения / Вступ. 
статья, подг. текста и прим. А. В. Западова. Л., 1964 (Библиотека по-
эта. Большая серия).

84. Шанский, Соловьева, Филиппов 1990  — Шанский Н. М., Соловьева 
В. С., Филиппов А. В. Учебный словарь античных имен в русской по-
эзии. Ашхабад, 1990.

85. Шарихина 2013 — Шарихина (Маматова) М. Г. Мифонимы в одиче-
ской поэзии М. В. Ломоносова и проблемы их лексикографического 
описания // Вопросы русской исторической грамматики и славянове-
дения: к  175-летию со дня рождения Ватрослава Ягича: материалы 
международного научного семинара (19–20 сентября 2013 г., г. Петро-
заводск). Петрозаводск, 2013. С. 117–120.

86. Шерешевская 1972  — Шерешевская Е. Б. «Говорящие» собственные 
имена в языке комедий и сатирической прозы И. А. Крылова // Акту-
альные проблемы лексикологии. Новосибирск, 1972. С. 245–255.

87. Gardiner 1954 — Gardiner A. H. Th e theory of proper names. Oxford, 1954.
88. Keipert 1988  — Keipert H. Nomen est omen. Etymologie als Denkform 

bei russischen Autoren des 17. Jahrhunderts // Sprache, Literatur und Ge-
schichte der Altglaeubigen. Akten des Heidelberger Symposions vom 28. 
bis 30. April 1986 / Hrsg. von B. Panzer. Heidelberg, 1988. S. 100–132.

89. Namen 2013 — Namen in der russishen Literatur. Имена в русской ли-
тературе / Hrsg. von M. Freise. Wiesbaden, 2013 (Оpera Slavica. Neue 
Folge. 57).



I

АНТРОПОНИМЫ

В СЛОВЕСНОСТИ

ПЕТРОВСКОЙ ЭПОХИ





31

С. С. Волков

БИБЛЕЙСКИЕ АНТРОПОНИМЫ 
В ОРАТОРСКОЙ ПРОЗЕ
ПЕТРОВСКОЙ ЭПОХИ

Столп церкве восточныя, истинны ревнитель,
В России патриарша престола блюститель.
Стефан Яворский силен муж делом и словом
Пастырем добрым образ, честь и Богословом
Стень лица его плоти, можеши зде зрити
А ума невозможе хитрость изявити.

(«Камень веры», 1749)

В статье «Метаморфозы античного язычества в  истории рус-
ской культуры ХVII—ХVIII вв.» внимание В. М. Живова, рас-
суждавшего о  влиянии культуры западного барокко на русскую 
духовную культуру начала XVIII века, было привлечено тем, что 
в  проповедях митрополита Стефана Яворского (1658–1722) упо-
требляются мифоантропонимы Меркурий, Юпитер, Сатурн, Плу-
тон, Нептун, Аполлон, Венус, Паллас (т. е. Паллада), Марс и даже 
«кавалер» Геркулес. От себя добавим еще Прозерпину, Харона, 
Эскулапия — и все равно, список прецедентных мифологических 
имен в  текстах преосвященного Стефана не будет полным. То 
же характерно как для Феофана Прокоповича, так и  для других 
юго-западнорусских деятелей, принесших в  петровскую Россию 
европейскую культуру. Формируется, таким образом, традиция 
употребления в русском духовном красноречии XVIII века новых 
античных мифоантропонимов, которая продолжается далее, уже 
в отрыве от юго-западнорусского влияния, входя в обычное упо-
требление в текстах подобного жанра (Живов 2002: 487). Но, как 



32

известно, ораторская проза периода барокко подразумевает син-
тез, смешение, пересечение различных языковых стихий: встреча-
ются и взаимодействуют, порождая новые культурные смыслы как 
античные, так и традиционные, христианские элементы: цитаты из 
Священного Писания, творений святых отцов, многочисленные 
обращения к истории церкви (и, следовательно, и разнообразные 
библеизмы и христианские, агиографические, святительские и пр. 
антропонимы) оказываются «на своем месте в проповеди» митро-
полита Рязанского и  Муромского Стефана Яворского (Самарин 
1880: 365). 

1. В 1867 году историк церкви И. А. Чистович писал об оратор-
ской прозе митрополита Стефана: «Схоластические проповедники 
поразят вас богословскою ученостию, начитанностию, протянут 
слово в бесконечность и, в конце концов, не скажут ничего, пря-
мо относящегося к случаю или применимого к жизни. Это какая-
то калейдоскопическая <выделено мной  — С. В. > игра понятий, 
в  которой можно удивляться пестроте и  разнообразию картин, 
живости воображения, фантастически-затейливым сближениям, 
но в  которой, если всмотреться ближе, все бесконечно-разноо-
бразные фигуры образуются небольшим числом необделанных 
камушков»1 (Чистович 1867: 261). Написано довольно эмоциональ-
но; важно же здесь то, что автор, по-видимому, называет «камуш-
ками» некоторые языковые «монады» или «первоэлементы», кото-
рые используются Стефаном Яворским в процессе риторического 
изобретения или украшения. И далее: «В проповедях Стефана во-
обще преобладает образность. Но образы заимствуются преиму-
щественно из Библии. Хочет ли он изобразить победу? Он берет 
образ колесницы2 из Библии. Хочет ли похвалить победителя?

1 Позднее этот же образ калейдоскопа — постоянно варьируемых и пере-
осмысляемых формул и мотивов — относительно сочинений митрополита 
Стефана Яворского использует А. А. Морозов (Морозов 1971: 44).

2 Речь идет о четырех известных проповедях Стефана Яворского, посвя-
щенных «новолетию» 1703, 1704, 1705 и 1706 годов и объединенных образом 
видения небесной колесницы пророком Иезекиилем (Иез. 1: 1–28). Любо-
пытно, что И. А. Чистович, разбирая в архиве подготовительные материалы 
и черновики Яворского, обнаружил сделанный им рисунок Иезекиилевой 
колесницы (Чистович 1867: 419).



33

Он ищет в Библии лицо, к которому в каком-нибудь отношении 
подходит изображаемый им герой: большей частью для целей ав-
тора в этом отношении служат истории Моисея, Гедеона и Дави-
да». А вот еще: «У проповедника есть свои любимые образы, к ко-
торым он постоянно обращается» (Чистович 1867: 416–417). Итак, 
если мы берем на себя ответственность правильно интерпретиро-
вать мысль И. А. Чистовича, за один из краеугольных камней или, 
даже можно точнее сказать, краеугольных камней создания образ-
ности в изысканных поучительных, похвальных и торжественных 
«казаниях» преосвященного Стефана, он принимает библейские 
синкретичные «лица — образы», т. е. личные имена в Книге книг 
(антропонимы) в их экспрессивных, расширенных, тропеических 
осмыслениях, преобразованиях. И камни эти, как представляет-
ся, «испытаны, краеугольны, драгоценны, крепко утвержденны» 
(Ис. 28: 16) для гомилетики и для всей высокой словесной культу-
ры XVIII века.

2. Литература, посвященная жизни и творчеству Стефана 
Яворского, довольно обширна и разнообразна. О нем много писа-
ли историки русской церкви как о церковном иерархе, образован-
ном богослове-полемисте, искусном проповеднике. Его сочинения 
были объектом внимания историков русской литературы и иссле-
дователей культуры петровской поры, так как Стефан Яворский 
в силу, как говорится, «жизненных обстоятельств» был «и само-
видец, и свидетель» (Сумароков 1787: 193) многих событий этого 
полного конфликтов периода отношений Церкви и государства, 
а его ораторская проза сыграла заметную роль в формировании 
барочной культуры петровского времени3. Часто жизнь и деятель-
ность митрополита Стефана рассматривалась в сопоставлении 
с деятельностью его выдающегося современника — архиепископа 
Феофана Прокоповича, как, например, в монографиях «Феофан 
Прокопович и его время» И. А. Чистовича (СПб., 1868), «Феофан 
Прокопович как писатель» (СПб., 1880) П. О. Морозова, «Стефан 

3 По словам В. М. Живова, «русская духовная культура нового време-
ни формируется в русле влияния западного барокко. Эта культура в зна-
чительной степени создается выходцами из Юго-Западной Руси, носите-
лями барочной традиции» (Живов 2002: 485).



34

Яворский и Феофан Прокопович как проповедники» (М., 1844) 
Ю. Ф. Самарина и весьма претенциозном сочинении того же ав-
тора «Стефан Яворский и Феофан Прокопович» (М., 1880), в со-
временном исследовании протоиерея П. В. Ходзинского «Митро-
полит Стефан Яворский и архиепископ Феофан Прокопович (по 
следам диссертации Ю. Ф. Самарина)» (СПб., 2011). Также укажем 
кратко на «Сказание о творце книги сия» верного последователя 
Яворского архиепископа Феофилакта Лопатинского (Живов 2004: 
122), предпосланное «Камню веры», био- и библиографические 
очерки, подготовленные митрополитом Евгением (Болховитино-
вым) в «Словаре историческом о бывших в России писателях ду-
ховного чина греко-российской церкви» (Евгений 1818: 631–641), 
Ф. А. Терновским в «Трудах Киевской духовной академии» (Тер-
новский 1864) и акад. С. И. Николаевым в «Словаре русских писа-
телей XVIII века» (Николаев 2010), статью Юрия Шереха4 «Stefan 
Yavorsky and the Confl ict of Ideologies in the Age of Peter I» (Šerech 
1951: 40–62), занимательную книгу В. М. Живова «Из церковной 
истории времен Петра Великого: Исследования и материалы» 
(Живов 2004). Однако часть многочисленных и разнообразных 
сочинений Яворского, к большому сожалению, до сих пор не из-
дана и  остается малоизвестной историкам словесной культуры 
XVIII столетия. В частности, не изданы многие его проповеди (см. 
мнение В. М. Живова по этому поводу (Живов 2002: 374)), упоми-
нания о которых находим, например, в статье работавшего с сино-
дальным архивом Яворского И. А. Чистовича «Неизданные про-
поведи Стефана Яворского» (Чистович 1867, см. также Белокуров 
1863: 249–270). С. И. Николаев приводит сведения о том, что Явор-
ский был автором более 320 проповедей (Николаев 1996: 5). Из это-
го значительного числа, свидетельствующего о необыкновенном 
трудолюбии автора, только в начале XIX века было опубликовано 
всего 29 проповедей (Яворский 1804; 1805); в том числе и чудес-
ные «колесницы» Яворского наконец увидели свет в третьей части 
этого издания. П. П. Пекарский в описании славяно-русских книг 
и типографий 1698–1725 годов указал на издание ранней проповеди 
Яворского «Виноград Христов» в 1698 году (Пекарский 1862: 2–4).

4 Юрий Шерех — псевдоним слависта Ю. В. Шевелева. 



35

Наиболее известные торжественные слова Яворского — «Моисей 
Российский», «Рука Христова, Петру простираемая», «Три сени, 
от Петра святаго созданныя», «Жатва торжественная», «Слово 
благодарственное о взятии Слютельбурга» и др. — позднее были 
опуб ликованы в «Трудах Киевской духовной академии» (Яворский 
1874; 1874–1875; 1875а; 1875б; 1877). Не попали панегирические со-
чинения Стефана Яворского в издание «Панегирическая литера-
тура петровского времени» (М., 1979). В. М. Живов опубликовал 
проповедь «О соблюдении заповедей Божиих», произнесенную на 
день св. Алексея, человека Божия 17 марта 1712 года в Успенском 
соборе в Москве с собственноручными пометками Петра Перво-
го в приложении № 2 к его книге «Из церковной истории времен 
Пет ра Великого: исследования и материалы» (Живов 2004: 266–
281). В  2014 году саратовский историк Н. Н. Бородкина подгото-
вила новое издание трехтомника трудов Яворского 1804–1805 го-
дов с большой вступительной статьей, комментариями, словарем 
и указателями (Яворский 2014). В эту фундаментальную книгу так-
же включены духовное завещание и поэтические опыты Яворского 
и его посмертная «Эпитафия». Кроме того, в издании представлены 
документы из истории известной дискуссии по вопросу объедине-
ния Русской православной и католической церквей (1717–1718). 
Тексты Стефана Яворского на церковнославянском языке или ги-
бридном регистре славяно-русского языка (Живов 2017 II: 947) 
модернизированы, т. е. переведены автором с церковнославянской 
на современную графику; через год Н. Н. Бородкина выпустила 
в свет еще одну подготовленную по тем же издательским принци-
пам книгу (Яворский 2015); эти полезные издания, заметим, уже 
стали источниками «Национального корпуса русского языка». 
О. А. Крашенинникова (Крашенинникова 2015) посвятила статью 
анализу одной из первых панегирических проповедей Яворского 
1702 года — проповеди о победе над корпусом В. А. фон Шлиппен-
баха под Дерптом и о российском гербе, однако текст самой пропо-
веди, к большому сожалению, так и не был ею опубликован.

3. Собственно системному описанию языка, индивидуального 
стиля такой яркой языковой личности, как преосвященный Стефан, 
внимания уделялось удивительно мало. Представляется, что ин-
тересные сведения о библейской составляющей антропономикона



36

языковой личности Петровской эпохи нам поможет предоставить 
рассмотрение ораторской прозы Стефана Яворского в контексте 
сложных взаимодействий и взаимовлияний традиционной  — 
«славенской», и новой  — европейской традиций, тем более что 
Стефан Яворский, равно как и Дмитрий Ростовский, Феофан Про-
копович, Филофей Лещинский, Гедеон Вишневский (Смоленский) 
и другие, был одним из т.  н.  «латинствующих»  — православных 
священнослужителей, приехавших в Петровскую эпоху в Россию 
с Юга и Запада, т. е. из Малой и Белой Руси (см. Харлампович 1914: 
459–504). Они были носителями европейской учености и начитан-
ности, учились в Киево-Могилянской академии, в католических 
коллегиумах, побывали в европейских университетах, хорошо вла-
дели польским и латинским языками, глубоко интериоризировали 
культуру и литературу античности (Стефан Яворский, например, 
в письме к гетману И. С. Мазепе цитирует строки из «Скорбных 
элегий» Овидия (Кочегаров 2016: 418)), освоили теоретическую 
и  практическую риторику, познакомились со схоластикой, ло-
гикой и католическим богословием (в списке келейных книг свт. 
Дмитрия Ростовского числятся Томас Аквинас и Иоаннес Бона-
вентура). Многие из них «были, возможно, европейски наиболее 
образованными культурными деятелями из тех, которые находи-
лись в то время в наличии. Притом они были явными сторонника-
ми просвещения5. Кроме того, воспитанные в полонизированной 
украинской культуре интеллектуалы этого типа были хорошо зна-
комы с секуляризированной придворной культурой, и не только 
ей не противостояли, но прямо сочувствовали и могли помочь 
в создании ее русского варианта. Панегирическая культура зарож-
дающегося абсолютизма рассчитывала найти в них главных своих 
основателей (Бухаркин 2009: 105–107). Как считает В. П. Зубов, эти 
священнослужители всей своей деятельностью доказывали, «что 

5 Вот как, например, преосвященный Стефан представлял своим слу-
шателям не военную, политическую и экономическую, а именно культур-
трегерскую задачу флота: «Флотом морским мощно ведати, что на свете 
деется, мощно узрети различныя государства и в них поведения, поли-
тику, красоту градов, различие нравов в людех различных и премногия 
иныя прежде невиданые диковенки (Яворский 1874–1875: II, 123). 



37

“окна” в Европу — не ввоз военной амуниции и протестантизма, 
а действительное приобщение к культуре Европы и что настоящие 
“окна” давно были прорублены юго-западным православием (Зу-
бов 2001: 16).

4. Библеизмами (у этого термина, впрочем, есть и другие зна-
чения) принято называть лексические, фразеологические и афо-
ристические единицы разного типа, вошедшие в русский язык 
из Библии или возникшие на ее основе  — как бы подвергшиеся 
«индукции» библейских текстов, в том числе и единицы, уже не 
ассоциируемые с Библией в современном языковом сознании (Ве-
рещагин 1993: 97; Мокиенко 2017: 7). Соответственно, библеизмы-
антропонимы или библейские антропонимы (далее — БА) — это 
любые личные имена, почерпнутые из текстов Ветхого Завета 
и  Нового Завета (Адам, Валтасар, Даниил, Иаков, Иов, Лазарь, 
Мардохей, Марфа, Петр, Сусанна, Юдифь и мн. др.) и формиру-
ющие в русском ономастиконе особую группу, прежде всего благо-
даря их наднациональности, сакральности и высокому семанти-
ческому потенциалу. По-видимому, имеет смысл также включить 
в число библейских антропонимов производные от них, в том чис-
ле притяжательные и относительные прилагательные, например, 
Авраамль в устойчивом словосочетании лоно Авраамле: «Нашему 
Петру ты, всесильная десница Христова, раем еси; ты еси ему ло-
ном Авраамлим; ты еси ему небом» (Яворский 1875а: 504); Адамов 
в сочетании ребро Адамово: «егда Господь Бог творил праматерь 
нашу Еву от ребра Адамова, глаголет Писание» (Яворский 1874: 
517); Иудов в колено Иудово: «Лев от колена Иудова, победоносный 
Орел сокруши главы морскаго зверя6 сего» (Яворский 1805: III, 
244); Маккавейский в книги Маккавейские: «Маттафай и сынове 
его како подвизашеся за братию свою, за люди свои, за храм Бо-
жий, мощно всякому видеть в книгах Маккавейских» (Яворский 
1874–1875: I, 135); Христов в сочетании имя Христово, Давидов 
в  сочетании псалом Давидов, Ноев в сочетании голубица Ноева 
и подобные. 

6 «Зверь из моря есть король Шведский, имеяй глав седмь главнейших 
генералов» (Яворский 1805: III, 244).



38

5.  Источниками настоящего раздела коллективной моногра-
фии послужили 23 проповеди митрополита Стефана Яворского, 
соотносящихся с событиями церковного года и православными 
праздниками, представленные в издании «Проповеди блаженной 
памяти преосвященного митрополита Рязанского и Муромского 
Стефана Яворского» (Яворский 1804; 1805), и торжественные сло-
ва, слова «на случай», опубликованные в «Трудах Киевской духов-
ной академии» (Яворский 1874; 1875а; 1875б). В результате сплош-
ной ручной выборки из этого корпуса текстов была сформирована 
коллекция из приблизительно 400 разнообразных антропонимов. 
Предварительный анализ этой коллекции показал, что библейские 
антропонимы — это, бесспорно, самая большая и наиболее полно 
представленная в качественном отношении, т. е. насчитывающая 
большое количество разрядов, группа антропонимов в ономасти-
ческом пространстве сочинений митрополита Стефана. Так, на-
пример, в проповедях Яворского, черпающих содержание из идей 
церковного года (например, «Слово во святую и великую неделю 
пасхи», «Слово в неделю Фомину», «Слово в неделю мироносиц 
увещательное к воином, надходящу походу воинскому», «Слово 
в неделю пятидесятницы» и пр.), библеизмы составляют примерно 
70–75% всех антропонимов. Но особенно энергично обращается 
Яворский к библейским антропонимам в своих «викториальных», 
«парадных» панегирических словах: 

 ◆ в «Слове благодарственном о победе восприятой над Шведами 
1708 году сентября месяца» — 78%; 

 ◆ в «Слове о победе над королем Шведским под Полтавою 1709 го-
да» — 90%, включая такие интересные случаи употребления БА, 
когда он выступает заместителем другого антропонима (как 
особая форма олицетворения): Навуходоносор Шведский ‘швед-
ский король Карл XII’;

 ◆ в «Руке Христовой, Петру простираемой»  — торжественном 
слове, произнесенном Стефаном Яворским «по получении ве-
селыя вести от Полтавы» 14 июля 1709 года в Успенском соборе 
московского Кремля — 87,5%;

 ◆ в проповеди «Три сени, от Петра святаго созданных проповед-
ническим художеством в похвалу Всепресветлейшаго Монарха 
Петра Перваго, Самодержца Всероссийскаго показанныя чрез 



39

преосвященнаго Стефана, митрополита Рязанскаго и  Му ром-
скаго всенародне в  С.-Петербурге 1708 года месяца маия»7  — 
тексте, который Р. Николози оценивает как первый петербург-
ский панегирик (Николози 2009: 63) — из 101 антропонима 82 
относятся к библейским, что составляет 81% и т. д. 
6. Каковы особенности употребления библейских антропони-

мов у Стефана Яворского? Чтобы ответить на этот вопрос, очевид-
но следует прежде всего решить самую простую задачу — задачу 
реального описания БА, исчисления и составления их «реестра», 
«коллекции» в  сочинениях Яворского, а  также установления их 
основных групп и, соответственно, роли в  сложении культур-
но-исторического антропонимического тезауруса новой евро-
пеизированной культуры. Этого до нас пока еще никто не делал: 
О. В. Саломатова ограничилась только довольно поверхностным 
исследованием антропонимов небиблейского происхождения 
в сочинениях Стефана Яворского (Саломатова 2014: 116–121), при 
этом за пределами ее внимания, что очень жаль, осталось самое 
интересное — семантическое развитие антропонимов. 

Подобное описание БА, возможно, будет полезным по крайней 
мере для историков словесной культуры XVIII века, так как, на-
пример, «Словарь русского языка XVIII века», по-видимому, под 
влиянием архаичных императивов «научного» атеизма и всеоб-
щей, даже лексикографической, секуляризации, игнорирует сло-
варное описание БА, хотя, как мы предполагаем, его корпус значи-
тельно бы украсили, например, словарные очерки, показывающие 
перспективу употребления антропонима Моисей и сочетаний типа 
новый Моисей, второй Моисей, российский Моисей и под. в русском 
языке XVIII века (отметим, что идеологи словаря в свое время все-
таки задумывались над этой проблемой  — см. (Войнова 1977)). 
В целом есть основания говорить о формировании в церковной 
ораторской прозе петровского времени своеобразного «банка дан-
ных» или «фонда» библейских антропонимов, из которого позднее 
стала черпать ресурсы панегирическая поэзия XVIII века: «почти 

7 Текст также имеет латинское название: «Tria tabernacula a Petro aedi-
fi cata. Concio panegyrica in laudem Serenissimi Petri Alexievicz Caesaris Ros-
siarum dicta Peterburgi anno 1708 in maio».



40

все библейские реминисценции, ставшие одическими штампами, 
еще до Ломоносова были штампами гомилетическими» (Живов 
2002: 654). Во-вторых, конечно, нас будет особенно интересовать 
способность БА к семантическому развертыванию и трансфор-
мации, появление в семантике БА синкретических, переносных, 
переносно-характеризующих, аллегорических и символических 
употреблений, их роль в формировании нового культурного кода 
XVIII столетия. В-третьих, возможно удастся сделать некоторые 
осторожные наблюдения относительно, так сказать, антропони-
мических симпатий и антипатий Яворского как яркого предста-
вителя ораторской прозы начала XVIII столетия. В-четвертых, ак-
туальным остается пожелание Р. Николози обратить внимание на 
библейский пласт петербургского панегирика и, соответственно, 
панегирика вообще (Николози 2009: 8). Да и вообще, можно за-
метить, что в штудиях в области словесной культуры XVIII века 
всегда почему-то преобладает исследовательский интерес к самым 
разнообразным новым явлениям этого периода  — становлению 
новых жанров, появление новых лексических групп и разрядов, 
процессам словообразования, морфологии и т.  п., хотя не мень-
шего внимания достойна и стихия традиционного, адаптация ее 
к реалиям XIX столетия. 

7.  Сделаем попытку хотя бы очень кратко перечислить ниже 
основные разряды БА в текстах проповедей и слов Стефана Явор-
ского (за основу берем классификацию, предложенную Ю. В. Ми-
тиной (Митина 2000: 9–10)):

 ◆ Символы веры, наименования высших небесных сил: Иисус 
Христос, Иисус, Спас, Христос Спаситель, приснодева Мария, 
пречистая, пресветлая Дева Мария, Господь Саваоф и  др., на-
пример: «Един только истинный подражатель Христов и пречи-
стой Девы Марии есть благочестивый Государь наш Царь и ве-
ликий Князь Петр Алексиевич всея России: в нем точию едином 
сия мудрствуются, яже и во Христе Иисусе, и в пречистой Ма-
тери его» (Яворский 1804: 239);

 ◆ Архангелы: Михаил, Рафаил, Гавриил;
 ◆ Имена первосвященников: Аарон, Анна, Каиафа, Садок и  др.: 

«Не посрамился <Иисус> учения своего пред архиереем Ан-
ною» (Яворский 1804: I, 107);



41

 ◆ Имена Судей Израилевых (израильских): Варак, Гедеон, Иеф-
фай, Самгар <Самегар8 — С. В. >, Сампсон, Самуил и др.: «Вос-
помяните себе, слышатели, разговоры Ангела, которые имел 
с  Гедеоном: прииде некогда Ангел к  Гедеону, млатящему пше-
ницу на гумне, и по обыкновению своему, егоже всегда употре-
бляют при посещении кого Ангели, поздравляет Гедеона и гла-
голет: Господь с тобою, мужу сильный!» (Яворский 1804: II, 202); 
«Провиде Самуил, и позна вся, яже бяху в сердцы Саула, якоже 
о сем пишется пространно в книзе 1 Царств, в главе 9» (Явор-
ский 1804: I, 144);

 ◆ Имена праотцев, праматерей и патриархов: Авраам, Иаков, Иса-
ак, Лиа, Лот, Ной, Рахиль, Сарра, например: «Поминайте жену 
Лотову, глаголет Христос Спаситель: а что есть Лот; а что есть 
жена Лотова; Лот есть дух человеческ: Лотова жена есть плоть 
сладострастна. Лот дух человеческ скоро и легко исходит из Со-
домы, вспять не озирается: но жена Лотова, плоть сладостра-
стия, егда в  нечистой Содоме водворится и  сквернодействие 
себе стяжет и  возлюбит, о  коль трудно ее извести оттуду!» 
(Яворский 1804: I, 112); «Первым начальником корабля и фло-
та морскаго бысть Ное, великий угодник Божий, муж праведен 
и преподобен» (Яворский 1874–1875: II, 120);

 ◆ Имена царей Иудеи и Израиля: Аса, Давид, Езекия, Иоас, Иоса-
фат, Иосиа, Ирод Великий, Манассия, Охозия, Саул, Соломон 
и  др.: «Святое похваляет Езекию, что он первый во Израили 
идолы сокрушил, и  вся капища и  кумиры искоренил, и  змию 
медяну, еще от Моисеа создану, юже Иудеи вместо Бога почи-
таху, и кадяху ей, испроверже. Сим преславным делом Езекия 
всех царей Иудиных превосходит. Не испразднил Давид идо-
лослужение. Во дни Давидовы не бысть сицевая мерзость. Ио-
сиа царь испроверже идолы, но имеяше пред собою образец 
Езекию, а  Езекия сотворил то сам о  себе, никоего же образца 
прежде себе имущи» (Яворский 1805: 171); «Явно всем есть, что 
сотвори Охозия царь Израильский; Впал в великую он немощь, 
молися изобильно Господеви, да воздвигнет его от одра болез-
ни» (Яворский 1804: I, 235);

8 См.: Суд. 3: 31.



42

 ◆ Имена больших и малых пророков и пророчиц: Аввакум, Анна 
‘мать пророка Самуила’, Даниил, Девора, Елиссей <так! — С. В. >, 
Захария, Иезекиль, Иеремия, Илия также Илия Фесвитянин, 
Иоанн Креститель, Иоиль, Иона, Исаиа, Моисей: «Весте и сами 
противляющиися истине, како позна Даниил пророк сон Царя 
Навуходоносора, и  сказа толкование его»9 (Яворский 1804: I, 
146); «А о колеснице что глаголет Иезекииль Пророк: и видех на 
ней яко подобие престола, и яко видение сапфира, и образ сына 
человеческаго на нем»10 (Яворский 1805: 150); «Моисей жезлом 
отверзе путь морский, Илия и Елиссей милотию, или одеждою 
отверзоша себе путь Иорданский11 а наш Монарх Российский от-
верзает путь морский не жезлом, но мечем» (Яворский 1805: 173). 
Укажем здесь также на перифразу царствующий пророк ‘Давид’. 

 ◆ имена ближайших апостолов: Андрей, Иаков Зеведеев, Иоанн Зе-
ведеев (также Богослов), Иуда (Иуда проклятый), Матфей, Па-
вел, Петр, Филипп. Здесь также нужно указать перифразу сыны 
громовы ‘Воанергес, перифрастическое имя-прозвище, данное 
Господом апостолам Иакову и  Иоанну’: «Прошу о  прощении 
вас, Апостоли святии, сынове громовы, Иакове и  Иоанне! вы 
некогда ревностию непохвальною воспалистеся на люди и град 
Самарийский» (Яворский 1805: 266). «Симона нарече Христос 
Петром, си есть, каменем, яко на его исповедании хотяше недви-
жиму свою утвердити церковь; сынов Зеведеовых нарече грома-
ми, яко проповедию хотяху гремети» (Яворский 1874: 138)12; 

 ◆ имена апостолов от семидесяти: Анания, Карп, Клеопа, Стефан, 
Иаков Младший, например: «Христос воскресе, имущ третие да-
рование тела своего обоженнаго скорость, яко исполин тещи путь. 
Егда и в Галилею предуспе ученики своя, и за Иерусалимом явися 
Луце и Клеопе, и инде на многих местех» (Яворский 1804: I, 31);

 ◆ имена евангелистов: Иоанн (Иоанн Богослов, Богослов), Лука, 
Марк (также Марко), Матфей: «Болезноваше и  неразумная 
вся тварь, солнце оное весь мир лучами своими просвеща ющее 

  9 См.: Дан. 2: 1–49.
10 Иез. 1: 26.
11 См.: Исх. 14: 16; 4 Цар. 2: 8.
12 См. Мк. 3: 17



43

угасло бяше, угасшу душ наших пресветлому солнцу: ныне 
паки, егда из гроба красное правды нам возсия солнце, светлей-
шие свои простирает лучи, якоже свидетельствует Марко еван-
гелист» (Яворский 1804: I, 4); в обращении: «Скажи, Богослове 
святый, нам поне сие: есть ли некий смак, яже яси; Горька ли, 
или сладка книга та; Зде отвещает нам Богослов, яко есть в кни-
зе той вкус и сладкий и горький» (Яворский 1804: I, 123); «Хри-
стос воскресе, имущ третие дарование тела своего обоженнаго 
скорость, яко исполин тещи путь. Егда и  в  Галилею предуспе 
ученики своя, и за Иерусалимом явися Луце и Клеопе13, и инде 
на многих местех» (Яворский 1804: I, 32);

 ◆ имена праведных жен; жен-мироносиц: Есфирь, Иудифь, Ре-
векка, Сусанна; Мария Магдалина, Мария, Марфа и др.: «Велия 
жителем Вефулийским торжества вина бяше, егда Иудиф непо-
бедимаго уби Олоферна. Радовахуся зело Иудеи, егда от убий-
ства Аманова избави их Есфирь царица» (Яворский 1804: I, 7); 
«Любимии бяху ученицы Христовы Мария и Марфа: а и с теми 
долгих разговоров Христовых не читаем в  евангелии» (Явор-
ский 1804: I, 105); «Припадем и мы, слышателие, не на выю, но 
на нозе Иисусове, с  Магдалиною теплыми слезами омакающе 
их» (Яворский 1874: 519); 

 ◆ довольно большую, но относительно недифференцированную 
группу составляют личные имена протагонистов и  антагони-
стов Ветхого и Нового Завета, среди которых внимание Стефана 
Яворского в наибольшей степени привлекают, например, Авель, 
Вениамин, Голиаф (сюжет Давид vs Голиаф относится к числу са-
мых излюбленных Яворским), Иисус Навин (более 30 употреб-
лений), праведный Иов многострадальный (43 употребления), 
Иосиф, Иуда Маккавей, Лазарь, Пилат, Товия праведный (14 упо-
треблений) и мн. др. Есть и единичные БА — например, Нееман 
Сирианин, которого пророк Елисей чудесным образом излечил 
от проказы (4 Цар. 5: 1–19), Халев ‘один из 12-ти разведчиков, по-
сланных Моисеем в Ханаан (Нав. 14: 6–11)’, Дафан, Авирон и др.
Таковы основные разряды БА в сочинениях Стефана Яворского. 

Классификация показывает, что среди них есть как небольшие, так 

13 См. Лк. 24: 13–35.



44

и довольно большие и разнообразные по составу (например, имена 
пророков и пророчиц). В будущем, наверное, следует разработать 
более глубокую и четкую классификацию, основанную, напри-
мер, на том, какие книги Ветхого и Нового Завета наиболее «вос-
требованы» для духовной и светской панегирической ораторской 
прозы, а какие — для одической панегирической поэзии, а также 
какие «типовые» библейские сюжеты привлекают, например, вни-
мание как духовных ораторов, так и поэтов XVIII столетия. 

8. Бесспорно, что имена больших и малых пророков — одна 
из самых ярких и продуктивных в плане образности групп ант-
ропонимов в проповедях и торжественных словах Яворского 
и, соответственно, назовем ее одной из самых больших групп 
в  его авторском антропономиконе. Среди наиболее почитаемых 
и  предпочита емых Яворским пророков, чьи имена он активно 
вплетает в  ткань своих «казаний» — Даниил (37 употреблений), 
Исаиа (37  употреб лений), Иезекиль (54 употребления), Илиа 
(63 употребления) и Моисей (более 150 употреблений). Так, про-
рок Илия Фесвитянин в интерпретации преосвященного Стефа-
на — это не только «приснопоминаемый и приснохвалимый Илиа» 
(Яворский 1805: 262), «ревнитель» и «преславный чудодействен-
ник» (Яворский 1804: 70), но и Илиа-воин, «огненный, огнепальный 
Илиа» (Яворский 1874–1875: III, 646), «весь марсовый» (акценти-
руем сочетание библеизма с античным мифонимом), ведущий 
справедливую, богоугодную войну, защищающий истинную веру, 
отстаивающий правду, обличающий и истребляющий жрецов 
Ваала14: «Ведаете, какой то был человек Илиа, — весь марсовый, 
весь воинской, весь огненной, весь до бою, до кровопролития го-
рящий; умеет он гораздо с ножом, будто со шпагою, около Ваало-
вых пророков увиватися; умеет он двоих пятьдесятников и людей 
сто, с  ними пришедших, огнем палити» (Яворский 1874–1875: 
III, 632). И далее: «Он жесток и на себе и на тех, котории закону 
Божию противнии, — прямой подвижник, прямой воин, огнем, 
крещением и убийством дышущий» (Там же). И поэтому Стефан 
Яворский в третьей части его панегирического слова «Три сени, 
от Петра святаго созданныя, … в похвалу Всепресветлейшаго 

14 См.: 3 Цар. 18: 19–40.



45

Монарха Петра перваго» (1708 г.) помещает пророка Илию среди 
русских огнепальных15, т. е. в данном конкретном случае, как мы 
предполагаем, артиллерийских полков (хотя семантика этого при-
лагательного у Яворского может быть значительно шире): «Се уже 
имате, слышателие, третию сень, которую Петр <уже, подчеркнем, 
не апостол Петр, а царь Петр I, т. е. соименство — каламбуризация 
антропонимов, называющих персонажей у которых одинаковые 
имена16 — C. В. > огнепальному Илии в полках своих огнепальных 
поставил; понеже бо Илия весь марсовый, весь военный, весь ог-
непальным духом, весь прещением и убийством дышет, и с ножем, 
яко с шпагою около неприятеля умеет гораздо увиватися. Где мо-
жет ему быти приличнейшая сень, яко в полках между воинством? 
<выделено нами — С. В. > (Яворский 1874–1875: III, 646). Именно 
так библейский антропоним Илиа через «остроумную» ритори-
ческую актуализацию идеи «огонь» перемещается у Яворского из 
традиционного библейского контекста в новый панегирический, 
втягиваясь, таким образом, в систему выражения новых панеги-
рических отношений и смыслов. В панегирических текстах Явор-
ского заслуживает внимания также апеллятивизация БА Илиа, 
т. е. употребление его в значении нарицательного существитель-
ного (антономазия): «Всяк воин, за правду, за благочестие воин-
ствующий, может ся нарещи Илиею» (Яворский 1805: 207), «всяк 
из вас Илия огненный» (Яворский 1875в: 483). 

Следует указать также на особый род экспрессивной семан-
тической деривации — замену антропонима мифонимом или БА, 
при котором тот/та, кто обозначается мифонимом (библейским 
антропонимом) по воле поэта или ритора волшебным образом 
преображается, приобретает некоторое внешнее или внутреннее 
сходство с носителем антропонима. Классический пример такой 

15 «Словарь русского языка XVIII века» объясняет устойчивое слово-
сочетание огнепальная наука как ‘артиллерийская наука’(Сл. РЯ XVIII в. 
16: 166); этим прилагательным Яворский также пользуется при описании 
неопалимой купины (Исх. 3:2): «Что только начнет приближатися Моисей 
к оной купине огнепальной, в тот час слышит глас» (Яворский 1875б: 133), 
т. е. такой, который обжигает, опаляет огнем.

16 См. о соименных персонажах в русской одической поэзии XVIII в. 
в статье Е. М. Матвеева в наст. изд. С. 124–137.



46

семантического изменения антропонима — «Во образе Екатери-
ны / Сама Минерва се грядет» (Петров 2016: 116), т. е. грядет бо-
гиня войны и мудрости, имеющая или, точнее, принявшая на себя, 
так сказать, в силу способности к волшебной трансфигурации или 
как бы сказали в XVIII веке «претворства» внешность импера-
трицы Екатерины II. Поэт при этом, заметим, наделяется особо 
проницательным, можно сказать панегирическим зрением, что-
бы эту трансфигурацию увидеть; он также может наградить этим 
«высшим» зрением своего читателя (примеры см. ниже). 

Семантическая модель антропонимическо-панегирической 
трансфигурации также может иметь вид: «в ком-то проявляют-
ся черты кого-то + уточняющий античный антропомифоним / 
библейский антропоним»: так вот, такой прием использует пре-
освященный Стефан, например, в «Слове панегирическом по-
хвальном на святаго благовернаго князя Александра Невскаго», 
вовлекая в создание трансфигурации имена библейских пророков: 
«равную ревность и зде увидите в Александре <Невском — С. В. >, 
исходящем противу врагов своих: в едином Александре Моисея, 
Илию, Павла и Маккавеов (увидите)» (Яворский 1805: 263). Также: 
«Восхваляются ради различных своих добродетелей различны-
ми похвалами оные первенствующаго мира патриархи. Но кто их 
в живом образе увидети хощет, да зрит единаго Александра <Нев-
ского — С. В. >: в нем увидит Авраама, уже не сына своего в жерт-
ву Богу приносящаго, но себе самаго за целость отечества преда-
ющаго» (Яворский 1805: 300). Отметим здесь, что трансфигурация 
связана с контекстом «умных очес»17, а также может иметь импе-
ративный характер, как, например, у А. П. Сумарокова: «Престань 
<Пруссия — С. В. >, во удивленье свету, / Стремиться делать чуде-
са! / Зевесом зри Елизавету (Сумароков 2009: 43); или у М. В. Ло-
моносова: «У храма, у цветов, у счастливого леса, / Ты видишь 
<т. е. должен видеть — С. В. > щедру дщерь Российского Зевеса 
<т. е. Екатерину II — С. В. >. / Минерва по всему <подчеркнуто 
мной — С. В. >: в ней всех доброт союз» (Ломоносов 1959: 735). Па-
негирическая трансфигурация всегда подразумевает соположение,

17 О фразеологизме умные очи, мысленные очи, душевные очи в языке 
XVIII века см. Шарихина 2021: 98–104.



47

поэтому является двуплановой, двукомпонентной по своему 
«устройству» или «организации» и обычно выражается типичны-
ми для панегирической литературы сочетаниями типа Петр I — 
Моисей, Елизавета Петровна — Диана и пр. 

Библейский антропоним Илия также используется С. Явор-
ским в образном сравнении, а именно в сравнении царя Ивана IV 
Грозного с этим пророком: «Мы же кую имамы воздати похвалу 
второму нашему Моисею, второму Гедеону, безсмертныя славы 
взыскателеви, приснопамятному Российскому монарху, прехраб-
рому Российскому царю и великому князю Иоанну Васильевичу, 
иже, не терпя зрети род благословенный в толиком уничижении, 
воста аки вторый Сампсон на отмщение своих супостатов, воста 
аки вторый Илия <подчеркнуто мной — С. В. > на заклятие жер-
цов Вааловых, и … смири татарскую гордость, укроти зверообраз-
ную агарян лютость и отверг богомерзкое их иго (Яворский 1874: 
140), также «Не точию же не стыдяшеся, но ниже бояшеся, обли-
чающих сильныя, державныя, крепкия, аки вторый Иоанн Пред-
теча, безбоязненно древле обличающ Ирода, и его беззаконную 
жену Иродиаду: или яко вторый ревнитель Илиа <подчеркнуто 
мной — С. В. >, обличающ Ахава и Иезавелю (Яворский 1805: 130). 
Сравнительная модель «сравнительный союз + вторый + библей-
ский антропоним» весьма продуктивна в сочинениях митропо-
лита Стефана Яворского (см. примеры выше). Весьма жаль, что 
имя такого харизматичного пророка Ветхого Завета как Илия не 
«прижилось» в образно-антропонимическом ресурсе русской поэ-
зии XVIII века: такой вывод позволяет сделать анализ материалов 
поэтического подкорпуса «Национального корпуса русского язы-
ка» и базы данных «Антропонимы в русской панегирической поэ-
зии XVIII века», подготовленной сотрудниками отдела «Словарь 
языка М. В. Ломоносова» ИЛИ РАН (С. С. Волковым, Е. М. Мат-
веевым, М. Г. Шарихиной). Возможно, это связано с эстетически-
ми принципами некоторых литераторов XVIII века (напомним 
здесь, например, о полемике В. К. Тредиаковского и А. П. Сума-
рокова о мифологических образах в высоких жанрах — см. Грин-
берг, Успенский 2001: 72–77); возможно сыграл свою роль духов-
ный и  эмоциональный ореол образа Ильи-пророка в народной 
мифологии и фольклоре восточных славян — повелителя грома, 



48

небесного огня, дождя, истребителя нечистой силы, подателя 
обильного урожая и т. д. (Славянские древности 1999: 405–407). 
В заключение заметим, что, например, такой харизматический 
пророк как Нафан (2 Цар. 7: 2–4; 12: 1–25), тем более связанный 
библейским сюжетом с главным библейским любимцем Стефа-
на Яворского царствующим пророком Давидом, не упоминается 
в проповедях и торжественных словах митрополита Рязанского 
и Муромского ни разу.

9. Совершенно иную красочную картину семантического раз-
вития антропонима в первую четверть XVIII века показывает нам 
уже упоминавшийся кратко выше библеизм Самсон (церк.-слав. 
Сампсон, 26 употреблений), который в ораторской прозе Стефана 
выступает не только как праведный судия Израиля или грозный 
для филистимлян богатырь («сильный был Сампсон, который еди-
ною щекою <челюстью — см. Суд. 15: 15–16, ср. польск. szczęka — 
‘челюсть’> ослею многое множество побил Филистинов» — Явор-
ский 1805: 225), но и как бесстрашный победитель льва (Суд. 14: 6). 
В викториальном «Слове о победе над королем Шведским под 
Полтавою 1709 года» находим следующее: «Лютый оный зверь лев, 
король Шведский, рыкаше и зияше устами своими, хотя поглотити 
Россию: но прехрабрый Сампсон наш Государь Царь <подчеркну-
то мной — С. В. > заградил есть уста тому льву, паче же растерза 
Льва Шведскаго (Яворский 1805: 242). Традиционная библейская 
оппозиция Самсон — лев в этом панегирическом слове преобразу-
ется и экспрессивно обогащается просопопеей18 (или, возможно, 

18 Олицетворением или просопопеей обычно называют вид метафо-
ры, связанный с переносом свойств человека (живого существа) на не-
одушевленные и абстрактные предметы (см. Хазагеров 2009: 270); см. 
также: «Олицетворение, прозопопея, или просопопея заключается в 
том, что при изображении (курсив наш — С. В.) предметов, растений, жи-
вотных и явлений природы последние наделяются свойствами людей — 
к  примеру, такими, как дар речи, способность мыслить, чувствовать, 
совершать определенные поступки и т. д. Иными словами, просопопея 
«одушевляет то, что не одушевлено» (Москвин 2007: 498–500). Довольно 
спорное определение олицетворения, явно выходящее за рамки терми-
нологической нормы, предлагает «Большой академический словарь рус-
ского языка»: Олицетворение … Воплощение (sic!) какой-л. стихийной 



49

все-таки особой формой трансфигурации, о которой мы писали 
выше) и, в дополнение к последней, предикативно-характеризу-
ющим употреблением БА. Уподобление Петра Первого Самсону 
обычно считается смелым риторическим решением, можно ска-
зать своеобразным «открытием» другого, не менее известного 
церковного златоуста начала XVIII века — Феофана Прокоповича 
(Панегирическая литература петровского времени 1979: 25). Мож-
но, конечно, гадать, кому первому в голову пришла такая «креатив-
ная» идея; более того, и Стефан Яворский, и Феофан Прокопович 
были представителями единой церковной культуры, единой евро-
пейской учености, европейской риторической науки с ее готовыми 
образцами и моделями. Но, во-первых, тенденция к панегириче-
скому уподоблению с использованием библейских антропонимов 
характерна и для более ранней, «дополтавской» ораторской прозы 
Стефана Яворского (укажем хотя бы на неоднократно упоминав-
шийся нами выше панегирик «Три сени» 1708 года, где уже можно 
наблюдать панегирическое уподобление царя Петра апостолу Пет-
ру: действует характерный для всей панегирической литературы 
прием семантически-экспрессивного переосмысления антропони-
мов, который можно назвать приемом или фигурой «соименства»). 
Во-вторых, Стефан Яворский одним из первых откликнулся на 
Полтавскую победу в особой проповеди — «Рука Христова, Петру 
простираемая», которую он произнес 14 июля 1709 г. в Успенском 
соборе Московского Кремля при большом, как принято писать 
в подобных случаях, стечении народа. И в этой проповеди он, от-
метим, на неделю раньше, чем Феофан Прокопович вводит в рито-
рический текст библейский антропоним Сампсон в имплицитном 
сопоставлении с царем Петром I: «И Сампсон аще бы агнца рас-
терзал, не великую бы оттуду восприял славу; но то его слава, егда 
льва ярящегося восхитил и растерзал, якоже безсильнаго козли-
ща». И далее проповедник вопрошает: «А что растерзали есте? Что 
попрали? О, не агнца кроткаго, не козлища безсильнаго, но льва 

силы, явления природы и т. п. в образе живого (sic!) существа (божества, 
мифологического персонажа и т. п.) (том 13, стр. 684), при этом предлага-
ется пример без указания автора: Перун в славянской мифологии — оли-
цетворение грома и молнии (там же). 



50

ярящагося, рыкающаго и ненасытный свой гортань на поглоще-
ние наше отверзающаго. Того победисте, преславнии наши воини, 
пред которым потрясошася и княжения и царствия, вострепеташа 
тьмочисленная иных воинства. Тому сопротивостасте сердцем не-
устрашенным, которому Литва, Жмудь, Польша малая, Польша ве-
ликая, Волынь, Подлесие, Саксония, воинством так крепка, Силе-
зия, провинция цесарская так преславная, опретися не возмогоша 
(Яворский 1875а: 490–491). В-четвертых, сам Феофан Прокопович 
в «Панегирикосе, или слове похвальном о преславной над войска-
ми свейскими победе», произнесенном 10 июля 1709 года в Киеве 
в церкви Св. Софии в присутствии священной особы Его Величе-
ства, для панегирической актуализации антропонимической пары 

Самсон — царь Петр I достаточно осторожно пользуется таким 
выразительным приемом, как сравнение: «Яко убо иногда Сам-
сон в растерзанном от себе льве обрете пчелы и мед … подобне 
и Тебе Пресветлейший Монархо Божиим благословением случи-
ся. Растерзал еси аки вторый Самсон19 (не без смотрения же, мню, 
Божия и в день сей Самсона случися победа Твоя) растерзал еси 
мужественне льва Свейского (Прокопович 1760: 46), в то время 
как у Яворского это более ясный и выразительный (семантически 
двуплановый) троп с аппозитивной конструкцией поясняющего 
характера в постпозиции: прехрабрый Сампсон ‘могучий богатырь, 
победитель’ наш Государь Царь.

Уподобления правителей России Самсону Яворский также 
развивает вполне в духе Прокоповича с помощью определитель-
но-сравнительной конструкции «сравнительный союз + второй + 
библейский антропоним», которую мы уже упоминали выше: «Мы 
же кую имамы воздати похвалу … приснопамятному Российско-
му монарху, прехраброму Российскому царю и великому князю 
Иоанну Васильевичу, иже, не терпя зрети род благословенный 
в толиком уничижении, воста аки вторый Сампсон <подчеркну-
то мной — С. В. > на отмщение своих супостатов (Яворский 1874: 
140). Таким образом, библейский антропоним в похвальных сло-
вах митрополита Стефана Яворского показывает семантическое 
развитие, обогащение семантики, появление и развитие новых 

19 Подчеркнуто мной — С. В. 



51

добавочных смыслов, связанных с новой общественно-политиче-
ской реальностью и, в результате этого, даже начинает подвергать-
ся апеллятивизации в составе групповой антономазии ‘великие, 
мужественные, неустрашимые воины’, охватывающей целую соз-
данную Яворским галерею антропомифонимов и библейских ан-
тропонимов: «Живут онии доселе преславнии кавалеры Юлии Ав-
густы, Помпеи, Аяксы: живут Киры, Дарии, Маккавеи, Сампсоны, 
Давиды, Гедеоны, Навины, которыи аще уже и в прах обратишася, 
но славу их безсмертну ни земля покрыти, ни смерть испраздни-
ти, ни время, гортанем своим вся поглощающее, потребити может 
(Яворский 1805: 206), которые в дальнейшем становятся обяза-
тельными константами панегирических текстов XVIII века. 

Изящная актуализация Яворским и Прокоповичем библей-
ского антропонима Сампсон (Самсон) в новом панегирическом 
контексте не осталась незамеченной панегирической поэзией 
XVIII века. Приведем несколько примеров, в которых БА Сампсон 
(Самсон) в новом контекстном окружении трансформируется се-
мантически: так, в торжественной оде «На победы Государя Им-
ператора Петра Великого» у А. П. Сумарокова: «Близ пещер вода 
играет, / Флора свой возносит трон: / Там пресильно раздирает / 
Львовы челюсти Самсон: / Тако ПЕТР по Вышней воле, /Льва тер-
зал в Полтавском поле (Сумароков 2009: 23); в галерее библейских 
образов, пронизанных семантикой героической борьбы и подвига 
в оде «На Мальтийский орден» (1798) Г. Р. Державина: «В броню не-
зриму облеченна, / Юдифь Олферна жнет главу; / Самсона мышца 
напряженна / Дерет зубасту челюсть льву; / Бег солнца Навин вос-
прещает, / Труб гласом грады сокрушает (Державин II: 221); также 
у Г. Р. Державина, но теперь уже в аллегорическом сравнении («На 
Новый 1798 год»): И, как Сампсон, столпы дебелы / Сломив, падет 
под ними сам! (Державин II: 147). 

Совместное употребление БА Иисус Навин и Самсон находим 
и в одической поэзии М. В. Ломоносова. Вот, например, величе-
ственная библейская картина, которая переносит фокус одиче-
ского повествования на Восток в «Оде на день тезоименитства Его 
Императорскаго Высочества Государя Великаго князя Петра Фео-
доровича 1743 года» (только лев заменен на тигра, по-видимому, 
ради версификации): «Мой дух течет к пределам света, / Охотой 



52

храбрых дел пленен, / В восторге зрит грядущи лета / И грозный 
древних вид времен: / Холмов Ливанских верьх дымится! / Там 
Наввин иль Сампсон стремится! / Текут струи Евфратски вспять! / 
Он Тигров челюсти терзает, / Волнам и вихрям запрещает, / Велит 
луне и солнцу стать» (Ломоносов 1959: 107). В «Оде Императору 
Петру Феодоровичу» (1762) Ломоносов выводит на панегири-
ческую сцену уже целых три библейских антропонима: «Велико-
лепно облекися, / Российский радостный Сион, / Главой до облак 
вознесися: / Сампсон, Давид и Соломон / В Петре тобою облада-
ют / И Голияфов презирают» (Ломоносов 1959: 759), где Сампсон 
‘сила, могущество, военный успех’, Давид ‘кротость, незлобивость, 
божественный певец’, т. е. поэт, творческая личность20 и Соломон 
‘мудрец и справедливый судья, строитель храма’21 правят Сио-
ном — Российской империей22, причем эти почтенные библейские 
герои в силу панегирической трансфигурации получают свое-
образную реинкарнацию в Петре III и, как и положено, «презирают

20 Возможна и другая интерпретация этого антропонима в контексте 
торжественной оды Ломоносова: царь Давид — величайший из царей Из-
раиля, победитель филистимлян, основатель династии Давидидов. Объ-
единив Израиль и Иудею, он создал империю, которая простиралась от 
Египта до Месопотамии.

21 См. у М. В. Ломоносова в «Оде … Императрице Екатерине Алексеев-
не, Самодержице Всероссийской, которою Ея Величество в новый 1764 год 
всенижайше поздравляет … Михайло Ломоносов»: «Премудрый глас сей 
Соломонов, / Монархиня, сей глас есть Твой» (Ломоносов 1959: 795).

22 Сион — это Российская империя, воздвигнутый Богом храм: са-
кральность охраняет ее и является залогом ее цельности, поэтому при-
родный хаос не может ей навредить (Николози 2009: 52). Ср. у Стефа-
на Яворского в торжественном слове «Торжественной колесницы путь 
сугубый» (1706): «Блаженною тя и треблаженною нареку, тривенечная 
держава российская, Сионе <выделено мной — С. В.>, благочестием сия-
ющий, храме, десницею вышняго Архитектора созданный, егда имаши 
во основании своем каменя, — в первых убо каменя Христа, на нем же 
верою православною утверждаешися; потом же каменя именем и исти-
ною Петра, нынешняго всеавгустейшаго Монарха и всероссийскаго По-
велителя, на нем же, аки на недвижимом камени, целость твоя пребывает 
невредима» (Яворский 1874: 142). Здесь, конечно, «категориальный» или 
«главный» семантический компонент — ‘благочестие’. 



53

Голиафов» (это тоже библейский антропоним, но только подверг-
нутый семантической трансформации с помощью антономазии: 
Голиафы: ‘враги (в т. ч. нечестивцы, враги «истинной» веры — пра-
вославия), недоброжелатели России’23). Ломоносов здесь уверенно 
следует описанным им самим риторическим канонам, так как в его 
«Кратком руководстве к Красноречию» в главе «Изобретение» 
(§ 29) при изобретении вторичных идей к первичной идее «сила» 
уравнением присоединяется вторичная «Сампсон, Геркулес» (Ло-
моносов 1952: 113, 114). И далее, в разделе «О тропах речений»: 
«Антономазия есть взаимная перемена имен собственных и нари-
цательных, что бывает, … когда употребляется имя собственное 
вместо нарицательного, например: Сампсон или Геркулес вместо 
сильного (Ломоносов 1952: 248).

10. Что касается библейских антропонимов в трактате пре-
освященного Стефана Яворского «Риторическая рука» (этот текст 
оставался в рукописи до конца XIX века), то они крайне немно-
гочисленны: Яворский «допустил» в текст только пять БА: Ирод, 
Лука, Матфей, Соломон (в цитате), Христос и перифразу Блажен-
ная дева: «в небо пророцы, и апостоли, и мученицы, и исповед-
ницы, и благочестивии, и Блаженная Дева, и Христос, многими 
скорбми вниде» (Яворский 2003: 352). Это может быть объяснено, 
прежде всего, задачами самого текста — дать своеобразный дайд-
жест риторики, представить краткий обзор ее основных положе-
ний: всю риторическую хитрость одной рукой объяти — как пи-
шет сам автор в «Предисловии» (Яворский 2003: 349), во-вторых, 
дидактической направленностью и гибридностью текста «Ритори-
ческой руки», в частности, БА в нем мирно соседствуют с антич-
ными теонимами и мифоантропонимами (Геркулес, Марс, Нептун, 
Овиш ‘Юпитер’, Паллада, Фаэтон, «стоочитый Арюс», т. е. Аргус), 
а также именами реальных исторических лиц. Даже в этом тексте, 

23 Таких антономазий в сочинениях преосвященного Стефана изо-
билие: (см., например, «Торжественной колесницы путь сугубый», 1706): 
«Что же возглаголю о вразех посторонних? Что о ярящихся и полку Бога 
жива поношающих Голиафах? Что о бесах полуденных? Что о зверях 
рыкающих? На вся сия идолы имать Россия камень, от горы небесныя 
данный, им же безстудное Голиафов и горделивое чело десница Вышняго 
может поразити» (Яворский 1874: 144). 



54

написанном на латинском языке, как указывает В. И. Аннушкин, 
еще в 1698 году (Аннушкин 2003: 117), т. е. до «великоросского» 
периода деятельности Яворского, и в 1705 году переведенном на 
церковнославянский язык Ф. П. Поликарповым, уже есть первые, 
но заметные импульсы семантического изменения мифоантропо-
нимов — стремление автора «приспособить» их для обозначения 
новых общественных реалий и ситуаций. Так, например, при опи-
сании фигуры попущения (снисхождения) появляется российский 
Ираклий — победитель не немейского, а шведского льва (Яворский 
2003: 360), а в примере аллегории (иносказания) — новый Неп тун, 
т. е. Петр I: «новаго ныне круг российский ужасается и  благо-
говеет Нептуна, сиречь тишайшего монарха нашего» (Яворский 
2003: 355). Складывается впечатление, что либо сам автор, либо 
Ф. Поликарпов, известный нам как высокообразованный человек 
и опытный ритор, в процессе работы над церковнославянским 
переводом вносили в текст необходимые конъюнктурные прав-
ки, так как в разделе «О фигурах сентенциарум» упоминается Но-
трейбургский град и дерптовские стены (Яворский 2003: 360), т. е. 
осада крепости Нотебург в 1702 году и крепости Дерпт в 1704 году. 
В связи с этим можно поставить вопрос о реальной роли Ф. Поли-
карпова в этом риторическом проекте: был ли он только перевод-
чиком (и нужен ли он был именно как переводчик, ведь сам пре-
освященный Стефан прекрасно знал и латинский, и «славенский» 
языки) или он являлся своего рода редактором и «генератором 
креативных идей»?

11. Выводы. Отличительные черты торжественной ораторской 
прозы Стефана Яворского состоят не столько в использовании боль-
шого числа библейских антропонимов (это вполне типичная черта 
церковного красноречия первой трети XVIII века), по сравнению 
с которыми в значительно меньшей степени употребляются антич-
ные антропонимы и наименования реальных исторических лиц, 
сколько в стремлении придать им новые оттенки и звучание, пере -
осмыслить их применительно к новым задачам, адаптировать к но-
вой культурной ситуации. Яворский прилагает усилия, чтобы со-
хранить сакральность и величественность БА, и одновременно, сов-
мещая традиционный и современный планы, встроить их в новую 
систему ценностей и отношений России первой четверти XVIII века. 



55

Одним из ведущих приемов подобной «актуализации» или об-
разно-метафорического переосмысления БА становится исполь-
зование осложненных антономазией определительных конструк-
ций с отэтнонимическим прилагательным, например: шведский 
Голиаф, шведский Навуходоносор, российский Моисей, российский 
Ной, российский Сампсон, российский Авраам ‘св. князь Владимир’, 
российский Давид ‘собирательный образ российского войска, воз-
главляемого царем Петром I’ и пр.: «О Давиде российский, льву 
свейскому сопротивоборче!» (Яворский 1874: 150). В числе опре-
делительных моделей с библейским антропонимом в панегириче-
ских сочинениях Яворского следует указать на активность тради-
ционной оппозиции христианский — бусурманский, например, 
в проповеди «Моисей Российский», произнесенной Яворским пе-
ред Прутским походом Петра I (1711 г.): бусурманский Голиаф ‘тур-
ки’: «А что есть крест святый? Есть жезл Моисейский, который … 
Божиею помощию, введет нас в землю оную обетованную Пале-
стинскую. Крест святый есть палица Давидова на бусурманскаго 
Голиафа» (Яворский 1875б: 139).

Не менее высокую продуктивность имеет семантическая мо-
дификация библейских антропонимов в определительных кон-
струкциях со словом второй в значении ‘новый’, ‘современный’, 
‘тот, который сейчас’ в контексте уподобления или сравнения: 
второй Адам, второй Давид, второй Гавриил, второй Гедеон ‘св. 
кн. Александр Невский’, второй Давид, второй Иов, второй Илия, 
второй Иосиф, второй Иуда, второй Каин ‘Мазепа’, второй Самп-
сон и мн. др., например: «Проображение мню быти то, еже о Да-
виде чтем, нашему случаю. Восхитив бо лев свейский природным 
си хищением от стада российскаго овцу едину, си есть, Ижорскую 
землю, Ливонскою провинциею обладаше неправедно, чуждим 
млеком питашеся, но не от своего стада, — волною одевашеся, но 
от овцы похищенныя: объемляше виноград, его же не посади … 
Призре милосердым си оком Господь Бог на свой виноград, призре 
на свое стадо, о восхищении овец зело сетующее, воздвиже втора-
го Давида <подчеркнуто мной — С. В. > на взыскание льва хищ-
наго овчате. О Давиде наш российский! Кто исповесть, коликие 
труды восприял еси, иский восхищеннаго» (Яворский 1874: 150) 
или в  сравнении: «Воззрите ныне, иностраннии народи! на сие 



56

благочестивое государство, обратите ныне зеницы ваша, и вперив-
ше ум разсудите, како вторый Давид <подчеркнуто мной — С. В. >, 
непреодоленный, Благочестивейший Монарх наш, Всероссийский 
Император всегда враги своя побеждает, и всегда торжествует, от 
державы своея прогоняет» (Яворский 1804: 113).

Антономазия становится в текстах преосвященного Стефа-
на эффективным средством переосмысления и семантического 
обновления библейских антропонимов. Например, в проповеди 
«Колесница четырехколесная, многоочитая, Иезекиилем проро-
ком виденная» (1704 г.): «О коль изрядными были колесами онии 
велможи, Амани под Артаксерксами, Сеяни под Траянами, Евтро-
пии над Аркадиями, Велизарии под Юстинианами! Какую почесть 
у света, какую милость у своих царей те вельможи имели! каким 
благополучием изобиловали! Только что колесами были, а не мно-
гоочитыми: не имели очес на все стороны быстро зрительных: не 
имели предуведения, настоящая только смотрели, а не будущая … 
И для того бедне погибоша» (Яворский 1805: 196). 

Начав статью словами И. А. Чистовича: «У проповедника 
<Стефана Яворского — С. В. > есть свои любимые образы, к ко-
торым он постоянно обращается» (Чистович 1867: 416–417), — 
признаем, что у Стефана Яворского действительно находим ряд 
излюбленных образов и сюжетов, своеобразных «краеугольных 
камней», с помощью которых создается панегирический текст 
в принадлежащих вдохновенному перу Яворского торжественных 
словах, похвальных речах и панегирических проповедях. Число 
таких образов или, скорее, панегирических «формул», доволь-
но велико, но все-таки не бесконечно. Это, прежде всего, как мы 
уже отмечали выше, поединок Давида и Голиафа, схватка Самсо-
на со львом, исход еврейского народа из Египта, Моисей, перево-
дящий еврейский народ через море (все это было подмечено уже 
В. М. Живовым (Живов 2002: 654)); мы бы добавили сюда Юдифь 
и Олоферна, Авраама и Иакова, праведного Товию и архангела 
Рафаила, победу Гедеона над мадианитянами, историю об Есфи-
ри, Мардохее, коварном Амане и справедливости царя Артак-
серкса, таинственный сон царя Навуходоносора, а также нек. др. 
Как мы видим, библейские антропонимы в сочинениях Стефана 
Яворского не только аккумулируют в своей семантике сакральное 



57

содержание, но и «заряжаются» опытом употребления в новых 
контекстах, накапливают новые ассоциативные связи. Благодаря 
этому, библейские антропонимы немного позднее охотно пересе-
ляются из духовного в светское красноречие и «с огоньком» вос-
принимаются светскими панегирическими жанрами, и прежде 
всего — высоким одическим красноречием. 

Источники

1. Державин I, II, III — Державин Г. Р. Сочинения с объяснительными 
примечаниями Я. Грота: в 9 т. СПб., 1864–1883. Т. 1. 1864. Т. 2. 1865. 
Т. 3. 1866.

2. Ломоносов 1952 — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений. М.; 
Л., 1950–1983. Т. VII: Труды по филологии 1739—1758 гг. М.; Л., 1952. 

3. Ломоносов 1959 — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений. М.; 
Л., 1950—1983. Т. VIII: Поэзия, ораторская проза, надписи 1732–1764. 
М.; Л., 1959. 

4. Петров 2016 — Петров В. П. Оды; Письма в стихах; Разные стихот-
ворения / Василий Петров; выбор [и вступ. ст.] Максима Амелина. 
М., 2016. 

5. Прокопович 1760 — Феофан (Прокопович). Слова и речи поучи-
тельные, похвальные и поздравительные. Часть I. СПб., 1760. 

6. Прокопович 1761 — Феофан (Прокопович). Слова и речи по-
учительные, похвальные и поздравительные собранные и некоторые 
вторым тиснением, а другие вновь напечатанные. Часть 2. СПб., 1761. 

7. Сумароков 1787 — Сумароков А. П. IV Олимпийская ода Пиндара // 
Сумароков А. П. Полное собрание всех сочинений в стихах и прозе. 
Изд. 2-е. Часть 2. М., 1787. С. 193–194.

8. Сумароков 2009 — Сумароков А. П. Оды торжественныя. Елегии лю-
бовныя / издание подготовил Р. Вроон. М., 2009.

9. Тредиаковский 1963 — Тредиаковский В. К. Избранные произведения. 
М.; Л., 1963. (Библиотека поэта. Большая серия. Второе издание)

10. Яворский 1804 — Стефан (Яворский). Проповеди блаженныя памяти 
Стефана Яворскаго, преосвященнаго митрополита Рязанскаго и Му-
ромскаго, бывшаго местоблюстителя престола патриашаго высоким 
учением знаменитаго, и ревностию по благочестии преславнаго. 
Ч. 1–2. М., 1804.

11. Яворский 1805 — Стефан (Яворский). Проповеди блаженныя памяти 
Стефана Яворскаго, преосвященнаго митрополита Рязанскаго и Му-
ромскаго, бывшаго местоблюстителя престола патриашаго высоким 



58

учением знаменитаго, и ревностию по благочестии преславнаго. 
Ч. 3. М., 1805. 

12. Яворский 1874–1875 — Стефан (Яворский). Три сени, от Петра свя-
таго созданныя, проповедническим художеством в похвалу Всепрес-
ветлейшаго Монарха Петра перваго, Самодержца Всероссийскаго 
показанныя чрез преосвященнаго Стефана, митрополита Рязанскаго 
и  Муромскаго всенародне в С. —Петербурге 1708 года месяца маия 
отъ нихже: I) Первая сень Христу Спасителеви нашему, яже есть цер-
ковь святая, в торжественный день Вознесения Господа нашего Иисуса 
Христа на небеса проповеданная // Труды Киевской духовной академии. 
1874. № 4. С. 505–520; II) Сень вторая, Моисеови от Петра созданная, яже 
есть флот морский, в неделю первую по сошествии Святаго Духа // Тру-
ды Киевской духовной академии. 1875. № 1. С. 118–128; III) Третия сень, 
от Петра Илии созданная, яже есть армея сухопутная, июния 29 дня про-
поведанная // Труды Киевской духовной академии. 1875. № 3. С. 631–647.

13. Яворский 1874 — Стефан (Яворский). Торжественной колесницы 
путь сугубый: наследие и взыскание, пред всем Сенатом российским 
словом проповедническим показанный лета Господня 1706, генваря 
1-го дня. Проповедася Преосвященным Стефаном, митрополитом 
рязанским и муромским // Труды Киевской духовной академии. 1874. 
Т. 4. Октябрь. С. 123–154.

14. Яворский 1875а — Стефан (Яворский). Рука Христова, Петру прости-
раемая, си есть, Собственное пособие Петру Первому, пресветлейше-
му Монарху Всероссийскому во одолении неприятелей, похвальным 
словом всенародне за торжественную над шведами победу под Пол-
тавою, в лето 1709 июния в 27 день восприятую, явленна тогож лета 
июлия в 14 день в Москве, по получении веселыя вести от Полтавы, 
в соборном Успенском храме преосвященным Стефаном Рязанским 
и Муромским проповеданная // Труды Киевской духовной академии. 
1875. № 3. С. 486–505. 

15. Яворский 1875б — Стефан (Яворский). Моисей Российский к осво-
бождению людей христианских от работы египетския-турецкия Бо-
гом избранный, си есть, Всепресветлейший Монарх Всероссийский 
Петр Первый, по разрушении турками мира, на тех же турков правед-
ную войну воздвизающий, проповедию всенародне в церкви Успен-
ской соборной чрез Преосвященнаго Стефана, митрополита Рязан-
скаго и Муромскаго, в Москве явленный, 1711 года, февраля 25 дня // 
Труды Киевской духовной академии. 1875. Т. 9. С. 124–145.

16. Яворский 1875в — Стефан (Яворский). Камень, идола Навуходоно-
сорова сокрушивший, т. е. Петр первый, Император Всероссийский, 



59

шведскаго короля со всем воинством под Полтавою лета Господня 
1709, июня 27-го, преславно победивший // Труды Киевской духов-
ной академии. 1875. Т. 3. № 9. С. 463–492.

17. Яворский 1877 — Стефан (Яворский). Слово на воспоминание тор-
жественныя виктории Полтавския. Лета 1716 году июня 27 в Санкт-
Петербурге // Труды Киевской духовной академии. 1877. Т. 2. С. 123–
142. 

18. Яворский 2003 — Стефан (Яворский). Риторическая рука (перевод 
Феодора Поликарпова, 1705) // Аннушкин В. И. Русская риторика: 
исторический аспект. М., 2003. С. 348–367.

19. Яворский 2014 — Стефан (Яворский). Сочинения / публ., вступ. ста-
тья, словарь терминов и указ. имен Н. Н. Бородкиной. Саратов, 2014. 

20. Яворский 2015 — Стефан (Яворский). Похвальные и торжественные 
слова, переписка / публ., вступ. ст., словарь терминов и указ. имен 
Н. Н. Бородкиной. Саратов, 2015.

Литература

1. Аннушкин 2003 — Аннушкин В. И. Русская риторика: исторический 
аспект. М., 2003. 

2. Белокуров 1863 — Никодим (Белокуров Н. П.). Неизданные пропове-
ди местоблюстителя патриаршего престола, рязанского митрополита 
Стефана Яворского // Прибавление к творениям Святых отцов. 1863. 
Том 2. № 22. С. 249–270. 

3. Бородкина 2013 — Бородкина Н. Н. Петровская эпоха в церковной 
публицистике начала XVIII века. Хрестоматия. Саратов, 2013. 

4. Бухаркин 2009 — Бухаркин П. Е. Феофан Прокопович и духовно-ин-
теллектуальные движения Петровской эпохи // Христианское чте-
ние. 2009. № 9–10. С. 100–121.

5. Бухаркин 2010 — Бухаркин П. Е. Торжественное красноречие петров-
ской эпохи: барочное слово между Церковью и Империей // Окказио-
нальная литература в контексте праздничной культуры России XVIII 
века / под ред. П. Е. Бухаркина, У. Екуч, Н. Д. Кочетковой. СПб., 2010. 
С. 19–32.

6. Введенский 1912 — Введенский С. Н. К биографии митрополита Сте-
фана Яворского // Христианское чтение. 1912. № 7–8. С. 892–919.

7. Верещагин 1993 — Верещагин Е. М. Библейская стихия русского язы-
ка // Русская речь. 1993. № 1. С. 90 — 98.

8. Войнова 1977 — Войнова Л. А. Функционально-семантические осо-
бенности мифологических собственных имен и показ их в истори-
ческом словаре XVIII в. // Проблемы исторической лексикографии. / 
отв. ред. Ю. С. Сорокин. Л., 1977. С. 121–129.



60

9. Гринберг, Успенский 2001 — Гринберг М. С., Успенский Б. А. Литера-
турная война Тредиаковского и Сумарокова в 1740-х — начале 1750-х 
годов. М., 2001. 

10. Евгений 1818 — Евгений (Болховитинов). Словарь исторический 
о бывших в России писателях духовнаго чина, грекороссийския церк-
ви. СПб., 1818.

11. Живов 2002 — Живов В. М. Разыскания в области истории и преды-
стории русской культуры. М., 2002. 

12. Живов 2004 — Живов В. М. Из церковной истории времен Петра Ве-
ликого: Исследования и материалы. М., 2004. 

13. Живов 2017 — Живов В. М. История языка русской письменности: 
в 2 т. М., 2017.

14. Зубов 2001 — Зубов В. П. Русские проповедники. Очерки по истории 
русской проповеди. М., 2001. 

15. Кагарлицкий 1997 — Кагарлицкий Ю. В. Текст Св. Писания в пропо-
ведях Ф. Прокоповича // Изв. РАН. Серия языка и литературы. 1997. 
Т. 56. № 5. С. 39–48.

16. Киселева 2011 — Киселева М. Имперские темы в барочных пропове-
дях Стефана Яворского: «Царство как колесница четыреколесная» // 
Киселева М. Интеллектуальный выбор России второй половины 
XVII — начала XVIII века: от древнерусской книжности к европей-
ской учености. М., 2011. С. 342–359.

17. Кочегаров 2016 — Кочегаров К. А. Неизвестное письмо патриаршего 
местоблюстителя Стефана Яворского гетману И. С. Мазепе // Сла-
вянский альманах. 2016. № 3–4. С. 412–425.

18. Кочеткова 1974 — Кочеткова Н. Д. Ораторская проза Феофана 
Прокоповича и пути формирования литературы классицизма // 
XVIII век. Сб. IX: Проблемы литературного развития в России первой 
трети XVIII века. Л., 1974. С. 50–80. 

19. Крашенинникова 2015 — Крашенинникова О. А. Неизвестная пропо-
ведь Стефана Яворского о российском гербе // Культурное наследие 
России. 2015. № 2. С. 29 — 38. 

20. Матвеев 2009 — Матвеев Е. М. Русская ораторская проза середины 
XVIII века: (Панегирик в светской и духовной литературе). СПб., 2009. 

21. Матвеев 2007 — Матвеев Е. М. Церковный панегирик в русской ора-
торской прозе середины XVIII века // Вестник Санкт-Петербургского 
университета. 2007. Серия 9. Вып. 2. Часть II. С. 35–41.

22. Митина 2000 — Митина Ю. В. Лексика с религиозной семантикой 
и ее стилистические функции в житийных памятниках XV века: авто-
реф. дис. … канд. филол. наук. М., 2000.



61

23. Мокиенко 2017 — Мокиенко В. М. Библеизмы в современной русской 
речи. М., 2017. 

24. Морозов 1971 — Морозов А. А. Метафора и аллегория у Стефана 
Яворского // Поэтика и стилистика русской литературы. Памяти ака-
демика В. В. Виноградова. Л., 1971. С. 35–44.

25. Морозов 1880 — Морозов П. (О.) Феофан Прокопович как писатель. 
Очерк из истории русской литературы в эпоху преобразования. СПб., 
1880. 

26. Москвин 2007 — Москвин В. П. Выразительные средства современ-
ной русской речи: Тропы и фигуры: Терминологический словарь. М., 
2007.

27. Николаев 1996 — Николаев С. И. Литературная культура Петровской 
эпохи. СПб., 1996. 

28. Николаев 2010 — Николаев С. И. Семен Иванович Яворский // Сло-
варь русских писателей XVIII века. Вып 3. СПб., 2010. С. 456–458. 

29. Николози 2009 — Николози Р. Петербургский панегирик ХVIII века. 
М., 2009. 

30. Панегирическая литература петровского времени 1979 — Панегири-
ческая литература петровского времени. М., 1979.

31. Пекарский 1862 — Пекарский П. П. Наука и литература в России при 
Петре Великом. Т. 2: Описание славяно-русских книг и типографий 
1698–1725 гг. СПб., 1862. 

32. Саломатова 2014 — Саломатова О. В. Антропонимы небиблейского 
происхождения в проповедях Стефана Яворского // Вопросы онома-
стики. 2014. № 1 (16). С. 116 — 121.

33. Самарин 1844 — Самарин Ю. Ф. Стефан Яворский и Феофан Проко-
пович как проповедники. М., 1844. 

34. Самарин 1880 — Самарин Ю. Ф. Сочинения Ю. Ф. Самарина. Том 5. 
Стефан Яворский и Феофан Прокопович. М., 1880. 

35. Славянские древности 1999 — Славянские древности. Этнолингви-
стический словарь / под ред. акад. Н. И. Толстого. Т. 2. М., 1999.

36. СлРЯXVIII — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 1–6. Л., 1984–
1991. Вып. 7–22. СПб., 1992–2019 (издание продолжается).

37. Сморжевских-Смирнова 2013 — Сморжевских-Смирнова М. Ингер-
манландия, Эстляндия и Лифляндия в церковном панегирике Пет-
ровской эпохи. Таллин, 2013. 

38. Солосин 1913 — Солосин И. И. Отражение языка и образов Св. Пи-
сания и книг богослужебных в стихотворениях Ломоносова // Изве-
стия ОРЯС. 1913. Т. 18. Кн. 2. С. 238–293.



62

39. Терновский 1864 — Терновский Ф. А. М. Стефан Яворский (Био-
графический очерк) // Труды Киевской духовной академии. 1864. 
Т. 1. С. 36–70, 237–290.

40. Терновский 1879 — Терновский Ф. А. Очерки из истории русской 
иерархии в XVIII веке: Стефан Яворский // Древняя и новая Россия. 
Год 5 (1879). Т. 2. № 8. С. 305—320.

41. Хазагеров 2009 — Хазагеров Г. Г. Риторический словарь. М., 2009. 
42. Харлампович 1914 — Харлампович К. В. Малороссийское влияние на 

великорусскую церковную жизнь. Том 1. Казань, 1914. 
43. Хондзинский 2011 — Хондзинский П. Митрополит Стефан Явор-

ский и архиепископ Феофан Прокопович (по следам диссертации 
Ю. Ф. Самарина). СПб., 2011. 

44. Чистович 1867 — Чистович И. А. Неизданные проповеди Стефана 
Яворского // Христианское чтение. 1867. № 1–2. С. 259–279.

45. Чистович 1868 — Чистович И. А. Феофан Прокопович и его время. 
СПб., 1868.

46. Шарихина 2021 — Шарихина М. Г. Устойчивое сочетание умные очи 
и его синонимы в русском языке XVIII века (на материале текстов 
М. В. Ломоносова) // Славянская историческая лексикология и лекси-
кография. 2021. Вып. 4. С. 98–104. DOI: 10.30842/26583755202198104

47. Šerech 1951 — Šerech Jurij. Stefan Yavorsky and the Confl ict of Ideologies 
in the Age of Peter the Great // Th e Slavonic and East European Review. 
1951. Vol. 30. № 74. P. 40–62.



63

А. Е. Трофимов

УПОТРЕБЛЕНИЕ АНТИЧНЫХ ИМЕН 
В ПРОЗАИЧЕСКОМ ПАНЕГИРИКЕ 
НАЧАЛА XVIII ВЕКА

Наследие античности, как известно, имело для становления 
русской культуры в начале XVIII в. исключительное значение. 
Усвоение литературы, истории и мифологии Древней Греции 
и Рима позволило открыть России путь в семью европейских куль-
тур, объединенных идеалом античного искусства как внеположен-
ной по отношению к конкретной нации ценностью. Парадоксально 
при этом, что трансляторами античного наследия (в том числе — 
греко-римского язычества) в России первой трети XVIII в. стали 
деятели православной церкви с западноруских земель.

В исследованиях, посвященных восприятию античности в Рос-
сии раннего Нового времени, неоднократно выдвигался тезис 
о  стихийном усвоении античного наследия через западноевро-
пейское посредство в Петровскую эпоху. Характеризуя подобный 
микс, прежде всего языковой, В. М. Живов использует понятие 
«петровский пул»: «Те элементы, которые ранее были распреде-
лены по разным письменным традициям (по разным регистрам 
письменного языка), теперь оказываются сваленными в одну кучу, 
которую я, в перспективе дальнейшего развития, предпочитаю на-
зывать “петровским пулом”» (Живов 2002: 7). Как видится, данный 
термин может быть использован не только в сугубо лингвисти-
ческом смысле, но и для описания культуры этой эпохи в целом. 
Кроме того, В. М. Живов и Б. А. Успенский выдвигают тезис о том, 
что основными проводниками античной культуры на раннем эта-
пе Нового времени в России были представители духовного со-
словия, а именно — носители барочной культуры западнорусских 



64

земель: «неограниченное употребление мифологических образов 
и свободное смешение христианских и мифологических элемен-
тов характеризует именно духовную культуру <…> Поскольку для 
барокко характерно смешение христианских и мифологических 
элементов, это смешение оказывается принятым в духовной куль-
туре» (Живов, Успенский 2002: 485).

Действительно, роль античных образов и сюжетов в произве-
дениях церковных авторов неоспорима. Как показало наше пре-
дыдущее исследование, в абсолютном большинстве случаев ис-
пользование античных и библейских антропонимов обусловлено 
стремлением провести аналогии между современными автору 
историческими событиями и сюжетами из древней истории и ми-
фологии (Трофимов 2019: 8). На раннем этапе своего творчества 
авторы начала XVIII в. смешивают античные образы с сюжетами 
и персонажами из библейской истории и мифологии. Мифологи-
ческие сюжеты, образы и имена выполняли в панегириках функ-
цию риторических прикладов — примеров, с которыми автор 
сопоставлял образ современности, как, например, Феофан Проко-
пович при характеристике Петра I в «Слове похвальном о преслав-
ной над войсками свейскими победе» (1709 г.): «Не великий побе-
дитель Домитиан, о нем же повествуют, яко мухи убивати обыкл 
бяше; великий же — Самсон, иже льва растерза, великий, аще ис-
тинный, Ираклий, иже многия неукротимыя зверы и змия седь-
моглавнаго умертви» (Прокопович 1961: 24). Здесь истинный ге-
рой (Геракл) противопоставлен ложному (Домициану), однако по 
функции своей античный Геракл сопоставлен с библейским Сам-
соном. Оба героя, согласно мифологической традиции, участвуют 
в поединке со львом, который, в контексте обстоятельств написа-
ния панегирика, становится аллегорией Швеции. Схожую страте-
гию избирает и Стефан Яворский в сочинении «Колесница торже-
ственная» (1703 г.) при описании годичного цикла: «Хвалю я сию 
звездочетцов мудрость, что время жатвенное львом изобразили, 
и по их разумению без льва жатва быти не может. А о Марсовой 
победительной что возглаголем жатве: о воистинну без льва Мар-
совой быти несть мощно! <…> Христос Спаситель наш различ-
ная даючи подобия царствию небесному, уподобил его зерну гор-
чичному, у Матфея святаго в гл. 13. Подобно, рече, есть царствие 



65

небесное зерну горчичному, егоже взем человек всея на селе своем, 
еже малейшее есть всех семен, егда же возрасте, болший всех селий 
есть, и бывает древо, яко приити птицам небесным и витати на вет-
вех его» (Яворский 1702–1716: 35). В этом контексте античное имя 
Марса органично вписывается в контекст христианской пропове-
ди и соседствует с именем Иисуса Христа. Заслуживают внимания 
также те случаи упоминания античных имен, когда проповедник 
апеллирует к античному автору как к авторитетному источнику. 
Приведем в качестве примера другой фрагмент из «Колесницы 
торжественной», где Стефан Яворский уравнивает Библию и тру-
ды римского историка Аммиана Марцеллина, считая оба источни-
ка исторически достоверными: «Читайте о том Историю Аммиана 
Маркеллина в книзе 16: тожде и в писаниях Божественных видим, 
егда преславнаго мира победителя Илию Фесвитянина огненною 
небо прият колесницею» (Яворский 1702–1716: 31). Историческим 
источником для Феофана Прокоповича служит «Энеида» Верги-
лия: «Повествует славный стихотворей римский Виргилий, яко, 
егда греки пленяху и раздрушаху град Трою, неции от троянов, по-
бивше сшедшихся со собою некия воя греческия, броня их и щити 
на себе возложиша и, таковым покровенным суще видом, многих 
инных супостатов нечаянно побиваху; мняху бо тыи, яко свои 
суть, и без опаства схождахуся» (Прокопович 1961: 27). 

В рамках настоящей статьи стоит обратить внимание также на 
следующий тезис Живова и Успенского. Исследователи считали, 
что в истории восприятия античности в России XVIII в. необходи-
мо противопоставлять авторов светского и духовного сословий. 
В цитируемой выше работе приведены неоспоримые факты, до-
казывающие, что церковная среда, наследующая традиции вос-
точнославянского барокко, сохраняла привязанность к античной 
культуре, в то время как среди светских писателей начала распро-
страняться неприязнь к античности. Происходило это под влия-
нием эстетики классицизма, однако принимало вид отрицания 
язычества. Например, В. К. Тредиаковский в «Эпистоле от Россий-
ския поэзии к Аполлину» четко разграничивает греческий панте-
он и христианскую веру, уточняя, что мир античных богов при-
надлежит в XVIII в. исключительно сфере поэтического вымысла: 
«Эпистолу мою пишет стихотворчество, или поэзия российская, 



66

к Аполлину, вымышленному богу стихотворства. Но чтоб кому 
имя сие не дало соблазна, того ради я объявляю, что чрез Апол-
лина должно здесь разуметь желание сердечное, которое я имею, 
чтоб и в России развелась наука стихотворная, чрез которую мно-
гие народы пришли в высокую славу. А в прочем все в ней как ни 
написано, то по-стихотворчески написано, что искусные люди до-
вольно знают; и для того ревнующим нам по благочестию христиа-
нам нет тут никаковаго повода к соблазну» (Живов, Успенский 
2002: 490).

Тезисы Живова и Успенского распространяются, в первую 
очередь, на литературную ситуацию в России середины и конца 
XVIII в. и, действительно, подтверждаются избранным иссле-
дователями материалом. Вместе с тем, анализ как последующих 
сочинений Феофана Прокоповича, так и панегириков других ду-
ховных авторов начала века — Петровской эпохи — демонстри-
рует, что в их произведениях античное и библейско-христианское 
оказываются резко противопоставленными друг другу. Приведем 
несколько примечательных, на наш взгляд, отрывков из проза-
ических панегириков о Полтавской победе конца 1710-х гг.: «Буди 
нам не в пример древний еллинских и римских и протчих славо-
любивых людей обычай, которые великим иждивением сооружа-
ли столпы, и врата, и обелиски, и пирамиды, и иныя тропеи, или 
победоносныя знамения, еже бы в них оставити неумирающую 
славных дел своих память последним веком. <…> Буди не в об-
разец нам, яко христианом, и вышшей и не суетной небесной бо 
славе простирающымся, не в образец, не в приклад нам, глаголю, 
буди обычай язык славы истинныя не познавших» («Слово по-
хвальное о баталии Полтавской» Феофана Прокоповича, 1717 г.); 
«Не воспоминаем во утверждение сего слова мирских витий оных 
Цицеронов, Димосфенов, Овидиев, Виргилиев, разогнем книгу 
оную пророчеств, углем от <предела — ?> славы Божия очищша-
гося пророка Исайи, его же красноречие премудрых его слов по-
знавается…» («Слово на воспоминание торжественныя виктории 
Полтавския» Стефана Яворского, 1716 г.); «…да хвалят инии богов 
своих жертвами и кадилы, мы же с великим учителем языков бого-
вдохновенным Павлом апостолом восклицаем: Богу благодарение, 
давшему нам победу Господем нашим Иисус Христом!» («Слово



67

благодарственное Богу Триипостасному…» Гавриила Бужинского, 
1719 г.). 

Для полноты картины объединим в таблице ряд текстов, по-
священных светским событиям — военным победам первой трети 
XVIII в.: «Колесница торжественная многоочитая, четырьми жи-
вотными движима, от Иезекииля Пророка виденная…» Стефана 
Яворского 1703 г., «Слово похвальное о преславной над войсками 
свейскими победе…» Феофана Прокоповича 1709 г., «Слово на 
воспоминание торжественныя виктории Полтавския…» Стефана 
Яворского 1716 г., «Слово похвальное о баталии Полтавской» Фео-
фана Прокоповича 1717 г., «Слово благодарственное Богу Триипо-
стасному о полученной победе над Каролом, королем шведским, 
и войски его под Полтавою» Гавриила Бужинского 1719 г., «Слово 
похвальное о флоте российском» Феофана Прокоповича 1720 г., 
«Слово о победе, полученной у Ангута, егда галеры российския 
взяли фрегат шведский и несколько ботов» Гавриила Бужинского 
1720 г. и «Слово о победе, полученной у Ангута галерами» Гаврии-
ла Бужинского 1726 г. (далее для удобства будут указываться толь-
ко имя автора и год написания панегирика). В таблице приведем 
некоторые статистические данные, в которых покажем, насколь-
ко часто анализируемые авторы обращаются к античным именам 
и  сюжетам и с какой оценочной коннотацией они используются 
(в  тех случаях, когда оценка в тексте выражена; положительная 
оценка обозначена знаком +, отрицательная — знаком -). Имена, 
употребляющиеся в одном смысловом ряду, помещены в одну 
ячейку таблицы. 

Опуская большую часть упоминаний античных имен, приведем 
лишь ряд примечательных, на наш взгляд, фрагментов из пред-
ставленных панегириков  — из «Слова на воспоминание торже-
ственныя виктории Полтавския» Стефана Яворского, «Слова по-
хвального о баталии Полтавской» Феофана Прокоповича и «Слова 
благодарственного Богу Триипостасному» Гавриила Бужинского. 

Стефан Яворский в  «Слове на воспоминание торжественныя 
виктории Полтавския» пишет: «Не воспоминаем во утвержде-
ние сего слова мирских витий оных Цицеронов, Димосфенов, 
Овидиев, Виргилиев, разогнем книгу оную пророчеств, углем от 
<предела — ?> славы Божия очищшагося пророка Исайи, его же 



А
в

то
р

, 
п

р
о

и
зв

е-
д

ен
и

е 
(г

о
д

 
со

зд
ан

и
я

)

С
те

ф
ан

 
Я

в
о

р
ск

и
й

 
(1

7
0

3
 г

.)

Ф
ео

ф
ан

 
П

р
о

к
о

п
о

в
и

ч
 

(1
7

0
9

 г
.)

С
те

ф
ан

 Я
в

о
р

-
ск

и
й

 (
1

7
1

6
 г

.)
Ф

ео
ф

ан
 

П
р

о
к

о
п

о
в

и
ч

 
(1

7
1

7
 г

.)

Га
в

р
и

и
л

 
Б

уж
и

н
ск

и
й

 
(1

7
1

9
 г

.)

Ф
ео

ф
ан

 
П

р
о

к
о

п
о

в
и

ч
 

(1
7

2
0

 г
.)

Га
в

р
и

и
л

 
Б

уж
и

н
ск

и
й

 
(1

7
2

0
 г

.)

Га
в

р
и

и
л

 
Б

уж
и

н
ск

и
й

 
(1

7
2

6
 г

.)

И
м

ен
а

Н
ав

у
хо

д
о

н
о

-
со

р
, Д

ар
и

й
, 

А
л

ек
са

н
д

р
 

М
ак

ед
о

н
-

ск
и

й
, Ю

л
и

й
 

Ц
ез

ар
ь 

(-
)

Д
о

м
и

ц
и

ан
 (

-)
Ц

и
ц

ер
о

н
, 

Д
ем

о
сф

ен
, 

О
в

и
д

и
й

, 
В

ер
ги

л
и

й
 (

-)

Ф
аб

р
и

ц
и

й
 

и
 П

и
р

р
 (

-)
Га

л
ен

 (
+

)
К

в
и

н
т 

и
 Ф

а-
б

р
и

ц
и

й
 (

+
)

М
ар

с,
 

Б
ел

л
о

н
а 

(-
) 

А
га

м
ем

н
о

н
, 

И
ф

и
ге

н
и

я
, 

У
л

и
сс

, Т
и

м
ан

т,
 

К
ал

х
ан

т,
 А

я
к

с,
 

М
ен

ел
ай

А
м

м
и

ан
 

М
ар

ц
ел

л
и

н
 

(+
)

В
ер

ги
л

и
й

 (
+

)
С

и
м

о
н

и
д

 
К

ео
сс

к
и

й
 

и
 Г

и
ер

о
н

 С
и

-
р

ак
уз

ск
и

й

А
л

ек
са

н
д

р
 

М
ак

ед
о

н
-

ск
и

й
, Б

ес
с,

 
Н

аб
ар

за
н

 
и

 Д
ар

и
й

 (
-)

Т
ан

та
л

 (
-)

Ге
р

ак
л

, 
А

хи
л

л
ес

 (
-)

 

А
л

ек
са

н
д

р
 

М
ак

ед
о

н
ск

и
й

 
(+

)

Га
н

н
и

б
ал

 
и

 С
ц

и
п

и
о

н
 

(+
)

Ю
л

и
й

 Ц
ез

ар
ь 

(-
)

Ге
р

ак
л

 (
-)

Н
еп

т
ун

 

М
ар

с 
(+

)
Ге

р
ак

л
 (

+
)

М
ар

к
 А

в
р

е-
л

и
й

 (
+

)
О

к
та

в
и

ан
, 

Т
и

т,
 

В
ес

п
ас

и
ан

, 
К

ар
ак

ал
л

а,
 

П
ер

ти
н

ак
с,

 
С

еп
ти

м
и

й
 

С
ев

ер
А

в
гу

ст
 (

+
)

М
ар

с 
(+

)

С
ен

ек
а 

(+
)

Ге
р

ак
л

 (
+

)
А

л
ек

са
н

д
р

 
М

ак
е-

д
о

н
ск

и
й

, 
Ф

и
л

и
п

п
 

М
ак

ед
о

н
ск

и
й

 
(-

)



69

красноречие премудрых его слов познавается…». Здесь имена ан-
тичных авторов маркируют если не язычество, то сферу профан-
ного, которая постулируется как неприемлемая для христианско-
го оратора. В том же произведении читаем следующее: «Вопросил 
некогда Иерон король сикилийский преславнаго в  тыя временя 
философа Симонида, свидетельствует Цицерон: что есть Бог, по-
неже толикая дивная о Нем повествует; философ на разсуждение 
и ко удобнейшему ответу испросил себе един день глаголя: ответ 
дам после дня единаго, прешедшу день едином паки вопрошен от-
веща яко еще немогл познати, два дни паки испросил, после двох 
дней егда вопрошаше его Иерон, три дни испросил; тым прешед-
шим четыре дни, после оных пять…». В данном контексте демон-
стрируется неспособность античного философа, по мысли Стефа-
на Яворского, познать сущность Бога, что имплицитно делает его 
ущербным по сравнению с христианскими мыслителями. 

Феофан Прокопович в «Слове похвальном о баталии Полтав-
ской» выражает схожую точку зрения: «Неприятель наш начался 
одним своим замахом все дело совершити, начался силу россий-
скую в малом времени испразднити, начался скоро величавое оное 
Иулия кесаря воспети торжество: “приидох, видех, победих”». 
В этом контексте знаменитые слова Юлия Цезаря как бы присва-
иваются вероломным врагом, что, снова, придает деятелю рим-
ской истории отрицательную коннотацию. В том же слове читаем: 
«Слышал еси в историях, как Фабриций, вожд римский, поступил 
на войне с Пирром, царем Епиротским? Когда прибег к нему из-
менник от Пирра, обещаяся, что может погубити государя своего, 
Фабриций его отослал к Пирру, за студ себе имея так побеждати 
неприятеля. Слышал ли еси о  Александре Великом, как отвергл 
посольство Бесса и  Набарзана, Дариевых изменников, которые 
ему Дария предати обещали? Самих же, по том убивших госуда-
ря своего, смерти предаде». Эпизоды истории Пунической войны 
и  Восточных походов Александра Македонского привлекаются 
Феофаном с целью показать измену и предательство (в самой про-
поведи Феофана Прокоповича они упоминаются в связи с преда-
тельством Мазепы).

Отметим необычный контекст употребления античного име-
ни в  проповеди Гавриила Бужинского «Слово благодарственное 



70

Богу Триипостасному»: «Что древный оный и преславный начал-
ник врачев Гален, разсуждая предивно устроенную систему тела 
человеческаго, с великим удивлением изрече: да хвалят инии богов 
своих жертвами и кадилы, аз же таковаго страннаго дела Творца 
восхвалю разсуждением и удивлением» (Бужинский 1901: 322). 
На первый взгляд кажется, что отношение оратора к  антично-
сти в данном панегирике исключительно положительное, однако, 
во-первых, это единственный случай обращения к  античности 
в  данном панегирике, во-вторых, сам образ Галена, как кажется, 
трактуется скорее в христианском ключе — как человека, сделав-
шего первый шаг на пути к познанию Единого Творца. Для дока-
зательства отрицательного отношения к  античности в  поздних 
текстах Гавриила приведем выдержку из другого панегирика, не 
на полтавскую тему, но объединенного с  предыдущими общей 
военной тематикой — из «Слова о победе, полученной у Ангута» 
(1719 г.): «Не наречем, еллинским последу юще обикновения побед 
и торжеств отцем Марса или материю Беллону, ихже тамо именова-
ху неверствующии, мы простым именем, но истинным, якоже вся-
кому известно, всех викторий и триумфов матер и вину правилную, 
праведную и законную бран или обще войну именовати обыкохом» 
(Бужинский 1901: 338). Подобно Стефану Яворскому и  Феофану 
Прокоповичу, Гавриил Бужинский при упоминани античных имен 
(в данном контексте — имена богов) реализует противопоставле-
ние «античная вера (ложь) — христианство (истина)».

Положительной оценкой наделены римские диктаторы Квинт 
и Фабриций1 в позднем панегирике Феофана Прокоповича 1720 г.: 
«А где уже онии римский Квинтии и Фабрикии, которым удивля-
ются историки, что, бывше на время диктаторы, не возгнушали-
ся паки трудитися в земледелии?» (Прокопович 1961: 106). В этой 
цитате римские политические деятели приведены в качестве ана-
логии для Петра, не чуждавшегося ручного труда. Положительно 
оценивает автор панегирика также римского императора Марка 
Аврелия, ставя его в один ряд с правителями христианской Европы 

1 Вероятно, имеются в  виду военачальник и  консул Квинт Фабий 
Максим Кунктатор (ум. 203 г. до н. э.) и консул Гай Фабриций Лусцин (ок. 
313 — после 275 гг. до н. э.). 



71

при проведении аналогий удачной морской битвы при плохих по-
годных условиях: «И большую зде видим милость Господню, не-
жели где провиденциа ветры на помощь посылала. Помогли тучы 
Марку Антонину на Немцов; пособили ветры Феодосию Великому 
на Евгениа; послужила буря Елисавефи британской на ишпанов» 
(Прокопович 1961: 111). (Вероятно, здесь передается сюжет из 
истории Маркоманской войны 166–180 гг., установить точный ис-
точник сюжета в рамках настоящей статьи мы не беремся.) Марк 
Аврелий Антонин (121–180 гг.) известен как добродетельный им-
ператор-философ и, видимо, по мысли Феофана Прокоповича, до-
стоин того, чтобы служить исторической параллелью Петру I. 

Заслуживает внимания двоякое отношение панегирических 
авторов к Александру Македонскому. В следующем фрагменте из 
цитированного выше панегирика Стефана Яворского 1703 г. имя 
греческого полководца упоминается в одном ряду с именами На-
вуходоносора, Дария и Юлия Цезаря: «Читайте и изследуйте все 
книги так писаний Божественных, яко и мирских историй, не вем 
аще где обрящете велико имя, великое титло, без страдания, без 
терпения, без крове. Первоначальнии четыре Монархи: Ассирий-
ский Навуходоносор, Персидский Дарий, Греческий Александр Ве-
ликий, Римский Юлий, всех тех высокие титлы бяху не без крове» 
(Яворский 1702–1716: 29). Здесь констатируется факт, что боль-
шинство древних правителей добивались своего положения и рас-
ширяли империю путем кровопролития. Ясно, что такое сравне-
ние не делает чести Александру Македонскому. В то же время имя 
полководца возникает в  следующем фрагменте: «Сие знамение 
орлее дедичное и родственное есть высокой Царской Монархов 
наших Российских породе. Родится великий Александр, а орел се-
дит на царских габинетах или полатах» (Яворский 1702–1716: 30). 
Сравнение с  российскими монархами, разумеется, наделяет имя 
Александра Македонского положительной коннотацией. Тем не 
менее отрицательная коннотация не пропадает и вновь всплывает 
при третьем употреблении этого имени в панегирике: «А о вели-
чавом Ироде что глаголют деяния Апостольския в главе 12: в на-
рочит же день оболкся Ирод во одежду царску, и сед на судищи 
пред народом, с гордостию глаголаше к ним, народ же возглаша-
ше: глас Божий, а не человек, и внезапу порази его Ангел Господен: 



72

зане не даде славу Богу. Таково же безумие помрачи ум и Алек-
сандру Великому, иже быти себе сыном не Филиппа, но Иовиша 
Бога Еллинска глаголаше, и солнце братом своим, луну же сестрою 
нарицаше» (Яворский 1702–1716: 34). В  этом отрывке сравнение 
с Иродом по признаку гордости вновь очерняет имя Александра 
Македонского. Для полноты сравнения приведем фрагмент из 
панегирика Феофана Прокоповича 1717 г., в котором также фигу-
рирует имя полководца: «Слышал ли еси о Александре Великом, 
как отвергл посольство Бесса и Набарзана, Дариевых изменников, 
которые ему Дария предати обещали?» (Прокопович 1961: 57–58). 
Здесь, при упоминании сюжета из истории Восточных походов, 
фигура греческого правителя наделяется честью и благородством, 
поскольку тот отверг государственных изменников, несмотря на 
возможность повернуть ход войны в свою пользу. Таким образом, 
можно констатировать, что за конкретным именем не всегда за-
крепляется однозначная коннотация, что наблюдается даже в пре-
делах одного произведения. 

Особняком стоят в  анализируемых произведениях имена ан-
тичных богов. Их употребление отличается от употребления имен 
исторических и  других мифологических персонажей преимуще-
ственно тем, что имена богов прочно вошли в  панегирические 
тексты на уровне фразеологии и практически не выделяются в са-
мостоятельные сюжеты. Приведем ряд упоминаний имени Марса 
в панегирике Стефана Яворского 1703 г.: «Хвалю я сию звездочет-
цов мудрость, что время жатвенное львом изобразили, и по их раз-
умению без льва жатва быти не может. А о Марсовой (здесь и далее 
курсив мой — А. Т.) победительной что возглаголем жатве: о во-
истинну без льва Марсовой быти несть мощно! Свидетельствуйте 
истинне вы все, которые духом Марсовым дыхаете, непреодолен-
нии кавалери Российстии! Может ли жатва ваша победительна 
быти без льва, без мужества. Орете мужественнии воини мечем 
аки ралом, по шиях неприятельских аки по нивах мещете семе-
на трудов ваших, кровавыми дождями орошаете Марсовую ниву, 
а победоносная жатва под таким знамением созревает» (Яворский 
1702–1716: 35); «Досталося сие зерно в руки добрых земледельцов, 
Монархов Российских, начнут добре орати железом Марсовым, 
начнут нивы Казанския, Астраханския, Сибирския мечем управ-
ляти, многотрудным потом и  кровоточными дождями орошати 



73

и омакивати» (Яворский 1702–1716: 35); «Простите ми прехрабрии 
воины, что вас тельцами нареку, а тельцами не простыми, но хе-
рувимское имя от Иезекииля Пророка имущими, колесницу дви-
жущими, от Христа не отступающими, но дыханием своим Мар-
совым онаго согревающими» (Яворский 1702–1716: 36); «Жилище 
их могила, кровля небо распростертое, надгробное пение, Марсо-
ва музыка, самых слез над собою не имели: ничто же бо достойно 
слез сотворили» (Яворский 1702–1716: 37). Как можно заметить, 
во всех случаях имя божества войны являются частью более круп-
ных фразеологических единиц: «Марсова жатва», «Марсов дух», 
«Марсова нива», «Марсово железо», «Марсово дыхание», «Марсо-
ва музыка». Сугубо фразеологическое значение имя Марса имеет 
также в панегирике Феофана Прокоповича 1709 г.: «Не тожде ли 
вси народи славяху и о побежденном ныне супостате нашем? Кто 
не отъяти ему из рук оружия, но издалече на меч его возрети дерз-
ну? Твой же Марс, о монархо всероссийский, мужественне того из 
рук ему исторже» (Прокопович 1961: 33–34). Здесь Марс предстает 
скорее как синоним военной силы, сюжеты античной мифологии 
с его участием также отходят на второй план. В то же время впол-
не зрим и персонифицирован этот образ наравне с древнеримской 
богиней войны и подземного мира Беллоной в панегирике Гаври-
ила Бужинского: «Не наречем, еллинским последующе обикнове-
ниям, побед и торжеств отцем Марса онаго или материю Белло-
ну, ихже тамо именоваху неверующии, мы простым именем, но 
истинным, якоже всякому известно, всехъ викторий и триумфов 
матерь и вину правилную, праведную и законную брань или обще 
войну именовати обыкохом» (Бужинский 1901: 338). Отметим, что 
в  данном контексте конкретность мифологических отсылок при 
упоминании имен богов необходима для дискредитации их стату-
са в глазах православного реципиента. Однако в этом же произ-
ведении совершенно фразеологично упоминание имени Нептуна 
при описании сражения на Балтийском море: «Изыйде флот рос-
сийский малый; сей флот, помощию Божиею огражден, скоро на 
Балтийском море распростерл своя паруси, скоро Нептуново по-
корял владение, абие победоносныя процветоша лявры» (Бужин-
ский 1901: 352). 



74

Подводя итоги, следует оговорить, что далеко не все случаи 
употребления имен позволяют дать однозначную оценку тому или 
иному античному образу. Иногда одни античные герои предстают 
нейтральными или наделенными как положительными, так и от-
рицательными чертами (в таблице имена таких герои не сопро-
вождены знаками + или -). Таковы, к  примеру, царь Гиерон Си-
ракузский и философ Симонид Кеосский из панегирика Стефана 
Яворского 1716 г.: «Вопросил некогда Иерон король сикилийский 
преславнаго в тыя времена философа Симонида, свидетельствует 
Цицерон; что есть Бог, понеже толикая дивная о  Нем повеству-
ет; философ на разсуждение и ко удобнейшему ответу испросил 
себе един день, глаголя: ответ дам после дня единаго, прешедшу 
дне единому паки вопрошен: отвеща яко еже немогл познати, два 
дни паки испросил, после двох дней егда вопрошаше его Иерон, 
три дни испросил; тым прешедшим четыре дни, после оных пять, 
и тако поступая дале напоследок сицевый даде ответ» (Яворский 
1702–1716: 186). В этом фрагменте дать однозначную оценку Гие-
рону Сиракузскому трудно, а образ философа, с одной стороны, 
дискредитируется в связи с его (язычника) невозможностью дать 
ответ о сущности христианского Бога, с другой — за философом 
остается его почтенный статус. 

В целом, как можно заметить, с течением времени (от перво-
го десятилетия XVIII в. ко второму) авторы начинают проводить 
более отчетливую идеологическую грань между античным язы-
чеством и  христианством. В  поздних панегириках, во-первых, 
резко сокращается число упоминаний античных героев (пропор-
ционально которым увеличивается количество реально-истори-
ческих и библейских имен, что не отражено в таблице), во-вторых, 
сравнения с  героями античности сопровождают сюжеты с  не-
гативной коннотацией. Так, у  Феофана Прокоповича имя Юлия 
Цезаря вспоминается в связи с рассуждением о военной дерзости 
Карла, а  для характеристики темы предательства привлекаются 
античные сюжеты о восточных походах Александра Македонского 
и Пирровой войны. Стефан Яворский противопоставляет имена 
античных ораторов и поэтов пророку Исаии как не способных вы-
разить христианскую истину. То же касается и образа Симонида 
Кеосского. Разумеется, в поздних панегириках также встречаются 



75

отступления от этой закономерности. Так, в упоминании Гаврии-
лом Бужинским медика Галена дается положительная оценка ан-
тичному ученому, однако, как было показано выше, употребление 
имени античного медика приобретает характер исключительного 
случая и  требует дополнительных пояснений. Положительными 
чертами наделяются в позднем панегирике Феофана Прокоповича 
римские политические деятели, что также является редким исклю-
чением из правил. Причина, по которой в  поздних панегириках 
авторов раннего XVIII в. вдруг начинает ощущаться неприятие 
античности, на данный момент нам не вполне ясна и требует даль-
нейшего исследования. Возможно, ослабление античного влия-
ния на русскую культуру в целом и возникновение ее негативной 
оценки в конце 1710-х гг. связано с ослаблением в духовной среде 
барочного начала, воспринявшего западную культуру, вследствие 
чего античности вновь придается языческий ореол. По замечани-
ям Г. С. Кнабе, в Петровскую эпоху русская культура четко разли-
чала благородную переработанную античность современной Ев-
ропы и языческую мифологию настоящего античного мира (Кнабе 
2000: 100–119). Обращаясь к  концепции Жана Старобинского, 
справедливо разделявшего античный контекст общеевропейской 
цивилизации Нового времени на «миф» и  «мифологию» (Старо-
бинский 2002: 85–109), можно сказать, что «миф» (как компонент 
литературного языка раннего Нового времени, ассоциирующийся 
с миром профанного — в противовес миру вышнему) в русском 
прозаическом панегирике конца 1710-х гг. лишен своей профан-
ной природы и актуализирован в языке уже в качестве чужеродно-
го объекта, а не составного элемента художественного языка.

Как было показано выше на примерах конкретных текстов, 
взгляды духовных авторов первой трети XVIII в. на античное на-
следие заметно различались в 1709 г. и в конце 1710-х гг.: от прия-
тия античных образов и  сюжетов как равноценных библейским 
духовные авторы переходят к  упоминанию античности почти 
исключительно с  негативным оттенком. По-видимому, выводы 
Живова и Успенского относительно четкого разделения духовных 
и светских авторов XVIII в. по принципу отношения к античности 
видятся не вполне применимыми к литературной ситуации в Рос-
сии Петровской эпохи.



76

Литература

1. Бужинский 1901 — Гавриил Бужинский. Проповеди / изд. Е. В. Пету-
хов. Юрьев, 1901.

2. Живов 2002 — Живов В. М. Литературный язык и язык литературы // 
Russian Literature. Vol. 52. Issues 1–3. 2002. P. 1–53.

3. Живов, Успенский 2002  — Живов В. М., Успенский Б. А. Мета-
морфозы античного язычества в  истории русской культуры XVII–
XVIII века // Живов В. М. Разыскания в области истории и предысто-
рии русской культуры. М., 2002. С. 461–531.

4. Кнабе 2000  — Кнабе Г. С. Русская античность: Содержание, роль 
и судьба античного наследия в культуре России. М., 2000. 

5. Прокопович 1961  — Феофан Прокопович. Сочинения / под ред. 
И. П. Еремина. М.; Л., 1961. 

6. Старобинский 2002  — Старобинский Ж. «Мифы» и  «мифоло-
гия» в XVII–XVIII веках // Старобинский Ж. Поэзия и знание: Исто-
рия литературы и культуры. Т. 1. М., 2002. С. 85–109. 

7. Трофимов 2019  — Трофимов А. Е. Употребление античных и  биб-
лейских имен в «Слове похвальном о преславной над войсками свей-
скими победе» Феофана Прокоповича // Литературная культура Рос-
сии XVIII века. Вып. 8. СПб., 2019. С. 7–18.

8. Яворский 1702–1716 — Проповеди Стефана Яворского за 1702–1716 го-
ды // ОР РГБ. Ф. 173. Карт. 2. Ед. хр. 112. Л. 1–199 об.



77

Д. В. Руднев

«О СЕМ ТОМАЗИЙ, ЗАКОНА УЧИТЕЛЬ, ГЛАГОЛЕТ…»
(ОСОБЕННОСТИ УПОТРЕБЛЕНИЯ АНТРОПОНИМОВ 
В «РАЗГОВОРЕ ДВУ ПРИЯТЕЛЕЙ О ПОЛЬЗЕ НАУКИ 
И УЧИЛИЩАХ» В. Н. ТАТИЩЕВА)1

Одной из примечательных черт «Разговоров дву приятелей 
о пользе науки и училищах» Татищева является высокая частот-
ность употребления в  тексте антропонимов. Если принимать во 
внимание широкую трактовку этого класса слов, а  именно на-
именование человека по имени, кличке, прозвищу, всякому еди-
ничному наименованию, играющему роль собственного имени, то 
согласно нашим подсчетам в тексте встретилось 424 словоупотреб-
ления антропонимов. Учитывая объем текста (около 80 страниц 
обычного формата2) и его жанр (разговоры3), плотность употреб-
ления антропонимов в тексте Татищева оказывается высокой. 

Антропонимы понимаются нами широко  — в  их число мы 
включили также имена языческих богов (теонимы), а кроме того, 
притяжательные прилагательные, образованные от собственного 
имени человека. Наиболее часто в  «Разговорах» употребляется 
имя Христа (38 раз) (одной из причин частотности имени Христа 
является его употребление при указании времени — всего 13 та-
ких случаев), вслед за ним по частотности следуют имена апостола 

1 Впервые опубликовано: Литературная культура России XVIII века. 
Вып. 8 / под ред. П. Е. Бухаркина, Е. М. Матвеева. СПб., 2019. С. 19–45.

2 Цитаты даются по изданию (Татищев 1979); в круглых скобках после 
цитат указана страница этого издания. 

3 Ср.: разговоры — «особенно называется род сочинения, в котором 
содержатся разглагольствования между двумя или многими лицами. Пла-
тоновы, Лукиановы разговоры. Писать, сочинять разговоры» (САР 2, 156).



78

Павла (19 раз), Петра Первого (17 раз) и Адама (14 раз). Подавля-
ющая часть антропонимов употреблена по одному разу.

Анализ выделенных из текста «Разговора» антропонимов про-
водится в трех аспектах: вначале делается попытка сгруппировать 
использованные антропонимы в тематические группы, далее опи-
сываются способы введения антропонимов во фразу (их синтаг-
матика), в последней части статьи описывается функциональный 
потенциал антропонимов в тексте Татищева. 

1. Тематические группы антропонимов в «Разговоре»

Под тематической группой понимается «группа слов, объеди-
ненных на основе классификации самих реалий, а не лексико-се-
мантических связей» (Филин 1957: 526), «совокупность слов раз-
ных частей речи по их сопряженности с  одной темой на основе 
экстралингвистических параметров» (Апресян 1974: 119). 

Применительно к антропонимам использование понятия тема-
тической группы может показаться не вполне удачным, поскольку 
«имена собственные относятся к  номинативным, а  не к  комму-
никативным единицам языка» (Бондалетов 1983: 20). Кроме того, 
кажется очевидным, что во всех случаях за антропонимами стоит 
одна и та же реалия — человек. 

В тексте «Разговоров» антропонимы называют человека, к ко-
торому они относятся, не во всей полноте его признаков, а по его 
социокультурной роли, параметрированно — как правителя кон-
кретной эпохи и государства, как философа, как отца церкви, как 
ученого и т. д. Таким образом, возникает возможность сгруппиро-
вать антропонимы по тем социальным ролям, а точнее — по до-
стижениям при выполнении носителями имен своих социальных 
ролей, которые оказываются актуальными и важными для Тати-
щева и его времени. Это делает возможным распределение антро-
понимов по тематическим группам. 

На первом этапе все использованные в «Разговоре» антропо-
нимы можно разделить на две большие группы — потенциальные 
(«развоплощенные») и  реализованные («телесные, воплощен-
ные»). «Воплощенные» имена собственные, согласно А. Гардине-
ру,  — это имена, прикрепленные к  определенным, конкретным 



79

предметам, «развоплощенные» имена — те же слова-имена, но рас-
сматриваемые вне связи с конкретными лицами или предметами, 
не имеющие конкретного денотата (например, имена собственные 
в словаре) (Бондалетов 1983: 13).

Развоплощенные антропонимы фигурируют в тексте «Разгово-
ра» лишь в одном фрагменте: И ныне многие знающие, что имяна 
давать нет никакова закона, дают своего языка, яко Богдан, Не-
чай, Любим, Славим, Вера, Надежда, Любовь и пр. (98). Эти по-
тенциальные имена объединены в тематическую группу «антропо-
нимы русского происхождения».

Остальные антропонимы имеют конкретных денотатов, и  их 
можно разделить на следующие группы:

 ◆ библейские персонажи (Адам, Енох, Ной, Авель, Каин, Авраам, 
Лот, Моисей, Соломон, Давид);

 ◆ раннехристианские святые и  апологеты (Татиан, Феофил Ан-
тиохийский, Афенагор [Афинагор Афинский], Иустин, Игнатий 
Богоносец, Дионисий Ареопагит); 

 ◆ учители церкви (Иоанн Креститель, апостол Ияков [Иаков], 
апостол Павел, Тимофей, Назианзин [Григорий Назианзин], 
Афонасий Великий, Василий Великий, Григорий папа римский, 
Ефрем Сирин, Тертулиан, Героним [Иероним], Августин); 

 ◆ мудрецы и философы (Дицеарх, Ксенократ, Диогор [Диагор], Фе-
одор Киренаик [Феодор из Кирены], Анаксимандр, Сократ, Пла-
тон, Диоген, Епикур [Эпикур], Пифагор(ос), Сенека, Давид, Соло-
мон, Сирах, Гоббезий [Гоббс], Ориген, Томазий [Фома Аквинский]); 

 ◆ ученые (Евклид [Эвклид], Архимедес [Архимед], Картезий [Де-
карт], Малебражнь [Николя Мальбранш], Коперник(ус), Га-
лилей, Браго [Тихо Браге], Дергам [Уильям Дерем], Феофраст 
Парацельс, Санториус [Санторио], Вергилий епискуп [епископ 
Виргилий Зальцбургский]);

 ◆ законодатели (Ликург, Драконт (вар. Драко), Нумо Помпилиус 
[Помпилий], Конфуций, Минус [Минос], Зароастер [Зороастр], 
Залек Локренский [Залевк Локрский], Устиниан [император 
Юстиниан]) и правоведы (Гуго Гроций, Пуфендорф);

 ◆ основатели религии и еретики (Магомет, Кальвин, Лютер, Вик-
лев [Уиклиф], Гус, Старх [Шторх], Бекель, фон Лейден [Ян Бей-
келсзон = Иоанн Лейденский], роспопа Аввакум, великий плут 
Никита [Никита Пустосвят]); 



80

 ◆ греческие, римские и византийские правители (Ромул, Август, 
Тиберий, Германик, Нерон, Птоломей [Птолемей I Сотер], Кон-
стянтин Великий, Адриян [император Адриан], Феодосий Мла-
дый [император Флавий Феодосий II Младший]); 

 ◆ европейские правители (Карл Великий, Оттон, Генрих Великий 
(вар. Генрик Четвертый, Генрих 4, Генрик IV), Людовик 14 (вар. 
Людвиг XIV), Генрих VIII (вар. Генрик 8), Елизавета (вар. Елисаве-
та), Карл I, Густав, Крестина [Кристина], Фридерик Барбаросса);

 ◆ русские правители (Гостомысл, Рюрик, Ольга, Владимир Вели-
кий, Ярослав Первый, Владимир второй (вар. Владимир II) [Вла-
димир Мономах], Константин Мудрый [вел. кн. Константин 
Всеволодович], Иван III и Великий (вар. Иван III и Великий имя-
нованный), Иоанн Первый и Грозный имянованный, царь Феодор 
Иванович, Борис [Борис Годунов], Василий Шуйский, царь Миха-
ил Федорович, царь Алексей Михайлович, царь Феодор II, царев-
на София, Петр Великий, Анна Иоанновна);

 ◆ бунтовщики («воры») (Отрепьев, Болотников, Баловня, Заруц-
кой, Разин, Иван Хованский, Гагарин, Кромвель); 

 ◆ русские митрополиты и епископы (Михаил, Леонтий, Иев пер-
вый [патриарх Иов], Макарий, Филарет, Никон, Иоаким, Ио-
сиф, Филофей [архиепископ сибирский], Димитрий Ростовский, 
Феофан Прокопович (вар. Феофан Новгородский), Стефан Явор-
ский, Питирим новгородской);

 ◆ создатели письменности (Иероним, Кирилл);
 ◆ путешественники (Карпеин [Плано Карпини], Асцелеин [Ас-

целин], Рублин [Гильом де Рубрук?], Венет [Винцентий Бовез-
ский?]); 

 ◆ создатели училищ и  академий (Карл Великий, король Альфред 
[Альфред Великий], Баллиол [Джон де Баллиол], Дебис [?], Но-
ерс [François Sublet de Noyers], Кольберт [Жан Батист Кольбер], 
Рауль [Raoul d’Harcourt, основатель Collège d’Harcourt], Суттон 
[Томас Саттон, основатель Charterhouse School]); 

 ◆ античные писатели и  ораторы (Цицерон, Ливий [Тит Ливий], 
Тацит, Флор [Луций Анней Флор]); 

 ◆ историки и хронисты (Иосиф Влавий [Иосиф Флавий], Геродот, 
Юстин [Марк Юниан Юстин], Полидор Вергилий, Гагеций [Вен-
цеслав Гагеций], Бароний [Цезарь Бароний]); 



81

 ◆ языческие боги (Сатурн, Бахус [Вакх], Венера, Веста, Приап, 
Юпитер, Аскулапий [Асклепий], Янус, Осирис).
Некоторые группы не имеют устойчивых социокультурных ро-

лей и созданы Татищевым для аргументирования того или иного 
утверждения, т. е. с риторической функцией. Например: 

 ◆ люди с  феноменальной памятью (Кир Великий, кардинал дю 
Перрон [Jacques Davy du Perron], Никита Демидов);

 ◆ люди, оклеветавшие Сократа (Анита [Анит], Мелит); 
 ◆ Борджиа, Фарнезе. Последние два имени объединены призна-

ком «папежские выбледки»: …как то о Фарнезии, Боргии и дру-
гих таких папежских выбледках читаем… (81).
Не входят в  группы такие имена, как: Христос, Максим Грек, 

Пронский, Симеон Полоцкий, Блюментрост, Нарышкины и др. По 
функции и сочетаемости имя Христа сближается с группой «учи-
тели церкви». Имена Максима Грека и Симеона Полоцкого могли 
бы быть включены в группу церковных деятелей, однако в тексте 
Татищева они употреблены вне этого контекста. Некоторые име-
на могут входить в разные группы. Так, говоря о государях, Тати-
щев в одних случаях говорит об их управленческой деятельности, 
а в других случаях специально подчеркивает их вклад в создание 
училищ или в законодательную деятельность. 

Вхождение антропонима в ту или иную группу определяет не 
только его функцию в тексте «Разговора», но и особенности син-
таксической организации фразы с его участием. 

Татищев нередко поясняет при помощи приложений и опреде-
лений ту социальную роль, в связи с которой его интересует на-
зываемый антропонимом персонаж. В  ряде случаев определения 
при антропонимах имеют развернутый характер и содержат, среди 
прочего, и оценку персонажа. Например:

У нас некоторый выбранный из плутов плут роспопа Авва-
кум новую ересь имянующихся староверов, а паче пустоверов, про-
изнес и простой народ в погибель привел (81); В Англии преславный 
вор и бунтовщик Кромвель лицемерным благочестием и молит-
вою, коварными поучении и толковании простой народ в то при-
вел, что совершенно верили (88); Но блаженная Ольга, бывшая от 
рода князей славянских, прияв владение, паки славянский язык не-
что возобновила (96). 



82

2. Синтагматические особенности антропонимов
в «Разговоре»

Сочетаемость антропонимов в  первую очередь определяется 
их принадлежностью к личным существительным. Для них типич-
ными являются позиции субъекта, реже объекта и атрибутивная 
позиция.

2.1. Антропонимы в позиции подлежащего
Для текста «Разговора» употребление антропонима в  позиции 

грамматического субъекта является преобладающим. В  качестве 
грамматического субъекта антропонимы обладают широчайшей 
сочетаемостью со многими видами предикатов. Так, в  сочетании 
с ними глагольный предикат может выражать самые разнообразные 
действия — конкретно-физические, речемыслительные, нравствен-
но-поведенческой сферы, интерсубъектные, перемещения в  про-
странстве и т. д. (Золотова и др. 1998: 107). Принадлежность антропо-
нима к той или иной тематической группе провоцирует проявление 
его валентности относительно тематических групп глаголов. 

Имена учителей церкви (к ним по своей сочетаемости примы-
кает имя Христа) регулярно сочетаются с  такими предикатами 
речевой деятельности, как глаголать, говорить, изъявлять ‘объ-
явить, сообщить; изъяснить’ (СлРЯ XVIII 9, 68), именовать, сказо-
вать, утверждать и др.:

А Христос притчею во оном преступление закона изъяснил, 
глаголя… (64); Павел не о  той премудрости говорит, о  которой 
Соломон (52); О  первом святый Назианин тако глаголет (68); 
Апостол Павел имянует премудрость сокровищем таинств боже-
ственных (80); …к чему нам сей видимый мир за наилучшую книгу 
служить может, о чем и учители христианские многие утвержда-
ли, особливо Тертулиян, Антоний Великий, Августин и Златоуст 
в  их книгах, и  наш Дмитрий Ростовский архиепископ утверж-
дает (74).

Реже в сочетании с ними встречаются другие глаголы:

Павел, пиша о вдовстве, повелевает (63); сам Христос повеле-
вает испытати писание (82); духовное Христос проповедал и нау-
чил (76); Апостол Ияков учит (80); как то нас Соломон учит (52). 



83

В контексте Святого писания предикат учить практически не 
отличается от глаголов речевой деятельности. 

Имена ученых и философов имеют близкую, но несколько от-
личную от предыдущей группы сочетаемость: предикаты могут 
содержать указание на субъективный характер деятельности. На-
пример: 

…сие мнение, видится, в  новых от Платона Феофраст Па-
рацельс возобновил (53); Зане славнейшия древния и новыя фило-
софы, а особливо Невтон и Лейбниц, решить отреклися (53–54); 
А Левенгок, чрез его весьма хитро сочиненное микроскопиум, или 
увеличительное стекло, усмотрел (54); Пифагор умыслил для бла-
гонравия учить (73) и пр. 

Имена историков и путешественников сочетаются с глаголами, 
указывающими фиксацию информации в их сочинениях: 

…как Полидор Виргилий о многих филозофах, признавших бога, 
описал (75); Геродот гисторик, которой жил до Христа более 400 
лет, сказует (96); о чем Карпеин, Рублин, Венет, Асцелеин и пр. 
удостоверивают (101). 

Имена правителей обнаруживают очень широкую сочетае-
мость, они регулярно сочетаются с  предикатами, включающими 
каузативную сему, в том числе и с глаголами повеления, указывая 
на наличие власти у представителей этой группы:

Которое вечно достойныя памяти его императорское величе-
ство Петр… пресек и немалую государству пользу учинил (76); Даки 
також были славяне и сарматы, но цесарь Тиверий, победя, итали-
анцами населил (97); И хотя в Германии прехвальный цесарь Карл 
Великий и по нем многие о распространении наук трудились (113). 

Отдельно отметим особенности предицирования к  антропо-
нимам, обозначающим бунтовщиков и еретиков. Выше уже были 
отмечены особенности определений к этим антропонимам. Пре-
дикаты, как и определения, содержат отчетливую оценку их дея-
тельности:

Вы прежде слышали, что плуты, начальники ереси анабабти-
стов, в немецком городе Минстере, Николай Старх, Бекель, Иоанн 
фон Лейден хотя самое безумное учение произнесли, но оное пред 
глупою чернью и крестьянством коварными толки и притворными



84

чудесами так удостоверили, что многия тысячи от подлости к ним 
пристали (88); Плут Милославский с единомышленники хотя, Пе-
тра Великаго престола лиша, царевне Софии правление или паче 
сам возприять, разсеял, якобы Нарышкины царевича Иоанна Алек-
сеевича задушили, от чего великое смятение учинилось (88); за ко-
торое холоп Пронскаго Баловня, собрав свою братью и крестьян-
ства немалое войско, великие пакости поделал (125).

Антропонимы в  «Разговоре» сочетаются не только с  глаголь-
ными сказуемыми, выступая в  качестве источника глагольного 
признака, но и изредка с именными сказуемыми. Сочетаясь с со-
ставным именным сказуемым, подлежащее-антропоним высту-
пает носителем признака, который ему приписывает говорящий. 
В  одних случаях такая информация дается для характеристики 
конкретных исторических персонажей: 

…междо которыми [законодателями] на Востоке, в  Персии 
и Индии, Зароастер был первейший, в Египте Осирис, в Греции 
Минус, в Риме Янус или Нумо Помпилиус (72); …и хотя до Пифа-
гора именовались магос, или волсвии, Пифагорос первый филозов, 
или любомудрый, имяноваться начал (73); Что же веры принад-
лежит, то Виклев и Гус, хотя с нещастливым окончанием, начи-
натели явились… (78); Во-первых, Димитрий Ростовский, архи-
епископ, был человек добраго состояния и самаго христианского 
жития, но наука его весьма невелика была (109). 

В следующем отрывке составное именное сказуемое служит 
иллюстрацией важной для Татищева мысли о том, что вера и уче-
ность (в том числе в философии) могут совмещаться: 

…по нем же [апостоле Павле] Дионисий Ареопагит, Игнатий 
богоносец, Иустин мученик, и Афенагор, Феофил Антиохийский, 
Татиян и другие, которые от самых апостол веру прияли, доволь-
но филозофии учены были (80). 

2.2. Антропонимы в  позиции второстепенных членов пред-
ложения

Антропонимы встречаются в позиции всех членов предложе-
ния, однако позиция обстоятельства для них в целом не типична, 
так как антропонимы как личные имена лишены признакового 
значения. 



85

2.2.1. Позиция дополнения 
В позиции дополнения антропонимы представлены в «Разго-

воре» значительно реже, чем в позиции подлежащего (всего около 
70 раз). В целом ряде случаев употребление антропонима в пози-
ции объекта (рассматриваются все объектные позиции, включая 
обособленные конструкции) обусловлено семантикой предиката, 
предполагающей актантную позицию объекта, выраженного лич-
ным существительным. К числу таких предикатов относятся гла-
голы речи и речевого воздействия: 

Адаму диавол чрез змию сказал (52); как и Христос к апостолу 
Петру исповедовшаго его быть сына божия сказал (60); Егда апо-
столи рекли ко Христу (63); и апостол Павел Тимофею, ученику 
его, для слабости повелевает пить вино (63); и  для того Павел, 
утверждая ученика своего Тимофея, глаголет (63); чтоб Никона 
паки взять на престол и имяновать папою, Иоакима же патри-
арха оставить при том же титуле и еще вместо митрополитов 
трех патриархов прибавить (81); апостолу Павлу Фист рек: «бес-
нуешися Павле, многие тя книги в неистовство прелагают» (83); 
а заклинания обретение Иосиф Влавий приписует Соломону (93); 
А  наипаче, что по убиении Отрепьева некоторые от властолю-
бия, не хотя под прежнею властию быть, выбранному Шуйскому 
царю Василию законы некоторые государству вредительные пред-
писали (120); и сей [брак] междо письменными есть первый закон, 
от бога Адаму повеленный (123).

Личной семантикой антропонимов обусловлено их употребле-
ние в качестве субъектного дополнения при глаголах в пассивном 
залоге (чаще используется форма «от + Р. п.», реже беспредложный 
Тв. п.): 

Вторый закон божеский письменный, еже потом от бога чрез 
пророков нам преданый и Христом спасителем возобновлен и изъ-
яснен (61); как то видим из их празднеств в честь Сатурну, Бахусу, 
Венере, Весте и пр. отправляемых, и законов, Солоном, Драконом 
и Ликургом написанных (74); за то он от Аниты и Мелита зло-
честиями и безбожеством оклеветан (75); Начало же оных рим-
ляне кладут якобы от Ромула учреждены (85); Междо протчим 



86

в  Лондоне от господина Суттона устроенная гошпиталь в  его 
имя… есть весьма чести достойная (114); Сего государства нача-
ло в науках от цесаря Карла Великаго положено (114); Четвертая 
Академия наук подобием аглинскаго Общества королевскаго имяну-
емаго от господина Кольберта в 1666-м году основана (114) и др. 

Одушевленного объекта требуют также некоторые другие пре-
дикаты, например, со значением лишения жизни, провоцируя по-
явление при них антропонимов в позиции дополнения: 

Плут Милославский с единомышленники… разсеял, якобы На-
рышкины царевича Иоанна Алексеевича задушили, от чего вели-
кое смятение учинилось (88); по убиении Отрепьева (120). 

Остальные предикаты, при которых употреблены антропони-
мы в позиции дополнения, не ограничивают семантику объектно-
го распространителя, который может быть выражен как одушев-
ленным, так и  не одушевленным существительным. Среди этих 
случаев самым частотным оказывается употребление антропони-
мов в качестве делиберативного объекта (объекта при глаголах ре-
чемыслительной деятельности). Например: 

…и если б я тебе хотел сказывать о мерских их богах, о При-
апе и Венере, да и о Юпитере, котораго за высшаго почитали (72); 
Подлинно же известие имеем о Пифагоре, что (73); как то о Фар-
незии, Боргии и других таких папежских выбледках читаем (81); 
О  Стефане Яворском и  весьма инаго мнения (109); О  Феофане 
Прокоповиче можно сказать, что Россия едва так ученаго архие-
рея когда имела ль (110).

Прочие случаи употребления антропонимов в позиции допол-
нения связаны с разнообразными предикатами: 

Мы все знали кузнеца, а потом дворянина Никиту Демидова 
(56); Им же бог чрез Моисея закон письменный предал (71); и если 
бы все люди в состоянии Еноху, Ною, Аврааму, Лоту и прот. по-
добные были (71); от Авраама произшедшую (73); надеяся на 
согласнаго с ними князя Ивана Хованскаго (88–89); И как колено 
славенских князей Гостосмыслом пресеклось, взяли к  себе князя 
Рюрика от варяг, или финнов (96) и т. д. 



87

Отдельно выделим конструкцию с  глаголом видеть, который 
может иметь при себе перцептивный объект, выраженный как 
одушевленными, так и неодушевленными именами: как то видим 
Езопа и других многих (73); Противно же тому, видим Михаила 
и Леонтия, первых руских митрополитов, Иева перваго, а по нем 
Филарета патриархов, яко мужей искусных, благочестных и поль-
зу государства более оных разумеющих (99). Глагол видеть в  та-
ких случаях употребляется в значении ‘иметь в качестве примера’ 
и имеет по сути служебную функцию, выступая одним из показа-
телей пояснительной конструкции. В примере ниже эта служебная 
функция подчеркивается сравнительной частицей яко, вводящей 
перечисление: 

Потом видим многих, яко Афонасия и Василия Великих, Гри-
гория Назианзина, Златоустаго, Иеронима, Августина, Григо-
рия папу римскаго и пр., все сии и по них многие филозофию учили 
и языческих филозофов книги читали (80).

К подобным случаям мы вернемся в  разделе, посвященном 
употреблению антропонимов в пояснительных конструкциях.

2.2.2. Позиция определения 
Употребление в  тексте «Разговора» антропонимов в  позиции 

определения количественно сопоставимо с  позицией дополне-
ния — около 60 случаев. В данном разделе мы объединяем атрибу-
тивное употребление антропонимов в форме Р. п. и образованных 
от них притяжательных прилагательных. Родительный принад-
лежности встречается в 1,4 раза чаще, чем притяжательные при-
лагательные, а главное — от значительно большего числа антро-
понимов.

В тексте встретилось 13 притяжательных прилагательных, ко-
торые употреблены в общей сложности 25 раз. Обращает на себя 
внимание высокая частотность прилагательного Христов (9 раз, 
и лишь один раз употреблена форма Р. п. Христа): слова Христо-
вы (60), из словес Христовых (62), пришествие и учение Христово 
(70), по пришествии же Христове (71), до пришествия Христова 
(71), пред пришествием Христовым (77), слова Христовы (79), 
противо точных Христовых слов (80), противу учения и  пове-
ления Христова (97)  — и  суще словеса Христа спасителя (61). 



88

В  последнем примере замена на притяжательное прилагательное 
невозможна, так как имя Христа имеет при себе приложение спа-
сителя. Аналогичный случай в  сочетании по словам Спасителя 
нашего (61), где у существительного есть определение нашего. 

С исключением прилагательного Христов число оставшихся 
притяжательных прилагательных оказывается невелико (причем 
некоторые из них употреблены неоднократно): мнение Лейбницо-
во (54), с душею Адамлею, приклад Диогенов (69), закона Моисеова 
(70), до закона Моисеева (71), учитель Неронов (75), Августовых 
наследников (77), Августова внука (77), Магометова учения (77), 
о библиотеке Птоломеевой (78), смерть Никонова (81), книг Гро-
циевых, Пуфендорфовых и тому подобных (108), до царства Бо-
рисова (125), законы Драконовы (125), законы Солоновы (126 — 
дважды), из законов Солоновых (126). 

Наряду с  притяжательными прилагательными в  «Разговоре» 
трижды употреблены относительные прилагательные, образован-
ные от антропонимов: опровержение Аристотелической филозо-
фии (76), в тех же Моисейских законех (122). Не исключено, что 
подобные примеры отражают сохранявшуюся способность суф-
фикса -ьск- выражать притяжательное значение, присущее ему 
в древнерусскую эпоху (см. Eckhoff  2011: 39–40). В этих двух при-
мерах вместо относительных прилагательных могли бы использо-
ваться притяжательные, на что указывает параллельное употреб-
ление Моисеев (закон) — Моисейские (законы). Следует отметить, 
что притяжательные прилагательные в  целом ряде приведенных 
выше примеров не имеют притяжательного значения и употреб-
лены в  относительном значении. Еще одно относительное при-
лагательное, образованное от антропонима, употреблено в тексте 
Татищева в  качественном значении: мохиовелическими плевелы 
насееннаго сердца (83)4. 

Приведенные примеры интересны тем, что показывают огра-
ниченную сочетаемость притяжательных прилагательных в тексте 
«Разговора»: они появляются в сочетании с группой существитель-
ных, содержащих сему ‘продукт речевой деятельности’ (слово, за-
кон, книга, учение, к ним примыкают мнение, приклад, библиотека), 

4 Прилагательное мохиовелический образовано от имени Никколо 
Макиавелли.



89

и существительных, обозначающих родственные отношения (внук, 
наследники, к ним примыкает учитель. Впрочем, в случае со сло-
вом учитель возможно также влияние со стороны слова учение). 

Абстрактные существительные встречаются редко (смерть, 
царство), и, судя по всему, в  этих случаях с  притяжательными 
прилагательными успешно конкурирует родительный принад-
лежности: приклад правления Августа (77); по восстании ж Лю-
тора  (126). Имя в  Р. п. во всех этих случаях имеет субъектно-
определительное значение. Притяжательные прилагательные 
с объектным значением, возможные в древнерусском языке, в тек-
сте Татищева не встречаются, в этих случаях употребляется только 
существительное в Р. п.: при сотворении Адама (118); по убиении 
Отрепьева (120). 

Из оставшихся примеров употребления родительного принад-
лежности конкуренция с  притяжательным прилагательным воз-
можна лишь в двух случаях: под именем Аскулапия (72), в храме 
Юпитера (126). Однако в первом случае замена на притяжатель-
ное прилагательное невозможна по семантическим причинам: но-
ситель имени выступает не в качестве субъекта обладания именем, 
а в качестве объекта имянаречения. 

В остальных случаях атрибутивное употребление существи-
тельного в  Р. п. не конкурирует с  притяжательным прилагатель-
ным в силу разных причин. 

Чаще всего эта невозможность обусловлена тем, что в форме 
Р. п. стоит именная группа — либо антропоним имеет составной 
характер, либо антропоним имеет при себе определение или при-
ложение (или сразу оба зависимых компонента). Например: в учи-
лище Константина Мудраго (78), по смерти царя Алексея Ми-
хайловича (81), учитель царя Федора Алексеевича (81); по смерти 
царя Феодора Ивановича (84), до воцарения царя Михайла Фео-
доровича (84); слов премудраго Соломона (112), Нумы Помпилия 
на дву таблицах законы (126), из законов цесарей Оттона и Ген-
рика  (127) и  пр. В  последнем случае невозможность замены об-
условлена также тем, что в форме Р. п. выступает перечислитель-
ный ряд. Ср. также: во время Августа и Тиберия (77). 

Еще один случай невозможности замены наблюдается в  тех 
случаях, когда антропоним по происхождению является прила-
гательным (речь идет о  русских фамилиях), например: во время 



90

Шуйскаго (88); Гагарина… коварство и злопредприятие (89), хо-
лоп Пронскаго Боловня (125). 

2.2.3. Позиция обстоятельства
Антропонимы ограниченно употребляются в качестве обстоя-

тельства. Типичным является использование антропонимов в ка-
честве обстоятельства времени. В таких случаях антропоним ме-
тонимически обозначает эпоху, в которую жил носитель имени:

Мы уже отмечали использование имени Христа для обозначе-
ния дат — типичное явление метонимии при сокращении развер-
нутого высказывания (до Христа, от Христа, по Христе и др.): 
Сократ жил пред Христом за 400 лет (75).

В качестве обстоятельства времени встречаются главным об-
разом имена правителей и иных персонажей, наделенных властью, 
и, таким образом, антропоним выступает как обозначение време-
ни правления: 

В России же едины жиды от Владимира II доднесь не терпятся 
(88); что по малой мере при Рюрике письменные законы имели (95); 
которое хотя от царя Иоанна 1-го все государи пресечь прилежали, 
но ни един возможе (101); что до Петра Великаго такого единовласт-
наго правления у нас не бывало (113); И паки, что у нас при патриар-
хах Иосифе, Никоне и других многократно латинские книги зжены 
и люди, читающие оные, наказываны (99); а при Разине черемиса мно-
гую противо бунтовщиков услугу государству показали (87).

Темпоральное значение обстоятельства может подчеркиваться 
словом время в составе оборота: 

а паче во время Августа и Тиберия было (77); однако ж до вре-
мяни короля Генрика IV весьма мало успевал (114); во время его 
императорскаго величества Петра Великаго по усмотрению об-
стоятельств нуждных многие из того Уложенья главы особливыми 
указами и уставами уничтожены (127–128).

К такому употреблению близки случаи, когда антропоним вы-
ступает в атрибутивной (еще точнее — субъектно-атрибутивной) 
функции при девербативе царство: 

Например, до царства Борисова в Руссии крестьянство было 
все вольное (125); В царство Михаила Феодоровича також нечто 



91

пополнено (127); чрез что оных новых законов, особливо в царство 
Феодора II и во время царевны Софии, так умножилось (127). 

Последний пример интересен соположением двух обстоя-
тельств времени с  одинаковым значением, но выраженных по-
разному — применительно к времени царевны Софья невозможно 
употребить слово царство. 

2.3. Антропонимы в пояснительных конструкциях
Одной из особенностей антропонимов в «Разговоре» является 

высокая частотность их употребления в  составе пояснительных 
конструкций, к  числу которых в  данном случае мы относим как 
предикативные, так и непредикативные конструкции. Встречают-
ся два синтаксических показателя пояснительных конструкций — 
сочетание как то и союз яко. Сочетание как то встретилось 15 раз. 
В  составе предикативных конструкций элемент то выполняет 
анафорическую функцию относительно предшествующего фраг-
мента и первоначально занимает позицию прямого дополнения: 

…[римские папы] цесарю на шею ногою становились или у две-
рей босо и без одежды просить прощения принуждали, как то чи-
таем о цесарях Фридерике Барбароссе и Гендрике (80); Да и у нас 
патриархи такую же власть над государи искать не оставили, 
как то Никон с великим вредом государства начал было, за кото-
рое судом духовным чина лишен и в заточение послан (81). 

Однако синтаксическая позиция прямого дополнения место-
имения то ослаблена в  составе предикативной пояснительной 
конструкции, что видно из следующих примеров, где то не может 
быть рассмотрено в  качестве прямого дополнения к  предикату 
в пояснительной части:

Сего ради многие благоразумные государи неусыпно о  распро-
странении наук прилежали, как то видим во Франции Генрик 4 
и Людовик 14, в Англии Генрик 8 и Елизавета, в Гишпании Карл I, 
в Швеции Густав и Крестина (84); И для того о умножении сего по-
лезнаго стана государи прилежно старались, как то царь Алексей 
Михайлович несколько тысяч гусар, рейтар и копейщиков, собран-
ных перво из крестьянства и убожества, по прекращении польской 
войны деревнями пожаловал и в дворянство причел (85). 



92

В составе непредикативных конструкций элемент то оконча-
тельно утрачивает самостоятельную синтаксическую функцию 
и тесно сливается с союзом как — на этой основе образовался со-
временный пояснительный союз как то. В «Разговоре» встретился 
единственный случай непредикативной конструкции, вводимой 
сочетанием как то: 

…видим бо высокаго ума и науки людей невинно тем оклеветан-
ных и проклятию от пап преданных, как то Вергилий епискуп за 
учение, что земля шаровидна, Коперникус за то, что написал зем-
ля около солнца, а месяц около земли ходит, Картезий за опровер-
жение Аристотелической филозофии и за учение, чтоб все сущими 
доказательствы, а не пустыми силлогисмы доводить, Пуфендорф 
за изъяснение естественнаго права (76).

Эта конструкция показывает возможный путь образования не-
предикативных пояснительных конструкций с союзом как то на 
основе предикативных конструкций. 

Реже для введения перечислительных конструкций использу-
ется союз яко. В силу многозначности этого союза его пояснитель-
ная функция выражена неотчетливо, однако в тексте «Разговора» 
встречаются перечислительные ряды антропонимов, вводимых 
этим союзом с пояснительной целью. Например: 

Что же ты оных древних философов афеистами, или безбож-
никами, имянуешь, оное правда, что некоторые древние филозофы 
тако от других имянованы, яко Ксенократ, Диогор, Феодор Кире-
наик, Анаксимандр и другие (74); Сей от многих учителей церков-
ных, яко Тертулиана, Геронима, Августина и пр., похвален (75); 
И ныне многие знающие, что имяна давать нет никакова закона, 
дают своего языка, яко Богдан, Нечай, Любим, Славим, Вера, На-
дежда, Любовь и пр. (98); латинских необходимо нуждных имяну-
емых авторов классических, яко Ливия, Цицерона, Тацита, Флора 
и пр., не читают (108).

Пояснительная (конкретизирующая) функция яко в этих при-
мерах выступает очень отчетливо. В  одном из примеров встре-
чаются оба пояснительных синтаксических показателя — как то 
и яко: 



93

[Что же касается до бунтов, то вы сами можете сказать, что 
никогда никаков бунт от благоразумных людей начина ния не имел, 
но равномерно ересям от коварных плутов с прикрытием лицемер-
наго благочестия начинается, которое, между подлостию разсеяв, 
производят.] Как то у  нас довольно прикладов имеем, что редко 
когда шляхтич в такую мерзость вмешался, но более подлость, яко 
Болотников и  Баловня, холопи, Заруцкой и  Разин, казаки, а  по-
том стрельцы и чернь, все из самой подлости и невежества (84).

Употребление как то и яко в составе пояснительных конструк-
ций различается тем, что яко вводит перечислительный ряд, лишен-
ный предикативных признаков, а как то встречается почти исклю-
чительно в составе предикативных конструкций. Кроме того, как то 
тяготеет к совместному употреблению с глаголом видеть, который, 
возможно, первоначально выступал в качестве предиката конструк-
ции как то видим. В дальнейшем глагол видеть десемантизировался 
и  стал лишним компонентом устойчивого сочетания с  общим по-
яснительным значением, вследствие чего стал заменяться другими 
предикатами в составе предикативной конструкции или опускаться. 
Даже в тех случаях, где используется глагол видеть, он может упо-
требляться с нарушением сочетаемости, что говорит о его частичной 
десемантизации и утрате у него семы перцептивного восприятия: 

Другие же нравоучение людем в фабулах, или баснях, прикладами 
представляли, как то видим Езопа и других многих (73); Святыи 
отцы многие других языков учились, как то видим о Герониме, Еф-
реме Сирине и протчих многих, что разных языков учились (99). 

В первом примере у  глагола видеть оказывается два прямых 
дополнения (то и Езопа), во втором случае он имеет нехарактер-
ную сочетаемость «о + Пр. п.»5.

В целом можно констатировать, что текст «Разговора» отра-
жает тот этап формирования пояснительного союза как то, когда 
элемент то уже перестал быть полноценным элементом предло-
жения, но еще не слился с союзом как, но что указывает тот факт, 
что подавляющее большинство конструкций с сочетанием как то 
являются предикативными. 

5 В Словаре русского языка XVIII века такая сочетаемость не отмеча-
ется. См.: (СлРЯ XVIII 3, 155–156).



94

3. Функции антропонимов в «Разговоре»

«Разговор» Татищева имеет признаки антропонимического тек-
ста, под которым понимается «текст, в  котором преобладают ан-
тропонимы, объединенные в речевые последовательности и соче-
тающиеся с обязательными или факультативными апеллятивными 
компонентами» (Подольская 1988: 34). Широкое введение антропо-
нимов в «Разговор» несет разную функциональную нагрузку. 

3.1. Функционально-стилистическая функция
«Разговор» Татищева имеет признаки научного текста. В свое 

время Г. В. Плеханов отметил, что это произведение содержит «го-
раздо больше, нежели обещает его заглавие. Это чуть ли не целая 
энциклопедия. В нем излагается все миросозерцание этого заме-
чательного человека» (Плеханов 1925: 64). Думается, что сравне-
ние «Разговора» с энциклопедией — это больше чем метафора: он 
действительно имеет некоторые признаки этого типа текстов. Под 
энциклопедией подразумевается «научное справочное пособие по 
всем или отдельным отраслям знания (преимущественно в фор-
ме словаря)», а в переносном смысле «свод, совокупность знаний, 
сведений по какому-л. вопросу» (МАС 4, 762). 

Излагая то или иное знание или мнение, Татищев указывает на 
его источник. В этом случае введение антропонима выполняет ав-
торизирующую функцию, связанную с  реализацией такой черты 
научного стиля, как объективность. Например, в ответе на 13 во-
прос «Из чего человек состоит?» (53) даны четыре различных точки 
зрения — 1) Дицеарха и Гоббса («Гоббезия»), 2) «пифагориков», пла-
тоников, стоиков и г. Маруса, 3) Платона и Парацельса, 4) Святого 
писания. Аналогичным образом в ответе на 14 вопрос «Я вас прошу 
изъяснить мне о душе и ея свойстве, состоянии, месте пребывания 
и как она в тело приходит» (53) также даны четыре разных ответа. 

В таких случаях с  привлечением антропонимов реализуется 
также такая черта научной речи, как некатегоричность изложе-
ния, «которая выражается во взвешенности оценок… как в отно-
шении степени изученности темы, эффективности теории и путей 
решения исследуемых проблем, степени завершенности (“окон-
чательности”) результатов исследования, так и  в  отношении 



95

упоминаемых в работе и цитируемых мнений других авторов-уче-
ных и своих личных» (Кожина 2006: 246). Отметим, что в традици-
ях той эпохи для Татищева не противопоставлены знания, полу-
ченные эмпирически и через откровение. 

3.2. Интегрирующая функция
Важнейшей функцией антропонимов в  «Разговоре» является 

функция интеграции, соединения веры и разума, истории и совре-
менности, различных стран и России, наконец, что очень важно, 
двух разных эпох — допетровской и послепетровской. Произведе-
ние Татищева «пронизано цитатами и ссылками на Библию в та-
кой же степени (если не в большей), в какой он насыщен фактами, 
почерпнутыми из европейской науки, и философскими рассужде-
ниями. <…> Это и делает татищевский “Разговор…” открытым как 
прошлым, прежде всего книжным, учениям, так и  новым фило-
софским и естественно-научным влияниям, делает его, в полном 
смысле этого слова, памятником переходной эпохи от книжности 
к учености» (Киселева 2011: 371). 

Согласно приведенным выше подсчетам, имена Христа и апо-
стола Павла являются наиболее частотными в тексте.

Особенно отчетливо интегрирующая функция проявляется 
в  перечислительных рядах антропонимов, ведь «любое перечис-
ление есть множество», которое характеризуется важным свой-
ством — «гомогенностью элементов» (Калинкин 2009: 71). 

3.3. Риторическая функция
Антропонимы участвуют в  построении аргументации тати-

щевского текста. Можно отметить их использование в двух типах 
аргументации — аргументации к действительности и аргумента-
ции к авторитету. Приведем пример аргументации к действитель-
ности, в котором Татищев показывает, как вслед за римскими папа-
ми русские патриархи пытались подчинить себе светскую власть:

Да и у нас патриархи такую же власть над государи искать не 
оставили, как то Никон с великим вредом государства начал было, 
за которое судом духовным чина лишен и в заточение послан. И хотя 
по смерти царя Алексея Михайловича собеседники его Симеон По-
лоцкий, учитель царя Федора Алексеевича, привел государя на то, 



96

чтоб Никона паки взять на престол и имяновать папою, Иоакима 
же патриарха оставить при том же титуле и еще вместо мит-
рополитов трех патриархов прибавить. Но все оное противо их 
труда смерть Никонова пресекла, а Петр Великий последний путь 
к тому уставом церковным и учреждение Синода запер (81). 

Возможно, такая подробность описания, проявляющаяся в том 
числе в  употреблении многочисленных антропонимов, обязана 
навыкам Татищева как историка. 

В аргументах к авторитету Татищев обращается к словам Хри-
ста, апостолов, примерам святых отцов и  т. д. Обращение к  ав-
торитетам христианской церкви обусловлено двумя причинами. 
Во-первых, для Татищева знание, полученное от церкви, не проти-
вопоставлено научному знанию. Во-вторых, ссылка на авторитет 
связана с жанром разговора, один из участников которого пред-
ставляет старую, допетровскую эпоху и  выражает точку зрения, 
согласно которой вера и научное знание противопоставлены друг 
другу, так как только вера дает истинное знание, ведущее к  спа-
сению души. Для Татищева вера и знание не противопоставлены, 
поэтому, например, он ссылается на то, что многие отцы церкви 
и церковные иерархи были учеными людьми и изучали языческую 
философию. Наиболее яркий пример такого употребления антро-
понимов представлен в ответе на 44 вопрос «Я есче хочу вас спро-
сить, что я от многих духовных и богобоязных людей слыхал, еже 
науки человеку вредительны и пагубны суть» (79), когда звучит це-
лый ряд имен учителей христианской церкви, начиная с апостола 
Павла, изучавших философию:

Святыи же отцы, которых мы наибольшими учителями по 
апостолех почитаем и от них неоцененную пользу спасения при-
обрели, все других языков и многие филозофии научены были, а осо-
бливо св. апостол Павел видимо, что языческую филозофию учил 
или по малой мере их книги читал, зане в его посланиях многие из 
филозовских книг доказательства, истинныи нравоучения на-
ставления и притчины писаны; по нем же Дионисий Ареопагит, 
Игнатий богоносец, Иустин мученик, и Афенагор, Феофил Анти-
охийский, Татиян и другие, которые от самых апостол веру при-
няли, довольно филозофии учены были (80).



97

Наконец отметим еще одну риторическую функцию антропо-
нимов — их участие в фигуре перечисления. «В тексте любого лите-
ратурного жанра перечни, состоящие из собственных имен, не мо-
гут быть случайностью или неоправданным “украшательством”» 
(Калинкин 2009: 70). Одна из функций перечисления антропони-
мов, о которой мы говорили выше, — это функция уравнивания 
и  объединения (интегрирующая). Это связано с  мыслью Татище-
ва об универсальности знания. Однако это не исключает и другой 
функции перечисления — эмоционального воздействия на адреса-
та при помощи этой фигуры. При употреблении антропонимов эта 
функция усиливается, поскольку автор обнаруживает перед адре-
сатом знание большого числа имен незнакомых людей, т. е. прояв-
ляет свое коммуникативное превосходство. 

3.4. Функция приобщения к новой культуре (культурно-иден-
тифицирующая функция)

Эта функция проявляется в  тексте Татищева двояко. Во-
первых, сам факт неймдроппинга указывает на принадлежность 
автора к новой европейской культуре антропоцентрического типа, 
в которой человек становится мерой вещей. Трудно представить 
себе текст с таким анропонимическим квантитативом в допетров-
ской культуре. Отмеченная выше интегрирующая функция антро-
понимов прямо вытекает из антропоцентризма, поскольку связы-
вание друг с другом различных антропонимов производит именно 
автор текста.

Во-вторых, культурно-идентифицирующая функция проявля-
ется в том, что, используя различные группы антропонимов, Тати-
щев обнаруживает знание референтных групп новой культуры и, 
как следствие, приписывает себя к этой культуре. «Называя куль-
турно значимое имя, мы указываем, во-первых, на наше знание его 
культурной значимости, во-вторых, на принадлежность к опреде-
ленной референтной группе, для которой это знание важно» (Ва-
сильева 2018: 98). 

Демонстрируя свою начитанность в  евангельских текстах, 
в  текстах античной культуры и  в  европейских научных и  фило-
софских текстах, свое знание русской, европейской и  античной 
истории, Татищев являет себя человеком новой послепетров-
ской культуры и вместе с тем не обрывает свои связи с культурой 



98

и  историей допетровской Руси. Он неуклонно утверждает важ-
ность учености для правильного поведения человека в обществе. 
Неслучайно, говоря о  раскольниках и  бунтовщиках, Татищев 
акцентирует внимание на их невежестве и на невежестве тех лю-
дей, которых они вовлекли в раскол и бунт, т. е. знание выступает 
в его тексте как этическая категория. Он избегает оценок при опи-
сании Лютера и Кальвина, зато не сдерживает себя при описании 
«папежской веры», считая пап лютыми врагами истины: 

В правоучении Гуго Гроций, а потом Пуфендорф в физике или 
всей филозофии, Картезий в мафематике, а паче острономии Ко-
перник и Галилей, яко же и Браго, несмотря на папежские пресче-
ния и не боясь проклятия его, истинну доказали и так утверди-
ли, что наконец и сами паписты со стыдом принуждены истинну 
оных признать (78–79). 

4. Выводы

Антропонимы в «Разговоре» Татищева являются важным эле-
ментом поэтики и выполняют целый ряд функций, связанных как 
с  выражением главной идеи произведения (важность знания), 
так и с убеждением читателя в ее правильности. Характерно, что 
в сильной текстовой позиции конца произведения Татищев, отво-
дя возможный упрек в отсутствии пользы от его труда, ссылается 
на Соломона, т. е. использует аргументацию к авторитету:

А наконец представляю вам на таковых слова премудраго Со-
ломона: «Не обличай безумнаго, да не возненавидит тя, сказуй 
праведному, и приложит приимати» (Притчи, гл. 9, ст. 9) (132).

Использование многочисленных антропонимов разных тема-
тических групп обнаруживает принадлежность Татищева к новой 
европеизированной культуре. Однако это следствие татищевского 
текста не задается автором, а выявляется при сравнении «Разгово-
ра» с предшествующей литературной традицией.

Вводя в текст большое число антропонимов, Татищев сталкива-
ется с задачей их синтаксической организации. Исследование ма-
териала показывает, что способы введения антропонимов различ-
ны, однако ведущей для них является позиция грамматического



99

субъекта, т. е. сильная позиция в предложении. Отчасти это обу-
словлено семантикой антропонимов, но не в  меньшей степени 
это было вызвано их повышенной смысловой нагрузкой в тексте. 
Отдельного внимания заслуживают перечислительные ряды ант-
ропонимов — в этих случаях от Татищева требовалось проявить 
особое мастерство, ведь «не так просто ввести каталог в  текст» 
(Харченко 2016: 41). Это тем более касается перечисления антро-
понимов. 

Литература

1. Апресян 1974 — Апресян Ю. Д. Лексическая семантика: Синонимиче-
ские средства языка. М., 1974.

2. Бондалетов 1983 — Бондалетов В. Д. Русская ономастика: учеб. посо-
бие для студентов пед. ин-тов по спец. № 2101 «Рус. яз. и лит.». М., 
1983. 

3. Васильева 2018 — Васильева Н. В. Прагматика и поэтика антропони-
мического текста // Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспек-
ты. 2018. № 3 (34). С. 88–102.

4. Золотова и  др. 1998  — Золотова Г. А., Онипенко Н. К., Сидоро-
ва М. Ю. Коммуникативная грамматика русского языка. М., 1998. 

5. Калинкин 2009 — Калинкин В. М. Семантика имен и поэтика их пере-
числений // Логос ономастики. 2009. № 1 (3). С. 70–83.

6. Киселева 2011  — Киселева М. С. Интеллектуальный выбор России 
второй половины XVII — начала XVIII века: от древнерусской книж-
ности к европейской учености. М., 2011.

7. Кожина 2006 — Кожина М. Н. Научный стиль // Стилистический эн-
циклопедический словарь русского языка / под ред. М. Н. Кожиной. 
2-е изд., испр. и доп. М., 2006. С. 242–248.

8. МАС 4 — Словарь русского языка: в 4 т. Изд. 3-е, стереотип. Т. 4. С — 
Я. М., 1988. 

9. Плеханов 1925  — Плеханов Г. В. Движение русской общественной 
мысли после петровской реформы // Плеханов Г. В. Сочинения. Т. 21. 
М.; Л., 1925. 

10. Подольская 1988  — Подольская Н. В. Словарь русской ономастиче-
ской терминологии. 2-е изд., перераб. и доп. М., 1988.

11. САР 2 — Словарь Академии Российской. Ч. 2. От Г до З. СПб., 1790. 
12. СлРЯ XVIII 3 — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 3. Вѣк — 

Воздувать. Л., 1987. 
13. СлРЯ XVIII 9 — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 9. Из — Ка-

ста. СПб., 1997. 



14. Татищев 1979 — Татищев В. Н. Разговор дву приятелей о пользе на-
уки и училищах (1733) // Татищев В. Н. Избранные произведения. Л., 
1979. С. 51–132. 

15. Филин 1957 — Филин Ф. П. О лексико-семантических группах слов // 
Езиковедски исследования в чест на акад. Стефан Младенов. София, 
1957. С. 523–538. 

16. Харченко 2016  — Харченко В. К. Перечни, списки, каталоги в  худо-
жественном тексте // Теория языка и межкультурная коммуникация. 
2016. № 3 (22). С. 36–43. 

17. Eckhoff  2011  — Eckhoff  H. M. Old Russian possessive constructions. 
A Construction Grammar approach. Berlin, Boston, 2011.



II

ИМЯ И ЖАНР 

В ЛИТЕРАТУРЕ 

РУССКОГО 

КЛАССИЦИЗМА





103

Е. М. Матвеев

АНТРОПОНИМЫ 
В РУССКОЙ ТОРЖЕСТВЕННОЙ ОДЕ XVIII ВЕКА

1

Предметом настоящей статьи являются антропонимы в  тор-
жественных одах русских поэтов XVIII века. Под антропонимом 
в данном исследовании понимаются:

1) собственно антропонимы в  узком смысле (антропоним  — 
«любое собственное имя, которое может иметь человек» (Подоль-
ская 1978: 30));

2) мифоантропонимы как частный случай мифонима (мифоло-
гическое имя (мифоним) — «имя вымышленного объекта любой 
сферы ономастического пространства в  мифах и  сказках, в  том 
числе мифоантропоним, мифотопоним, мифозооним, мифофито-
ним, мифоперсоним, а также теоним» (Подольская 1978: 125));

3) теонимы (теоним  — «собственное имя божества в  любом 
пантеоне» (Подольская 1978: 131)).

Причиной такого широкого понимания термина «антропоним» 
является то обстоятельство, что важной отличительной особен-
ностью русской торжественной оды было объединение реальной 
и нереальной ономастики. Примеров такого объединения множе-
ство. Ломоносов в «Оде на день восшествия на престол Елисаветы 
Петровны 1747 года» пишет: «В полях кровавых Марс страшился, / 
Свой мечь в Петровых зря руках, / И с трепетом Нептун чюдил-
ся, / Взирая на Российский флаг» (Ломоносов 2011: 8, 1801). Марс 

1 Далее ссылки на издание (Ломоносов 2011) оформляются в  тексте 
статьи сокращенно: первая цифра в скобках обозначает том, вторая стра-
ницу.



104

и  Нептун оказываются такими же героями ломоносовской оды, 
каким является император Петр I2. Так же антропоморфно изобра-
жается в одах и христианский Бог. Например, в «Оде на прибытие 
Елисаветы Петровны из Москвы в  Санктпетербург 1742 года по 
коронации» Бог разговаривает с  императрицей: «Благословенна 
вечно буди, — / Вещает Ветхий деньми к Ней, — / И все твои с то-
бою люди, / Что вверил власти я Твоей. / Твои любезные доброты / 
Влекут к себе Мои щедроты. / Я в гневе Россам был Творец, / Но 
ныне паки им Отец: / Души Твоей кротчайшей сила / Мой гнев на 
кротость преложила» (8, 77).

Ломоносовский одический тезаурус имен был описан 
Т. Е. Абрамзон в  специальном исследовании (Абрамзон 2004). 
Нами были описаны антропонимы в торжественных одах А. П. Су-
марокова, М. М. Хераскова и  В. П. Петрова. Имена собственные 
были разделены на следующие условные группы: 1. Античные ми-
фологические имена. 2. Библейские имена. 3. Наименования хри-
стианского Бога. 4. Исторические имена. 5. Прочие имена. Стати-
стические подсчеты велись с учетом следующих принципов:

1. Отдельно учитывалось три показателя: количество персона-
жей, количество различных имен, количество употреблений имен 
в анализируемом материале.

2. При подсчете количества имен отдельно учитывались все ва-
рианты именования того или иного персонажа, например: Амфи-
трида / Амфитрита, Алцид / Алкид / Иракл, Марс / Градив.

3. При подсчете количества имен омонимы не разграничива-
лись, например, Екатерина (Екатерина I и Екатерина II), Елиза-
вета (Елизавета Алексеевна и Елизавета Петровна), Константин 
(Константин Великий и Константин Павлович) в каждом случае 
учитывались как одно имя (но как разные персонажи).

4. Персонажи греческой и римской мифологии разграничива-
лись как разные персонажи, например, Афина и Минерва, Геракл 
и Геркулес.

2 С другой стороны, образы Марса и Нептуна можно квалифициро-
вать как аллегории. Такая двойственность интерпретации является не-
отъемлемой чертой мифа как вида поэтического иносказания, при ко-
тором некая общая идея мыслится в виде живого существа (Лосев 1995: 
174). О семантике мифологических имен в русской литературе XVIII века 
см., в частности: (Войнова 1977).



105

5. Для таких именований, как муза, нимфа, аквилон, зефир, бо-
рей, грация и др., фиксировались все случаи употребления — без 
учета степени апеллятивации и орфографического облика (маю-
скульного и минускульного написания).

6. Формы отыменных притяжательных прилагательных учте-
ны в  статистике соответствующих им антропонимов (например, 
прилагательное «Зевесов» отражено в  статистике антропонима 
«Зевес»).

Общие статистические данные по антропонимам в  торже-
ственных одах М. В. Ломоносова, А. П. Сумарокова, М. М. Хера-
скова и В. П. Петрова представлены ниже в таблице, перечни пер-
сонажей и имен — в приложении к статье.

Группы персонажей /
антропонимов

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Имена антич-
ных мифологи-
ческих персо-
нажей

количество пер-
сонажей

34 50 18 38

количество имен 38 51 18 40

количество упо-
треблений имен

106 182 71 139

Имена библей-
ских персона-
жей

количество пер-
сонажей

10 4 7 6

количество имен 10 4 8 6

количество упо-
треблений имен

13 7 11 7

Наименования 
христианского 
Бога

количество имен 23 21 10 15

количество упо-
треблений имен

87 106 55 73

Имена истори-
ческих персо-
нажей

количество пер-
сонажей

40 56 18 61

количество имен 38 60 18 61

количество упо-
треблений имен

278 313 169 231

Прочее количество пер-
сонажей

3 1 1 3

количество имен 3 1 2 5

количество упо-
треблений имен

3 2 3 10



106

Прокомментируем данные.
1. Наибольшее число античных персонажей и имен встречаем 

в одической поэзии А. П. Сумарокова. Видно, что в русской оди-
ческой поэзии XVIII века формировался устойчивый тезаурус 
античных имен. Из 81 попавшего в  нашу базу данных мифоло-
гического персонажа 29 встречаются более чем у  одного автора. 
Это Аврора, Аквилон, Амфион, Амфитрида, Аполлон, Астрея, Ат-
лант, Афина, Ахилл, Беллона, Борей, Венера, Геракл, Геркулес, Ги-
гант, Диана, Зевс, Зефир, Марс, Минерва, Муза, Нептун, Нимфа, 
Орфей, Плутон, Тифий, Тритон, Фаэтонт, Ясон (см. приложение, 
табл. 1). Прослеживаются определенные закономерности в имено-
вании античных персонажей в одической поэзии: так, например, 
Афина обычно именуется эпитетом Паллада, а  Аполлон  — чаще 
всего эпитетом Феб, Зевес используется значительно чаще, чем Зевс 
и т. д. (см. приложение, табл. 5).

2. Корпус библейских персонажей существенно меньше. Макси-
мальное их число — в одической поэзии М. В. Ломоносова. У не-
скольких авторов встречаются Агарь, Иисус Навин, Иисус Христос, 
Моисей, Самсон, Соломон. Как видно, абсолютное большинство 
имен ветхозаветные и относящиеся к числу прецедентных, одна-
ко встречаются также имена редкие: например, Нимврод у Ломо-
носова в оде «Первые трофеи Его Величества Иоанна III», Девора 
и Вельфегор в Хотинской оде Петрова (см. приложение, табл. 2, 6).

3. Наиболее обширный корпус исторических имен в одической 
поэзии в целом количественно соотносим с корпусом имен антич-
ных (наибольшее расхождение наблюдается у Петрова, у которого 
исторических персонажей примерно на треть больше, чем антич-
ных). Наиболее популярных персонажей (которые встречаются 
у разных авторов) можно разделить на несколько групп: 

а) персонажи античной истории (Александр Македонский, Го-
мер, Квинт Курций Руф, Константин I Великий, Пиндар, Платон, 
Гай Юлий Цезарь),

б) персонажи древнерусской истории (Дмитрий Донской, Ма-
май, Святослав Игоревич),

в) русские цари, императоры и  члены императорской семьи 
(Александр I, Анна Иоанновна, Екатерина I, Екатерина II, Елиза-
вета Алексеевна, Елизавета Петровна, Мария Федоровна, Михаил 



107

Федорович, Наталия Алексеевна (жена Павла I), Павел I, Петр I, 
Петр III),

г) правители других стран (Карл XII, Мустафа III, Фридрих II 
Великий),

д) российские государственные деятели и  полководцы 
(Б. К. Миних, Г. А. Потемкин, П. А. Румянцев),

е) ученые (Ньютон).
При анализе корпуса исторических имен выявляются индиви-

дуальные предпочтения отдельных одописцев. Так, например, вид-
но, что в одах Петрова отсутствует пласт древнерусской культуры, 
представленный у  Ломоносова именами древнерусских князей 
и старейшин; у Петрова шире, чем у других поэтов, представлены 
группы имен восточных государственных деятелей и т. д. (см. при-
ложение, табл. 3, 7).

4. В группу «Прочие» попали следующие персонажи: Имарме-
на (олицетворение рока, образ восходит к учению гностиков), Ма-
гомет (пророк в  исламе), Осирис (древнеегипетский бог), Перун 
(единственный в  одах персонаж славянского пантеона) и  Семи-
рамида (в аккадской и древнеармянской мифологиях легендарная 
царица Ассирии).

5. Отдельно описывались наименования христианского Бога, 
который в  торжественных одах является активным действую-
щим лицом. Именования эти отличаются разнообразием; наибо-
лее разнообразны они в  одах Ломоносова, у  которого встречаем 
23 варианта наименования Бога, включая перифрастические: Бог, 
Бог Великий, Бог мира, Божество, Ветхий деньми, Всевышний, Все-
держитель, Всесильный, Вышний, Вышний Бог, Господь, Гремящий 
над нами, Зиждитель, Зиждитель мира, Зиждитель небес и веков, 
Обладатель Твари, Отец, Правитель Царей и  Царств земных, 
Предвечный, Содетель, Создатель, Творец, Царь небес. Наиболее 
популярными (встречающимися у нескольких авторов) являются 
наименования Бог, Бог Великий, Божество, Всевышний, Вышний, 
Господь, Содетель, Создатель, Творец.



108

2

В торжественной оде XVIII века особенно ярко ощутимо функ-
ционирование антропонимов в  качестве формульных элементов 
поэтических произведений эпохи «готового слова».3 Рассмотрим 
«антропонимическую формульность» в русской поэзии XVIII века 
на материале античных мифологических имен в одах Ломоносова 
и Петрова.4 

Начнем с простого примера традиционной поэтической анто-
номазии у Ломоносова — использования имени Геркулес в значе-
нии ‘богатырь, воин’:

Там вкруг облег Дракон ужасный,
Места святы, места прекрасны
И к облакам сто глав вознес!
Весь свет чудовища страшится,
Един лишь смело устремиться
Российский может Геркулес.
Един сто острых жал притупит
И множеством низвержет ран,
Един на сто голов наступит,
Восставит вольность многих стран.

(М. В. Ломоносов «Ода на рождение Павла 
Петровича сентября 20 1754 года»; 8, 506)

Аналогичный пример встречаем в оде Петрова:

Вал взят; полночны Геркулесы
Перунных с местию десниц

3 О  формульности русской торжественной оды писали многие ис-
следователи, которые обращались к  анализу этого жанра: О. Покоти-
лова, Е. Гречищева, В. Дороватовская, И. И. Солосин, Г. А. Гуковский, 
Л. В. Пумпянский, И. З. Серман, Е. А. Погосян, Н. Ю. Алексеева, К. Ф. Та-
рановский, М. Л. Гаспаров, М. И. Шапир и др. Ср. также любопытное но-
вейшее стиховедческое исследование: (Tverianovich 2019).

4 Настоящий раздел статьи впервые опубликован: (Матвеев 2019: 
76–88).



109

Спускаются через утесы
На новых ужасы бойниц

(В. П. Петров «На взятие Измаила декабря 
11 дня 1790 года»; Петров 2016: 1895)

Обратим внимание на контекст, в котором использовано имя 
у Ломоносова и у Петрова. 16 строфа ломоносовской «Оды на рож-
дение Павла Петровича сентября 20 1754 года» посвящена Турции, 
которую Ломоносов считал наиболее опасным соседом России 
(8, 944). У  Петрова имя Геркулес также появляется в  антитурец-
кой оде — после покорения Измаила (по условиям Ясского мира) 
была установлена русско-турецкая граница по реке Днестр и все 
северное Причерноморье закрепилось за Россией. Таким образом, 
в оде Петрова как бы явлено исполнение ломоносовского «проро-
чества», и включение Петровым в свою оду «ломоносовской» ан-
тономазии (правда, с небольшим изменением — с превращением 
единственного числа во множественное) кажется не случайным.

Частым в  русской одической поэзии было использование по 
отношению к российским императрицам имен античных богинь. 
Здесь также наблюдается преемственность Петрова по отноше-
нию к Ломоносову. Так, имя богини Афины, которая в одической 
поэзии Ломоносова и Петрова именуется только эпитетом Палла-
да, использовалось в поэзии Ломоносова сначала по отношению 
к  императрице Елизавете, а  затем по отношению к  императрице 
Екатерине: 

Великая Елисавет
Дела Петровы совершает
И глубине повелевает
В средину недр земных вступить!
От гласа Росския Паллады
Подвиглись сильныя громады
Врата пучине отворить!

(М. В. Ломоносов «Ода на день восшествия на 
престол Елисаветы Петровны ноября 25 дня 
1752 года»; 8, 451)

5 Далее ссылки на издание (Петров 2016) оформляются в тексте ста-
тьи сокращенно: цифра в скобках обозначает страницу.



110

Россия оком умиленным
И сердцем, в счастье услажденным,
Какой в восторге кажет вид!
Взирая, как на нежны Крины,
В объятиях Екатерины
Младому Павлу говорит:

«О ты, цветущая отрада,
О верность чаяний моих!
Тебя родила мне Паллада
Для продолженья дней златых…».

(М. В. Ломоносов «Ода Екатерине 
Алексеевне в новый 1764 год»; 8, 726)

Петров использует то же наименование по отношению к Екате-
рине, причем снова мы видим легкое варьирование: Росския Пал-
лады у него превращается в российския Паллады:

И возгласит твои <Потемкина — Е. М.> доброты,
Душевных многих блеск даров,
Жар к вере, к воинству щедроты;
К пришельцам, сиротам покров,
Гремящия войны науку,
Рожденную к победам руку,
Броню твою, твой щит, твой меч;
Дары российския Паллады,
Чтобы тебе пленити грады
И под ярем всех варвар влечь.

(В. П. Петров «На взятье Очакова декабря 
6 дня 1788 года»; 167)

Еще один пример заимствования антономазии вместе с окру-
жающими имя словами — это использование имени Минерва:

Науки, ныне торжествуйте:
Взошла Минерва на Престол.
Пермесски воды, ликовствуйте,
Шумя крутитесь в злачный дол.

(М. В. Ломоносов «Ода торже-
ственная Екатерине Алексеевне 
на ея восшествие на всероссий-
ский императорский престол 
июня 28 дня 1762 года»; 8, 709)

Востань, Платон, и посмотри, —
У нас Минерва на престоле;
Ея покорствуем мы воле;
Ей ставим с верой олтари.

(В. П. Петров «На сочинение но-
вого Уложения»; 38)



111

Видно, что Петров не ограничивается заимствованием только 
одного имени — заимствуется целый словесный комплекс, причем 
снова имеет место определенное варьирование.

Следующий пример также демонстрирует заимствование вме-
сте с именем определенного композиционного целого. Приведем 
два фрагмента, в каждом из которых встречается имя Зевес:

Что, дым и пепел отрыгая,
Мрачил вселенну, Енцелад
Ревет, под Етною рыдая,
И телом наполняет ад;
Зевесовым пронзен ударом,
В отчаяньи трясется яром,
Не может тяготу поднять,
Великою покрыт горою,
Без пользы движется под тою
И тщетно силится восстать, —
Так варварство Твоим Перуном
Уже повержено лежит…

(М. В. Ломоносов «Ода, в  которой 
Ея Величеству благодарение от со-
чинителя приносится за оказанную 
ему высочайшую милость в  Сар-
ском селе августа 27 дня 1750 года»; 
8, 265–266)

Уж скован Крым; Бендеры срыты,
Печальной черностью покрыты,
Лежат, как в пепл сожженный сруб,
Как посреди несчастна леса
Пожранный молнией Зевеса
Без листия и ветвий дуб!

(В. П. Петров «На заключение 
с  Оттоманскою Портою мира»; 
76)

В ломоносовской оде присутствует уподобление: подобно тому, 
как Энцелад, один из гигантов, сын Тартара и Геи, погибал от Зев-
са, — так же гибнет варварство благодаря усилиям императрицы 
Елизаветы (Лономосов был принят императрицей в Царском Селе 
и беседовал с ней о развитии науки в России (8, 885)).

Петров в оде «На заключение с Оттоманскою Портою мира» за-
имствует у Ломоносова сразу несколько элементов: 

а) имя Зевес в составе развернутого сравнения; 
б) грамматическое клише (Зевесовым пронзен ударом / Пожран-

ный молнией Зевеса; у Ломоносова: творительный инструменталь-
ный + причастие + притяжательное прилагательное, у  Петрова: 
причастие + творительный инструментальный + родительный 
принадлежности, который в  грамматическом смысле эквивален-
тен притяжательному прилагательному);



112

в) словесное окружение (пепел / пепл).
В некоторых случаях заимствования, включающие антро-

поним, могут захватывать различные стиховые уровни текста, 
в частности рифменный. Приведем пример:

Там Мемель, в виде Фаетонта
Стремглав летя, Нимф прослезил,
В янтарнаго заливах понта
Мечтанье в правду претворил. 

(М. В. Ломоносов «Ода Елиса-
вете Петровне на торжествен-
ный праздник тезоименитства 
сентяб ря 5 дня 1759 года и  на 
преславныя победы, одержанныя 
над королем прусским нынешня-
го 1759 года»; 8, 589)

Уа!.. упали Фаетонты
Стремнистых с высоты оград!
Не в мягки, им подстланны, понты,
Стремглав упали в черный ад! 

(В. П. Петров «На взятье Очакова 
декабря 6 дня 1788 года»; 160)

В оде Петрова обнаруживается редкая узнаваемая ломоно-
совская рифма: Фаэтонт рифмуется с  понтом. Но заимство-
вания рифмой, как видно, не ограничиваются. Петров, вероят-
но, сначала использует прием расподобления, заменяя звучное 
ломоносовское слово стремглав на сходное, но все же иное,  — 
стремнистых (это слово в  поэзии Ломоносова не встречает-
ся). О  том, насколько ему было важно начать вторую стро-
ку с  этого энергичного звукосочетания стр свидетельствует 
инверсия (упали Фаетонты / Стремнистых с  высоты оград!). 
Но в  четвертой строке автор все же копирует и  ломоносов-
ское слово: дополнительно к  стреминистых появляется еще 
и стремглав.

Заимствования вместе с антропонимом не ограничиваются за-
имствованиями лексическими или паронимическими  — в  неко-
торых случаях заимствуются, говоря терминами ломоносовской 
«Риторики», «первые идеи», которые могут распространяться 
различными «вторичными» и  «третичными» идеями (7, 87). На-
пример, упоминание Плутона, бога подземного царства, влечет за 
собой у  обоих одописцев идею скрытых в  земных недрах драго-
ценностей:



113

И се Минерва ударяет
В верьхи Рифейски копием, 
Сребро и злато истекает
Во всем наследии Твоем.
Плутон в расселинах мятется,
Что Россам в руки предается
Драгой его металл из гор,
Которой там натура скрыла;
От блеску дневнаго светила
Он мрачный отвращает взор.

(М. В. Ломоносов «Ода на день 
восшествия на Всероссийский 
престол Ея Величества Госуда-
рыни Императрицы Елисаветы 
Петровны 1747 года»; 8, 185)

Отверз Плутон сокровищ недра,
Подземный свет вдруг выник весь;
Натура что родит всещедра,
Красот ее предстала смесь.
Сафиры, адаманты блещут,
Рубин с смарагдом искры мещут
И поражают взор очей.
Низвед зеницы, Феб дивится,
Что в зеркалах несчетных зрится,
И умножает свет лучей.

(В. П. Петров «На карусель»; 25)

Кроме этого, Плутон в  обоих фрагментах противопоставлен 
дневному свету, солнцу. При этом если у Ломоносова используется 
традиционная перифраза («дневное светило»), то у Петрова солн-
це персонифицировано в образе Феба.

В одических текстах Петрова встречаются случаи, когда он за-
имствует у Ломоносова целый блок из имен собственных (вклю-
чающий два или три имени). Приведем один из таких примеров:

Прострешь Свои державны длани
Ко Вышнему за нас в церквах,
Покажешь мечь и страх в день брани,
Подобно, как Твой Дед в полках.
<…>
Под инну Трою вновь приступит
Российский храбрый Ахиллес,
Продерсский мечь врагов притупит,
Хвалой взойдет к верьху небес.

(М. В. Ломоносов «Ода на день те-
зоименитства великого князя Пе-
тра Феодоровича 1743 года»; 8, 97)

Коль многи в честь ему лилеи
Несет приветственна весна:
Толики стяжет он трофеи;
Ему вся Азия тесна.
Как молнию, свой меч иссунет,
Как буря, в Юг от Норда дунет.
Вселенна, новых жди чудес!
Не в Стиг волшебно погруженный,
Броней небесной обложенный
Родился новый Ахиллес.

Не Трою рушити назначен;
Но гордых варвар победить;
И град, кой греками утрачен,
От гнусна плена свободить…

(В. П. Петров «На всевожделен-
ное рождение великого князя 
Константина Павловича 1779 года 
апреля»; 133)



114

В этих фрагментах видно, что Петров заимствует у Ломоносо-
ва комбинацию «антропоним + топоним» (Ахиллес + Троя). Кроме 
того, антропоним (Ахиллес), использованный в функции антоно-
мазии, входит в  ритмическое клише (Российский храбрый Ахил-
лес — Родился новый Ахиллес). Представляется важным, что здесь, 
как и в первом рассмотренном примере (с именем Геркулес), по-
вторы имен собственных корреспондируют с  определенным по-
вторением сюжета. У Ломоносова идет речь об объявлении Петра 
Федоровича наследником российского престола и об угрозе нача-
ла войны со Швецией — в начале 1743 года Швеция, ведя мирные 
переговоры, была занята и военными приготовлениями; в Петер-
бурге обсуждался вопрос о возобновлении военных действий (8, 
820). Ода Петрова посвящена рождению князя Константина Пав-
ловича, которому, как известно, Екатериной было предначертано 
вернуть Константинополь. Таким образом, в двух одах есть общий 
сюжетный элемент: появляется наследник (великий князь), с име-
нем которого связаны надежды на военные победы.

В следующем примере имя Ахиллеса оказывается рядом с име-
нем Гомера: 

Хотяб Гомер, стихом парящий,
Что древних Еллин мочь хвалил,
Ахилл в бою как огнь палящий
Искусством чьем описан был,
Моих увидел дней изрядство,
На Пинд взойтиб нашол препятство;
Бессловен был егоб язык
К хвале Твоих доброт прехвальных
И к славе, что в пределах дальных
Гремит, коль разум Твой велик.

(М. В. Ломоносов «Ода, которую 
в торжественный праздник высо-
каго рождения Иоанна Третияго 
1741 года августа 12 дня веселя-
щаяся Россия произносит»; 8, 38)

Не тяжек праздных слов примесом,
Красот во слоге он пример;
Когда б он не был Ахиллесом,
Всемерно был бы он Гомер.

(В. П. Петров «Его светлости кня-
зю Григорью Александровичу По-
темкину»; 136)

Оба имени использованы в риторически осложненном контек-
сте. У  Ломоносова изображается гипотетическая ситуация: если 
бы Гомер, описавший Ахилла, увидел совершенства опекающей 
малолетнего императора Анны Леопольдовны, то «бессловен был 



115

егоб язык»6. У  Петрова вслед за Ломоносовым появляется пара 
Ахиллес  — Гомер, это тоже риторически осложненный контекст, 
но тип риторического осложнения иной: это антономазия. Петров 
говорит следующее: если бы Потемкин не был Ахиллесом (‘воена-
чальником’), он непременно был бы Гомером (‘поэтом’).

При сопоставлении од Ломоносова и Петрова обнаруживается 
также любопытный случай повтора группы имен с использовани-
ем вариантов имени:

На полночь кажет Урания:
«Се здесь, сквозь холмы льдов,
сквозь град
Руно златое взять Россия
Денницы достигает врат;
Язоны, Тифисы, Алкиды,
В Российской волю Амфитриды
Отдавшись, как в способной ветр,
Препятства, страхи презирают
И счастьем Павловым кончают,
Чево желал великий Петр.

(М. В. Ломоносов «Ода Екатерине 
Алексеевне, в новый 1764 год»; 8, 
725)

Вдаль Тифис путь отважный правит;
Князей на край безвестный ставит:
Коль легок их на берег скок! <…>

Ираклы новы и Язоны,
Хвал вечных ищущи руна,
Се борют тяжкие препоны;
Их труд зрят солнце и луна.

(В. П. Петров «На присоедине-
ние польских областей к  Рос-
сии»; 222)

6 Отметим, кстати, что подобный риторический ход, связанный с путеше-
ствием героев ломоносовской поэзии из XVIII века в античность и обратно, 
еще как минимум один раз использовался Ломоносовым — в «Надписи на 
конное, литое из меди изображение Елисаветы Петровны в амазонском убо-
ре», созданной в 50-е годы: Увидев Аполлон в меди изображенный / Богини 
Росския великолепный вид / И бодростью того металл одушевленный / Со 
тщанием спешил к нему с Парнасских гор. / Промолвил восхищен к строите-
лю перунов: / Стоял бы и по днесь мой город и Нептунов, / Когда бы защищать 
Приямов скиптр и трон / Пришла подобна сей Царица Амазон. / И тщетнаб 
вся была коварных Греков сила; / Елисаветаб их в один час низложила. («Над-
пись на конное, литое из меди изображение Елисаветы Петровны в амазон-
ском уборе»; 8, 578). Несмотря на чудовищные инверсии, главная мысль этого 
текста понятна: если бы Трою защищала Елизавета или царица Амазон, по-
добная ей, то «тщетнаб вся была коварных Греков сила». Ср. речь Пентесилеи, 
увидевшей «русских амазонок», в оде Петрова «На карусель» (1782): «…Цвела 
б поныне Троя, / Прервав молчание, рекла, — / Когда б, сего прекрасна строя / 
Я вождь, ей в помощь притекла. / От рук бы наших пали греки, / И я б, сгустив 
их кровью реки, / Во лучших лаврах умерла» (27).



116

Видно, что в одах в функции антономазии использованы имена 
трех героев: Язона, Тифиса и Геракла. Приведенная строфа из ломо-
носовской оды посвящена Северной морской экспедиции; под зла-
тым руном, которое получает Россия у врат Денницы, подразумева-
ется доход от торговли с дальневосточными странами (8, 1061–1062). 
У Петрова речь идет о присоединении к России части Польши после 
второго ее раздела (1793). Таким образом, повторы имен снова сопро-
вождаются общим сюжетным наполнением фрагментов: в обеих одах 
речь идет о некоем географическом движении (у Ломоносова — на 
восток, у Петрова — на запад). Однако имена героев не повторяются 
Петровым буквально: ломоносовские Алкиды заменены на Ираклов.

Отметим, что стремление к варьированию наименований при 
заимствованиях встречается у Петрова не только по отношению 
к  античным мифологическим именам. Подобные же примеры 
можно обнаружить, рассматривая другую группу имен  — наи-
менования христианского Бога. Рассмотрим уже цитированный 
фрагмент ломоносовской «Оды на прибытие Елисаветы Петровны 
из Москвы в Санктпетербург 1742 г. по коронации», в котором Бог 
разговаривает с Елизаветой. Этот фрагмент послужил импульсом 
для сходного фрагмента Хотинской оды Петрова:

Благословенна вечно буди, — 
Вещает Ветхий деньми к Ней, —
И все твои с Тобою люди,
Что вверил власти Я Твоей.
Твои любезныя доброты
Влекут к себе Мои щедроты.
Я в гневе Россам был Творец,
Но ныне паки им Отец:
Души Твоей кротчайшей сила
Мой гнев на кротость преложила.
<…>
Претящим оком Вседержитель
Воззрев на полк вечерний рек:
О дерсский мира нарушитель,
Ты мечь против Меня извлек.
Я правлю солнце, землю, море,
Кто может стать со мною в споре?
Моя десница мещет гром,
Я в пропасть сверг за грех Содом,
Я небо мраком покрываю;
Я Сам Россию защищаю.

(М. В. Ломоносов «Ода на при-
бытие Елисаветы Петровны 
из Москвы в  Санктпетербург 
1742 г. по коронации»; 8, 77–79)

Но прелагаяй море в сушу
Вещает Сильный от Небес:
«Я скиптр дарю, Я царства рушу;
Вся тварь полна моих чудес.
Герой среди побед преткнется,
Кто к брани без Меня прострется.
Я областям предел нарек,
Судьбы Мои хранятся ввек.
Кому исследна их пучина?
Мой Кир, моя Екатерина!

Восстани днесь, восстань, Девора,
Преступны грады разори;
Теки, низвергни Вельфегора,
Мои воздвигни олтари.
От ига Мой народ избави,
Судей над царствами постави 
Вселенной возврати покой;
Не бойся, Я — защитник твой.
Моей десницей чудотворной
Казнен египтянин упорной».

(В. П. Петров «На взятие Хо-
тина»; 50–51)



117

Фрагменты обладают значительным сходством, однако сло-
весные переклички между двумя одами ограничиваются началом 
и концом. Во второй строке повторяется слово вещает, в послед-
них строках повторяется словосочетание моя десница и  присут-
ствует корневой повтор (защищаю — защитник). Самое заметное 
отличие — в именовании Бога: у Ломоносова это перифраза Вет-
хий деньми, которую мы только что рассматривали, у Петрова — 
эпитет Сильный. Сильный  — это один из библейских эпитетов 
Бога, он обнаруживается, например, в Евангелии от Луки в словах, 
произнесенных девой Марией после Благовещения: «Яко сотвори 
Мне величие Сильный, и свято имя Его» (Лк 1:49). Таким образом, 
Петров, вероятно, руководствуясь необходимостью расподобле-
ния, заменяет одно наименование на другое. Также видно, что 
Пет ров усиливает ветхозаветный колорит оды, используя в  ней 
редкие библейские антропонимы (Девора, Вельфегор).

Анализ формульных элементов одической поэзии Ломоносова 
и Петрова, включающих антропонимы, позволяет на новом матери-
але показать специфику блочного одического мышления, при кото-
ром, как писала Н. Ю. Алексеева, «использование одного элемента 
блока предполагает следующие элементы» (Алексеева 2005: 296). 
Наш материал не только свидетельствует о формульной зависимо-
сти од Петрова от од Ломоносова,7 но и проясняет одну из основных 
стратегий В. П. Петрова, которую он использовал при переработке 
од Ломоносова. Эту стратегию можно называть «уподобление с од-
новременным расподоблением». Петров часто заимствует имена, 
как и другие структуры, в составе готовых композиционных бло-
ков, но никогда не заимствует их буквально, обычно подбирая ва-
риант наименования, варьируя состав словесного окружения име-
ни (апеллятивный конвой), меняя тип риторического осложнения 
контекста и т. д. Из рассмотрения примеров становится очевидным, 
что заимствования Петровым антропонимов из торжественных од 
Ломоносова представляют собой лишь один из «этажей» большой 
системы многоуровневых заимствований, охватывающих фонети-
ческий, лексический, грамматический, стиховой и сюжетно-ассоци-
ативный уровни поэтических произведений. 

7 О словесных и ритмико-синтаксических формулах в поэзии Петро-
ва, восходящих к одической поэзии Ломоносова, см.: (Матвеев 2018).



118

3

Проанализированные выше примеры демонстрируют, что 
антропонимическая формульность в  русской одической поэзии 
XVIII века нередко связана с  устойчивыми употреблениями ан-
тропонимов в переносном значении. Рассмотрим основные фор-
мы семантических переосмыслений личных имен в одической по-
эзии В. К. Тредиаковского, М. В. Ломоносова, А. П. Сумарокова, 
В. П. Петрова и М. М. Хераскова.8 Несколько схематизируя доста-
точно разнородный материал, можно выделить в нем семь основ-
ных типов семантических преобразований.

1. Антропоним вместо нарицательного существительного

Антономазия является весьма продуктивным приемом русской 
оды. Антономазия описана Ломоносовым в «Кратком руководстве 
к красноречию» в числе одного из «тропов речений»: «Антонома-
зия есть взаимная перемена имен собственных и нарицательных, 
что бывает, 1) когда употребляется имя собственное вместо на-
рицательного, например: Сампсон или Геркулес вместо сильного, 
Крез вместо богатого, Цицерон вместо красноречивого; 2) нари-
цательное вместо собственного: Апостол пишет, то есть Павел; 
стихотворец говорит, то есть Виргилий; 3) когда предки или ос-
нователи полагаются вместо потомков, напр.: Славен вместо сла-
вян, Иуда вместо еврейского народа; 4) имя отечественное вместо 
собственного: арпинянин вместо Цицерона, троянин вместо Енея; 
5) стихотворцы нередко полагают свое собственное имя вместо 
местоимения я, как Овидий нередко называет себя своим прозва-
нием Назон» (7, 194).9 Антономазия, в основном понимании этого 
термина, — это собственное имя в значении нарицательного. При-
ведем некоторые наиболее частотные антропонимы этого типа. 

8 Первоначальный вариант настоящего раздела опубликован: (Бухар-
кин, Матвеев 2020: 13–19). В разделе цитаты из од приводятся по следу -
ющим изданиям: (Ломоносов 2011: 8; Петров 2016; Сумароков 2009; Тре-
диаковский 2009; Херасков 1798). Ссылки даются сокращенно, с указани-
ем фамилии автора и номера страницы издания.

9 Ср. современное исследование, в котором, как и у Ломоносова, ис-
пользуется широкое понимание термина: (Арутюнян 2010).



119

Алцид (Алкид), Ахиллес, Геркулес, Иракл ‘храбрый воин, герой’: 
«Зришь, Алциды уж готовы» (Тредиаковский, 154); «То не матерь 
басней Троя / Не один тут Ахиллес: / Каждый рядовой из строя / 
Мужеством есть Геркулес» (Тредиаковский, 152); «Под инну Трою 
вновь приступит / Российский храбрый Ахиллес» (Ломоносов, 
97); «Един лишь может устремиться / Российский может Геркулес» 
(Ломоносов, 506); «Ираклы новы и Язоны» (Петров, 222); «Пойдет 
Российский Ахиллес» (Сумароков, 139); «Российский будет Герку-
лес» <о великом князе Александре Павловиче> (Херасков, 172).

Марс ‘армия, военные силы государства и  государство в  це-
лом’: «И Марс Российский не гремел» (Сумароков, 45); «Покойся 
Марс Российской ныне, / Под тенью мира отдыхай, / И песни ко 
Екатерине / В безбранной тишине внимай» (Херасков, 87).

Моисей ‘великий законодатель’: «Щедроты окиян излей / Пома-
занный святым елеем; / Мафусаилов век владей, / В законах буди 
Моисеем» (Херасков, 204).

Невтон ‘ученый-естествоиспытатель’, Платон ‘философ’: «…
может собственных Платонов / И  быстрых разумом Невтонов / 
Российская земля раждать» (Ломоносов, 185).10

Пиндар ‘одический поэт’: «Там новый возгремит Пиндар» (Пе-
тров, 52).

Соломон ‘мудрец’: «Меж них он был бы Соломон» (Петров, 82); 
«А Ты яви нам Соломона, / Будь Павел Первый, Первый Петр» (Хе-
расков, 198).

Фаетонт ‘безрассудный самонадеянный человек или народ’: 
«Там, видя выше горизонта / Входяща Готфска Фаетонта» (Ломо-
носов, 78; о шведах);11 «Уа!.. упали Фаетонты / Стремнистых с вы-
соты оград!» (Петров, 160; о  турках); «А я  с  горяща горизонта, / 
Низпадша вижу Фаетонта» (Сумароков, 96); «Низвержен гордый 
фаетонт» (Сумароков, 187).

10 Ср. развитие приема у Сумарокова: «Твоя сияюща корона, / В Рос-
сии Локка и Невтона, / И всех премудрых оживит» (Сумароков, 39); см. 
ниже еще один пример из оды Сумарокова, в котором сохраняется ломо-
носовская антропонимическая рифма.

11 Ср. также уподобление Фаетонту Мемеля у  Ломоносова: «Там Ме-
мель, в виде Фаетонта / Стремглав летя, Нимф прослезил» (Ломоносов, 652).



120

Мифологические имена в значении нарицательных существи-
тельных могут в  некоторых случаях получать вторичное  — ме-
тафорическое  — переосмысление. Например, имя Аврора ‘заря’ 
в одической поэзии может получать значение ‘о начале новой эпо-
хи’: «Породы Царской Ветвь прекрасна, / Моя Надежда, Радость, 
Свет, / Щастливых дней Аврора ясна, / Монарх-Младенец, райской 
Цвет» (Ломоносов, 32; к Иоанну Антоновичу); Прекрасно солнце 
на восходе / Приносит нову жизнь Природе / Аврора тако Ваших 
дней, / Любовь и качества душевны / Сулят нам радости полднев-
ны» (Херасков, 145; к  сочетающимся браком Павлу Петровичу 
и Наталии Алексеевне).

2. Антропоним, замещающий другой антропоним

Следующим распространенным приемом поэтического языка 
русской оды является использование антропонима вместо другого 
антропонима. В этих случаях имя выполняет функцию устойчиво-
го эпитета или «имени-титула»12, который присваивался тому или 
иному историческому персонажу.

Об Александре I: «Тебе родился Аполлон» (Петров, 120; обра-
щение к музе).

О Екатерине II: «О честь тебе, Орлов, / Содейственник Астреи!» 
(Петров, 64); «Россия оком умиленным <…> Младому Павлу гово-
рит: // “О ты, цветущая отрада, / О верность чаяний моих! / Тебя ро-
дила мне Паллада / Для продолженья дней златых…”» (Ломоносов, 
726); «Мы именем Семирамиды / Разсыплем пышны пирамиды» 
(Сумароков, 143); «Минерва, царствующа нами» (Херасков, 186).

3. Антропоним в значении этнонима или топонима

В одической поэзии XVIII века встречаются примеры, когда 
антропоним заменяет собой топоним или этноним (последнее  — 
второй, по Ломоносову, тип антономазии: «когда предки или осно-
ватели полагаются вместо потомков» (7, 194)). Чаще всего такой тип 
преобразования используется при обозначении Турции и турок:

12 См.: (Проскурина 2006: 59). 



121

а) «И изгнанна Агарь из врат» (Сумароков, 143); «И тешишь 
плачущу Агарь» (Петров, 76);

б) «Ражженный яростью Магмет» (Ломоносов, 702); «Где нет 
Магмеда, тамо мир» (Петров, 56).

У В. К. Тредиаковского встретился пример необычного ис-
пользования мифонима Нептун: «Станислава <Лещинского> 
принимает <Гданьск>, / Ищет дважды кой венца, / В  свой округ 
и уповает / Быть в защите до конца / Чрез востекшего Нептуна» 
(Тредиаковский, 153). Здесь мифологическое имя обозначает то-
поним — реку Вислу (Тредиаковский, 584).

4. Антропоним в составе перифразы

Перифраза — одна из характерных особенностей поэтического 
языка русской оды. Наш материал показывает, что в большинстве 
случаев в состав перифраз входит антропоним, например: 

О Екатерине II: «О волн евксинских Амфитрита!» (Петров, 161).
О турках: «А ты, агари племя, знай» (Сумароков, 183); «Готовься 

Агареин род» (Херасков, 140).13

Об Алкивиаде: «Сократов ученик и друг» (Cумароков, 96).14

Значительное число перифраз в одах включают в себя знаковое 
для русской панегирической поэзии XVIII века имя Петр, которое 
включается в целый ряд перифрастических моделей: Петров град, 
Петров дом, Петровы стены и др. 

О Петербурге: «Из всех градов везде Петрову граду» (Тредиа-
ковский, 164); «Красуются Петровы стены» (Ломоносов, 55).

Об императорской семье: «Господь умножил Дом Петров» (Ло-
моносов, 570); «Что вносиши в Петров ты дом?» (Петров, 113).15 

Во многих случаях основой перифраз с именем Петр являются 
термины родства (дочь, дед, внук, правнук). 

13 Ср. также перифразу у Ломоносова, из которой исключен антропо-
ним: «То род отверженной рабы, / В горах огнем наполнив рвы, / Металл 
и пламень в дол бросает» (Ломоносов, 17).

14 Здесь мы сталкиваемся с примером «двойного иносказания»: Сокра-
тов ученик и друг — это перифрастическое именование Алкивиада, ко-
торый используется в переносном значении ‘военачальник, полководец’.

15 Ср. о Турции: «Исполнил страхом лес, долины / Отчаяньем Махме-
тов дом» (Херасков, 164)



122

О Елизавете: «Мы славу Дщери зрим Петровой» (Ломоносов, 
75); «О Монарх наш, дочь Петрова» (Сумароков, 31). 

О Петре Федоровиче: «И тем почти Петрова внука» (Ломоно-
сов, 95). 

О Екатерине II: «Что ныне, чтя Петрову Внуку / Пою, как пел 
Петрову Дщерь» (Ломоносов, 718). 

О Павле I: «К нам Правнук шествует Петров!» (Херасков, 201).
Разумеется, перифразы с терминами родства могут содержать 

и другие исторические имена (о Екатерине II: «России всей и Пав-
ла Мать» (Херасков, 222)) или имена мифологические (об Афи-
не: «Дщерь Зевса мысли воздымать, / Охоты вашей приумножит»; 
о Деметре: «Прекрасной Прозерпины мать, / Свое искусство вам 
приложит» (Сумароков, 139)).

Двумя другими продуктивными типами являются перифразы 
с компонентами российский / росский (а) и новый (б).

а) О Екатерине II: «В Российской волю Амфитриды» (Ломоносов, 
725); «От стрел Российския Дианы» (Ломоносов, 679); «От Росския 
Семирамиды / Падут над Нилом пирамиды» (Сумароков, 148); «Ми-
нерва Росска громы мещет» (Сумароков, 143); «И славно имя возвы-
шал, / Российской щастливой паллады» (Сумароков, 153); «Россий-
ская Фетида вскоре, / Восколебала горы, лес» (Сумароков, 161).

О П. А. Румянцеве: «Перикл, алькивияд российский» (Сумаро-
ков, 187)

О П. И. Панине: «Перикла Росска не забудет» (Сумароков, 157).
О русских воинах: «Сыны Российския Алькмены, / Проломят 

самы тверды стены» (Сумароков, 65).
б) О Елизавете Петровне: «Ты новый Александр теперь» (Сума-

роков, 46).
О военачальнике: «О буди кто из нас готовый, / Нам вождь 

Перикл, иль Минних новый, / На нуждны казни внешняя зла!» 
(Cумароков, 96).

О Платоне Левшине: «И слыша нова Феофана» (Сумароков, 157).
О Г. А. Потемкине: «Как в сердце ты моем, Феб новый, ощутил-

ся» (Петров, 107).
Встречаются случаи, когда две вышеуказанные перифра-

стические модели соединяются в  одном контексте, например: 
«…Росския Минервы Внук ‘Александр Павлович’ / Умножил древ-
ней славы звук» (Херасков, 168). 



123

5. Антропоним в составе устойчивого сочетания

Антропонимы в русской оде могут входить в состав устойчи-
вых сочетаний, имеющих мифологический или библейский источ-
ник.

Век Астреи, Астреины часы, Августовы лета ‘золотой век, 
счастливая пора’: «Как пели во златые дни, / Или как в век Астреин 
пели» (Херасков, 195); «Уже Россия дожидалась / Златых Астреи-
ных часов» (Херасков, 132);16 «Настали Августовы лета» (Сумаро-
ков, 95).17

Затворить Яновы врата, закрыть вход во Янов дом, затво-
рить Янов дом ‘прекратить войну’: «Твоей затворятся рукою, / 
Разверсты яновы врата» (Сумароков, 164); «Премудрыя минервы 
персты, / Закрыли вход во янов дом» (Сумароков, 186); «И янов за-
творили дом» (Сумароков, 187).

Мафусаилов век ‘о долголетии’: «Мафусаилов век владей, / В за-
конах буди Моисеем» (Херасков, 204; обращение к Павлу I).

6. Антропонимические рифмы

В качестве особого поэтического приема поэтического языка 
русской оды следует рассмотреть антропонимические рифмы, то 
есть те случаи, когда на рифменной позиции, представляющей 
композиционно сильное место поэтического текста, оказываются 
два антропонима. Например: «…может собственных Платонов / 
И быстрых разумом Невтонов / Российская земля раждать» (Ло-
моносов, 185); «Узрим божественна Платона, / Сократа,  Локка 
и Невтона, / И хитростям да дастся дань, / В Апелле и во Прак-
сителе: Гомеров дух у Росса в теле» (Сумароков, 124); «Не сладким 
сном в ночи прельщает / Народы дремлющи Морфей; / Не басни 

16 О  связях мифа об Астрее с  идеологией в  эпоху Екатерины II см., 
в частности: (Проскурина 2006: 57–104).

17 Ср. у Ломоносова в незавершенном «Слове благодарственном Ели-
савете Петровне 1760 года»: «Подвигнется Европа; ученые, возвращаясь 
в отечество, станут сказывать: мы были во граде Петрове, гроб его виде-
ли, мы видели Елисаветы, мы видели чудныя дела Божия и Петровы, мы 
видели там Августово время, Меценатов» (Ломоносов, 619).



124

Амфион вещает, / Не камни движет здесь Орфей» (Херасков, 121). 
Приведенные примеры из од Ломоносова и  Сумарокова демон-
стрируют, что антропонимическая рифма может быть предметом 
заимствования одного одического поэта у другого.18

Любопытный пример «антропонимической амплификации», 
соединяющей различные формы поэтического переосмысления 
одного мифологического имени в одном фрагменте оды, находим 
у  В. П. Петрова в  оде П. А. Румянцеву-Задунайскому: «С высот 
Фракийских гор то видя, Марс чудится, / Ровнять с собой вождя 
россиян не стыдится. / “Сколь долго я, — речет, — с людьми ни 
обитал, / Не зрел, кто б так побед на крылиях летал. / Отныне на 
моей я  ввек вселюсь планете, / Румянцев  — Марс; почто двоим 
быть в том же свете? <…>” / Марс рек, и новый Марс вдруг ми-
ром брань венчал» (Петров, 99). В этих строках развивается харак-
терная для русской оды тема соперничества русского XVIII века 
с  античностью:19 бог Марс уступает место новому Марсу  — Ру-
мянцеву и отправляется «в ссылку» на одноименную планету. Имя 
Марс используется в трех различных функциях: 1) как имя героя 
оды, обладающего мифологической двойственностью (Марс, как 
и Румянцев, — персонаж одического мира / Марс — аллегория во-
йны), 2) как антономазия («Румянцев — Марс»), 3) в составе пе-
рифразы (Румянцев — «новый Марс»)20.

4

Заметным приемом поэтического языка русской панегири-
ческой поэзии XVIII века является обыгрывание антропонимов, 
относящихся к  соименным героям. Актуализация внутренней 

18 О других примерах заимствования рифмы (в том числе с антропо-
нимами) одного одического поэта у другого см.: (Матвеев 2018: 360–361).

19 См. другие подобные примеры: (Матвеев 2019: 84–85).
20 Фиксация вышеописанных форм семантических преобразований 

антропонимов является одной из главных задач «Словаря антропонимов 
в русской поэзии XVIII века (на материале поэтических панегирических 
жанров)», пробный выпуск которого был подготовлен в ИЛИ РАН (Сло-
варь антропонимов 2022).



125

формы антропонима была излюбленным приемом поэтики барок-
ко. О различных формах такой актуализации писала, продолжая 
исследования Э. Р. Курциуса (Курциус 2021) и Г. Кайперта (Keipert 
1988), Л. И. Сазонова в  статье «Имя в  риторике и  поэзии ХVII 
века у восточных славян» (Сазонова 2002). Сазонова сосредотачи-
вается прежде всего на формах этимологизации имени в поэзии 
XVII  века, однако отмечает и  случаи смыслового обыгрывания 
соименных героев: «Поэтика двоящегося образа, берущая нача-
ло в принципе отражения <…> использовала имя как аллегорию. 
Имя царя Алексея Михайловича  — также имя Алексея Челове-
ка Божия. Зеркальное отражение имен святого и  царя-тезки об-
разует лестный для царя аллюзивный образ, и святой выступает 
уже не только как самостоятельный персонаж, но как аллегория» 
(Сазонова 2002: 11). Сазонова рассматривает и  другие примеры 
уподобления царей их небесным покровителям: Федора Алексее-
вича сопоставляли с Федором Стратилатом, Ивана Алексеевича — 
с  Иоанном Предтечей, Петра Великого  — с  апостолом Петром 
(Сазонова 2002: 11–12). Хорошо известно о преемственности рус-
ской оды XVIII века по отношению к панегирической литературе 
предшествующего столетия. Проанализируем подобные примеры 
«двоящихся образов» в русской оде XVIII века на материале ант-
ропонимических уподоблений императоров и членов император-
ской семьи соименным героям21.

Самый простой случай соименства — это указание на одинако-
вые имена, которые носили русские императоры, цари и великие 
князья. Примеры акцентирования соименности Ивана III и Ива-
на Грозного приведены в статье М. Г. Шарихиной (см. с. 188 наст. 
изд.). Приведем также пример из панегирического стихотворения 
В. П. Петрова, который пишет о соименности Екатерины I и Ека-
терины II: «Здесь, здесь Господень Дух, Дух той же и един / Обеих 
на главы сошел Екатерин» («На торжественное венчание и миро-
помазание Павла Петровича»; Петров 1811: 2, 221).

21 Для настоящего раздела рассматриваемый материал был расширен 
как в жанровом отношении, так и в отношении круга поэтов: здесь рас-
смотрены не только оды, но и  другие панегирические стихотворения, 
в  круг рассматриваемых авторов вошли также В. И. Майков, Ф. Я. Ко-
зельский, Г. Р. Державин.



126

Сопоставления соименных героев в русской оде часто связаны 
с  именем Петр. Л. И. Сазонова отмечает, что «в русской аллего-
рике <…> закрепилась семантическая параллель: Петр Великий — 
апостол Петр, низвергший дерзкого волхва, что использовано 
в  деревянном барельефе над воротами Петропавловской крепо-
сти, выполненного в 1707 г. Конрадом Оснером22» (Сазонова 2002: 
12; Морозов 1974: 200). Примеров уподобления имени императора 
апостолу в просмотренных одах Тредиаковского, Ломоносова, Су-
марокова, Поповского, Хераскова, Ржевского, Петрова, Кострова 
и Державина нам не встретилось. Можно предположить, что имя 
императора Петра Великого в русской оде уже обладало своей на-
сыщенной семантической аурой и  не требовало сопоставлений 
с кем бы то ни было. Имя Петр в русской оде XVIII века, как и имя 
Екатерина, могло функционировать как нарицательное обозначе-
ние свойств идеального государя23. Такое употребление имени на-
ходим, например, у М. М. Хераскова в «Оде на день высочайшего 
рождения Ея Имп. Величества, 1763 года»: 

Екатерина! Ты приводишь 
К концу, что начал делать Петр.
Сие начало совершится,
Да вечно славы не лишится
Благословенной свыше Дом,
И паче свой народ прославит;
Великаго Петра представит
Она во Павле молодом 

(Херасков 1798: 89).

Еще один похожий пример встречается у  Хераскова в  оде на 
восшествие на престол Павла I (1796):

Чей правнук, Павел не забудет,
Чей сын, Он станет вспоминать,

22 Придворный скульптор императора Петра I. 
23 Об образе Петра I в  русской поэзии XVIII века см.: (Мотольская 

1938).



127

И день от дня отныне будет
Россия в славе возрастать;
Вселенна Павлу удивится,
Екатерина в Нем явится,
Явится в Нем Великий Петр 

(Херасков 1798: 194).

В конце этой оды Херасков обращается к  Павлу со словами: 
«Будь Павел Первый, Первый Петр» (Херасков 1798: 198). Речь, 
конечно, не о том, что Павел должен полностью перевоплотиться 
в Петра, а о том, что он должен стать таким же идеальным и силь-
ным правителем, каким был его прадед.

С Петром Великим по критерию соименности мог напрямую 
сопоставляться Петр Федорович, император Петр III. Такое сопо-
ставление находим, в частности, в «Оде Петру Федоровичу в день 
восшествия на престол декабря 25 дня 1761» А. П. Сумарокова: 

Тобой наследник утвержденный,
Монархом нашим наречен:
Твоею сын Сестрой рожденный,
Уже в порфиру облечен.
От Бога, от Петра, толикий,
И ото Дщерей, нам, Его,
Дан дар, и для ради того,
Дабы Ты Петр был Петр великий 

(Сумароков 2009: 240).

Особенно часто тема «нового Петра» развивалась в одах в честь 
бракосочетания Павла Петровича и Наталии Алексеевны: авторы 
обыгрывали соименство матери Петра I, Н. К. Нарышкиной, и су-
пруги Павла Петровича, выражая надежду на то, что «новая На-
талия» родит «нового Петра». Например, в  оде великой княгине 
Наталии Алексеевне (1773) А. П. Сумароков писал:

Наталия Красой прельстила,
И нам Петра произростила;
Яви нам новыя цветы,
Плоды последуют за ними:



128

Наталия судьбами сими,
Произрости Петра и ты! 

(Сумароков 2009: 168)

Как видно, здесь в аллегорической функции выступает Петр I: 
одописец надеется, что у Павла Петровича и Наталии Алексеевны 
родится младенец, который станет реформатором, выдающимся 
правителем и будет во всем подобен своему великому прапрадеду. 

Подобные примеры встречаются и у других поэтов. Например, 
в том же 1773 году в оде на бракосочетание Павла Петровича и На-
талии Алексеевны М. М. Херасков писал:

Сердца мы Богу открываем,
Гремящим гласом все взываем:
Утешь от Павла нас плодом!
Вели, чтоб в век цвела Россия!
И от Наталии другия,
От Ней и Павловой любви, 
Другаго нам Петра яви! 

(Херасков 1798: 151)24

У В. И. Майкова в «Оде на день брачного сочетания цесареви-
ча великого князя Павла Петровича и великия княгини Наталии 
Алексеевны» (1773) используется та же модель («вторая Наталия»):

Будь Наталия вторая
И роди во свет Петра — 
Рождшей Павла к утешенью 
И венца ко украшенью! 

(Майков 1966: 239)

Вообще, обыгрывание соименности при помощи конструкции 
с прилагательными «другой», «второй» встречается неоднократно. 

24 Впрочем, А. Л. Зорин предлагает интерпретировать здесь имя Петр 
не как апеллятив, а как указание на то, что Павлу I, учитывая традиции 
императорского ономастикона XVIII века, должен наследовать Петр IV 
(Зорин 2001: 62–63).



129

Выше мы привели два примера использования этой модели при 
характеристике Наталии Алексеевны — Державин использует тот 
же прием в стихах «На рождение Ея Высочества Великой княжны 
Ольги Павловны» (1792):

Любовь! — любовь, или краса,
Иль Ольга к нам пришла вторая?
Минута светлая, златая
Блаженного часа! 

<…>

Уж зрю я: с севера на юг
Светильник Ольга возвращает! 

(Державин 1864–1883: 1, 501)

Эти строки сам Державин в  своих «Объяснениях на 
сочинения»25 объясняет так: «Древняя Ольга, приняв христи-
анство, принесла просвещение с юга на север, а новорожденная, 
как можно было предполагать, перенесет свет с севера на юг, т. е. 
в турецкие владения» (Там же)26. Отметим, что державинское про-
рочество не сбылось, так как великая княжна Ольга Павловна не 
прожила и трех лет.

Как и в русской барочной поэзии XVII века, в торжественных 
одах XVIII столетия русские императоры могли уподобляться сво-
им небесным покровителям: Павел I — апостолу Павлу, Александр 
Павлович — Александру Невскому, Михаил Павлович — арханге-
лу Михаилу и др. Рассмотрим примеры.

25 Полное название этого труда Державина: «Объяснения на сочине-
ния <…> относительно темных мест, в  них находящихся, собственных 
имен; иносказаний и двусмысленных речений, которых подлинная мысль 
автору токмо известна» — показывает, что собственные имена в поэзии, 
по мнению поэта, требовали особого толкования.

26 Ср. в «Оде на взятие Измаила» (1791): «Не вновь ли то Олег к Вос-
току / Под парусами флот ведет / И Ольга к древнему потоку / Занятый 
ею свет лиет?..» (Державин 1864–1883: 1, 356).



130

Г. Р. Державин в оде «На новый 1797 год» сопоставляет импе-
ратора Павла I с его небесным покровителем апостолом Павлом. 

Христова Церковь Павла в нем 
Избранный тот сосуд встречает
Который мир, любовь и свет,
Все добродетели во нравы
И жажду неземныя славы
В благочестивы души льет 

(Державин 1864–1883: 2, 21). 

Контекст не вполне ясен, его смысл проясняется самим Держа-
виным в «Объяснениях на сочинения»: «Сосуд избранный — апо-
стол Павел, под именем которого здесь разумеется император Па-
вел, который, по-оказанному им в первый день благочестию, мог 
почитаться по справедливости благочестивым государем» (Дер-
жавин 1864–1883: 3, 658).

Великий князь Александр Павлович мог сопоставляется со 
своим небесным покровителем Александром Невским. Такое упо-
добление встречается, например, у Хераскова в «Оде на всерадост-
ное рождение великого князя Александра Павловича» (1777):

Се новый Александр родился
И берег Невский возгордился,
Что Росския Минервы Внук
Умножит древней славы звук 

(Херасков 1798: 168).

Имя новорожденного великого князя не случайно сопрово-
ждается прилагательным новый: вторая строка, содержащая топо-
ним Невский, одновременно являющийся прозвищем знаменитого 
новгородского князя, небесного покровителя будущего императо-
ра, вводит сопоставление с Александром древним. Таким образом, 
семантика имени, отсылающая одновременно к  двум денотатам, 
раздваивается — реализуется барочный принцип отражения. 

То же сопоставление находим в «Оде на рождение его импера-
торского высочества государя великого князя Александра Павло-
вича декабря 12 дня 1777 года» Ф. Я. Козельского:



131

Не от геройска мнит рожденья
Гадать Кассандра сновиденья,
Что обратится в кровь Скамандр,
Но в знамении сил надежном,
На невском бреге безмятежном,
Воскрес нам Невский Александр.
В стенах пожара илионских
Народ ахейский не возжет,
Пред ним на холмах гор Ливонских
Сраженный страхом готф падет 

(Поэты XVIII века 1972: 1, 487).

Вспоминая о вытеснении шведов из Прибалтики в ходе собы-
тий Северной войны, Козельский хочет видеть в Александре про-
должателя дел Петра. 

Еще один крайне интересный пример сопоставления героя па-
негирического стихотворения с его небесным покровителем нахо-
дим в стихах В. П. Петрова «Рождение его императорского высо-
чества Михайлы Павловича» (1798). Начинается это произведение 
с изображения небесного мира ангелов:

Из тонка облака, прозрачна,
Которо плавало средь небеси безмрачна,
Бог духи сотворил,
Все красны, стройны, превосходны,
Со Творчим начертаньем сходны;
Но краше прочих Михаил 

(Петров 1811: 2, 252).

Далее говорится о том, что рожденное в императорской семье 
дитя наречено именем архангела, который, по Божьему повеле-
нию, встречает новорожденного:

Спеши, Господь ему вещает,
В чертогах Павлих стань, слетя.
Мария сына днесь Царю сему раждает: 
Ты встреть входящее в мир дитя;
Как именем твоим он будет нареченный,



132

Хощу, да силою небесной облеченный
Он дышет духом весь твоим… <…>

Бог рек: и Михаил вдруг пламенной браздою <…>
В чертоги Павловы слетел;
И глас младенческий в чертогах воззвенел 

(Там же: 253–254).

Новорожденный младенец недоумевает, кто из двоих — Павел 
I или тезоименный ему архангел Михаил — даровал ему жизнь:

Младенец с нежною улыбкой,
С приятной меж отцем и Ангелом ошибкой,
Не зная, кто из двух на свет его пустил,
Дары отца одной рукою
Копье Архангела другою,
Со напряжением сил малых огорстил 

(Там же: 254).

Помимо небесных покровителей, императоры и члены импера-
торской семьи часто уподоблялись соименным историческим де-
ятелям прошлого, например, великий князь Александр Павлович 
мог сопоставляться с Александром Македонским, великий князь 
Константин Павлович — с Константином Великим и Константи-
ном XI Палеологом. Рассмотрим пример из «Оды на всерадостное 
рождение Александра Павловича» (1777) М. М. Хераскова, в кото-
ром наследник сопоставлен:

Не прахом царства он развеет
Сей новый Александр посеет
По всей вселенной тишину,
Блаженством заменит войну 

(Херасков 1798: 172). 

Здесь Херасков, как и в рассмотренном выше случае уподобле-
ния Александра Павловича Александру Невскому, также исполь-
зует прилагательное новый, однако имеет место не сопоставление, 
а противопоставление двух соименных героев.



133

Сопоставления героев иногда могут быть неожиданны и  до-
вольно причудливы. Так, например, А. П. Сумароков в «Епитафии 
Карлу XII, королю Шведскому» пишет:

Едва от ужаса сей камень не дрожит;
Полночный Александр зарыт под ним лежит.
Восточный Александр с победою вел Греков,
Где нет уж и зверей, не только человеков;
Но не был бы и сей как оный побежден,
Когда бы не был Петр во время то рожден 

(Сумароков 1787: 1, 266).

Здесь полночным Александром назван Карл XII (принцип со-
именности не используется), а Восточным Александром — Алек-
сандр Македонский. Само имя Александр в этом контексте апелля-
тивируется: оно становится нарицательным и получает значение 
‘великий полководец’, а  потом в  сочетании «восточный Алек-
сандр» как бы возвращается к своему этимону — используется по 
отношению к Александру Македонскому.

Одним из самых известных антропонимических сюжетов рус-
ской панегирической поэзии XVIII века является уподобление 
двух соименных героев — великого князя Константина Павловича 
и византийского императора Константина Великого, уподобление, 
связанное с  так называемым «греческим проектом» Екатерины. 
Как известно, Константин должен был стать императором восста-
новленной Византийской империи, с территории которой Екате-
рина мечтала изгнать турок. Как отмечает А. Л. Зорин, «очевидно, 
что ко времени рождения в  1779 г. великого князя Константина 
Павловича проект уже существовал в достаточно разработанном 
виде» (Зорин 2001: 33). Об этом, в частности, свидетельствует ода 
А. П. Сумарокова «Государыне Императрице Екатерине Второй, на 
день коронования Ея Сентября 22 дня, 1770 года», где есть такие 
строки:

Хор ангельский провозгласит:
Во вышних Богу буди слава.
Восторжествуй Палеолог;



134

В Софийский храм нисходит Бог,
И гибнет адская держава!

Поборствует России рок,
Возставит имя Константина:
Подвержется Тебе восток,
Великая Екатерина! 

(Сумароков 2009: 153)

Интересно, что сама Екатерина пыталась опровергнуть слу-
хи о  значимости имен, данных ею великим князьям. А. Л. Зорин 
в  своей книге «Кормя двуглавого орла…» приводит в  русском 
переводе фрагмент письма Екатерины Гримму (написанного по-
французски): «Позволено ли так обсуждать простые имена, кото-
рые даются при крещении. Надо иметь расстроенное воображение, 
чтобы к этому придираться: должна ли была я назвать господина 
А. и господина К. Никодемом или Фаддеем? Святой первого на-
ходится в  его родном городе, а  второй родился через несколько 
дней после праздника своего святого» (Зорин 2001: 64). В переводе 
Зорина допущена неточность: Екатерина пишет, что Константин 
родился не «через несколько дней после праздника своего свято-
го», а «за несколько дней до праздника своего святого»27. Видно, 
что императрица в определенном смысле манипулирует цифрами: 
великий князь Константин родился 27 апреля, а память его небес-
ного покровителя, равноапостольного царя Константина, отмеча-
ется 21 мая (ст. ст.). Между этими двумя датами — почти целый ме-
сяц, а вовсе не «несколько дней». А. Л. Зорин пишет, что Екатерина 
пыталась «отрицать очевидное — смысл имени Константин», при 
том, что, по словам исследователя, «политический смысл имени 
великого князя Константина Павловича был ясен всем с момента 
его крещения» (Зорин 2001: 62). Об этом свидетельствуют, в част-
ности, оды, посвященные рождению великого князя. Например, 
в оде В. П. Петрова «На всевожделенное рождение великого кня-
зя Константина Павловича» (1779) эксплицирована соименность 
Константина Павловича с  Константином Великим, основателем 
Константинополя, победителем узурпатора Максенция:

27 «le second est né peu de jours avant la fête du sien» (СбРИО 1878: 148).



135

Тезоименный исполину,
Максентий28 коим побежден,
Защитник веры, слава Россов,
Гроза и ужас чалмоносцов,
Великий Константин рожден 

(Петров 2016: 132).

Далее в  этой же оде характерный для «одической механики» 
прием (Проскурина 2006: 72): разверзаются небеса, и с небес к но-
ворожденному великому князю обращается Константин Великий:

Раскрылось небо! во порфире
Стоит зря долу Константин,
И слышан глас его в эфире:
«Петрово Племя, Павлов Сын,
Кой перстом рока в мир извлекся,
И именем Моим нарекся;
Расти, мужайся, стани в бой.
Град, иже древле Мной основан,
Тебе во область уготован,
Определенно то судьбой» 
(Петров 2016: 133).

Феномен соименности становится предметом поэтической 
рефлексии не только у  Петрова, об этом же пишет и  Державин 
в оде «На переход альпийских гор» (1799):

Кто витязь сей багрянородный,
Соименитый и подобный
Владыке византийских стран?
Еще Росс выше вознесется,
Когда и впредь не отречется
Несть Константин воинский сан 

(Державин 1864–1883: 2, 290).

28 Марк Аврелий Валерий Максенций (лат. Marcus Aurelius Valerius 
Maxentius; ок. 278–312) — римский император (306–312), узурпатор, сын 
Максимиана от его жены-сириянки Евтропии.



136

Здесь идет о речь о том, что великий князь Константин Павло-
вич принимал участие в итальянском походе Суворова.

Важно отметить, что Константином звали не только первого 
христианского императора Римской империи, но и последнего им-
ператора Византии, Константина XI Палеолога, и это соименство 
также могло быть частью формируемого аллюзивного образа ве-
ликого князя. Косвенным подтверждением этого является фраг-
мент из оды Державина «На приобретение Крыма» (1784):

Магмет, от ужаса бледнея,
Заносит из Европы ногу,
И возрастает Константин!» 

(Державин 1864–1883: 1, 185).

К этим строкам в «Объяснениях на сочинения» Державин по-
мещает следующее примечание: «Отношение к  Константину Па-
леологу, царю константинопольскому, с  котораго смертью пало 
греческое царство, и  что наместо его возрастает великий князь 
Константин Павлович, котораго государыня желала возвесть на 
престол, изгнав Турков из Европы» (Там же). 

Имя Константин упоминается у Державина еще раз — в оде «На 
взятие Измаила» (1790). В ней есть невероятно пафосная строфа, 
в которой говорится о важной геополитической роли Российской 
империи. Здесь, как поясняет Грот, обращаясь «к Англии и Прус-
сии, которые оказывали самое сильное сопротивление видам Рос-
сии на Турцию» (Державин 1864–1883: 1, 357), Державин пишет:

…Росс рожден судьбою
От варварских хранить вас уз,
Темиров попирать ногою,
Блюсть ваших от Омаров муз,
Отмстить крестовые походы,
Очистить иордански воды,
Священный гроб освободить,
Афинам возвратить Афину,
Град Константинов Константину
И мир Афету водворить 

(Там же).



137

Последние строки строфы сам Державин объясняет следу-
ющим образом: «Т. е. город Афины возвратить богине Минерве, 
под которою разумеется Екатерина <…> Константинополь под-
вергнуть державе великого князя Константина Павловича, к чему 
покойная государыня все мысли свои устремляла» (Там же). В поэ-
тическом мире Державина предлагается возвратить град Констан-
тина Великого тому, кто им никогда не обладал  — Константину 
Павловичу, «новому Константину».

М. В. Ломоносов в  «Кратком руководстве к  красноречию» 
предупреждал своих читателей, что не следует слишком увлекать-
ся уподоблением соименных персонажей: «Когда представляется 
несколько одноименных, которые имели подобные свойства или 
приключения, и потому и о прочих того же имени то же заключа-
ется, то не имеет никакого основания и совсем тщетно. Ибо, хотя 
четыре Актеона несчастливый конец имели, как Плутарх в житии 
Серториевом пишет, что один был от своих псов растерзан, два от 
диких вепрей убиты, четвертый присушным зелием напоен был 
и, от того взбесившись, умер, и хотя примечено, что римские кеса-
ри, которые Каии назывались, несчастливо умерли, однако из того 
не следует, чтобы тому же и с другими одноименными случаться 
должно было, ибо весьма многие примеры противное тому по-
казывают. Константин Великий в Царе-граде утвердил греческую 
империю, но, напротив того, на Константине Палеологе оная окон-
чилась, и между тем были другие государи того же имени, которых 
ни тому, ни другому уподобить нельзя» (7, 125–126). Рассмотрен-
ные нами примеры демонстрируют, что русские панегирические 
поэты XVIII века не всегда внимали этому мудрому предостереже-
нию «российского Пиндара».

5

Подведем итоги. Проанализированный материал, во-первых, 
демонстрирует богатый антропонимический тезаурус русской 
оды, в который входят мифологические, библейские и историче-
ские имена. «Имя исторической личности в  лирическом стихо-
творении  — это редкость в  принципе»  — заметил С. Г. Бочаров 
(Бочаров 2005: 416). Русская ода, как жанр риторический, де-
монстрирует обратное: исторические имена, наряду с  именами 



138

мифологическими и  библейскими, формируют ее поэтику, вхо-
дят в число ее общих мест. Во-вторых, видно, что как сами имена, 
так формы их семантических переосмыслений в представленном 
корпусе примеров многократно повторяются: на материале ант-
ропонимов особенно ярко ощутима специфика блочного одиче-
ского мышления, при котором «использование одного элемента 
блока предполагает следующие элементы» (Алексеева 2005: 296). 
В-третьих, обращает на себя внимание, что большинство выявлен-
ных нами форм семантических переосмыслений имен в оде свя-
заны с  уподоблением одного персонажа другому. В. А. Кузнецов, 
который проанализировал характерные для эпохи классицизма 
поэтические уподобления писателям, «на чей эстетический опыт 
ориентирована данная национальная литература, с чьим именем 
связана отправная или функционально важная точка в развитии 
жанра», отмечал, что «выделимость жанра определяется через от-
несенность к лицу, к конкретному имени» (Кузнецов 1993: 74). Та 
же персонифицированность классицистического сознания про-
является и в уподоблениях героев оды мифологическим, библей-
ским и историческим персонажам. Во многом именно за счет этих 
описанных нами разнообразных по форме уподоблений в торже-
ственной оде, опирающейся на «готовое слово» и «“готовое пред-
ставление” о  действительности» (Михайлов 1997: 117; Алексеева 
2005: 197), формируется образ идеальной реальности.



139

ПРИЛОЖЕНИЕ

Таблица 1
Античные мифологические персонажи в одической поэзии 

XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Аврора Аврора Аврора

 Агамемнон   

 Аквилон  Аквилон

 Алекто   

 Алкмена   

 Амфион Амфион Амфион

Амфитрида   Амфитрида

  Андромеда  

Антей    

Аполлон Аполлон Аполлон Аполлон

 Астрея Астрея Астрея

Атлант Атлант   

Афина Афина  Афина

Ахилл Ахилл  Ахилл

Беллона Беллона Беллона Беллона

Борей Борей Борей Борей

Венера  Венера  

 Вакх   

   Гектор

Геракл Геракл  Геракл

Геркулес  Геркулес Геркулес

Гермес    

Гигант Гигант   

 Гидра   

   Грация

   Дафна

Диана Диана  Диана

 
Елена 
(жена Менелая)   



140

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Зевс Зевс Зевс Зевс

Зефир Зефир Зефир Зефир

 Икар   

   Ифигения

   Каллиопа

   Клио

   Латона

Марс Марс Марс Марс

 Мегера   

   Медея

 Ментор   

Минерва Минерва Минерва Минерва

  Морфей  

Муза Муза Муза Муза

Нарцисс    

Нептун Нептун  Нептун

 Нерей   

Нимфа Нимфа Нимфа Нимфа

   Нот

Орфей  Орфей  

 Парис   

   Пентесилея

   Пифон

Плутон Плутон  Плутон

 Помона   

 Прозерпина   

   Прометей

   Протей

 Сатурн   

 Сирена   

 Сократ   

 Телемак   

 Тисифона   

Титан    

Тифий (кормщик)   Тифий (кормщик)



141

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 Тифон (чудовище)   

Тритон Тритон  

   Улисс

Урания    

Фаэтон Фаэтон  Фаэтон

   Фемида

 Фетида   

Флора Флора   

 Фортуна   

 Фурия   

 Цербер   

Церера    

Энцелад    

 Эол   

  Эрот  

 Юнона   

 Янус   

Ясон   Ясон

Таблица 2
Библейские персонажи в одической поэзии XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

  Аарон

Авирон   

 Авраам  

Агарь Агарь Агарь

  Вельфегор

Голиаф    

Давид

Дафан    

  Девора

Иисус Навин  Иисус Навин Иисус Навин

Иисус Христос  Иисус Христос  



142

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Исайя    

  Мафусаил  

Моисей  Моисей  

Нимрод    

Ной    

Самсон Самсон   

Соломон  Соломон Соломон

Таблица 3
Исторические персонажи в одической поэзии XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

   Абдул-Хамид I

 
Август, Гай Юлий 
Цезарь Октавиан   

  Александр I Александр I

 
Александр Маке-
донский

Александр Маке-
донский

Александр Маке-
донский

 
Александр Нев-
ский   

  
Александра Пав-
ловна  

 Алкивиад   

Алексей Михай-
лович    

Анна Иоанновна Анна Иоанновна   

 Апеллес   

Анна Петровна 
(дочь Петра I)    

Анна Петровна 
(дочь Петра III)    

   
Ашшурбанипал 
(царь Ассирии)

 

Баязет I Молние-
носный (турецкий 
султан)   



143

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 Беринг   

   

Бион Борисфенит 
(античный фило-
соф)

 Борис (князь)   

   Васко да Гама

Владимир Моно-
мах    

Владимир Свято-
славич    

   Ганнибал

   
Гассан-паша (ве-
ликий визирь)

   
Георгий Победо-
носец

Гиппократ    

 Глеб (князь)   

  Голицын А. М.  

Гомер Гомер  Гомер

Гостомысл   

Грейг С.К. (адми-
рал) 

   Гуссейн-паша

   
Густав III, король 
шведский

 
Дарий III Кодоман 
(персидский царь)   

   
Деций, Публий 
Мус 

Дмитрий Донской Дмитрий Донской  

   Дракон

Дуилий, Гай (рим-
ский флотоводец)

 Евгений Савойский   

   Евстафий (корабль)

Екатерина I  Екатерина I  

Екатерина II Екатерина II Екатерина II Екатерина II



144

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Елена Глинская    

  
Елизавета Алек-
сеевна

Елизавета Алек-
сеевна

Елизавета Пе-
тровна

Елизавета Пет-
ровна

Елизавета Пет-
ровна

Елизавета Пет-
ровна

 Еропкин П. Д.   

   Зенон

   
Иануарий (ко-
рабль)

Игорь (князь 
киевский)    

  

Иосиф Антон 
Иоганн Габсбург-
Лотарингский  

   

Ильин Д. С. (ге-
рой Чесменского 
сражения)

Иоанн Антонович    

Иоанн II Комнин    

 Иван Грозный   

 Иван III   

Калчак-паша    

 Калигула   

   
Камилл, Марк 
Фурий 

   Камоэнс

   
Каплан-Гирей 
(крымский хан)

Карл XII Карл XII  Карл XII

   

Катóн Младший 
(Утический), 
Марк Порций

   
Керим-Гирей 
(крымский хан)

 Кир  Кир

Колумб    

Константин I 
Великий

Константин I 
Великий  

Константин I 
Великий



145

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

   
Константин Пав-
лович

Курций Руф, 
Квинт

Курций Руф, 
Квинт   

   Леонид

   Ликург

 Локк   

 
Магомет II (ос-
манский султан)   

 

Мальборо (анг-
лийский воена-
чальник)   

Мамай Мамай   

  Мария Федоровна Мария Федоровна

   
Марцелл, Марк 
Клавдий

Марк Антоний    

   Минин

 Миних Б. К. Миних Б. К.  

Михаил Федоро-
вич   

Михаил Федоро-
вич

   Мордвинов Н. С. 

 

Мустафа III (сул-
тан Османской 
империи)  

Мустафа III (сул-
тан Османской 
империи)

 

Наталия Алек-
сеевна (жена 
Павла I)

Наталия Алек-
сеевна (жена 
Павла I)  

 

Наталия Кирил-
ловна (мать 
Петра I)   

 Нерон   

Ньютон Ньютон   

Овидий, Публий 
Назон    

Ольга    

   Орлов А. Г. 

 Орлов Г. Г.   



146

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 
Осман I (турецкий 
султан)   

Павел I Павел I Павел I Павел I 

  Панин Н. И.  

 Палеолог   

 Перикл   

Петр I Петр I Петр I Петр I

Петр III Петр III   

Пиндар Пиндар Пиндар Пиндар

Платон Платон  Платон

   Пожарский Д. М. 

 Помпей, Гней   

 Потемкин Г. А.  Потемкин Г. А. 

 Пракситель   

   Рем

   Ромул

   
Ростислав (ко-
рабль)

 Румянцев П. А. Румянцев П. А. Румянцев П. А. 

Рюрик    

Салтыков П. С.    

Святослав Иго-
ревич

Святослав Иго-
ревич   

   
Святослав (ко-
рабль)

   Сократ

   Солон

   Спиридов Г. А. 

   Суворов А. В. 

Сулейман II (ту-
рецкий султан)    

 

Сципион, Публий 
Корнелий Эмили-
ан Африканский 
Младший   

 Тамерлан   



147

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 Тит   

   
Торкват, Тит 
Манлий 

Трувор    

 
Тюренн (маршал 
Франции)   

 Фенелон   

 
Феофан Проко-
пович   

   Фидий, скульптор

Филипп Македон-
ский    

Фридрих II Вели-
кий

Фридрих II Вели-
кий

Фридрих II Вели-
кий  

 Цезарь, Гай Юлий  Цезарь, Гай Юлий

   
Цинциннат, Лу-
ций Квинкций

   Чингисхан

Таблица 4
Прочие персонажи в одической поэзии XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Имармена

Магомет (пророк) Магомет (пророк) Магомет (пророк)

Осирис

Перун

Семирамида Семирамида



148

Таблица 5
Имена античных мифологических персонажей

в одической поэзии XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Аврора Аврора   

 Агамемнон   

 Аквилон  Аквилон

 Алектона   

Алкид    

Алцид    

 Алькид   

 Алькмена   

 Амфион Амфион Амфион

Амфитрида    

   Амфитрита

  Андромеда  

Антей    

 Аполлон  Аполлон

 Астрея Астрея Астрея

Атлант    

Атлас Атлас   

Ахилл    

Ахиллес Ахиллес  Ахиллес

 Бакх   

Беллона Беллона Беллона Беллона

Борей Борей Борей Борей

Венера  Венера  

   Гектор

Геркулес  Геркулес Геркулес

Гигант Гигант   

 Гидра   

Градив    

   Грация

   Дафна



149

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Диана   Диана

 Дияна   

 Елена   

Енцелад    

 Еол   

Ермий    

Зевес Зевес Зевес Зевес

   Зевс

Зефир Зефир Зефир Зефир

 Икар   

   Иракл

   Ифигения

   Каллиопа

   Клия

   Латона

Марс Марс Марс Марс

 Мегера   

   Медея

 Ментор   

Минерва Минерва Минерва Минерва

  Морфей  

Муза Муза Муза Муза

Нарцисс    

Нептун Нептун  Нептун

 Нерей   

Нимфа Нимфа Нимфа Нимфа

   Нот

Орфей  Орфей  

Паллада Паллада  Паллада

 Парис   

   Пентесилея

   Пифон

Плутон Плутон  Плутон

 Помона   



150

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 Прозерпина   

   Прометей

   Протей

 Сатурн   

 Сирена   

 Сократ   

 Телемак   

Титан    

 Тизифона   

 Тифей   

Тифис   Тифис

Тритон Тритон   

   Уликс

Урания    

Фаетонт Фаетонт  Фаентонт

Феб Феб Феб Феб

   Фемида

 Фетида   

Флора Флора   

 Фортуна   

 Фурия   

 Цербер   

Цереса    

  Эрот  

 Юнона   

Язон   Язон

 Ян   



151

Таблица 6
Имена библейских персонажей в одической поэзии

XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

   Аарон

 Авирон   

  Авраам  

 Агарь Агарь Агарь

   Вельфегор

Голияф    

Даван

Давид    

   Девора

Исайя    

 Лаван   

  Мафусаил  

Моисей  Моисей  

  Мойсей  

Наввин    

  Навин Навин

Нимврод    

Ной    

Сампсон    

 Самсон   

Соломон  Соломон Соломон

Христос  Христос  



152

Таблица 7
Имена исторических персонажей в одической поэзии

XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

   Абдул

 Август   

Алексей    

    

 Александр Александр Александр

  Александра  

 Алькивияд   

Анна Анна   

 Анна Великая   

 Апелл   

   Ассур

 Баязет   

 Беринг   

 Борис   

   Вион

Владимир    

   Гама

   Ганнибал

   Гассан

   Георгий

   Гирей

 Глеб   

  Голицын  

Гомер Гомер  Гомер

Гостомысл    

   Грейг

   Гуссеин

   Густав

 Дарий   

   Декий



153

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

   Деций

 Димитрий   

Дмитрий    

Дмитрий Донской    

   Дракон

   Дуилий

 Евгений   

   Евстафий

Екатерина Екатерина Екатерина Екатерина

Елена    

   Елизавета

Елисавет Елисавет   

Елисавета Елисавета Елисавета Елисавета

 Ерапкин   

   Зенон

   Иануарий

Игорь    

   Ильин

 Иоан   

Иоанн Иоанн   

  Иосиф  

Иппократ    

 Иулий   

 Калигула   

Калчак    

   Камилл

   Камоэнс

Карл Карл  Карл

   Катон

   Керим

 Кир  Кир

 Кодоман   

Колумб    



154

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Комнин    

Константин Константин  Константин

Курций Курций   

   Леонид

   Ликург

 Лок   

 Локк   

 Магомет Второй   

Мамай    

 Мальборуг   

 Мамай   

  Мария Мария

Марк    

   Маркелл

   Минин

 Миних Миних  

Михаил   Михаил

Мономах    

   Мордвинов

 Мустафа  Мустафа 

Назон    

 Наталия Наталия  

Невтон Невтон   

 Нерон   

Ольга    

 Орлов  Орлов

 Оттоман   

Павел Павел Павел Павел

  Павел Первой  

  Панин  

 Палеолог   

 Перикл   

Петр Петр Петр Петр



155

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 Петр Великий Петр Великий  

  Петр Первый  

 Петр Третий   

Пиндар Пиндар Пиндар Пиндар

Платон Платон  Платон

   Пожарской

 Помпей  Помпей

 Потемкин  Потемкин

 Пракситель   

   Рем

   Ромул

   Ростислав

 Румянцов Румянцов Румянцов

Рурик    

Салтыков    

 Светослав   

Святослав   Святослав

Селим    

   Сократ

   Солон

   Спиридов

   Суворов

 Сципион   

 Тамерлан   

 Тит   

Трувор    

   Торкват

 Тюренн   

 Фенелон   

 Феофан   

   Фидий

Филипп    

Фридерик Фридерик   



156

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

  Фридрих  

 Цесарь   

   Цинциннат

   Чингиз

   Юлий

Таблица 8
Имена прочих персонажей в одической поэзии

XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

   Имармена

Магмет   Магмет

  Магомет Магомет

  Махмет Махмет

   Осирис

Перун    

Семирамида Семирамида   

Таблица 9
Наименования христианского Бога в одической поэзии

XVIII века

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Бог Бог Бог Бог

Бог Великий Бог Великий   

 Бог Всемогущий   

 Бог Всесильный   

 Бог Всещедрый   

Бог Вышний    

Бог мира    

Божество Божество Божество Божество



157

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

Ветхий деньми    

   Владыка

Всевышний Всевышний Всевышний Всевышний

Вседержитель    

   
Вседержитель 
мира

   Всемилостивый

 Всемогущий   

Всесильный    

Вышний Вышний Вышний Вышний

Господь Господь Господь Господь

   Господь Сил

Гремящий над 
нами

   

Зиждитель    

Зиждитель мира    

Зиждитель небес 
и веков

   

  
Источник и Соз-
датель света

 

 
Обладатель при-
роды

  

 
Обладатель про-
странства

  

Обладатель Твари    

Отец   

   Отец милосердый

Отец светов

 Податель благ   

Правитель Царей 
и Царств земных

   

Предвечный    

   Сильный

Содетель Содетель Содетель  

Создатель Создатель   



158

Ломоносов Сумароков Херасков Петров

 
Создатель вселен-
ной

  

 
Создатель нашего 
мира

  

Творец Творец Творец Творец

  Творец благ  

 Творец вселенной   

   Творец победы

  Царь веков  

   Царь всемогущий

Царь небес    

 
Царь небесных 
стран

  

 Царь Вышний   

Источники

1. Державин 1864–1883 — Державин Г. Р. Сочинения / с объяснительны-
ми примечаниями Я. Грота: в 9 т. СПб., 1864–1883.

2. Ломоносов 2011  — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: 
в 10 т. М.; СПб., 2011–2012. Т. 7: Труды по филологии. 2011. Т. 8: Поэ-
зия, ораторская проза, надписи. 2011.

3. Майков 1966 — Майков В. И. Избранные произведения. М.; Л., 1966.
4. Петров 1811 — Петров В. П. Сочинения: в 3 ч. СПб., 1811.
5. Петров 2016 —  Петров В. П.  Оды; Письма в стихах; Разные стихо-

творения / Василий Петров; выбор [и вступ. ст.] Максима Амелина. 
М., 2016.

6. Поэты XVIII века 1972 — Поэты XVIII века: в 2 т. Л., 1972.
7. Cумароков 1787  — Сумароков А. П. Полное собрание всех сочи-

нений / собраны и изданы Н. Новиковым: в 10 ч. Изд. 2. М., 1787.
8. Сумароков 2009 — Сумароков А. П. Оды торжественныя. Елегии лю-

бовныя / издание подготовил Р. Вроон. М., 2009. 
9. Тредиаковский 2009  — Тредиаковский В. К. Сочинения и  перево-

ды как стихами, так прозою / издание подготовила Н. Ю. Алексеева. 
СПб., 2009.

10. Херасков 1798  — Херасков М. М. Творения М. Хераскова, вновь ис-
правленныя и дополненныя: в 12 т. М., 1797–1801. Ч. 7. [1798?].



159

Литература

1. Абрамзон 2004 — Абрамзон Т. Е. Одический тезаурус антонимов, тео-
нимов и топонимов (на материале 20-ти торжественных од М. В. Ло-
моносова). Магнитогорск, 2004.

2. Алексеева 2005  — Алексеева Н. Ю. Русская ода: Развитие одической 
формы в XVII–XVIII веках. СПб., 2005.

3. Арутюнян 2010 — Арутюнян М. А. Структура, семантика и прагма-
тика стилистического приема «антономазия» на материалах немецко-
го языка: дис. … канд. филол. наук. М., 2010.

4. Бочаров 2005 — Бочаров С. Г. А мы, Леонтьева и Тютчева… Об одном 
стихотворении Георгия Иванова // Бочаров С. Г. Филологические сю-
жеты. М., 2007. С. 416–429.

5. Бухаркин, Матвеев 2020  — Бухаркин П. Е., Матвеев Е. М. Ант-
ропонимы в  русской литературе XVIII века: о некоторых аспектах 
функционирования имени в  оде и  трагедии // Русская литература. 
2020. № 3. С. 5–19.

6. Войнова 1977  — Войнова Л. А. Функционально-семантические осо-
бенности мифологических собственных имен и  показ их в  истори-
ческом словаре XVIII в. // Проблемы исторической лексикографии / 
отв. ред. Ю. С. Сорокин. Л., 1977. С. 121–129.

7. Зорин 2001 — Зорин А. Кормя двуглавого орла…: Русская литература 
и государственная идеология в последней трети XVIII — первой тре-
ти XIX в. М., 2001.

8. Кузнецов 1993 — Кузнецов В. А. Поэтические уподобления в русской 
литературе XVIII в. (к вопросу о персонифицированности классици-
стического эстетического сознания) // Вестник СПбГУ. Сер. 2. 1993. 
Вып. 1. № 2. С. 73–78. 

9. Курциус 2021  — Курциус Э. Р. Этимология как форма мышления // 
Курциус Э. Р. Европейская литература и  латинское Средневековье. 
Т. II. М., 2021. С. 145–153.

10. Лосев 1995 — Лосев А. Ф. Проблема символа и реалистическое искус-
ство. М., 1995.

11. Матвеев 2018 — Матвеев Е. М. Оды В. П. Петрова и оды М. В. Ломо-
носова: словесная и ритмико-синтаксическая формульность // Вест-
ник СПбГУ. Язык и литература. 2018. Т. 15. Вып. 3. С. 354–366.

12. Матвеев 2019 — Матвеев Е. М. Антропонимы в торжественных одах 
М. В. Ломоносова и  В. П. Петрова // Литературная культура России 
XVIII века. Вып. 8 / под ред. П. Е. Бухаркина, Е. М. Матвеева. СПб., 
2019. С. 69–88.



160

13. Матвеев 2020  — Матвеев Е. М. О проекте словаря антропонимов 
в  русской панегирической поэзии XVIII века // Материалы мета-
языкового семинара ИЛИ РАН. Вып. 3. 2017–2019 годы / отв. ред. 
С. С. Волков, Н. В. Карева, Е. М. Матвеев. СПб., 2020. С. 71–117.

14. Михайлов 1997  — Михайлов А. В. Поэтика барокко: завершение 
риторической эпохи // Михайлов А. В. Языки культуры. М., 1997. 
С. 112–175.

15. Морозов 1974  — Морозов А. А. Эмблематика барокко в  литературе 
и  искусстве петровского времени // XVIII век. Сборник 9. Л., 1974. 
С. 184–226. 

16. Мотольская 1938 — Мотольская Д. К. Петр I в поэзии XVIII века // 
Учен. зап. пед. ин-та им. А. И. Герцена. 1938. Т. 14. С. 129–146.

17. Подольская 1978  — Подольская Н. В. Словарь русской ономастиче-
ской терминологии. 2-е изд., перераб. и доп. М., 1978.

18. Проскурина 2006  — Проскурина В. Мифы империи. Литература 
и власть в эпоху Екатерины II. М., 2006.

19. Сазонова 2002 — Сазонова Л. И. Имя в риторике и поэзии ХVII века 
у восточных славян // Славяноведение. 2002. № 1. С. 4–22.

20. CбРИО 1878  — Сборник Императорского русского исторического 
общества. Т. 23. СПб., 1878.

21. Словарь антропонимов 2022 — Словарь антропонимов в русской па-
негирической поэзии XVIII века / С. С. Волков, С. С. Дубова, Н. В. Ка-
рева, Н. А. Кузнецова, Е. М. Матвеев, А. С. Смирнова, А. Е. Трофимов, 
М. Г. Шарихина / науч. ред. С. С. Волков, Е. М. Матвеев, М. Г. Шари-
хина. СПб., 2022.

22. Keipert 1988  — Keipert H. Nomen est omen. Etymologie als Denkform 
bei russischen Autoren des 17. Jahrhunderts // Sprache, Literatur und Ges-
chichte der Altglaeubigen. Akten des Heidelberger Symposions vom 28. bis 
30. April 1986 / hrsg. von B. Panzer. Heidelberg, 1988. S. 100–132.

23. Tverianovich 2019  — Tverianovich K. Rhythm and Syntax in Aleksandr 
Sumarokov’s Odes // Quantitative approaches to versifi cation / ed. by Petr 
Plecháč, Barry P. Scherr, Tatyana Skulacheva, Helena Bermúdez-Sabel, Ro-
bert Kolár. Prague, 2019. P. 255–262.



161

М. Г. Шарихина

ГЕРОИ РУССКОЙ ИСТОРИИ 
ДОПЕТРОВСКОГО ПЕРИОДА
В ТОРЖЕСТВЕННОЙ ПОЭЗИИ XVIII В.: 
ТЕМЫ И ОБРАЗЫ

Введение

Для словесной культуры XVIII в. взаимовлияние  историогра-
фии, исторических знаний и  художественной литературы было 
весьма характерным явлением (Пештич I: 14; Моисеева 1980: 234).1 
Как справедливо указал С. Л. Пештич, это обусловлено не только 
широкой эрудицией и одаренностью писателей и ученых XVIII в. 
По его мнению, «только представление об истории как воспроиз-
ведении деятельности отдельных лиц, “выдающихся”, разумеется, 
таких, как цари, полководцы, министры, герои и  т. п., сближало 
творчество историка и  писателя. Отсюда драматизация в  исто-
рии и историчность в литературе» (Пештич, I: 14). В соответствии 
с  официальной идеологией, исторический процесс традиционно 
представлялся как развитие самодержавной власти, которое осо-
знавалось как результат деятельности русских правителей.

Описание сюжетов русской истории допетровского периода 
в  пространстве торжественной оды наиболее полно и  разносто-
ронне представлено в поэзии М. В. Ломоносова. Образы русских 

1 Большинство поэтов, в  чьих произведениях встречаются истори-
ческие экскурсы, были авторами исторических сочинений. Среди них 
и создатели крупных произведений по истории России или отдельных ее 
периодов (М. В. Ломоносов, Н. М. Карамзин), и составители небольших 
исторических очерков (А. П. Сумароков, М. Н. Муравьев). Развитие это-
го явления на протяжении всего XVIII в. отражено, в том числе, и в рас-
цвете жанра исторической эпопеи. 



162

правителей занимают в ней важнейшее место. Исторические экс-
курсы в его одической поэзии были исследованы Г. Н. Моисеевой 
(Моисеева 1980: 201–204). Основное внимание ученого было уде-
лено выявлению исторических источников, к  которым восходят 
эти экскурсы. Анализ, проведенный Г. Н. Моисеевой, показал, что 
в своем поэтическом творчестве М. В. Ломоносов старался отра-
зить подлинные исторические факты, тем самым следуя традици-
ям древнерусской литературы (Моисеева 1980: 201). Между тем 
в  создаваемых им образах русских правителей показательна не 
только историческая достоверность, но и отбор и анализ фактов. 
Как отмечает В. П. Лысцов, «в оценке деятельности первых царей 
из династии Романовых Ломоносов решительно расходился с дво-
рянскими и некоторыми другими историками» (Лысцов 1961: 78). 
Этот вывод основан на анализе фрагментов из художественных 
произведений М. В. Ломоносова, включая и  оды. Так, например, 
по мнению В. Н. Татищева, первые Романовы не имели полноты 
власти, что мешало им вести успешную политику во всех сферах 
государственной жизни. В то же время М. В. Ломоносов подчерки-
вал их заслуги, оценивая их с точки зрения перспективы развития 
России (Там же: 79).

Такой взгляд и оценка деятельности русских правителей обу-
словлены влиянием нескольких факторов. Одним из важнейших 
среди них является жанр. Будучи неотъемлемой частью придвор-
но-церемониальной литературы, торжественная ода отражала 
официальную политическую идеологию, наследуя особенности 
панегирической литературы эпохи барокко: «Воспевая высшую 
аристократию, многочисленных членов царской семьи, самого 
абсолютного монарха и  его деяния, панегирическая ода барокко 
функционировала как поэзия государственных идеалов» (Сазоно-
ва 2006: 425). С одной стороны, эта идеология находилась под не-
посредственным влиянием актуальных политических целей и за-
дач. Среди них важнейшей — особенно после выхода петровского 
«Устава о  престолонаследии» (1722 г.)  — стала задача установле-
ния и подтверждения прав монарха на престол. Другой, не менее 
важной, целью официальной литературы было обоснование необ-
ходимости и целесообразности внутренней и внешней политики 
монарха. 



163

Интерпретация исторических образов в  торжественной по-
эзии соответствовала указанным задачам. Состав образов и  сю-
жетов был достаточно стабильным. Многие из них приводятся 
в  «Идеях для живописных картин российской истории», подго-
товленных М. В. Ломоносовым по поручению Екатерины II (Ломо-
носов VI: 365–373, 594–595). Основные темы, отраженные в этих 
сюжетах («1) темы из истории государства (единодержавия  — 
абсолютизма) в  России; 2) темы национально-освободительной 
борьбы; 3) темы, касающиеся международного значения России» 
(Черепнин 1957: 202)), являются ключевыми для одической по-
эзии. В настоящей статье, посвященной исследованию основных 
идей, заключенных в  поэтических образах русских правителей 
допетровского периода, будут рассмотрены указанные темы, при 
этом третья будет охарактеризована в связи с первыми двумя (со-
ответственно в разделах I и II).

I. Тема становления и укрепления в России
самодержавной власти

1.1. Концепция исторического развития России. 
Степенная книга и ее влияние на поэтическое описание 
русской истории
Развитие исторической науки в  России к  середине XVIII в. 

создало условия для художественных (поэтических) обобщений. 
К предпосылкам этого явления можно отнести стихотворное пре-
дисловие к  «Латухинской Степенной книге»2, в  котором дается 
краткое описание ее основных идей: введение христианства и его 
роль в  развитии и  укреплении Русского государства, основание 
самодержавного управления, благочестие и  праведность русских 
правителей, заботившихся о  расширении России, объединение 
русских земель под властью Москвы и образование русской нации. 

2 «Латухинская Степенная книга» представляет собой особую ре-
дакцию «Книги Степенной царского родословия», созданную в  1678 г. 
архимандритом Тихоном в  годы его управления Макарьевским Желто-
водским монастырем. Этот памятник пользовался известностью уже 
в XVIII в. Его хорошо знал и использовал в качестве исторического ис-
точника В. Н. Татищев (Сиренов 2009: 354–355). Вероятно, что с  «Лату-
хинской Степенной книгой» был знаком и М. В. Ломоносов.



164

Другое произведение — «Зерцало историческое» А. Б. Селлия.3 
В нем в стихотворной форме излагается история России от Рюри-
ка до Елизаветы Петровны4. Автор опирался на разные источники, 
в том числе на «Степенную книгу» и «Синопсис» (Свердлов 2011: 
527–529). В этом сочинении отражены различные дискуссионные 
вопросы, связанные с начальным периодом становления Русского 
государства, а также взгляды авторов5 на формирование и укре-
пление самодержавной власти и ее значение для усиления могуще-
ства и  международного влияния страны. Ломоносов, возможно, 
был знаком с этим произведением6. Следовательно, нельзя исклю-
чать определенного влияния указанных памятников на историче-
ские экскурсы в его поэзии.

3 М. Б. Свердлов указывает на недостаток подлинных биографиче-
ских сведений об авторе «Зерцала» (Свердлов 2011: 524). Известно, что 
А. Б. Селлий жил в Александро-Невском монастыре (по другим данным, 
преподавал латинский язык в Александро-Невской семинарии). Состав-
ление «Зерцала» является результатом его изучения древнерусских лето-
писей и других исторических источников. В частности, ему принадлежит 
перевод на немецкий язык Никоновской летописи (Там же: 524–525).

4 «Зерцало историческое» было написано на латинском языке и впо-
следствии переведено на русский Амвросием (Зертис-Каменским) 
и  Гавриилом Кременецким в  1747 г. Перевод с  посвящением от име-
ни Александро-Невской семинарии был поднесен Елизавете Петровне 
(Свердлов 2011: 525–527).

5 Как отмечает М. Б. Свердлов, русская версия «Зерцала» содержит 
исправления и  дополнения, внесенные переводчиками. Об этом свиде-
тельствует указание в заголовке, согласно которому сочинение включало 
«некоторых мест исправление и дополнение» (Свердлов 2011: 529).

6 В  документе, названном «Рассмотрение спорных пунктов между го-
сподином профессором Миллером и  господином комиссаром Крекши-
ным  … учиненное от профессоров Штрубе де Пирмон, Василья Тредья-
ковского и Михайла Ломоносова» упоминается Лаврентий Хурелихц, автор 
«Родословия великих российских князей» (Ломоносов VI: 12). Рукопись, 
в  которой находится перевод этого сочинения, была переплетена вместе 
с русским переводом с латинского «Зерцала» (Ломоносов VI: 545). Ломоно-
сов в  качестве участника Комиссии, назначенной для разрешения споров 
между Миллером и  Крекшиным, вероятно, ознакомился с  сочинениями, 
упоминаемыми в «Рассмотрении». Если предположить, что он видел эту ру-
копись, то вполне вероятно, что он обратил внимание и на перевод «Зерцала».



165

Формирование поэтической концепции исторического раз-
вития России в торжественной поэзии XVIII в. связано с творче-
ством М. В. Ломоносова. Обратившись к  образу Ивана Грозного 
в «Оде на взятие Хотина», который рассматривается как предше-
ственник Петра I и Анны Иоанновны в южном направлении внеш-
ней политики, в дальнейшем он расширял исторические экскур-
сы. Так, в «Оде на праздник высокаго рождения Иоанна Третияго 
1741 года» (Ломоносов VIII: 34–42) приводится перечень древне-
русских правителей, который охватывает период до формирова-
ния Русского государства (Гостомысл, Рюрик, Игорь, Владимир 
Святославич и  Дмитрий Донской). Возможно, способы поэтиче-
ского изображения всего периода русской истории были разрабо-
таны Ломоносовым в более поздних одах, где дается полная рет-
роспектива от древности до XVIII в. Это во многом было связано 
с формированием исторической концепции, которая была необхо-
дима Ломоносову для написания «Древней Российской истории». 

В указанной оде обращение к историческим героям объедине-
но темой военной славы русских правителей, которые осмысляют-
ся как предки Иоанна Антоновича («Монарх Наш — сильных двух 
колен»). В  этом контексте лишается мотивировки поэтическое 
переложение легенды о призвании варягов: «Разумной Гостомысл 
при смерти / Крепил Князей советом збор: / «Противных чтоб вам 
силу стерти, / Живите в дружбе, бойтесь ссор. / К брегам Варяж-
ских вод сходите, / Мужей премудрых там просите, / Моглиб ко-
торы править вас». / Послы мои <России  — М. Ш. > туда сходи-
ли, / Откуда Рурик, Трувор были, / С Синавом три Князья у нас» 
(Ломоносов VIII: 39). Возможно, Ломоносов первым создал поэти-
ческий образ Гостомысла, так как в предшествующей литератур-
ной традиции он появляется только на страницах исторических 
памятников. Вероятной причиной введения в исторический экс-
курс легендарного новгородского старейшины является большой 
интерес поэта к древнему периоду русской истории7. Поэтическое 

7 К  исследованию варяжской проблемы он обратился еще во время 
обучения в  Славяно-греко-латинской академии (Ломоносов 2011: 439). 
С  годами этот интерес усиливался. Известно, что в  1740 г. Ломоносов 
приобрел во Фрайбурге «Историю о  великом княжестве Московском» 
П. Петрея, родоначальника норманнской теории (Там же: 440).



166

переложение легенды о призвании варягов8 довольно близко сле-
дует за ее текстом9.

Главной задачей Ломоносова-историка во все периоды его 
научной деятельности являлось доказательство формирования 
русской государственности в  результате внутреннего экономи-
ческого и  политического развития славянских племен (Сверд-
лов 2011: 649)10. Таким образом, можно предположить, что соз-
дание поэтического образа Гостомысла обусловлено, с  одной 
стороны, интересом М. В. Ломоносова к  этому периоду русской 
истории и его просветительскими взглядами, а с другой стороны, 
желанием обосновать существование института княжеской вла-
сти на Руси до прихода Рюрика с братьями. Особенно актуальной 
«господствующая правительственная идея российской самодоста-
точности, которая трансформировалась при изучении российской 
истории в соответствующую ей интерпретацию “варяжской про-
блемы”» (Там же: 585), стала в правление Елизаветы Петровны, то 
есть уже после написания этой оды. Следовательно, основная при-
чина упоминания Гостомысла, скорее всего, была связана с личны-
ми интересами поэта.

Становление поэтической концепции исторического развития 
России отражено в  «Описании иллуминации, которая … к  оказа-
нию всеобщей радости о  вожделеннейшем рождении … Великаго

8 В «Древней Российской истории» напротив сообщения о Гостомыс-
ле дается ссылка на Новгородский летописец (Ломоносов VI: 215). Под 
Новгородским летописцем имеется в  виду Новгородская III летопись 
краткой редакции, в составе которой имеется сказание «О истории еже 
о  начале руския земли». Сказание это было введено в  научный оборот 
в 1735 г. П. Н. Крекшиным. Подробный комментарий к этому источнику 
см. в  издании сочинений М. В. Ломоносова (Ломоносов 2011: 477). Ле-
генда о Гостомысле существовала и в упомянутом сочинении П. Петрея, 
который, наряду с Новгородским летописцем, мог послужить историче-
ским источником для оды Ломоносова (Свердлов 2011: 374).

9 Сюжетом легенды было продиктовано введение в текст оды образов 
Синеуса и Трувора.

10 Эта задача была одной из важнейших и  для В. Н. Татищева: «ему 
было важно показать, что до избрания князем Рюрика у славян уже были 
свои избранные князья, т. е. славяне уже находились на значительном 
уровне общественно-политического развития» (Свердлов 2011: 482). 



167

Князя Павла Петровича была представлена пред домом … Графа 
Петра Ивановича Шувалова в  Санктпетербурге Октября 26 дня 
1754 года» М. В. Ломоносова.

Поводом к  созданию иллюминации, как и  сообщается в  за-
главии, стало рождение наследника престола Павла Петровича. 
«Описание» состоит из двух частей: первая представляет собой 
проект иллюминации, вторая — стихотворную надпись. В обеих 
частях приводится длинный перечень русских правителей (всего 
16), который охватывает русскую историю от древности до совре-
менного Ломоносову периода, от Рюрика до Павла Петровича.

Появление такого текста кажется неслучайным, так как именно 
в это время (с 1751 г. 11) Ломоносов вел активную работу по созда-
нию «Древней Российской истории». Март 1753 г. стал границей, 
после которой Ломоносову пришлось пересмотреть принципы 
создания своего исторического труда (Ломоносов 2011: 533).

В «Описании» отражена концепция исторического развития, 
которая, вероятно, уже сложилась у  Ломоносова к  1754 г. Так, 
в  проекте изображена галерея русских правителей, которые, как 
сообщает предшествующий текст, «своими заслугами к построе-
нию высокаго Храма Российския империи великую площадь изго-
товили, на высоту взошли, материалы к сему зданию собрали, за-
ложили здания, производили и оныя довели на высокую степень» 
(Ломоносов VIII: 569). В  стихотворной надписи развитие России 
характеризуется как ее возвышение через преодоление внешних 
и внутренних опасностей и угроз ее независимости. После Смуты 
Россия «главу свою из пепла подняла», затем благодаря Михаилу 
Федоровичу и Алексею Михайловичу она взошла на высшую сте-
пень, Петр I вознес ее над другими странами, но не успел завершить 
дело, которое было поручено Елизавете Петровне. С ее приходом 
к власти Русское государство достигает в своем развитии абсолют-
ной высоты. Такой взгляд на русскую историю отражен во всту-
плении к «Древней Российской истории» М. В. Ломоносова: «На-
род российский от времен, глубокою древностию сокровенных, 

11 Г. Н. Моисеева предположила, что «разговор Шувалова с  Ломоно-
совым о создании труда по русской истории состоялся в конце 1750 г.» 
(Моисеева 1971: 128).



168

до нынешнего веку толь многие видел в  счастии своем переме-
ны, что ежели кто междоусобные и отвне нанесенные войны рас-
судит, в  великое удивление придет, что по толь многих разделе-
ниях, утеснениях и нестроениях не токмо не расточился, но и на 
высочайший степень величества, могущества и славы достигнул. 
Извне угры, печенеги, половцы, татарские орды, поляки, шведы, 
турки, извнутрь домашние несогласия не могли так утомить Рос-
сии, чтобы сил своих не возобновила. Каждому несчастию после-
довало благополучие большее прежнего, каждому упадку высшее 
восстановление; и  к ободрению утомленного народа некоторым 
божественным промыслом воздвигнуты были бодрые государи» 
(Ломоносов VI: 169). 

Взгляд на русскую историю, согласно которому деятельность 
отдельных правителей способствовала тому, что Русское государ-
ство, оберегаемое рукой Всевышнего, постепенно, шаг за шагом 
достигло вершины, близка представлению о русской истории, по-
ложенному в основу «Степенной книги».12 В вводной статье этого 
памятника приводится выразительное образное описание ее со-
держания: «Книга степенная Царскаго родословия, иже в Рустей 
земли в  благочестии просиявших Богоутвержденных скипет-
родержателей  … мнози от корени и  от ветвей многообразными 
подвиги, яко златыми степеньми, на небо восходную лествицу 
непоколеблемо водрузиша, поне иже невозбранен к  Богу восход 
утвердиша, себе же и  сущим по них» (Книга степенная 1775: 3). 
Эта идея активно популяризировалась в старопечатных предисло-
виях и  послесловиях XVII в., в  которых изображалось, «какими 

12 «Степенная книга»  — исторический памятник, в  котором излага-
ются события русской истории с древнейших времен до начала 1560-х гг. 
в виде жизнеописаний правителей, которые расположены по «степеням». 
Ломоносов много раз обращался к  этому памятнику. Списки «Степен-
ной книги» XVII в., поступившие в Библиотеку Петербургской Академии 
наук в первые годы ее существования, а также в 1735 и 1741 гг. (БАН. 32. 
8. 6., БАН. 32. 8. 4 и БАН. 32. 8. 5), содержат большое количество помет, 
которые принадлежат Ломоносову (Моисеева 1971: 79–80; 89–90; 98–99). 
Г. Н. Моисеева также привела несколько параллельных мест из «Степен-
ной книги» и его исторических сочинений, подтверждающих ее исполь-
зование в качестве источника (Моисеева 1971: Там же). 



169

“степеньми” восходят самодержцы “день о дни на высоту доброде-
тели”» (Елеонская 1981: 83). Исследование А. С. Елеонской показа-
ло, что это выражение впервые появилось в предисловии к «Три-
оди цветной» 1604 г. (л. 2) и затем повторялось в других изданиях 
(Там же: 83–84). 

«Степенная книга» оказала значительное влияние на русскую 
историографию XVIII  — начала XIX в. (Усачев 2008: 109–112).13 
Среди исторических памятников, которыми располагали и на ко-
торые опирались в своих исследованиях историографы этого пе-
риода, только «Степенная книга» давала обобщающий взгляд на 
русскую историю (Там же: 109). Кроме того, она имела безуслов-
ный авторитет в течение всего XVII в. и в первой четверти XVIII в. 
(ярким примером является ссылка на нее в «Уставе о престолона-
следии» Петра I) (Сиренов 2007: 432).

Ее популярность в  XVII–XVIII вв. позволяет видеть в  ней 
основ ной источник поэтического переосмысления русской исто-
рии. Косвенным подтверждением этого тезиса является тот факт, 
что к «Степенной книге» восходят ранние попытки создания по-
этического описания истории России (рассмотренное выше сти-
хотворное предисловие к  «Латухинской Степенной книге» и  ча-
стично «Зерцало историческое» А. Б. Селлия).

Влияние «Степенной книги» могло состоять и в том, что в ней, 
как отметил Д. С. Лихачев, предпринята попытка дать особый 
взгляд на историю Руси, ее всесторонне идеализировать, в  част-
ности создать идеализированные образы русских правителей 
(Лихачев 1973: 135–136). Характеризуя в целом стиль «Степенной 
книги», ученый делает следующее, на наш взгляд, весьма важное 
замечание: «Задача автора <Степенной книги — М. Ш. > состоит 
только в  том, чтобы представить историю как государственный 
парад, внушающий читателю благочестивый страх и  веру в  не-
зыблемость и  мудрость государства» (Там же: 136). Вероятно, 
эта стилистика сближала ее с  торжественной поэзией, поэтому 

13 Научный интерес к «Степенной книге» в XVIII в. был весьма ши-
роким: к ней обращались Г. З. Байер, И. В. Паус (вероятный создатель ее 
перевода на латинский язык), Г. Ф. Миллер и  другие ученые-историки 
(Сиренов 2007: 6–11). 



170

«Степенная книга» могла оказать определенное влияние на поэти-
ческие образы русских правителей.

Описание истории России, представленное в  стихотворной 
надписи в составе «Описания иллюминации» на рождение Павла 
Петровича, композиционно делится на две части: первая — прав-
ление династии Рюриковичей, которое завершается Смутой («Все 
славны их труды оплакала <Россия  — М. Ш. > попранны»); вто-
рая — правление династии Романовых, которое ознаменовано по-
степенным восходящим движением, отражающим поступательное 
развитие Русского государства и его расцвет под властью Елизаве-
ты Петровны. Преемственность ее политики всячески подчерки-
вается метонимическими наименованиями представителей рода 
Романовых: «Прадед»  — Михаил Федорович, «Дед»  — Алексей 
Михайлович, «Отец» — Петр I. Центральным образом этой над-
писи становится Елизавета Петровна, а не новорожденный Павел 
Петрович.14 Между тем весь исторический экскурс едва ли выра-
жает какие-либо актуальные политические идеи.

Композиционно с рассмотренным «Описанием иллуминации» 
сближается «Описание огненнаго представления, в первый вечер, 
новаго года 1760» А. П. Сумарокова, где вновь возникает образ 
храма (Сумароков I: 321–322). Но если у Ломоносова он аллегори-
чески изображает Российскую империю, то у Сумарокова — это 
изображение славы Петра Великого. В основе этого образа лежит, 
с одной стороны, глубоко укоренившееся в культуре XVIII в. от-
ношение к Петру как к создателю новой (или обновленной) Рос-
сии. С  другой стороны, это политическая программа Елизаветы 
Петровны, которая после устранения от власти потомков Ивана V, 
брата и соправителя Петра, укрепляла авторитет и значение в об-
ществе реформ своего отца, тем самым пытаясь упрочить и соб-
ственное пребывание на троне. Далее в  описании появляются 
исторические правители допетровского периода, причем только 

14 Другой способ введения исторических лиц представлен в «Оде на 
рождение … Павла Петровича 1754 года» (Ломоносов VIII: 557–565). 
Здесь в  силу «смещения» исторической перспективы «Великим Праде-
дом» является Петр I, а  предки Петра I имеют прямые наименования: 
«Михаил» (Михаил Федорович) и «Алексей» (Алексей Михайлович).



171

шесть (у Ломоносова их было двенадцать): Владимир Святосла-
вич, Александр Невский, Дмитрий Донской, Иван Грозный, Миха-
ил Федорович и Алексей Михайлович. Это те правители, которые 
в исторической памяти известны своими заслугами в деле укреп-
ления внешнеполитического положения государства и  его воен-
ной славы. Стихотворного описания их деятельности в сочинении 
А. П. Сумарокова нет. 

В целом, сходство двух описаний является только внешним. 
Главным их отличием является то, что в «Описании» А. П. Сума-
рокова храм появляется во второй части иллюминации, он симво-
лизирует военные победы Елизаветы Петровны в  свете военной 
славы Петра I и его политических предшественников. Этим обу-
словлен перечень исторических лиц. В сочинении М. В. Ломоносо-
ва исторический экскурс, как представляется, не связан с какими-
либо конкретными политическими событиями. Его поэтическая 
концепция истории России тесно связана с научными занятиями 
и  отражает его интерес к  этой области знаний. Вероятно, такой 
способ поэтического выражения научных взглядов был возможен 
в пределах жанра стихотворной надписи, так как за его пределы 
созданная Ломоносовым концепция не вышла и осталась уникаль-
ным явлением в окказиональной поэзии XVIII в. В торжественной 
оде широкий взгляд на всю историю России отразился в  ином 
ключе. 

1.2. Развитие самодержавия в России и проблема 
престолонаследия
В рассмотренной выше стихотворной надписи М. В. Ломоно-

сова вопрос о становлении самодержавной власти затрагивается 
лишь в одной строке («Что Рурик с скипетром Монаршеским при-
ял»), хотя Ломоносова, убежденного сторонника монархической 
власти, этот вопрос, безусловно, интересовал. Так, во вступлении 
к  его «Истории» дается следующее описание утверждения само-
державия в  России: «Толикие перемены в  деяниях российских: 
соединение разных племен под самодержавством первых кня-
зей варяжских, внутренние потом несогласия, ослабившие наше 
отечество, наконец, новое совокупление под единоначальство 
и приобщение сильных народов на востоке и на западе рассуждая, 



172

порядок оных подобен течению великия реки представляю» (Ло-
моносов VI: 169). В  его исторических экскурсах эта тема почти 
не затрагивается. Кажется, что он намеренно избегает описаний 
сложных периодов феодальной раздробленности и Смуты. В его 
одах не упоминается ни одного правителя после Ивана Грозно-
го и  до Михаила Федоровича. Общая характеристика периодов 
междоусобиц и междуцарствия появляется в «Слове похвальном 
Петру Великому 1755  года»: «Междоусобными предков наших 
враждами, неправдами, граблениями и братоубийствами раздра-
женный Бог поработил тебя некогда чужому язы́ку и на поражен-
ное глубокими язвами твое тело наложил тяжкия вериги! Потóм, 
стенанием твоим и  воплем преклоненный, послал тебе храбрых 
Государей, свобо дителей от порабощения и  томления, которые, 
соединив твои раздробленные члены, возвратили тебе и умножи-
ли прежнюю силу, величество и славу» (Ломоносов VIII: 587).

Традиция введения образов исторических лиц для демонстра-
ции исторической необходимости совершенствования принципов 
престолонаследия и сохранения непрерывности преемственности 
монархической власти восходит к ораторской прозе Петровского 
времени. Вопрос о пользе для государства разработки принципов 
престолонаследия, которые могли бы обеспечить непрерывность 
монархической власти и обезопасить ее от возможного пресечения 
правящей династии или конкуренции в борьбе за престол, приоб-
рел острую актуальность в связи с подписанием Петром I «Устава 
о наследии престола» (1722). В этом документе приводится в каче-
стве исторического обоснования пример разделения государства 
между сыновьями Владимира и последующее его объединение под 
властью Ивана III. Этот фрагмент восходит к «Правде воли монар-
шей» Феофана Прокоповича (первое издание — 1722 г.), обосно-
вывавшей положения «Устава» (Феофан Прокопович 1726: 26–27).

Ранее этот образ возникает в «Слове похвальном в день рожде-
ства благороднейшаго Государя Царевича и Великаго Князя Петра 
Петровича» Ф. Прокоповича (1716). Примеры из русской истории 
в  этом произведении доказывают мысль о  том, что сохранение 
самодержавия и  принципа престолонаследия является залогом 
процветания Русского государства. Нарушение основополагаю-
щих принципов самодержавной власти становилось причиной 



173

междоусобных войн и  политической раздробленности страны. 
В соответствии с этой мыслью в «Слове» изображен период меж-
доусобиц и  борьбы с  внешними врагами, наступивший после 
смерти князя Владимира. Следующий по времени сложный этап 
в русской истории был связан с пресечением династии Рюрикови-
чей и приходом к власти Бориса Годунова. Лишь с воцарением ди-
настии Романовых мир увидел «совершенно оздравевшую Россию, 
но и в большую паче первыя силу и славу пришедшую» (Феофан 
Прокопович 1961: 43). 

Сюжеты о  разделении русских земель князем Владимиром 
и о пресечении династии в конце XVI в. воссозданы в «словах» Гав-
риила Бужинского: в «Слове о взятии Нотенбурха» (1720), в «Сло-
ве на годовщину взятия Нотенбурга» (1724) и в «Слове в память 
Полтавской победы» (1725) (Гавриил Бужинский 1901: 450–451, 
462–464; 576). В дальнейшем сюжет о разделении русских земель 
князем Владимиром, вероятно, утрачивает актуальность в  связи 
с тем, что не является примером пресечения правящей династии, 
в то время как события Смутного времени отражаются в оратор-
ской прозе послепетровского периода. В «Слове на рождение Пав-
ла Петровича» Гедеона Криновского речь идет о  бедах, возника-
ющих из-за пресечения царской династии (Гедеон Криновский 
1855: 34–35). В  качестве исторического примера он обращается 
к  событиям Смутного времени. Провиденциальный взгляд на 
русскую историю сближает это произведение с  ораторской про-
зой Гавриила Бужинского. Идею о спасительном для России непре-
рывном самодержавном престолонаследии неоднократно развива-
ет в своих «словах» Платон Левшин15, приводя в пример события 
Смутного времени. Примечательно то, что эта тема появляется 
в его сочинениях в 1775 и в 1777 годах. Это, безусловно, связано 
с крестьянской войной, которая в основной своей части заверши-
лась в начале 1775 года казнью ее предводителя Е. Пугачева.

15 «Слово на день святаго Димитрия Царевича» (Мая 15, 1775 года), 
«На день Казанския Богородицы» (1775), «В день святаго Царевича Ди-
митрия … Маия 15 дня 1777 года», «На всерадостнейшее извещение 
о рождении Благовернаго Государя и Великаго Князя Александра Павло-
вича» (1777) (Платон Левшин 1780, III: 34, 109–110; IV: 18–19, 180).



174

В одической поэзии XVIII в. тема становления и  укрепления 
самодержавной власти чаще раскрывается с  помощью образов 
правителей из династии Романовых. В связи с этим сюжет о разде-
лении Руси между сыновьями князя Владимира утрачивает акту-
альность, более традиционным становится изображение Смутного 
времени. Вероятно, в силу того, что события этого периода связаны 
с появлением на русском престоле династии Романовых, они ста-
новятся выразительным примером исторического обоснования 
сохранения преемственности власти и  недопустимости пресече-
ния династии. Князь Владимир, разделивший землю между свои-
ми наследниками, появляется только в оде М. Н. Муравьева «Храм 
Марсов». Между тем этот сюжет здесь несет иную функцию. Он 
подчинен военной тематике всего произведения: историческая не-
обходимость военной деятельности и  подвигов Александра Нев-
ского и Дмитрия Донского обусловлена этим разделом, повлекшим 
за собой феодальную раздробленность и падение Киевской Руси. 

В произведении В. И. Майкова «Ода на новый 1763 год» (1762 г.) 
главной темой, в связи с которой приводится исторический экс-
курс, является покушение на власть монарха. В нем изображены 
несчастия, которые начались в России в связи с отсутствием пра-
вопреемников престола и приходом к власти незаконных прави-
телей — Бориса Годунова и Лжедмитрия: «Она <росская страна — 
М. Ш. > томилась и страдала, / Лишась владык своих, рыдала, / Не 
зрела бедствию конца / И, безнадежна, обмирала, / С негодовани-
ем взирала / На похитителей венца / К претяжкому России стону / 
И к скорби всех ее сынов, / Дерзнул тогда коснуться трону / Убийца 
царский Годунов, / Потом, злодей и раб безбожный, / Низверг его 
Димитрий ложный / И начал россов угнетать» (Майков 1966: 192–
193). Появление на русском престоле новой династии рассматри-
вается как божественный дар, великое счастье и наступление «зла-
того века». Актуальность этой темы связана с приходом к власти 
Екатерины II, которая, несмотря на отсутствие прав на престол, 
была матерью законного наследника. Упоминание Екатерины II 
в оде сопровождается именем Павла, правнука Петра I, о чем в тек-
сте оды также сообщается: «Сего осталось нам желати, / Чтоб мог 
он <Павел  — М. Ш. > свету показати, / Каков отца его был дед» 
(Там же: 194).



175

Развитие традиции поэтического осмысления событий Смут-
ного времени отражено в  поэзии Г. Р. Державина. В  оде «На ко-
варство французского возмущения и в честь князя Пожарского» 
(1789–1790) Г. Р. Державин создал образ Лжедмитрия, который 
достигает кульминации своего поэтического воплощения, так как 
встает в ряд с героями мировой истории в качестве примеров ко-
варных злодеев и тиранов, незаконно захвативших престол: «Раз-
стриги, Кромвели, Надиры, / Вельможи злые и  цари / Для хвал 
своих имеют лиры, / Для обожанья алтари» (Державин, I: 320). 
В изображение Бориса Годунова, который имеет в оде вполне ожи-
даемую и традиционную оценку, поэт вносит новую черту — упо-
минание о  его заслугах: «Пускай коварство Годунову / Возносит 
в  память башню нову / За тысячу его заслуг» (Там же: 331–332). 
К  этим строкам автор дает следующий комментарий: «Борис Го-
дунов … имел великие качества государственного человека, издал 
многие полезные законы и  учреждения, между прочими памят-
никами своими воздвиг известную колокольню Ивана Великого» 
(Державин, III: 630–631). Так, по мнению Г. Р. Державина, никакие 
заслуги не могут оправдать несправедливого покушения на цар-
скую власть. 

Традиция изображения исторических лиц в  контексте фило-
софских размышлений поэта о добродетели и славе, о коварстве 
и  зле отражена в  стихотворениях Г. Р. Державина «На панихи-
ду Людовика XVI» (1793) и «Мой истукан» (1794). В этих произ-
ведениях участники событий Смуты (Д. Пожарский, К. Минин 
и Филарет) рассматриваются с точки зрения политических целей 
и их соответствия общечеловеческим ценностям. В этой системе 
действия Лжедмитрия расцениваются как неоспоримое зло, а вос-
становителей монархии — пример добродетели, достойный славы 
и  памяти: «На троне Филарет, в  темнице, / Как праведник, всег-
да почтен; / В пыли Отрепьев, в багрянице, / Как изверг, завсегда 
презрен. / Не трон, не подвиги чьи громки, / Чтут беспристраст-
ные потомки, — / Лишь добродетель…» (Державин, I: 534); «От-
ечества подпоры тверды, / Пожарский, Минин, Филарет16 / И ты, 

16 Этот ряд имен приведен также в  «Оде на твердость духа» (1796) 
В. В. Капниста: «Такие в сонме россов были / Пожарский, Минин, Фила-
рет» (Капнист 1973: 108).



176

друг правды, Долгоруков, / Достойны вечной славы звуков» (Там 
же: 613). Сюжет русской Смуты становится историческим при-
мером разрушения основ монархического правления и бедствий, 
к которым оно приводит. Таким образом, этот сюжет помещается 
в контекст Французской революции. 

1.3. Идея о древности правящего рода
В одической поэзии XVIII в. встречаются редкие примеры от-

ражения идеи о древности правящего рода. Впервые она появляет-
ся в ранней оде М. В. Ломоносова «Ода, которую в торжественный 
праздник высокаго рождения … Иоанна Третияго … 1741 года Ав-
густа 12 дня веселящаяся Россия произносит». В небольшом исто-
рическом экскурсе, посвященном предкам Иоанна Антоновича, 
появляется указание на кровную связь Иоанна Антоновича с ди-
настией Рюриковичей: «Твое коль, Рурик, племя славно! / Коль мне 
<России — М. Ш. > твоя полезна кровь» (Ломоносов VIII: 39). Важ-
ность такого указания, вероятно, обусловлена борьбой за власть, 
развернувшейся в высших кругах после смерти Анны Иоанновны, 
и необходимостью обосновать право на нее младенца-императо-
ра (Свердлов 2011: 374). Между тем М. В. Ломоносов должен был 
осознавать историческое несоответствие, так как в  1747 г. в  за-
мечаниях на сочинение Крекшина он высказался критически по 
отношению к  версии о  родстве Романовых и  Рюриковичей (Ло-
моносов VI: 10–11). Следовательно, можно утверждать, что упо-
минание Рюрика в  качестве предка правящего монарха в  этом 
фрагменте является данью культурной традиции допетровской
эпохи.

В ломоносовской поэзии эта тема больше не появляется. Ве-
роятно, на это оказало влияние развитие исторической науки 
в XVIII веке, ее методологии, приемов работы с источниками. Все 
это приводит к  тому, что новые исторические данные вступают 
в  противоречие с  идеями, положенными в  основу государствен-
ной идеологии. Кроме того, приход к власти Елизаветы Петровны 
и установление культа Петра I лишает идею о родстве двух дина-
стий и ее политической актуальности.

В екатерининский период эта тема лишается своего исто-
рического основания, так как Екатерина II не имела прямого 



177

отношения к  династии Романовых. Тем более показательно, что 
она появляется в торжественной поэзии, посвященной Павлу Пет-
ровичу, прямому наследнику Петра I и предшествующих ему пра-
вителей. В «Оде на день брачного сочетания цесаревича великого 
князя Павла Петровича и великия княгини Наталии Алексеевны» 
(1773 г.) В. И. Майкова используется мотив, заимствованный из 
упомянутой выше оды М. В. Ломоносова: «Сочетаются потомки / 
В свете сильных двух колен; / Карл германов покровитель / И пре-
славный был монарх, / Игорь — греков победитель / И всего Вос-
тока страх» (Майков 1966: 236); ср. у  М. В. Ломоносова: «Везде 
веселы клики слышны: / “Монарх Наш — сильных двух колен”. / 
Одно мое <России — М. Ш. >, чем я толь славна; / Россиан храб-
рость где не явна? / Друго Германско, с коим Рим / Войну едва дер-
зал начати» (Ломоносов VIII: 38). В краткий исторический экскурс 
В. И. Майков вводит образ киевского князя Игоря, вероятно, для 
того чтобы подчеркнуть древность правящей династии, однако 
исторического основания у такого поэтического образа не было. 
Появление князя Игоря можно объяснить только влиянием лите-
ратурной традиции.

В оде В. П. Петрова «Торжественное венчание и миропомаза-
ние на царство Его Императорскаго Величества Павла Перваго. 
1797 года Апреля 5 дня», в  которой в  стихотворной форме опи-
саны основные этапы чина венчания на царство, есть небольшой 
фрагмент: «Хор. Вошел во храм, вошел Сын славы, / Котораго 
Даяй порфиры и  державы / Владеть Полунощью нарек. / Он ро-
дом Росс, он верой Грек; / Он отрасль Рурика державна; / Ему Пра-
матерь Ольга славна; / Могущ любовию весь Север объимать; / 
Петр Прадед у  Него, Екатерина Мать!» (Петров, II: 225). Приве-
денный фрагмент соответствует той части коронации, в которой 
Павел с  супругой входят в  Архангельский собор, усыпальницу 
рода Рюриковичей и некоторых представителей рода Романовых. 
Эта часть церемонии призвана подчеркнуть связь правящей ди-
настии с родом Рюриковичей. Упоминание Рюрика в оде В. П. Пе-
трова связано с  церемониальной традицией. Она восходит ко 
времени правления первых Романовых, которые старались все-
сторонне обосновать свое право на престол. В «Чине поставления 



178

на царство царя и великаго князя Алексея Михайловича» в речи 
царя и в речи патриарха звучит мысль о том, что правящий род 
напрямую восходит к Рюрику: «Благодатию и изволением Всемо-
гущаго в Троице славимаго Бога нашего во мнозех летех седоша 
на царском престоле и  на великом княжестве всеа Великия Рос-
сии Великие Государи Цари и Великия Князи от Великаго Князя 
Рюрика и от благочестиваго и равноапостольнаго Великаго Кня-
зя Владимера Святославича, просветившаго всю Русскую землю 
святым крещением, и  от благочестиваго и  Великаго Князя Вла-
димера Всеволодовича Мономаха … даже и  до Великаго Госуда-
ря Царя, достойнаго, праведнаго и  благочестиваго блаженныя 
памяти деда нашего, Великаго Государя Царя и  Великаго Князя 
Феодора Иоанновича, всея России Самодержца, на сем престоле 
царском недвижими быша» (Чин поставления 1882: 12). Эта фор-
мула впоследствии была повторена в церемонии венчания Петра 
I и его брата, однако, в качестве их деда в ней упоминается Миха-
ил Федорович, что уже не нарушает исторической достоверности
(ПСЗРИ: 422).

Значение идеи о  древности династии Романовых в  государ-
ственной идеологии подчеркивалось тем, что генеалогия русского 
царского рода получила законодательное закрепление (Сазоно-
ва 2006: 383). С  этим связана широкая генеалогическая деятель-
ность, которая развернулась в  последней трети XVII в. (круп-
нейшие издания: «Царский титулярник» (1672 г.) и  «Родословие 
пресветлейших и  велможнейших великих московских князей 
прочая и  всеа России непобедимейших монархов…» Л. Хурели-
ча (1673 г.). Важной задачей, которую решали эти книги, было не 
только доказательство древности правящего рода, но и установле-
ние генеалогической связи русских монархов с  правителями ев-
ропейских стран и «включение русской истории в мировой кон-
текст» (Сазонова 2006: 372–373).

Кроме того, под влиянием государственной идеологии эта идея 
распространяется в  старопечатной литературе, а  именно в  пре-
дисловиях и  послесловиях старопечатных книг XVII в., которые 
с появлением книгопечатания стали важным средством культур-
ной и идеологической пропаганды. Так, во многих изданиях (на-
пример, в «Трефологионе» 1638 г. и в «Апостоле» 1621 г.) Михаил 



179

Федорович назван внуком Ивана IV Васильевича, который пред-
ставляет собой 17 степень от князя Владимира (Елеонская 1990: 
91). Та же схема приводится и в «Соборнике» (1647 г.), но уже при-
менительно к Алексею Михайловичу (Елеонская 1981: 80). 

К решению генеалогических вопросов обращались историки 
в XVIII в. (Пештич II: 32). В частности, как отмечает М. Б. Сверд-
лов, при изучении «Лицевого свода» и «Воскресенской летописи» 
М. В. Ломоносов проявлял интерес к  вопросам династических 
связей между русским князьями, в особенности в отношении по-
томков Всеволода Ярославича (Свердлов 2011: 650).

Эти идеи нашли отражение в ораторской прозе барочного пе-
риода: в «Слове в день святаго равноапостолнаго князя Владими-
ра» (в составе «Вечери душевной») Симеона Полоцкого подчерки-
вается как духовное родство Алексея Михайловича и Владимира, 
так и  политическая преемственность (Симеон Полоцкий 1683: 
401). Развитие этой идеи в ораторской прозе XVIII в. находим, на-
пример, в «Слове в день Первоверховных апостол Петра и Павла, 
и тезоименитства Его Императорскаго Высочества» (1772 г.) Пла-
тона Левшина. В нем дается указание на «духовное» родство Павла 
Петровича и Екатерины II с Владимиром и Ольгой, крестившими 
Русь (Платон Левшин 1780, II: 388–389).

Итак, поэтические образы русских правителей участвуют 
в развитии темы становления и укрепления самодержавной вла-
сти в  России достаточно редко и  в  русле традиций Петровской 
эпохи и  более раннего, барочного, периода. С  точки зрения ос-
новных идей и мотивов, которые возникают в пределах рассмот-
ренной темы, исторические экскурсы в поэзии М. В. Ломоносова 
приобретают оригинальный и уникальный характер, так как в них 
получают отражение его научные интересы и взгляды. 

Тема сохранения принципов престолонаследия и преемствен-
ности монархической власти возникала в торжественной поэзии 
в  периоды смены монархов и  могла быть достаточно «опасной» 
и способной вызвать нежелательные последствия для поэтической 
судьбы автора. Возможно, с  этим связано то, что в  торжествен-
ной поэзии XVIII в. она становится периферийной, уступая иде-
ям патриотизма и  защиты Отечества от внутренних и  внешних 
врагов.



180

II. Тема военной славы России:
героизация русских правителей

Прославление прежних правителей через перечисление их бо-
евых заслуг и военных побед является достаточно распространен-
ным мотивом в мировой литературе. Это относится и к русской ли-
тературе, начиная с ранних этапов ее развития. Мотив храбрости 
русских правителей, благодаря которой о России узнали во всем 
мире, появляется уже в «Слове о законе и благодати» митрополита 
Илариона: «Похвалим же и  мы, по силе нашеи, малыими похва-
лами великаа и дивнаа створшааго нашего учителя и наставника, 
великааго кагана нашеа земли Володимера, внука старааго Игоря, 
сына же славнааго Святослава, иже в своа лета владычествующе, 
мужством же и храбо рством прослуша в стра нах многах, и побе-
дами и крепо стию поминаются ныне и словут. Не в худе бо и неве-
доме земли владычествоваша, но в Руське, яже ведома и слышима 
есть всеми четырьми конци земли» (Илларион 1997: 42). Героизм 
правителей наследуется их потомками: «Владимир в представле-
нии Илариона живет и в делах своего сына Ярослава» (Адрианова-
Перетц 1963: 431). Правители становятся национальными героя-
ми, примеру которых нужно подражать. Ярким примером этого 
случая является «Послание на Угру» архиепископа Вассиана Рыло 
к великому князю Ивану III, призывающее к освободительной бит-
ве против татар. В «Послании» русские правители-предшествен-
ники царя упоминаются в следующем фрагменте: «поревнуй пре-
же бывшимъ прародителемъ твоимъ, великимъ княземъ. Не точію 
обороняху Русьскую земьлю отъ поганыхъ, но и  иныя страны 
пріимаху подъ себе, еже глаголю Игоря и Святослава и Владимера, 
иже и на Греческихъ царѣхъ дань имали, потомъ же и Владимера 
Манамаха» (Книга Степенная 1913: 560). В следующем фрагменте 
памятника восхваляется мужество Дмитрия Донского. Таким об-
разом, в «Послании» тема подражания героизму предков раскры-
вается с помощью целой галереи древнерусских правителей. Это 
произведение оказало влияние на последующие сочинения этого 
жанра (послания и грамоты к Ивану Васильевичу IV и Борису Го-
дунову), в которых также используются примеры героев русской 



181

истории. Оно вошло в состав многих летописных сводов, которые, 
несомненно, были известны русским поэтам XVIII в. (например, 
«Степенная книга», «Никоновская летопись», «Казанский летопи-
сец») (Кудрявцев 1951: 182–184).

В панегирической литературе XVIII в. героизация русских пра-
вителей допетровской Руси тематически и  функционально про-
должает традиции древнерусской литературы. Батальные сюжеты 
получили широкое освещение в официальной литературе Петров-
ской и послепетровской эпох. Это во многом было связано с необ-
ходимостью объяснить гражданам цели внешней политики стра-
ны и обосновать необходимость участия России в международных 
войнах (русско-турецкие войны, Северная война, Семилетняя 
вой на). Большое внимание в  панегирической литературе уделя-
лось военным победам (важнейшим событием Петровской эпохи 
стала победа в Полтавской битве 1709 г.). Между тем обращение 
к истории России в связи с военной тематикой в рассматриваемый 
период ограничивалось образом Александра Невского. Его ши-
рокое почитание началось почти сразу после его смерти в XIII в. 
и  возрастало в  последующие столетия. В  начале XVIII в. образ 
древнерусского князя связывали с Петром I. Его успехи в Север-
ной войне и  присоединение новых земель рассматривали как 
продолжение побед, одержанных на Неве в  1240 г. Александром 
Ярославичем. Эта идея последовательно проводится в  «словах» 
Стефана Яворского, Феофана Прокоповича, Гавриила Бужинского 
(Стефан Яворский 2014: 271, 282; Феофан Прокопович 1760–1761, 
II: 17–18; Гавриил Бужинский 1901: 525–526).

Для военно-героических исторических экскурсов в одической 
поэзии XVIII в. характерно то, что перечни русских правителей 
в  них завершает образ Петра I как идеала русского правителя, 
соединившего в своем правлении достижения и заслуги предше-
ственников. Это явление восходит к барочной традиции, в кото-
рой героизация русских монархов, как отмечает Л. И. Сазонова, 
«достигалась путем сравнения российских монархов с выдающи-
мися деятелями мировой истории. Римские, византийские и  ев-
ропейские монархи являли пример государственного правления» 
(Сазонова 2006: 409–410). Между тем, в  отличие от поэтических 



182

средств панегирической литературы второй половины XVII  — 
первой четверти XVIII в., в одической поэзии в героизации образа 
Петра I участвуют и русские правители, включая князей и царей 
из династии Рюриковичей. Возникает устойчивая поэтическая 
традиция изображения Петра I как «наследника и продолжателя 
деяний его предков» (Моисеева 1980: 186). При этом уподобле-
ния Петра великим деятелям прошлых эпох обычно выражались 
с помощью перифраз, построенных по модели «новый / второй / 
Российский / русский + имя мифологического героя или истори-
ческого лица». Однако в  одической поэзии XVIII в. эта модель, 
используемая для наименования Петра I, не включала имен рус-
ских правителей. Это обусловлено тем, что Петр изображался как 
венец, завершивший дела, начатые его предками. Подчеркивание 
его превосходства по отношению к  другим русским правителям 
было характерно для ораторской прозы Петровского времени. 
Так, в «Слове приветствительном на пришествие в Киев Его Цар-
скаго Пресветлаго Величества» Феофана Прокоповича (1706) Петр 
изображается как потомок знаменитых предков и  наследник их 
добродетелей, «и нравов, и обычаев» (Феофан Прокопович 1760: 
5). В  качестве предков указываются следующие цари: Владимир 
(«Видит <Киев  — М. Ш. > победы и  ревность Владимирову. Той 
многии народы мечем пленил, и  Россию Евангелием просветил: 
Ты <Петр  — М. Ш. > многии грады Отеческии от ига Оттоман-
скаго и от уз еретических мечем свободил еси»), Ярослав («Видит 
любомудрие Ярославово. Той Писания божественная и  инныя 
многия книги от языка Еллинскаго на Славенский преведе: Ты 
академию в Царственном Твоем граде воздвигл еси, и везде людь-
ми учительными разширяти мудрость не престаеши»), Святослав 
(«Видит … Святославово благочестие. Той основание Церкви Пе-
черской рукама своима не устыдился копати: ктож своима очима 
и  Тебе в  подобных делех не токмо безсрамно и  с радостию тру-
дившася не виде?»). В конце слова есть примечательный пример 
использования имен собственных во множественном числе: «Вос-
кликнути подобает: якоже слышахом тако и видехом. Слышахом 
о Владимирах, о Ярославах, о Всеволодах: ныне всех тех в едином 
истинном Нашем Наследнике видим» (Там же: 10). Эта же идея 



183

получила развитие в «Слове похвальном на день рождения Петра 
Великого» Гавриила Бужинского (1723). Проповедник приписывает 
Петру все лучшие качества известных правителей из Священного 
Писания и  русской истории. Он перечисляет основные заслуги 
русских правителей, которые сравнивает с заслугами Петра и ука-
зывает на то, что Петр достиг в этих сферах больше своих пред-
шественников. В  ряду правителей вновь встречаем Владимира, 
Ярослава, Александра Невского и  Дмитрия Донского (Гавриил 
Бужинский 1901: 506–507). Вероятно, эта идея получила развитие 
и сформировала устойчивую традицию в одической поэзии.

В торжественной поэзии XVIII в. самые ранние описания во-
енных успехов русских правителей допетровской Руси появляются 
в творчестве М. В. Ломоносова. В «Оде на взятие Хотина» 1739 г. 
создан художественный образ Ивана IV Грозного, который обра-
щается к Петру I со следующей речью: «Нетщетно я с тобой тру-
дился, / Нетщетен подвиг мой и  твой, / Чтоб Россов целой свет 
страшился. / Чрез нас предел наш стал широк / На север, запад 
и восток. / На юге Анна торжествует, / Покрыв своих победой сей» 
(Ломоносов VIII: 23). В этом фрагменте победа русской армии под 
Хотином рассматривается как знак преемственности внешней по-
литики Анны Иоанновны по отношению к деятельности Петра I 
и Ивана Грозного. Появление русского царя в этой оде кажется не-
случайным не только в связи с военными успехами южного и вос-
точного направления его внешней политики, но и с тем, что ин-
терес к нему поддерживался в русском обществе с конца XVII в., 
в том числе со стороны самого Петра (Моисеева 1980: 216).

Ломоносов дает Ивану Грозному емкую, но одновременно 
исторически верную, характеристику: «Кто с  ним <Петром I  — 
М. Ш. > толь грозно зрит на юг, / Одеян страшным громом вкруг? / 
Никак Смиритель стран Казанских? / Каспийски воды, Сей при 
вас / Селима гордаго потряс, / Наполнил степь голов поганских» 
(Ломоносов VIII: 23). Слова грозно, гром ассоциативно отсылают 
к прозвищу Ивана IV. Вместе с тем гром является атрибутом глав-
ных божеств многих языческих религий (Зевса, Юпитера, Перу-
на, Тора). В этой оде Иван Грозный и Петр I появляются во время 
битвы в  облаке над войском. Появление сверхъестественной не-
бесной силы или ее вмешательство в военные действия является 



184

традиционным для мировой литературы (и для древнерусской, 
в частности) мотивом, он характерен и для поэзии XVIII в. (Касат-
кина 1946: 120–122). Между тем, если в предшествующей литературе 
в роли небесных помощников выступали языческие боги или хри-
стианские святые, то в русской торжественной поэзии XVIII в. ими 
становятся русские правители. Это свидетельствует об их функцио -
нальном тождестве и подчеркивает сакрализацию монарха.

Взгляд русского царя, обращенный на юг, отсылает к направле-
нию его внешней политики, которая разъясняется в следующих стро-
ках. Называя Ивана Грозного смирителем17 стран Казанских, Ло-
моносов отсылает к завоеванию Казанского ханства. В следу ющих 
строках упоминается завоевание Астраханского ханства и пораже-
ние Селима (Селима II, султана Османской империи) в русско-ту-
рецкой войне и окончательное закрепление Астрахани и смежной 
с ней прикаспийской территории в составе Русского государства. 
Таким образом, в  кратком художественном описании М. В. Ло-
моносов создает мифологизированный образ русского царя-
победителя. 

В этой оде отражен основной принцип исторической досто-
верности художественного описания исторических лиц, которому 

17 Яркий поэтизм смиритель в доломоносовской поэзии фиксируется 
только в анонимном переводе силлабической элегии Стефана Яворского 
«Стяжателя сих книг последнее книгам целование»: «О царю веков, не-
бес и земли всесилие, / Смирителю волн морских едине презелне». В этом 
тексте слово смиритель употребляется в значении, производном от глаго-
ла смѣрить, смирить, ‘тот, кто усмиряет, обуздывает’. В то же время у Ло-
моносова оно используется в значении ‘тот, кто приводит в покорность, 
подчиняет своей власти’. Возможно, к  его поэзии восходит традиция 
употребления этой лексемы в  поэтических описаниях военных подви-
гов. Сравните следующие примеры из «Национального корпуса русского 
языка»: «Ниже чудищ Алкид смиритель, / Ни Ахиллес, троян губитель, / 
Трудом вас тщетным отягчат» (Н. Н. Поповский. Ода Ее Императорско-
му Величеству. 1756); «Прошла пора твоих <Ливонии — М. Ш. > завое-
ваний, / Когда в огнях тревоги боевой, / Вожди побед, смирители Каза-
ни, / Смирялися, бледнея, пред тобой!» (Н. М. Языков. Ливония. 1824); 
«Под ними спит сей властелин, / Сей идол северных дружин, / Маститый 
страж страны державной, / Смиритель всех ее врагов» (А. С. Пушкин. 
«Перед гробницею святой…». 1831).



185

Ломоносов оставался верен в своей одической поэзии. Цель это-
го принципа была сформулирована им в  предисловии к  «Древ-
ней российской истории»: «Когда вымышленные повествования 
производят движения в  сердцах человеческих, то правдивая ли 
история побуждать к похвальным делам не имеет силы, особливо 
ж та, которая изображает дела праотцев наших» (Ломоносов VI: 
171). Итак, по мнению Ломоносова, «правдивая история» о герои-
ческих деяниях предков является особенно сильным средством, 
вдохновляющим на новые подвиги. В этом прослеживается влия-
ние древнерусской литературы: «Древнерусские памятники — ле-
тописи, воинские повести, жития святых, прологи — предоставля-
ли Ломоносову великолепные образцы исторической литературы, 
где описание “правдивых действий” сочеталось “с нравоучением”. 
Средневековый писатель всегда стремился быть правдивым, не 
“вымышлять”, а  возможно более точно передавать “прежде быв-
шее”» (Моисеева 1980: 207).

В оду 1741 г. («Оду, которую в торжественный праздник высо-
каго рождения … Иоанна Третияго … 1741 года Августа 12 дня 
веселящаяся Россия произносит») М. В. Ломоносов ввел истори-
ческий экскурс, который объединяет нескольких древнерусских 
правителей от Рюрика до Дмитрия Донского. Этот экскурс посвя-
щен теме военной славы России: «Россиан храбрость где не явна?» 
(Ломоносов VIII: 38). Тема славы русского оружия тесно перепле-
тается с  темой подражания предкам: «Но, мышлю, придет лишь 
година, / Познаеш как, что враг попран / Твоих удачьми славных 
Дедов, / Что страшны те у всех соседов; / Заплачеш, как Филиппов 
сын; / Ревнивы слезы будут литься» (Ломоносов VIII: 37).

В отличие от «Оды на взятие Хотина», в которой введение исто-
рического лица служила вполне конкретной цели обоснования 
внешней политики Анны Иоанновны, в этой оде перечень исто-
рических лиц едва ли связан с актуальными задачами. В оде, обра-
щенной к императору-младенцу, создание образов героев, скорее, 
обусловлено личным интересом Ломоносова к  русской истории. 
Подтверждением этому является образ Гостомысла, который вы-
бивается из ряда русских правителей, упоминаемых в  этой оде, 
к тому же он не имеет отношения к военной славе Руси. Его образ 
был проанализирован выше. 



186

Широкая галерея русских правителей (от Святослава до 
Пет ра I), объединенная темой военной славы России, создана 
в «Оде … Елисавете Петровне … на пресветлый торжественный 
праздник Ея Величества восшествия на Всероссийский престол 
Ноября 25 дня 1761 года» М. В. Ломоносова. В  его собрании со-
чинений к содержанию этой оды дается следующий комментарий: 
«Ломоносов напрягает слабеющие силы, чтобы предостеречь со-
отечественников от упадка духа и  ободрить их напоминанием 
о патриотическом подъеме начала 40-х годов, о героических дея-
ниях предков и о недавних боевых подвигах “росской руки”» (Ло-
моносов VIII: 1155). Таким образом, к  введению исторического 
обзора Ломоносова, вероятно, подтолкнула сложившаяся в  по-
следние годы правления Елизаветы Петровны внешнеполитиче-
ская ситуация: участие России в затянувшейся войне, бездействие 
военного руководства, физическая и моральная усталость русской
армии.

Решению актуальной политической задачи посвящена и мысль 
о  вынужденном характере происходящей войны: «Едина токмо 
брань кровава / Принудила правдивой мечь / Противу гордости 
извлечь, / Как стену, Росску грудь поставить / В  защиту друже-
ских держав / И  от насильных рук избавить, / В  союзе верность 
показав» (Ломоносов VIII: 745–746). В  продолжение этой мысли 
Ломоносов развивает идею необходимости войны, давая ей поли-
тическое обоснование: «Необходимая судьба / Во всех народах по-
ложила, / Дабы военная труба / Унылых к бодрости будила, / … / 
Война плоды свои растит, / Героев в мир раждает славных, / Об-
ширных областей есть щит, / Могущество крепит Державных» 
(Ломоносов VIII: 746).

Следующий фрагмент оды посвящен ее историческому обо-
снованию, для чего Ломоносов использует примеры героических 
подвигов правителей прошлых эпох. Важное место в поэтическом 
описании занимает география внешнеполитического влияния 
и  локализация завоеванных и  управляемых князьями и  царями 
территорий: берега Дуная, Невы, Дона и Вислы, земли «с Дунай-
ских и до Камских вод». Начинается историческая галерея с обра-
за Святослава Игоревича, который полностью построен на основе 
исторических сведений:



187

Се бодрый воин Святослав, 
Славян и Скифов с Печенеги 
И Болгар с Турками собрав, 
Дунайски наполняет бреги (Ло-
моносов VIII: 747).

Ср. фрагмент из «Краткого Российского 
летописца»: «Святослав Игоревич, государь 
храбрый … кровавые войны вел на Дунае … 
Имел в своем войске не токмо подданных 
славян и чудь, но и наемных варягов, пече-
негов и турков и союзных болгар» (Ломоно-
сов VI: 298).

И победитель всем гласит:
«Здесь сердце стран моих лежит:
Смарагды, шолк дают мне Греки,
Вино и злато — Угров труд;
Народ и хлеб — велики реки,
Что в Отчестве моем текут» 
(Ломоносов VIII: 747).

Ср.: «не любо ми есть жити въ Кіевѣ, но 
хощу жити въ Переаславци на Дунаи, яко 
ту есть среда земли моей, яко ту вся благаа 
сходятся: отъ Грековъ злато, паволоки, вино, 
овощи различніи; а изъ Чаховъ и изъ Угръ 
сребро и кони, из Руси же скора, и воскъ, 
и медъ, и челядь» (Никоновская летопись 
2000: 34).

Князь Владимир характеризуется как креститель Руси, при 
этом в  его описании присутствуют и  другие элементы: отсылка 
к  убийству брата Ярополка («Отмстив за брата равной мерой») 
и  активная внешняя политика («Войной и  миром исполин»). 
В описании деятельности крестителя Руси обозначены подвласт-
ные ему земли: «С Дунайских и до Камских вод / Вливает свет Хри-
стов в народ» (Ломоносов VIII: 747).

В образе Владимира Мономаха отражены легендарные сведе-
ния о получении им царского венца и других царских регалий от 
византийского императора (Моисеева 1971: 16–19). Между тем, 
если в легенде император объясняет свой дар тем, что эти царские 
знаки принадлежат Владимиру как потомку императора Августа 
(«сиа честныи дарове от начаток вечных лет твоего родства поко-
лениа» (Послание 1955: 164)), то Ломоносов указывает на другую 
причину его поступка: «И Комнин, облеченный в  страх, / Венец 
взлагает на Россию» (Ломоносов VIII: 748). Тем самым он подчи-
няет историческое сведение общему замыслу поэтического текста. 
Важно отметить и то, что Ломоносов в этом фрагменте исправляет 
историческую ошибку. В «Послании», так же как и в летописных 
рассказах, основанных на этом памятнике, речь идет об импера-
торе Константине Мономахе, в то время как в правление Влади-
мира Мономаха во главе Византии находился сначала Алексей I 
Комнин, затем Иоанн II Комнин. Константин Мономах умер, ког-
да Владимиру Всеволодовичу было два года. Ломоносов устраняет 



188

несоответствие18, благодаря чему демонстрирует верность истори-
ческим фактам.

Александр Невский лишен летописных подробностей и  вво-
дится в  текст с  помощью яркого художественного образа: «Там 
плещут Невски берега, / Низвергнув дерскаго врага / Петрова Му-
жеством Предтечи: / От Запада защитник он» (Ломоносов, VIII: 
748). Образное наименование Александра Невского (перифраза 
Петров Предтеча), указывающее на общее для него и Петра I на-
правление внешней политики и  военных достижений, отсылает 
к традиции описания Александра Невского в панегирической ли-
тературе Петровской эпохи. 

Дмитрий Донской введен в текст оды с помощью метонимиче-
ского наименования Дмитриевы плечи и яркого гиперболического 
образа: «Се Дмитриевы сильны плечи / Густят Татарской кровью 
Дон» (Ломоносов VIII: 748). 

Образы Ивана III и Ивана IV объединены как общей целью — 
борьбы с татарскими завоевателями, так и стилистически — «те-
зоименны Дед и Внук». Такой «парный» образ соименных русских 
правителей встречается в поэтических произведениях М. М. Хера-
скова и главным образом М. Н. Муравьева: «Куда, чета тезоимен-
на, / Меня влечете, утомленна, / Венчанны славой дед и  внук? / 
Вы язвы царства затворили, / Вы целый Север покорили / И рас-
простерли в Запад звук!» (Муравьев 1967: 103); «Неукротимых орд 
воскресла власть попранна / Во время юности второго Иоанна. / 
Сей деда храброго венчанный славой внук / Едва не выпустил 
Казань из слабых рук» (Херасков 1961: 183). Преемственность 
исторических описаний в  одах Муравьева по отношению к  поэ-
зии М. В. Ломоносова подчеркивается и следующими примерами: 
«И чем нас вознесли два строги Иоанны, — / Все славны их труды 
<Россия  — М. Ш. > оплакала попраны» (Ломоносов VIII: 570)  — 
«К спасению ее <России — М. Ш. > от гибели избранны, / Сияют 
Александр, Димитрий, Иоанны» (Муравьев 1967: 188–189).

18 Те же сведения приводятся и в «Кратком Российском летописце»: 
«Ополчившись на Грецию, <Владимир Мономах  — М. Ш.> получил от 
царя греческого Алексея Комнина все украшения царского сана и венчан 
царем и самодержцем всероссийским» (Ломоносов VI: 303).



189

В образе Алексея Михайловича подчеркивается его роль во 
внешнеполитической деятельности: «О Висла, до твоих зыбей / 
Границы дел своих поставил» (Ломоносов VIII: 748). 

Таким образом, для одической поэзии М. В. Ломоносова харак-
терно создание на основе летописных источников емких описаний 
исторических лиц, в которых основной мыслью является расши-
рение территории и внешнеполитического влияния Русского госу-
дарства под властью сильных и храбрых правителей-героев.

Другое направление в  описании исторических лиц отражено 
в поэзии А. П. Сумарокова. В «Оде Екатерине Второй, на день Ея 
Рождения 1767 года» (Сумароков II: 78–82) поэт вводит простран-
ный исторический экскурс, посвященный Дмитрию Донскому, 
Александру Невскому, Святославу Игоревичу и Ивану III. Нару-
шение хронологии в последовательности изображаемых правите-
лей (Святослав после Александра Невского), а также завершение 
описания образом Ивана III указывает на оригинальное и не за-
висимое от поэзии Ломоносова художественное переосмысление 
исторических событий и  русских правителей. В  произведениях 
Ломоносова обычно сохраняется историческая последователь-
ность, Иван III самостоятельно не упоминается, только вместе 
с Иваном IV. 

В строфах 6–8 оды А. П. Сумарокова отражена идея о том, что 
сила и слава русского оружия не ослабевала даже в тяжелый для 
Руси период феодальной раздробленности и татаро-монгольского 
завоевания. В соответствии с этой идеей приводятся образы кня-
зей-победителей.

Дмитрий Донской изображен с помощью, скорее, традицион-
ных для доломоносовской историографии сведений и  поэтиче-
ских формул, нежели с  привлечением актуальных исторических 
данных: «Но и тогда Димитрий пышно / Героя Скифска победил, / 
И имя Россов было слышно, / Отколе Феб ни восходил: / От кро-
ви Скифской Дон смутился, / Мамай развеян яко прах. / Дрожат 
Орды, Стамбул бледнеет, / И  горда Порта каменеет, / При Доне 
смерть, в Херсоне страх» (Там же: 80–81). Рассмотрим подробнее 
образ русского князя. А. П. Сумароков дважды употребляет эт-
ноним скифы по отношению к  татарам. Идея этногенетической 
преемственности восточноевропейских тюркских, монгольских, 



190

балтийских и финноугорских этносов от разных скифских наро-
дов и сарматов характерно для русских исторических сочинений, 
которые в этом вопросе следовали античной и польской истори-
ографии XVI — первой половины XVII в.19 О татарах и турках как 
потомках древних скифов пишет в «Скифской (Скифийской) исто-
рии» А. И. Лызлов (2-я половина XVII в.) (Богданов, Гладкий 1985: 
81–82; Свердлов 2011: 128, 131). Скифы отождествляются с татара-
ми в  «Синопсисе» И. Гизеля (Иннокентий Гизель 1674: 7 об., 11). 
Эта идея отражена и в истории В. Н. Татищева, в чем, как отмечает 
Б. Н. Свердлов, «прослеживается воздействие на Татищева зару-
бежной историографии» (Свердлов 2011: 477). Развитие научного 
знания о скифах связано с именем М. В. Ломоносова, который ука-
зал, что античные авторы по незнанию называли скифами разные 
по происхождению северные народы (Ломоносов VI: 198). Он ото-
ждествил скифов с чудским племенем (Там же: 199–200).

Конечно, употребление этнонима скифы по отношению к тата-
рам нельзя назвать большой ошибкой в условиях недостаточного 
развития историографии в XVIII в., особенно в вопросах этноге-
неза славян и  этнокультурного взаимодействия славян с  сосед-
ними народами. Между тем показательно отличие точки зрения 
А. П. Сумарокова от мнения М. В. Ломоносова по этому вопросу. 

Описание Дмитрия Донского создано Сумароковым в  стили-
стике и  стилистических формулах торжественной оды, утверж-
денных в одах М. В. Ломоносова. Приведем примеры: 

1. «От крови Скифской Дон смутился» — ср.: «Се Дмитриевы 
сильны плечи / Густят Татарской кровью Дон» (Ломоносов VIII: 
748); «Евфрат в твоей крови смутится» (Ломоносов VIII: 28); «Рев-
нив Донской что Дмитрей деет? / Татарска кровь в Дону багреет, / 
Мамай, кудаб уйти, не знал» (Ломоносов VIII: 39). 

2. «Мамай развеян яко прах»  — ср.: «Козацких поль заднестр-
ской тать, / Разбит, прогнан, как прах, развеян» (Ломоносов VIII: 29). 

3. «Дрожат Орды, Стамбул бледнеет, / И  горда Порта каме-
неет»  — «Фиссон шумит, Багдад пылает» (Ломоносов VIII: 107); 

19 Ю. В. Стенник сообщает о  факте «активного использования им 
<А. П. Сумароковым  — М. Ш.> польских исторических источников 
(в частности, «Синопсиса» Страницкого) при обращении к древнему пе-
риоду русской истории» (Стенник 1996: 27). 



191

«Дрожал пред ним <Игорем — М. Ш. > и сам Царьград» (Ломоно-
сов VIII: 39). 

Нарушением исторической достоверности можно считать упо-
требление топонима Стамбул в описании деятельности Дмитрия 
Донского, то есть до падения Константинополя в 1453 г. То же от-
носится и  к возвышению Османской империи, которая к  концу 
XIV в. присоединила балканские территории, но укрепила свой 
международный авторитет и влияние только к середине XV в. 

Строфа 8, в  которой создан поэтический образ Александра 
Нев ского, так же, как и строфа 7 стилистически близка ломоно-
совской оде. Приведем примеры.

1. «И ты, Нева, тому свидетель» — Ср.: «Европа и весь мир сви-
детель, / Народов разных милион, / Колика ныне добродетель / 
Российский украшает трон» (Ломоносов VIII: 219).

2. «Со Клязминых брегов владетель, / К тебе как шел, каков сей 
Князь» — Ср. употребление метонимического именования Князь 
в «Надписи на серебряной раке Александру Невскому»: «Святый 
и храбрый Князь здесь телом почивает» (Ломоносов VIII: 283).

3. «То видя изумленья полны, / Бальтийския взыграли вол-
ны» — Ср.: «К Тебе от всточных стран спешат / Уже Американски 
волны / В Камчатской порт, веселья полны» (Ломоносов, VIII: 95); 
«Балтийски волны побелели» (Ломоносов VIII: 63).

Образ Святослава Игоревича (строфа 9) создан с помощью ха-
рактерных для стилистики торжественной оды образов: олицетво-
рения России, Греции и  Византии; гиперболы («Трепещут горы, 
лес и дол»). Описание Византии также подчинено стилистике оды, 
так как война с Русью не нанесла такого ущерба, чтобы это могло 
иметь столь значительные для внутреннего устройства Византии 
последствия. Поэтому образы Византии и Греции являются гипер-
болизированными. 

Наиболее исторически достоверным является описание де-
ятельности Ивана III: возведение кирпичных стен Московско-
го кремля («Огромными объяв стенами, / Град Кремль и  сердце 
Росских стран»), объединение русских земель («Единовластвую-
щий нами, / Князь Росский, храбрый Иоанн»), активная и успеш-
ная внешняя политика («Являет миру то, что Россы / Низвергут 
горы и  Колоссы, / Коль их оружию претят»), походы на Казань, 



192

которые в  правление Ивана IV Грозного завершились ее присо-
единением («Ему в последующи годы, / Ко Скифам шествуют на-
роды, / И в Россов их преобратят»). Возможно, это связано с инте-
ресом А. П. Сумарокова к русской истории московского периода:20 
в  1759 г. было опубликовано его сочинение «О перьвоначалии 
и  созидании Москвы», в  1774 г. вышла «Краткая московская 
летопись». 

Вместе с тем в этом фрагменте едва ли можно говорить о со-
блюдении принципа исторической достоверности, так как большее 
значение для поэта имеет стилистическое оформление. К подоб-
ным выводам пришел и Ю. В. Стенник, анализируя исторические 
сочинения А. П. Сумарокова и  его переписку с  Г. Ф. Миллером: 
«Уже на основании знакомства с  рассмотренным выше первым 
историческим сочинением Сумарокова21 можно сделать вывод 
о его весьма вольном обращении с источниками. Будучи сам пи-
сателем, он, по-видимому, памятники прошлого воспринимал так 
же, как произведения литературы. И свою задачу как историка он 
видит в приближении событий прошлого к современности, в пе-
ресказе источников литературным языком и даже в их корректи-
ровке» (Стенник 1996: 32). По мнению исследователя, поэт вводил 
интерпретацию исторических фактов в соответствие «той сослов-
но выдержанной идеологической доктрины, выразителем которой 
он неизменно выступал» (Стенник 1996: 44).

Последователем принципа соблюдения исторической досто-
верности в отражении исторических событий является М. Н. Му-
равьев. Вероятно, любовь к поэзии Ломоносова и интерес к рус-
ской истории повлияли на формирование этого принципа. Для 
раннего периода его творчества было характерно создание од, 
стилистически близких торжественным одам Ломоносова. В этой 
стилистике создана ода «Храм Марсов» (1773, вторая половина 
1770-х), в  которой основной темой является описание примеров 

20 Об обращении Сумарокова к истории России этого периода в кон-
тексте его увлечения русской историей пишет Ю. В. Стенник (Стенник 
1996: 26).

21 Речь идет о «О перьвоначалии и созидании Москвы».



193

героизма и  мужества, взятых из античной культуры и  русской 
истории, призванное вдохновить молодых воинов к  подвигам 
и славе. Историческое описание, которое включено в состав оды, 
выполняет задачу пробудить в юношах желание подражать героям 
прошлых эпох: «Не руша с истиной союза, / Свидетельница древ-
них лет, / Истории там важна муза / Свои уроки раздает. / Мужей 
великих исчитает / И  их примером побуждает / Забыть себя для 
блага всех, / Позорной роскоши чуждаться, / Ударов счастья не бо-
яться / И небу поручить успех» (Муравьев 1967: 99).

В оде поэт создает оригинальные образы русских правителей, 
которые в основном соответствуют их летописным описаниям.22 
Например, князь Владимир, который в панегирической литерату-
ре обычно предстает в образе крестителя Руси, Муравьевым пред-
ставлен как успешный полководец. Строки «Гремел Владимир за 
Дунаем / И  колебал окрестным краем, / Премногих победитель 
стран» (Муравьев 1967: 99) содержат указание на обширную гео-
графию походов русского князя. В целом художественное описа-
ние деятельности русских правителей идейно близко их описани-
ям в поэзии М. В. Ломоносова. Главной идеей, которая объединяет 
все образы, является сила и слава русского оружия, которая вы-
зывает страх у соседних стран. 

Как известно, ода «Храм Марсов» является переработкой «Во-
енной песни», написанной в  1773 г. и  вышедшей отдельным из-
данием в  1774 г. В  последней представлен более пространный

22 В начале этого фрагмента нарушена хронология в описании князей 
Игоря и Олега. Кроме этого, вероятно, в соответствии с идейными и сти-
листическими требованиями панегирического жанра изображен спаса-
ющийся бегством византийский император Иоанн Цимисхий. Этот об-
раз идет вразрез с историческими данными, согласно которым он нанес 
войску Святослава значительный ущерб и вынудил его просить мира; ср., 
например, комментарий по поводу итогов войны Святослава с Иоанном 
Цимисхием в «Древней Российской истории» М. В. Ломоносова: «На сем 
сражении по Кедринову свидетельству греки, по Нестерову — россияне 
верх одержали. Вероятнее всего, что победа в сомнении осталась. Между 
тем Святослав, рассудив малое число своего войска и во всем недостаток, 
к миру преклонился. Итак, вечный союз утвердив с  греками, в Россию 
путь предприемлет» (Ломоносов VI: 245).



194

экскурс в историю России. Сравним фрагменты двух произведе-
ний. Образы Игоря, Олега, Святослава и Владимира в оде «Храм 
Марсов» сохранены в  неизменном виде. В  основе образа князя 
Олега, возможно, находится его описание в поэме «Петр Великий»: 
«Пред цареградскими стенами / На греков Игорь двигнул рать. / 
Олег по суше ладиями / Спешит коварных мочь попрать» (Мура-
вьев 1967: 102) — Ср.: «Пример изображен тут Ольговых чудес: / 
Пред Цареградскими высокими стенами / Он по полю в  ладьях 
стремился парусами» (Ломоносов VIII: 722). Этот сюжет восходит 
к летописной легенде о взятии Царьграда князем Олегом23. В оде 
Г. Р. Державина «На взятие Измаила» образ Олега лишен этой вы-
разительной детали: «Не вновь ли то Олег к Востоку / Под паруса-
ми флот ведет» (Державин I: 356).

После изображения князя Владимира в «Военной песни» при-
водится перечень древнерусских киевских и владимирских князей 
с кратким описанием их деятельности (Ярослав, Изяслав, Всево-
лод, Владимир Мономах, «Москвы Георгий состроитель24», «Анд-
рей,25 Димитрий, Константин») (Муравьев 1774: 15). Замыкает 
перечень выразительное описание нашествия Батыя. 

Следующий фрагмент «Военной песни», который открывает-
ся описанием периода монголо-татарского владычества, в  изме-
ненном виде вошел в оду «Храм Марсов». Отсутствует в оде под-
робное описание правления Ивана III, Василия Ивановича, Ивана 
IV и Федора Ивановича, которому уделено внимание в «Военной 
песни». В основных своих чертах описание деятельности этих пра-
вителей следует за «Кратким Российским летописцем» М. В. Ломо-
носова. Приведем примеры: 

23 См., например, описание в  Никоновской летописи (Никоновская 
летопись 2000: 18).

24 Юрий Долгорукий. 
25 Этот ряд имен владимирских князей соответствует последователь-

ности их описания в «Кратком Российском летописце» М. В. Ломоносова 
(Ломоносов VI: 306–307). В тексте «Летописца» после Юрия Долгорукого 
следует описание правления Андрея Юрьевича Боголюбского, Всеволода 
Юрьевича Большое Гнездо (по Ломоносову, «Димитрий-Всеволод Юрье-
вич») и Константина Всеволодовича.



195

«Военная песнь» «Краткий Российский летописец»

На Новград Иоан стремится, 
Сей град послушен становится,
Казань трепещет перед ним (Муравьев 
1774: 15).

«Иван Васильевич … то посылал … 
воевать Казань и  гордость казанцев 
усмирил. На возмущенный Новгород 
самовольным отступлением Марфы, 
вдовы посадника Исака Борецкого, 
и  детей ея ходил с  великим войском 
и  привел к  послушанию» (Ломоносов 
VI: 318–319).

Смоленск Василий попленяет,
Царя в Казань он посылает,
Оружьем град пленив своим (Там же).

«Василей Иванович … Смоленск взят 
был под власть российскую … На ме-
сто его <умершего казанского царя 
Махмета Аминя  — М. Ш. > поставлен 
от великого князя в  Казане царь Ши-
галей, но с казанского царства согнан, 
затем что не хотел с  неспокойными 
казанцами отступить от России, при-
шел в Москву … В третий раз послан-
ное российское войско благополучно 
Казань достигло, татаре побеждены; 
царь Сафакирей ушел в  Крым» (Там 
же: 320–322).

Казански стены повалились:
Ударил грозный Иоан,
Пред ним Вандалы преклонились,
И Емтурчей лежит попран.
Почули мощные удары,
Ливонцы, Крымские Татары,
И неспокойная Литва;
Цари Сибирски ужаснулись,
Новогородцы спотряхнулись,
Их пала гордая глава (Там же).

«Иван Васильевич … оборонялся храб-
ро от Литвы, от крымцев и  казанцев, 
которые совокупно воевали на Россию 
… Скоро потом и  Астраханское цар-
ство присовокуплено к  России: царь 
Емгурчей <Прим. ред.: В  подлиннике 
Емтурчей.> выгнан, царицы и царевны 
в  полон взяты … Шведы потом напа-
дали на Орешек, однако российским 
войском за Выборг прогнаны … Не-
спокойных новогородцев казнил сей 
государь свирепым наказанием … При 
конце жизни его взято Ермаком цар-
ство Сибирское» (Там же: 322–327).

В зыбях погибли Соловецких,
Норвежцы Росским в льдах мечем,
Хищений спас Феодор Шведских,
Града, где ныне мы живем (Там же: 16).

«Федор Иванович … Норвежцы на-
падали на северные поморские места, 
однако от Соловков и от Сумы́ отбиты» 
(Там же: 327–328).

На этом экскурс в историю допетровской Руси в «Военной пес-
ни» завершается. В оде «Храм Марсов» добавлен фрагмент, в кото-
ром дается описание Смуты и прихода к власти Романовых: «Пре-
стол в междоусобье царской / Крепят геройскою рукой / Два мужа, 



196

Минин и Пожарской, / И ты, их общник, Трубецкой» (Муравьев 
1967: 103). Муравьев упоминает К. Минина, Д. М. Пожарского 
и Д. Т. Трубецкого. Имя последнего больше не встречается в оди-
ческой поэзии. Возможно, его появление обусловлено влиянием 
поэмы «Петр Великий» М. В. Ломоносова; ср.: «Везде свирепый 
рок отечество терзал. / Пока Пожарскаго и Трубецкаго ревность, / 
Смотря на праотцев, на славну Россов древность, / Пресекла на-
конец победою напасть, / И обществом дана Петрову Деду власть» 
(Ломоносов VIII: 719–720). Обращает на себя внимание то, что Ло-
моносов не упоминает К. Минина. Возможно, в этом проявилось 
влияние дворянской историографии, где о нем умалчивали (Пеш-
тич II: 49). 

С конца 70-х гг. в военной оде намечается сдвиг исторической 
перспективы, когда исторически актуальным становится период 
правления Петра I, допетровская Русь уходит из поля зрения поэ-
тов-одописцев. Исторические экскурсы появляются в торжествен-
ной поэзии в  90-е гг. В  это время обращение к  русской истории 
для изображения темы военной славы России и подвигов ее пра-
вителей приобретает все менее традиционный характер, меняет 
направление в  сторону развития оригинальных авторских пере-
осмыслений и обобщений. 

В оде «На взятие Измаила» (1791) Г. Р. Державина в русле уст-
но-поэтической традиции изображен русский народ-воин в обра-
зе исполина26, который пребывал в трехвековом сне, раздираемый 
врагами и опустошаемый войнами. В поэтическом описании при-
водится только имя Батыя и непрямое наименование Лжедмитрия: 
«Как зверь, его Батый рвет гладный, / Как змей, сосет лжецарь 
коварный» (Державин I: 351). Параллелизм событий 30–40-х гг. 
XIII (начало монголо-татарского нашествия) и  первых десяти-
летий XVII в. подчеркивается синтаксическим параллелизмом. 
Исторический экскурс в оде Г. Р. Державина изображен с исполь-
зованием стилистических элементов нарождающегося предро-
мантизма, таких как: уже упомянутое выше обращение к нацио-
нальной устно-поэтической традиции, элементы северного пейзажа

26 Подробно эта традиция рассмотрена в статье Е. А. Касаткиной (Ка-
саткина 1946: 98–99).



197

(«Простертую под ним долину / Покрыл везде колючий терн», 
«Восстал! как утром холм высокой / Встает, подъемляся челом»), 
образы тревоги, беспокойства и  унылого одиночества («Я вижу 
страшную годину / Его <росса  — М. Ш. > три века держит сон», 
«Лице туман подернул бледный, / Ослабли мышцы удрученны, / 
Скатилась в  мрак глава его <росса  — М. Ш. >; / Разбойники во-
круг суровы / Взложили тяжкие оковы, / Змия на сердце у него», 
«Лежал он во своей печали, / Как темная в пустыне ночь; / Враги 
его рукоплескали, / Друзья не мыслили помочь, / Соседи грабе-
жом алкали; / Князья, бояра в неге спали / И ползали в пыли, как 
червь»). Устойчивым в  поэтической традиции оказывается про-
виденциальный взгляд на исторические события: «Но бог, но дух 
его великий / Сотряс с него беды толики». Образ росса-исполина, 
нашедшего в себе силы самостоятельно, без помощи внешних сил, 
освободиться от «оков», необходим автору для того, чтобы под-
черкнуть силу и мощь России. Державин обходится в этом фраг-
менте без введения образов русских князей и царей. Далее в тексте 
оды, уже за пределами образа росса-исполина, даются описания 
деятельности князя Олега и княгини Ольги (Там же: 356).

Ряд од, написанных в связи с успехами военных действий рус-
ской армии, замыкают оды Г. Р. Державина «На взятие Варшавы» 
(1794 г.) и В. П. Петрова «На взятие Варшавы» (1795), посвящен-
ные взятию предместья Варшавы, а затем и самого города русски-
ми войсками под командованием А. В. Суворова в 1794 г. В стихо-
творении Державина воссоздается картина небесного вертограда, 
в котором предстают русские герои. Среди них появляется Петр I, 
который обращается к Д. Пожарскому с перечислением его заслуг: 
«Ты усмирил ея <России — М. Ш. > крамолу, / Избрал преемника 
престолу, / Разсадник славы насадил» (Державин I: 644). Затем он 
говорит о Екатерине II как о правительнице, подчинившей «строп-
тиву Польшу» (Там же). Благодаря этому она расширила влияние, 
а затем и территорию России. Тем самым она рассматривается как 
продолжательница внешней политики своих предшественников: 
«Твои <Пожарского  — М. Ш. > теперь пожаты крины, / Которы 
сжать я укоснил. / Она <Екатерина II — М. Ш. > наш дом распро-
странила / И  славой всех нас превзошла» (Там же). Этот фраг-
мент, безусловно, написан под влиянием «Оды на взятие Хотина» 



198

М. В. Ломоносова,27 в которой Петр I ведет диалог с Иваном Гроз-
ным. Как развитие этой же ломоносовской традиции можно рас-
сматривать и  фрагмент оды В. П. Петрова. Появление в  облаке 
царя Михаила Федоровича, князя Д. Пожарского и  К. Минина 
реализует уже упомянутый мотив появления сверхъестественной 
силы. В  отличие от оды Ломоносова, в  рассматриваемых произ-
ведениях герои-собеседники русских правителей (Д. Пожарский 
и К. Минин) имеют иной политический статус: они не принадле-
жат к представителям высшей власти. В связи с этим заслуживает 
внимания то, что в оде Г. Р. Державина Екатерина II рассматрива-
ется как продолжательница героических деяний князя Д. Пожар-
ского, в то же время В. П. Петров снимает это противоречие тем, 
что вводит образ царя Михаила, благодаря чему заслуги Екатери-
ны II оцениваются в ряду равных ей по статусу героев-правите-
лей: «Хоть много по моей <Михаила — М. Ш. > кончине / Содела-
ли мой сын и внук; / Но Бог судил Екатерине / Возвысить славы 
Росской звук» (Петров II: 172). Пожарский же становится в круг 
военачальников, подчиненных воле монарха, с  его героизмом 
сравнивается деятельность А. В. Суворова: «И сильны, стража 
Ей, герои, / Усердьем равные с тобой, / Которые гремящи строи / 
Выводят на успешный бой» (Там же: 173). В одах Г. Р. Державина 
и В. П. Петрова актуализация событий Смутного времени проис-
ходит благодаря общему внешнему направлению государственной 
политики — борьбе с Польшей.

Героизация Д. Пожарского и  К. Минина, которая стала про-
являться в  торжественной поэзии с  70-х гг. XVIII в., может рас-
сматриваться как проявление демократизации в  историографии 
этого периода. Как отмечает С. Л. Пештич, 60-е годы становятся 
«историографическим рубежом», когда «наряду с  историками из 
дворян появляются историки из купеческого сословия или среды 
разночинцев … В  связи с  расширением круга историков расши-
ряется также круг исторических персонажей, т. е. круг лиц, дея-
тельность которых представлена в исторических произведениях» 
(Пештич II: 11–12). «Неорганичность» образа К. Минина в жанре 

27 М. В. Ломоносов упоминается в оде Г. Р. Державина в этой же кар-
тине небесного вертограда.



199

похвальной оды проявляется в  том, что он либо только упоми-
нается вместе с  Д. Пожарским, который может быть изображен 
в кругу правителей как равный участник исторического процесса, 
либо не упоминается вовсе (как, например, в оде Г. Р. Державина). 
В произведении В. П. Петрова социальный статус К. Минина под-
черкивается особо: «И Минин (зри, небесны круги / Не знатность 
ценят, но заслуги) / И  Минин смотрит из за них <царя Михаи-
ла и Д. Пожарского — М. Ш. >» (Петров II: 171). Таким образом, 
герои ческий тандем Д. Пожарского и К. Минина в одической по-
эзии XVIII в. разрушается в пользу первого. За Д. Пожарским за-
крепляется образ патриота и верного «сына Отечества». Это нашло 
отражение в  оде Н. М. Карамзина «Его Императорскому Величе-
ству Александ ру I, самодержцу всероссийскому, на восшествие его 
на престол» (1801 г.). В этом произведении имя Пожарского при-
водится во множественном числе: «У нас Пожарские сияли» (Ка-
рамзин 1966: 264). Это свидетельствует об утрате антропонимом 
исторической конкретизации и появлении нарицательного значе-
ния ʻгерой-патриотʼ.

Таким образом, темы храбрости русских правителей и русско-
го войска, международной славы русского оружия, расширения 
территории Русского государства, мотив подражания героям про-
шлых эпох, восходящие к  традиции древнерусской литературы, 
сохраняются и развиваются в одической поэзии XVIII в. Основной 
художественный принцип такого описания — принцип историче-
ской достоверности — был заложен М. В. Ломоносовым и получил 
развитие в поэзии М. Н. Муравьева. Этот принцип был обуслов-
лен научными интересами ученого, его работой над исторически-
ми трудами. В дальнейшем такой подход к изображению русской 
истории утрачивает актуальность. Важнейшим принципом отбо-
ра и описания исторических лиц становится общее направление 
внешней политики, которое объединяет деятельность правителей 
прошлых эпох и правящего монарха.

Выводы

Обращение к сюжетам и героям русской истории в одической 
поэзии XVIII в. наиболее характерно для творчества М. В. Ломо-
носова. Развивая идеи и темы как древнерусской литературы, так 



200

и  литературы барочной эпохи, его поэзия во многом заложила
основы поэтического переосмысления истории России в пределах 
одического жанра и, шире, торжественной поэзии. Между тем, 
проведенный анализ показал, что в отражении остроактуальных 
политических тем (например, темы развития принципов престо-
лонаследия и пресечения царствующей династии) Ломоносов про-
являл заметный консерватизм. Вероятно, в этом сказался его ака-
демический статус. По справедливому мнению Г. И. Бомштейна, 
основной задачей для ученого была «популяризация героев, геро-
ических деяний, выдающихся государственных деятелей прошло-
го, воспитание патриотизма на примерах из национальной исто-
рии» (Бомштейн 1966: 86). Таким образом, обращение к сюжетам 
и  героям русской истории в  торжественной поэзии Ломоносова 
носило по преимуществу просветительский характер. В  после-
ломоносовской панегирической поэзии и  прозе исторические 
экскурсы используются в связи с событиями внешней политики, 
вопросы легитимации самодержавной власти и  исторического 
обоснования права монарха на престол в правление Екатерины II 
становятся «опасной» темой. Поэты подходят к  ней с  большой 
осторожностью. В связи с этим важно отметить, что в целом жанр 
одической поэзии проявляет бóльшую традиционность в исполь-
зовании образов и сюжетов русской истории по сравнению с ора-
торской прозой, для которой в большей степени характерны пуб-
лицистические элементы. 

Источники

1. Гавриил Бужинский 1901 — Проповеди Гавриила Бужинскаго (1717–
1727). Историко-литературный материал из эпохи преобразований. 
Издал по рукописи Московской Духовной Академии Евгений Пету-
хов. Юрьев, 1901.

2. Гедеон Криновский 1855  — Гедеон (Криновский). Собрание поучи-
тельных слов, при высочайшем дворе сказыванных придворным 
проповедником, бывшим потом епископом Псковским и Святейшего 
правительствующего Синода членом Гедеоном. Ч. 6. М., 1855.

3. Державин — [Державин Г. Р.]. Сочинения Державина с объяснитель-
ными примечаниями Я. Грота. [В 9 т.]. СПб., 1864–1883.

4. Иларион 1997 — Иларион, митр. Слово о Законе и Благодати // Биб-
лиотека литературы Древней Руси. Т. 1. СПб., 1997. С. 27–61.



201

5. Иннокентий Гизель 1674  — Иннокентий Гизель. [Синопсис] или 
Краткое собрание от разных летописцев, о  начале славяно-россий-
скаго народа, и первоначальных князей богоспасаемаго града Киева. 
Киев, 1674.

6. Карамзин 1966  — Карамзин Н. М. Полное собрание стихотворе-
ний. М.; Л., 1966. (Серия «Библиотека поэта»).

7. Книга Степенная 1775  — Книга степенная царскаго родословия, 
содержащая историю российскую с начала оныя до времен государя 
царя и  великаго князя Иоанна Васильевича, / Сочиненная трудами 
преосвященных митрополитов Киприана и  Макария, А  напечатан-
ная под смотрением коллежскаго советника, и Имп. Академии наук, 
також и разных иностранных академий, и Вольнаго економическаго 
и Российскаго Вольнаго же собрания члена Герарда Фридерика Мил-
лера. М., 1775.

8. Книга Степенная 1913  — Книга Степенная царского родословия: 
Ч. 1–2. Ч. 2. СПб., 1913 (Полное собрание русских летописей. Т. 21. 
Вторая половина).

9. Ломоносов — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: в 11 т. М.; 
Л., 1950–1983.

10. Майков 1966  — Майков В. Избранные произведения. М.; Л., 1966. 
(Серия «Библиотека поэта»).

11. Муравьев 1774 — Муравьев М. Военная песнь. СПб., 1774.
12. Муравьев 1967  — Муравьев М. Н. Стихотворения. Л., 1967. (Серия 

«Библиотека поэта»).
13. Никоновская летопись 2000 — Полное собрание русских летописей. 

Т. 9. Летописный сборник, именуемый Патриаршей или Никонов-
ской летописью. М., 2000.

14. Петров — [Петров В. П.] Сочинения В. Петрова. [В 3 ч.] СПб., 1811. 
15. Платон Левшин 1780 — Поучительныя слова При Высочайшем Дво-

ре … Екатерины Алексеевны самодержицы Всероссийския, и в дру-
гих местах с 1763 года по 1780 год сказыванныя Его Императорскаго 
Высочества Учителем и  Придворным Проповедником, Святейшаго 
Правительствующаго Синода членом Преосвященнейшим Плато-
ном, архиепископом Московским и  Калужским и  Святотроицкия 
Сергиевы лавры священно-архимандритом. В Москве 1780 года. 

16. Послание 1955  — Послание Спиридона-Саввы // Дмитрие-
ва Р. П. Сказание о князьях Владимирских. М.; Л., 1955. С. 159–170.

17. ПСЗРИ — Полное собрание законов Российской империи. Т. II. 1676–
1688. СПб., 1830. 



202

18. Симеон Полоцкий 1683  — Симеон Полоцкий. Вечеря душевная. М., 
1683.

19. Стефан Яворский 2014  — Стефан Яворский. Сочинения. Саратов, 
2014.

20. Сумароков  — [Сумароков А. П.] Полное собрание всех сочинений, 
в  стихах и  прозе, покойнаго … Александра Петровича Сумароко-
ва. Собраны и  изданы … Николаем Новиковым. Издание второе: 
[в 10 ч.]. М., 1787.

21. Феофан Прокопович 1726  — Феофан Прокопович. Правда воли мо-
наршей. М., 1726.

22. Феофан Прокопович 1760–1761  — Феофана Прокоповича архиепи-
скопа Великаго Новаграда и  великих Лук, Святейшаго Правитель-
ствующаго Синода Вицепрезидента, а потом первенствующаго Члена 
слова и речи поучительныя, похвальныя и поздравительныя собран-
ныя и некоторыя вторым тиснением, а другия вновь напечатанныя. 
Ч. I–II. СПб., 1760–1761.

23. Феофан Прокопович 1961 — Феофан Прокопович. Сочинения. М.; Л., 
1961.

24. Херасков 1961 — Херасков М. М. Избранные произведения. Л., 1961. 
(Серия «Библиотека поэта»).

25. Чин поставления 1882 — Чин поставления на царство царя и вели-
каго князя Алексея Михайловича. Сообщено наместником Свято-
Троицкой Сергиевой Лавры архимандритом Леонидом. СПб., 1882. 
(Памятники древней письменности). 

Литература

1. Адрианова-Перетц 1963  — Адрианова-Перетц В. П. О связи между 
древним и новым периодами в истории славянских литератур // Тру-
ды Отдела древнерусской литературы. Т. XIX. М.; Л., 1963. С. 427–447.

2. Богданов, Гладкий 1985 — Богданов А. П., Гладкий А. И. Лызлов Анд-
рей Иванович // Труды отдела древнерусской литературы. Т. 39. 1985. 
С. 80–83.

3. Бомштейн 1966 — Бомштейн Г. И. Ломоносов и национально-исто-
рическая тема в русской литературе и искусстве // XVIII век. Сб. 7. 
Роль и значение литературы XVIII века в истории русской культуры. 
К  70-летию члена корреспондента АН СССР П. Н. Беркова. М.; Л., 
1966. С. 86–93.

4. Елеонская 1981 — Елеонская А. С. Русские старопечатные предисло-
вия и послесловия второй половины XVI — первой половины XVII в. 
(патриотические и  панегирические темы) // Тематика и  стилистика



203

предисловий и  послесловий (Русская старопечатная литература 
(XVI — первая четверть XVIII в.)). М., 1981. С. 71–99.

5. Елеонская 1990 — Елеонская А. С. Русская ораторская проза в ли те-
ратурном процессе XVII века. М., 1990.

6. Касаткина 1946  — Касаткина Е. А. Торжественная ода XVIII  века 
и древнерусская устно-поэтическая и литературная традиция // Уч. 
зап. Томского гос. пед. института, т. III (Серия гуманитарных наук). 
Томск, 1946. С. 95–123.

7. Кудрявцев 1951  — Кудрявцев И. М. «Послание на Угру» Вассиана 
Рыло как памятник публицистики XV в. // ТОДРЛ. Т. 8. М.; Л., 1951. 
С. 167–171.

8. Лихачев 1973 — Лихачев Д. С. Развитие русской литературы X–XVII 
веков: Эпохи и стили. Л., 1973.

9. Ломоносов 2011 — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений. Т. 6: 
Труды по русской истории, общественно-экономическим вопросам 
и географии, 1741–1765. М.; СПб., 2011.

10. Лысцов 1961 — Лысцов В. П. М. В. Ломоносов — родоначальник рус-
ского просветительства (1711–1961). Воронеж, 1961.

11. Моисеева 1971 — Моисеева Г. Н. Ломоносов и древнерусская литера-
тура. Л., 1971.

12. Моисеева 1980  — Древнерусская литература в  художественном со-
знании и исторической мысли России XVIII века. Л., 1980.

13. Пештич — Пештич С. Л. Русская историография XVIII века: В 3 т. Л., 
1961–1971.

14. Сазонова 2006 — Сазонова Л. И. Литературная культура России. Ран-
нее Новое время. М., 2006.

15. Свердлов 2011 — Свердлов М. Б. М. В. Ломоносов и становление ис-
то ри ческой науки в России. СПб., 2011.

16. Сиренов 2007 — Сиренов А. В.  Степенная книга: история текста. М., 
2007.

17. Сиренов 2009  — История текста Латухинской Степенной книги // 
Труды Отдела древнерусской литературы. СПб., 2009. Т. 60. С. 354–
375.

18. Стенник 1996  — Стенник Ю. В. Сумароков  — историк // XVIII век. 
Сб. 20. СПб., 1996. С. 23–46.

19. Усачев 2008 — Усачев А. С. «Долгий XVI век» российской историогра-
фии // Общественные науки и современность. 2008. № 2. С. 104–115.

20. Черепнин 1957 — Черепнин Л. В. Русская историография до XIX века. 
Курс лекций. М., 1957.



204

П. Е. Бухаркин

ИМЯ И «ПАМЯТЬ ЖАНРА»1

Материал для наблюдений, некоторые результаты которых из-
ложены в данном разделе, почерпнут мною из классицистической 
трагедии; имена собственные и  их функционирование в  тексте 
трагедий и  послужили мне основанием для последующих раз-
мышлений. Не роль антропонимов в формировании того неясного 
и с трудом поддающегося внятному научному прояснению явле-
ния, которое М. М. Бахтин назвал памятью жанра,2 применитель-
но к любым (или хотя бы некоторым важнейшим) жанрам русской 
словесности XVIII века станет предметом дальнейшего анализа, 
но нечто значительно более узкое и конкретное: значение антро-
понимов в актуализации всего лишь одной из тематических линий 
трагедии, правда, линии в каком-то смысле особо важной и жан-
рово определяющей — темы рода и родовой памяти.

Приступая к рассмотрению антропонимов в трагедии русского 
классицизма, даже и не в связи с названной выше темой, следует 
сразу же отметить, что в  абсолютно преобладающем количестве 
случаев они являются прямыми обозначениями непосредственно 
выступающих на сцене героев. В этом отношении трагедия явля-
ется вполне типичным драматическим жанром  — как правило, 
пьесы в  меньшей степени насыщены антропонимами, особенно, 
так сказать, фоновыми, т. е. не являющимися номинациями пер-
сонажей, нежели жанры другого порядка, в том числе — ода. При-
чем к  трагедии это относится вероятно, в  наибольшей степени; 

1 Первоначальный вариант настоящего раздела опубликован: (Бухар-
кин, Матвеев 2020: 9–13).

2 О  расплывчатости и  малой проясненности данного понятия см.: 
(Липовецкий 1990: 5–18).



205

в  ней «размежевание трагического и  фактов обыденной, 
человечески-“тварной” жизни было столь категоричным, как ни-
когда прежде» (Ауэрбах 1976: 373). Это воздействовало, среди 
прочего, и на употребление антропонимов. Так, в первой русской 
классицистической трагедии — в «Хореве» А. П. Сумарокова — из 
282 встречающихся имен собственных только один случай не свя-
зан с  наименованиями действующих лиц  — упоминание Перуна 
в реп лике Оснельды (3 явл. 1 д.):

Перун! Почто меня от смерти ты избавил,
А, жизнь оставя, дал ты чувствовати честь? 

(Сумароков 1990: 443)

«Хорев», правда, не вполне типичный пример, точнее, — край-
нее выражение отмеченной тенденции; в  других трагедийных 
текстах антропонимы, не указывающие на действующих лиц, по-
являются значительно чаще. Например, в самом начале трагедии 
М. М. Хераскова «Освобожденная Москва», в  одном лишь 1 явл. 
1 д., названы имена патриарха Филарета, Владислава, сына коро-
ля Речи Посполитой Сигизмунда III Вазы, и впоследствии — тоже 
польского короля (Владислава IV), в  момент же действия пье-
сы — претендента на московский престол, бывшего царя Василия 
Шуйского, донского атамана Ивана Заруцкого; никто из них не-
посредственно на сцене не появляется на протяжении всей пье-
сы. Нередки подобные внесценические персонажи и в других тра-
гедиях: в «Тамире и Селиме» М. В. Ломоносова, где, в частности, 
названы великий князь Литовский Ольгерд и великий князь Ря-
занский Олег Иванович или в «Димитрии Донском» В. А. Озерова, 
где встречаются упоминания Мамая, Олега Рязанского, предков 
Димитрия — Ивана Калиты и Симеона, киевских князей Влади-
мира и Ярослава (сознательно указываю на трагедии, разделенные 
значительным временным периодом). Не участвующих в действии 
героев можно обнаружить и  в  некоторых трагедиях Сумароко-
ва; например, в  «Димитрии Самозванце» названы имена Бориса 

3 В дальнейшем при цитировании данного издания страницы указы-
ваются в тексте.



206

Годунова, Ивана Грозного, московского патриарха Игнатия, папы 
римского Климента VIII, мифологической Мегеры. 

И все же, повторимся, антропонимы, относящиеся к действу-
ющим лицам, полностью доминируют в  тексте трагедий класси-
цизма, бесспорно составляя большинство встречающихся в  них 
личных имен. Они представляют собой или самообозначения пер-
сонажей, или же указывают на других героев, как правило при-
сутствующих тут же, на сцене, т. е. оказываются наименованиями 
собеседников, находящихся в ситуации прямого общения. Частот-
ность этих номинаций достаточно велика, о  чем свидетельству-
ют тексты трагедий Сумарокова: в  «Артистоне» обнаруживаем 
262 случая прямого или косвенного обозначения антропонимов, 
в  «Димитрии Самозванце»  — 141 случай; уже отмечалось, что 
в «Хореве» зафиксировано 282 употребления личных имен. Имен-
но драматические сочинения Сумарокова и будут служить основ-
ным материалом для дальнейшего анализа. Их выбор обусловлен 
прежде всего ролью поэта в формировании и развитии трагедий-
ного жанра в литературе русского классицизма; он не просто был 
первым русским трагиком, но и определил во многом дальнейшее 
развитие жанра. Поэтому его пьесы являются в достаточной мере 
репрезентативными для трагедии в  целом и, хотя произведения 
других авторов несомненно отмечены индивидуальным своеобра-
зием, рассмотрение текстов Сумарокова дает определенное осно-
вание для выводов, касающихся всего жанра в целом; во всяком 
случае, в отношении употребления антропонимов.

Одной из сразу же бросающихся в глаза особенностей функцио-
нирования личных имен в трагедиях является вариативность но-
минации героев: для указания на них далеко не всегда используется 
антропоним, очень часто вместо него появляется его синонимиче-
ский заместитель, связанный с семантическими трансформация-
ми разных типов. Некоторые текстовые фрагменты вместо прямой 
номинации персонажей наполнены косвенными их обозначения-
ми (или самообозначениями). Так, в 7 явл. 5 д. трагедии Сумаро-
кова «Артистона» герои названы 13 раз, причем только 2 раза мы 
видим прямую номинацию: Федима произносит имя Дария («Уж 
таинство свое я Дарию открыла», 184) и Гикарн тоже один раз пои-
менован прямо («…К чему, Гикарн, так поздно лицемерить?», 185). 



207

В других же 11 случаях действующие лица обозначаются через тро-
пологические замены личного имени именем нарицательным или 
же словосочетанием, т. е. посредством антономазии в самом ши-
роком ее понимании4 и /или перифразы. В первом же стихе этого 
явления Гикарн назван «проклятой душой» («Проклятая душа, что 
днесь ты сотворила?», 184), затем «разбойником» (185). Артисто-
на определяется как «княжна» и «царевна» (185), а Оркант — как 
«супруг» (185) и «брат» (186) и т. д. И пример финала «Артистоны» 
достаточно в  данном отношении показателен: замещение антро-
понимов их синонимическими заменителями является обычным 
для трагедии явлением.

Стилистическая функция подобного приема достаточно про-
зрачна, она продиктована стремлением автора избежать возника-
ющих повторов. Бóльший интерес представляют семантические 
его функции, дополнительные художественные смыслы, которые 
он вносит в содержательное поле трагедийного текста. Наиболее 
очевидным здесь является то, что тропологические замещения 
личного имени четко очерчивают аксиологические параметры 
текста, оценки, которые получает в  пьесе тот или другой персо-
наж. Эти оценки могут быть ситуативными и  способствовать 
развитию интриги: например, в 1 д. «Артистоны» заглавная геро-
иня названа «злодейкой» и  «изменницей», что никак не связано 
с  сущностью ее характера и  ее поведением в  пьесе. Такая оцен-
ка, связанная с  сюжетными коллизиями драматического текста, 
свидетельствует о непонимании Артистоны ее возлюбленным —

4 См., например, определение антономазии в  «Кратком руководстве 
к красноречию» М. В. Ломоносова: «Антономазия есть взаимная перемена 
имен собственных и нарицательных, что бывает, 1) когда употребляется 
имя собственное вместо нарицательного, например: Сампсон или Геркулес 
вместо сильного, Крез вместо богатого, Цицерон вместо красноречивого; 
2) нарицательное вместо собственного: Апостол пишет, то есть Павел; 
стихотворец говорит, то есть Виргилий; 3) когда предки или основатели 
полагаются вместо потомков, напр.: Славен вместо славян, Иуда вместо 
еврейского народа; 4) имя отечественное вместо собственного: арпинянин 
вместо Цицерона, троянин вместо Енея; 5) стихотворцы нередко полага-
ют свое собственное имя вместо местоимения я, как Овидий нередко на-
зывает себя своим прозванием Назон» (Ломоносов 1952: 248).



208

Оркантом, непонимании, во многом спровоцированном сестрой 
Орканта Федимой, стремящейся Артистону погубить. 

В других случаях оценочный компонент, заключенный в анто-
номазии / перифразе,5 может оставаться неизменным на протя-
жении всего действия. Так, Димитрий в «Димитрии Самозванце» 
Сумарокова определен в  реплике Ксении из 6 явл. 1 д. как «Сей 
варвар аспида и  василиска зляй» (257). Это  — взгляд боящейся 
и ненавидящей Димитрия героини, однако он отражает общее от-
ношение к Самозванцу, повторяясь в других косвенных номина-
циях: «тать венца, убийца и тиран» (261), «мучитель» (261), «зло-
дей» (266), «враг общества» (267). Уместно указать в этой связи на 
то, что последняя отсылка к имени в трагедии, относящаяся к Ди-
митрию  — «тиран» (292). Подобная аксиологическая константа 
по отношению к персонажу обусловлена уже не интригой, но по-
стоянством перспективы в мире трагедии, в котором герои всегда 
и всюду равны самим себе; всем им ясна ценностная иерархия Все-
ленной, в соответствии с которой они оцениваются автором, сами 
оценивают окружающих, да и себя тоже. 

Но как было сказано, данное семантическое обогащение до-
статочно очевидно. Более интересным кажется другое явление, 
также связанное с  антономастическими и  перифрастическими 
заменами имен собственных; его можно определить как актуали-
зацию — посредством тропологических замещений — темы рода, 
родовой судьбы, родовых связей. Надо отметить, что данный те-
матический комплекс выражается в трагедии и другими средства-
ми: словами и поступками персонажей, т. е. их прямым общением 
и развитием действия. Семейные отношения, причастность к той 
или другой семье весьма важны для взаимоотношений героев, 
для развертывания драматического сюжета. Достаточно привести 
слова Оснельды из 1 явл. 1 д. «Хорева», памятуя при этом о том, 
что первый стих опровергается предыдущими словами героини — 
она прекрасно помнит горестную участь своих родных, погибших 
в результате действий Кия:

5 Антономазия и  в  особенности перифраза являются важнейшими 
стилистическими приемами классицистической поэзии (Жирмунский 
1977: 39–47). О теории перифразы см., в частности: (Бытева 2008).



209

Не помню ни отца, ни матери, ни роду;
Однако кровь во мне во все шестнадцать лет,
Как помнить я могу, отмщенье вопиет. 
Я сказанное мне плачевно время вижу
И рода моего убийцу ненавижу;
Но, ах! Хорев в те дни хотя младенец был,
Он Кию брат увы!.. а мне, Астрада, мил. (39)

В этом небольшом монологе (или предельно развернутой реп-
лике из диалога с мамкой Оснельды Астрадой) в сжатом виде уже 
содержатся весь драматический конфликт и все перипетии, с кото-
рыми связано его развитие и катарсическое разрешение; в частно-
сти — и трагический финал: самоубийство Хорева, последующее 
за убийством Оснельды, совершенном по приказу Кия.

На важность родовых отношений для системы персонажей 
и  для мира трагедии в  целом свидетельствует и  их экспликация 
в  перечне действующих лиц, открывающем текст любой пьесы: 
семейные связи действующих лиц указываются после их имени; 
почти любая трагедия служит здесь показательным примером. 
Так, в том же «Хореве» Хорев характеризуется — «брат и наслед-
ник его» (Кия — П. Б.), а Оснельда — «дочь Завлоха» (36), в «Арти-
стоне» заглавная героиня названа «дочь Кирова» (134), в «Семире» 
Семира определена как «сестра его» (Оскольда  — П. Б.), Рости-
слав — как «сын Олегов», а Возвед — «сродник Оскольдов» (189).

Однако во многих, даже в  большинстве случаев тема рода 
предстает в  сценическом пространстве в  локальном, усеченном 
виде  — она выступает преимущественно как взаимоотношения 
родителей и детей: дочь / сын (брат / сестра) выбирают между лю-
бовью к своему избраннику и требованиями сыновнего / дочерне-
го / братского долга: Кий — Хорев — Оснельда в «Хореве»; с еще 
большей четкостью: Синав — Трувор — Ильмена в «Синаве и Тру-
воре»; в несколько усложненном варианте: Олег — Оскольд — Ро-
стислав  — Семира в  «Семире». Пожалуй, в  «Синаве и  Труворе» 
ситуация эта изображена с отчетливой резкостью: с самого начала 
Ильмена оказывается перед выбором: повиноваться родительской 
воле, заключающейся в  том, чтобы стать женой Синава, или же 
послушаться голоса сердца, уже отданного Трувору. Для ее отца



210

чувства дочери не кажутся сколько-нибудь веским основанием 
для отказа от желанного всеми (и важного для отечества) брака:

Несклонностию быть не можешь оправданна, 
Синаву ты женой во мзду обетованна. (85)

И Ильмена в своих размышлениях в основном остается в рам-
ках данной альтернативы, выбирает между любимым ей Труво-
ром и предназначенным ей отцом Синавом. В результате, родовая 
тема, вводимая, в частности, обозначением Ильмены как дочери 
Гостомысла и  значительно обостренная тем, что избранником 
Ильмены становится Трувор, брат Синава — они так и охаракте-
ризованы в списке действующих лиц (83): «Трувор, брат его» (Си-
нава — П. Б.), «Ильмена, дочь его» (Гостомысла — П. Б.) — в ходе 
действия замыкается на конфликте дочернего послушания и лю-
бовного чувства.

Ограниченность эта смягчается как раз через семантические 
трансформации антропонимов; антономазия и перифраза, выде-
ляющие родовые связи действующих лиц, в известном смысле рас-
ширяют тему рода, выводя ее далеко за пределы взаимоотношений 
членов семьи между собою и сопрягая с далеко идущими мотива-
ми родовой памяти, родового (а не сыновнего/дочернего/братско-
го) долга. Тем самым родовая принадлежность героя оказывается 
предельно важной не только для выбора героя / героини и для обу-
словленных таким выбором его / ее поступков, но и для органи-
зации мира трагедии вообще: в  этом мире семейные отношения 
оказываются одним из важнейших начал, определяющих бытие. 
Это достигается, прежде всего, стилистической фактурой текста; 
во-первых, тем, что антономазии и перифразы имени сопровож-
дают героя на протяжении всего действия, повторяясь в  разных 
сценах и при разных поворотах трагедийного сюжета. Во-вторых, 
антономастическое наименование героя принадлежит не только 
ему (как, обыкновенно, прямые рассуждения о родовом долге), но 
и  другим персонажам, и  из их уст герой / героиня определяется 
через семейные отношения. Богатый материал в этом отношении 
может представить «Артистона»; сама героиня не раз обозначает 
себя именно как дочь Кира: «Дочь Кира предпочесть должна тебе 



211

царя» (139), «Знай, что на Киров трон я с плачем восхожу» (151), 
с наибольшей силой ее осознание собственной связи с отцом про-
ступает в финале небольшого монолога в 3 явл. 3 д.: 

В руках имея скиптр и на главе венец,
Преступников карал, невинным был отец
Он мужеством своим монархию восславил,
Но больше счастия себя щедротой славил.
Не слышишь, отче мой, сих горестных речей!
Не видишь жарких струй, текущих из очей!
О! хладныя земли разверзися утроба!
Проснись, великий Кир и встань на час из гроба!
Я инде помощи не зрю себе нигде, 
Будь ты защитник мне, стенящей в сей беде! (162). 

Так же Кировой дочерью Артистону называют и  другие: Ги-
карн (2 явл 2 д.), военноначальник (7 явл. 3 д.), Дарий (8 явл. 3 д.), 
Мальмира (1 явл. 5 д.). В-третьих, подобная последовательность 
указаний на родовую принадлежность героя/героини, тем более 
исходящая от различных персонажей, начинает соотноситься 
с авторской позицией, что усиливается выделением в характери-
стике героев в  списке действующих лиц его родственных связей 
(о чем уже говорилось). В результате генеалогия героя оборачива-
ется выражением взгляда на героя, который принадлежит автору. 
Учитывая то, что именно в зоне автора герой классицистической 
трагедии обнаруживает собственную цельность и внутренне свое 
существо (Бухаркин 1996: 84–104), это имеет весьма существенное 
значение  — понятие рода становится крайне важным для мира 
трагедии, с ним связана конечная правда о герое.

Актуализация этой темы посредством семантических транс-
формаций антропонимов происходит, как правило, уже в начале 
пьесы и сохраняется на протяжении всего действия. В «Димитрии 
Самозванце» уже в 4 явл. 1 д. заглавный герой обозначен как «сын 
монарха Иоанна» (254), причем тут же указан и его, так сказать, 
родовой враг  — «злонравный Годунов» (254): Димитрий вернул 
себе то, «что отнял Годунов» (248). И в «Артистоне» сразу же выде-
ляется родство Артистоны с Киром — «дочь Кира» (139), — и впо-
следствии это определение применяется к  ней постоянно: «дочь



212

Кирова» (174), «царска дщерь» (175), «дочь великого царя» (177). 
Это придает дополнительную сложность ее взаимоотношениям 
с Дарием, не только царем, желающим на ней, против ее воли, же-
ниться, но и человеком, в конечном счете занявшим трон ее отца. 
То, что предполагаемое замужество должно возвести героиню на 
отцовский трон — «Киров трон» (150) — несколько раз акценти-
руется в  тексте, что вносит в  трагедию тему династических, т. е. 
родовых отношений, при этом весьма острых. То же обнаружива-
ется и в «Хореве»; в нем, с первых же сцен, имя Завлоха, «бывшего 
князя Киева-града» (36), заменяется указанием на его родствен-
ные отношения с Оснельдой — «бесчадный отец» (37), «родитель 
мой» (38), «отец» (39), снова «родитель» (39). Отблеск темы рода 
при этом падает прежде всего на Оснельду — именно она оказыва-
ется носительницей родовой памяти, с ней в семантическое поле 
текста входит уже не просто родовая тема, но тема борьбы родов, 
отчасти и родовой мести. Нечто похожее можно заметить и в тра-
гедии «Семира». Связь с родом тем самым начинает выходить за 
границы сыновне-братско-дочернего послушания; осознание себя 
членом того или иного рода становится одним из определяющих 
все существование героя начал.

Только что отмеченные смысловые обертоны проникают в тра-
гедию русского классицизма разными путями, однако семанти-
ческие трансформации антропонимов играют здесь очень значи-
тельную роль, во многом как раз в связи с ними тема рода начинает 
звучать особенно остро. А главное — приобретает бóльшую глу-
бину и многонаправленность, усложняющую семантическое поле 
трагедии в целом. Надо сказать, что тема рода, особенно в вари-
анте родовой (династической) борьбы в контексте политической 
жизни Российской империи середины XVIII столетия приобрета-
ла отчетливый политический оттенок (см.: Ospovat 2016). Одна-
ко рассмотренные выше примеры антономазии / перифразы по-
зволяют сказать, что данная тема в  классицистической трагедии 
вовсе не исчерпывается одной злободневностью, она там пово-
рачивается и  совершенно иной своей стороной. Благодаря тому, 
что тема рода начинает занимать в трагедийном мире особо важ-
ное место, она как бы уводит трагедию к ее истокам, в пьесах уже 
Нового времени проступает одна из главных основ архаического



213

варианта трагедии — тема рода как такого, родовой судьбы и вины. 
Родовая тема, надо отметить, была основой не только античного 
варианта трагедии,6 она отчетливо прослеживается и в Раннее Но-
вое время, в том числе в величайших своих образцах; имею в виду 
трагедии У. Шекспира — «Гамлет», тем более — «Король Лир», от-
части  — «Макбет»; кстати сказать, именно родовая тема создает 
трагедийную подоплеку шекспировских исторических хроник. 
И «Сид» П. Корнеля, так же как и «Федра» Ж. Расина немыслимы 
вне нее. Глубоко трансформированная христианским сознанием, 
идея родовой предопределенности, родовой судьбы вместе с тем 
во многом питает трагедийный жанр в  его функционировании 
в новоевропейских литературах.7 Причем в большинстве случаев 
мы имеем дело не с сознательной попыткой воскресить архаиче-
ские представления о  родовой ответственности и  родовой судь-
бе, но с  явлением литературного порядка  — с  тем, о  чем писал 
М. М. Бахтин: «Жанр живет настоящим, но всегда помнит свое 
прошлое, свое начало. Жанр — представитель творческой памяти 
в процессе литературного развития» (Бахтин 1979: 122).

Жизнь жанра в веках, вызывающая его постоянное обновление, 
естественно, приводит к  существенной трансформации и  даже 
мутации исходных жанровых начал. Поэтому только что сказан-
ное требует некоторых комментариев. Во-первых, соотнесенность 
родовой темы в  русских пьесах XVIII века с  жанровой памятью 
о древних ее истоках лишена отчетливости, напротив, она скорее 
затушевана и, главное, крайне модифицирована. Во-вторых, ак-
туализация темы рода нисколько не препятствует политической 
направленности пьесы. Не препятствует, однако, существенно 
обогащает: трагические герои делают свой выбор не просто как 
граждане; на их поступки и, особенно, на выраженные в их словах 

6 См. новые работы о  родовой памяти и  родовой вине в  античной 
культуре: (Gagné 2013: 344–445; Kyriakou 2011).

7 Как на весьма дальнюю, но, однако, крайне выразительную парал-
лель укажу и на «Братья Карамазовы» Ф. М. Достоевского: если понимать 
его как роман-трагедию в смысле Вяч. Иванова, то легко заметить в нем 
мощно звучащую тему рода, причем (в отличие от очень многих траге-
дийных произведений Нового времени) вполне сознательную для автора.



214

размышления оказывает воздействие родовая память, их осозна-
ние себя представителями тех или иных родов. Само по себе это, 
возможно, не так уж и важно и не выводит принципиально траги-
ческих героев из области сугубо политических пристрастий и за-
мыслов. Более того, родовая тема не выделяет трагедию из других 
жанров, в том числе и средних, и даже низких, и в них она имеет 
место: случай «Недоросля» Фонвизина весьма здесь показателен. 
Тем более важно чувство рода для жанров высоких и своей высо-
костью наиболее близких трагедии, в частности, для торжествен-
ной оды. Но в оде семантическое обогащение, связанное с темой 
родственных отношений, не приводит к значительному расшире-
нию и трансформациям смысла, к перенаправлению магистраль-
ного смыслового сюжета; оно лишь дополняет то, что и так лежит 
на поверхности  — в  оде экспликация родовых связей «героев» 
полностью соответствует политическим интенциям текста и ими, 
в целом, ограничивается. А вот в классицистической трагедии си-
туация сложнее. Стоит в этой связи обратить внимание на то, что 
выбор персонажем родового долга, т. е. его поведение, продикто-
ванное прежде всего интересами рода, а не личных страстей (люб-
ви), свидетельствует о правильности его выбора, в  то время как 
нарушение этого долга говорит о  его экзистенциальной ошибке, 
наделяющей его трагической виной, которая им самим отчетливо 
осознается. Финальные сцены «Хорева» и «Синава и Трувора» ока-
зываются здесь предельно выразительными.

В трагедийном мире, благодаря памяти жанра, понимание ге-
роем самого себя как прежде всего человека рода не только ус-
ложняет его образ, но и расширяет и принципиально модифици-
рует драматический конфликт, поднимая его над политической 
конкретностью и перенося в область больших, отчасти и вечных, 
пространств; пространств, далеко выходящих за пределы поли-
тической жизни Российской империи середины XVIII столетия 
и включающих в себя тысячи лет человеческой истории, в том ее 
варианте, который оказался запечатленным в  трагедийном сло-
ве европейской литературы8. Это позволяет увидеть в  галантно-

8 Понятие европейская литература я употребляю в том его значении, 
какое придавал ему Э. Р. Курциус (Курциус 2021: 77–92), с тем только до-
полнением, что русскую литературу, начиная с середины XVII в., считаю 
принадлежащей к литературе европейской.



215

политической трагедии классицизма, в  том числе и  русского, не 
пастиш, но органичное и  равноправное звено в  сложной эволю-
ции жанра.

Литература

1. Ауэрбах 1976  — Ауэрбах Э. Мимесис: Изображение действительно-
сти в западноевропейской литературе. М., 1976. (первое издание на 
языке оригинала: Auerbach E. Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der 
abendländischen Literatur. Bern, 1946).

2. Бахтин 1979  — Бахтин М. М. Проблемы поэтики Достоевского. 
Изд. 4-е. М., 1979.

3. Бухаркин 1996 — Бухаркин П. Е. Автор в трагедии классицизма (пред-
варительные замечания) // Петербургский сборник. Вып. 2: Автор и
 текст / под ред. В. М. Марковича и Вольфа Шмида. СПб., 1996. С. 84–104.

4. Бухаркин, Матвеев 2020  — Бухаркин П. Е., Матвеев Е. М. Ант-
ропонимы в  русской литературе XVIII века: о некоторых аспектах 
функционирования имени в  оде и  трагедии // Русская литература. 
2020. № 3. С. 5–19.

5. Бытева 2008  — Бытева Т. И. Очерки по русской перифрастике. М., 
2008.

6. Жирмунский 1977 — Жирмунский В. М. Задачи поэтики // Жирмун-
ский В. М. Теория литературы. Поэтика. Стилистика. Л., 1977.

7. Курциус 2021  — Курциус Э. Р. Европейская литература и  латинское 
средневековье. Т. 1. М., 2021.(первое издание на языке оригинала: 
Curtius E. R. Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. Bern, 
1948).

8. Липовецкий 1990  — Липовецкий М. Н. «Память жанра» как тео-
ре тическая проблема (к истории вопроса) // Модификация 
художественных систем в историко-литературном процессе. Сверд-
ловск, 1990. С. 5–18.

9. Ломоносов 1952 — Ломоносов М. В. Краткое руководство к красноре-
чию… // Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений. М.; Л., 1950–
1983. Т. 7: Труды по филологии 1739–1758 гг. М.; Л., 1952. С. 89–378.

10. Сумароков 1990 — Сумароков А. П. Драматические сочинения. Л., 1990.
11. Gagné 2013 — Gagné R. Ancestral Fault in ancient Greece. Cambridge, 2013.
12. Kyriakou 2011 — Kyriakou P. Th e Past in Aeschylus and Sophocles. Berlin; 

Boston, 2011.
13. Ospovat 2016 — Ospovat K. Terror and Pity: Aleksandr Sumarokov and the 

Th eater of Power in Elizabethan Russia. Boston, 2016.



216

А. В. Шиян

СПЕЦИФИКА ИСПОЛЬЗОВАНИЯ АНТРОПОНИМОВ 
В РУССКИХ СКАЗОЧНЫХ КОМИЧЕСКИХ ОПЕРАХ 
XVIII ВЕКА

Русская сказочная комическая опера является жанровой разно-
видностью более общего явления — русской комической оперы. По-
следняя представляет собой музыкально-драматический жанр, су-
ществовавший в русской литературе всего треть века — с 1772 года 
(появление оперы М. Попова «Анюта») до начала XIX  столетия. 
Терминологически устойчивого определения комической оперы 
в русской науке на настоящее время не дано, исследователи вклю-
чают в него разные признаки — идейное содержание («модные про-
светительские и сентименталистские идеи» (Ходорковская 2000)), 
специфику героев («фигуры протагонистов, принадлежащих к не-
привелигированным сословиям» (Там же)), основные жанровые 
модели («пастораль, бытовая развлекательная комедия, слезная 
комедия и сказка» (Там же)), принципы драматургии («чередова-
ние разговорных диалогов с сольными вок<альными>  номерами, 
небольшие ансамбли, преим<ущественно> дуэты» (Там же)), гене-
тическую связь с  аналогичными жанрами, возникшими в  других 
странах (с французской opera comique и итальянской оперой-буфф
(Ливанова 1978)). Ещё менее чётко выделяются и  описываются 
жанровые разновидности комической оперы (упомянутые «пасто-
раль, бытовая развлекательная комедия, слезная комедия и сказка» 
в  терминах Е. С. Ходорковской). Сказочная же опера (т. е. опера, 
в  которой реализуется сказочный сюжет, действуют волшебные 
силы либо в  названии или подзаголовке которой присутствует 



217

авторское указание на обращение к сказке1) долгое время и вовсе 
оставалась на периферии интересов ученых и практически не рас-
сматривались в качестве отдельного самоценного явления за исклю-
чением отдельных наиболее ярких образцов (четырех опер Екатери-
ны II и трех опер князя Д. П. Горчакова). Тому был ряд причин — от 
политических2 и исторических3 до собственно эстетических4. Тем не 
менее именно сказочная комическая опера легла в основу волшеб-
ной оперы XIX века («Леста» С. Давыдова и далее «Руслан и Людми-
ла» В. Ширкова, К. Бахтурина и М. Глинки) — жанра, существующе-
го и в настоящее время. В силу указанных причин анализ либретто 
сказочных опер XVIII века представляется важным и необходимым 
вектором исследования русской литературы XVIII столетия и исто-
рии русского музыкального театра в целом.

К числу сказочных комических опер XVIII века можно отне-
сти 16 текстов. Перечень составлялся с опорой на ряд авторитет-
ных исследований (Рабинович 2020, Ливанова 1953, Берков 1977, 
Ельницкая 1977, Кукушкина 1980, Кукушкина 1981, Немиро-
вская 2008). Как уже было указано выше, основанием для вклю-
чения оперы в список являлось наличие хотя бы одного из трёх
признаков:

1 К примеру, опера «Новгородский богатырь Боеславич», сочиненная 
Екатериной II на сюжет былины о  Василии Буслаеве, с  подзаголовком 
«Составлена из сказки, песней русских и иных сочинений». 

2 В  сказочных операх преимущественно изображались события из 
жизни привилегированных сословий, а главными действующими лица-
ми чаще всего являлись принцы, царевичи, калифы и т. п., что в совет-
ское время привело к оценке данных текстов как реакционных — напри-
мер, в работе Ливановой (Ливанова 1953).

3 Уже в  XVIII веке сказочные оперы оказались намного менее по-
пулярными по сравнению с  операми народно-бытовыми (например, 
«Мельник — колдун, обманщик и сват» А. Аблесимова или «Несчастье от 
кареты» Я. Б. Княжнина).

4 Разумеется, нельзя утверждать, что вкусы зрителей и  читателей 
XVIII века были идентичны вкусам современных зрителей и читателей, 
однако с  известной долей уверенности можно отметить, что большин-
ство сказочных опер по своим литературным качествам были значитель-
но слабее других поджанров комической оперы.



218

1) Использование сказочного сюжета (это касается опер, чей 
литературный источник известен достоверно, — оперы Д. П. Гор-
чакова «Калиф на час», представляющей собой переложение сказ-
ки из сборника «Тысяча и одна ночь» (Малэк 2010); оперы «Хлор 
Царевич, или Роза без шипов, которая не колется» неизвестного 
автора, представляющей собой переложение сказки Екатерины II);

2) Наличие волшебных сил, действующих в  опере (бóльшая 
часть опер);

3) Авторское указание на обращение к сказке (опера Екатери-
ны II «Новгородский богатырь Боеславич»).

Опираясь на эти три признака, я отношу к сказочным операм 
следующие тексты: «Перерождение» (М. Матинский, 1777 год по-
становки, изд. в 1779), «Точильщик» (Н. Николев, 1783 год поста-
новки, изд. в 1788), «Калиф на час» (Д. Горчаков, 1784 год постанов-
ки, изд. в 1786), «Счастливая тоня» (Д. Горчаков, изд. и поставлена 
в  1786), «Февей» (Екатерина II, изд. и  поставлена в  1786), «Нов-
городский богатырь Боеславич» (Екатерина II, изд. и поставлена 
в 1786), «Хлор Царевич, или Роза без шипов, которая не колется» 
(неизвестный автор, изд. в 17865), «Баба Яга» (Д. Горчаков, 1786 год 
постановки, изд. в 1788, 1788 год постановки), «Храбрый и смелый 
витязь Ахридеич» (Екатерина II, изд. и поставлена в 1787), «Добро-
детельный волшебник» (неизвестный автор, изд. в 1787), «Любовь 
опровергает союз дружества» (И. Михайлов, изд. в 1787), «Рыбак 
и  дух» (неизвестный автор, изд. в  1788), «Финикс» (Н. Николев, 
изд. в 1788), «Горебогатырь Косометович» (Екатерина II, изд. и по-
ставлена в 1789), «Красавица и привидение» (Б. Бланк, изд. в 1789), 
«Пленира и Зелим» (Б. Бланк, изд. в 1791). 

Теперь, когда объект исследования определен, обращусь соб-
ственно к теме настоящей статьи. Одной из ключевых характери-
стик сказочной оперы является её стилизация под тот или иной 
национальный колорит. В частности, по стилизации по колориту 
сказочные оперы делятся на:

1) русские — «Точильщик», «Счастливая тоня», «Новгородский 
богатырь Боеславич», «Баба-Яга», «Храбрый и смелый витязь Ах-
ридеич», «Рыбак и дух», «Горебогатырь Косометович»;

5 В некоторых случаях нет сведений о постановке перечисленных опер.



219

2) восточные  — «Калиф на час», «Февей», «Хлор Царевич», 
«Финикс», «Красавица и привидение»;

3) мифологическая — «Любовь опровергает союз дружества»;
4) смешанного колорита — «Перерождение», «Добродетельный 

волшебник», «Пленира и Зелим».
Разграничение это нельзя назвать новым и  оригинальным  — 

более ранние исследователи уже отмечали, что выделяются груп-
пы опер, соотносимые с восточными или русскими сказками (Не-
мировская 2009; Семенова 2015). Однако привлечение ряда не 
изучавшихся ранее текстов позволило заметить, что не все ска-
зочные оперы укладываются в данную оппозицию, что уже отра-
жено в приведённой выше классификации. В связи с этим следует 
задаться вопросом, на каком основании можно приписывать той 
или иной опере конкретный национальный колорит. После анали-
за текстов мне удалось выделить несколько критериев:

1. Имена персонажей;
2. Место действия, указанное в ремарках;
3. Бытовые детали.
Следует при этом отметить, что именно антропонимы (имена 

персонажей как действующих на сцене, так и внесценических) яв-
ляются главным средством, к которому прибегает автор для созда-
ния национального колорита. Остальные два критерия представ-
ляют собой скорее дополнительные, вспомогательные средства. 
Именно по этой причине рассмотрение антропонимов в  сказоч-
ных операх является основой для определения их национальной 
отнесенности, что и будет продемонстрировано далее.

Имена персонажей сказочных опер делятся на несколько ти-
пов  — «русские», «восточные» (вероятно, почерпнутые из вос-
точных сказок — к примеру, из сборника «Тысяча и одна ночь», 
изданного в эту эпоху в переводе с французского перевода А. Гал-
лана), аллегорические, «говорящие», мифологические и  те, на-
циональную специфику которых определить затруднительно. 
К  первым относятся такие имена как, к  примеру, Макар, Улита, 
Параша («Точильщик»), Амельфа Тимофеевна, Василий Боеславич 
(«Новгородский богатырь Боеславич»), Влас, Митрофан («Баба-
Яга») и другие. Примеры подчеркнуто «восточных» имен — Гарун 
Аль-Рашид, Гьяфар, Зобеида («Калиф на час»), Гассан, Гюзарада



220

(«Красавица и  привидение»), Магомед, Аллах (имена, упомина-
емые в воззваниях персонажей к высшим силам) и др. Аллегори-
ческие имена встречаются только в  «Хлоре Царевиче»: Фелица, 
Честность, Правда, Рассудок. «Говорящие» имена обнаруживаются 
почти во всех операх вне зависимости от общего колорита, чаще 
они принадлежат центральным героям, будь то герои положитель-
ные или, напротив, отрицательные: Миловида («Перерождение»), 
Незрад, Скопидом, Пленира, Миловзор («Счастливая тоня») и др. 
Мифологические имена принадлежат античным богам — это Ве-
нера, Гимен (Гименей), Юпитер, Сатурн, Плутон, Плутус, неко-
торые из которых непосредственно участвуют в  действии оперы 
(к примеру, в опере «Любовь опровергает союз дружества» Венера 
сама сходит с небес, чтобы благословить Славурона и Энглею на 
брак), а не только упоминаются героями (например, в опере «До-
бродетельный волшебник» принц Агип, увидев в одной из комнат 
во дворце принцесс золото и  множество драгоценных камней, 
говорит: «<…> и  всякой металл, / Знать, Плутус собирал»). Ми-
фологические имена вообще появляются всего в  трех текстах  — 
в названных уже опере И. Михайлова «Любовь опровергает союз 
дружества» и  опере неизвестного автора «Добродетельный вол-
шебник» и  в  «Февее» Екатерины, что ставит их несколько особ-
няком от остальных сказочных опер. Последняя группа — имена 
неясного национального колорита. К этой группе относятся такие 
антропонимы как Темизора, Зелимен («Перерождение»), Вулев-
поль, Данна («Февей»), Ханзер, Гангас («Добродетельный волшеб-
ник») и др. Внутренняя форма таких имен не дает читателю (по 
крайней мере, современному) подсказки в отношении принадлеж-
ности к какой-либо национальной традиции, однако к подобным 
антропонимам очень часто приводятся авторские пояснения: на-
пример, «Тао-Ау, Царь Сибирский» или «Ханзер, Царь Туркоман-
ский». Таким образом, выделение этой группы оказывается под 
вопросом  — если в  тексте присутствуют комментарии, позволя-
ющие выявить национальную специфику указанных имён, то их 
следует отнести к другим группам — в частности, либо к именам 
«русским», либо к  именам «восточным». Однако ряд имен таки-
ми пояснениями не сопровождается (например, Энглея, Лизет-
та, Густрун в «Любовь опровергает союз дружества»), вследствие 
чего я считаю выделение имен неясного национального колорита 



221

достаточно правомерным6. Распределение антропонимов по раз-
ным группам для каждой из русских сказочных опер XVIII века 
приведено ниже в  таблице «Антропонимы в  сказочных операх 
XVIII века».

Как уже упоминалось ранее, помимо антропонимов, для сти-
лизации оперы под тот или иной колорит важны место действия, 
которое автор указывает как правило в начале либретто, и детали 
(предметы быта, одежда, мебель, особого рода формульная речь 
и пр.) Однако эти два критерия возникают в большей степени как 
подспорье и далеко не всегда позволяют отнести оперу к одной из 
указанных групп: так, место действия может быть неопределённым 
(некое сказочное пространство в «Храбром и смелом витязе Ахри-
деиче» Екатерины II или некий остров без определённой националь-
ной специфики в «Добродетельном волшебнике»), а упомина емые 
детали могут отсылать к  разным национальным традициям (на 
гетерогенность деталей колорита обратила внимание, к  примеру, 
Э. Малэк при анализе оперы Д. П. Горчакова «Калиф на час» (Малэк 
2010)). Таким образом, антропонимы действительно оказываются 
ключевым средством стилизации оперы под конкретный нацио-
нальный колорит. Единственный текст, в котором данное правило 
«не работает», — это «Счастливая тоня» Д. П. Горчакова. Все име-
на в  указанном произведении относятся к  «говорящим» (Незрад, 
Скопидом, Пленира, Миловзор, Старолет, Чертополох). Конечно, 
«говорящие» имена образованы по русским словообразовательным 
моделям и  именно для русского читателя или зрителя обладают 
достаточно ясной внутренней формой (так, к  примеру, очевидно, 
что Скопидом — это скупец, Пленира — красавица и т. д.), однако 
данные антропонимы могут принадлежать и  чаще всего принад-
лежат персонажам, не закрепленным за конкретным колоритом: 
таковы Миловида и  Ликомир в  пастушеской опере Матинского 
«Перерождение»7, Златокрыл, Златовлас (добрые волшебники), Злояд

6 Разумеется, это не окончательное заключение. Возможно, в дальней-
шем при изучении новых источников появится возможность сократить 
количество имен, входящих в данную группу, или вовсе ее исключить.

7 «Перерождение» — первая из сказочных опер, которой ещё не свой-
ственны основные закономерности данного поджанра (богатое сцени-
ческое оформление, выведение представителей привилегированных со-
словий как главных действующих лиц и  т. п.); она представляет собой



222

(злой волшебник) и Миловид в опере «Пленира и Зелим» и т. д. Бо-
лее того, в той же опере «Пленира и Зелим» главная героиня Пленира 
является дочерью царя Калимбера и царицы Роксаны, т. е. восточ-
ной царевной. В силу перечисленных фактов считать «говорящие» 
имена маркером русского колорита не представляется возможным, 
поэтому определить «Счастливую тоню» как оперу «русскую» по-
зволяет лишь ряд деталей (использование главным героем Ми-
ловзором русского просторечия, сравнение огромного роста духа 
с колокольней Ивана Великого, поименования персонажами самих 
себя и других действующих лиц — Миловзор представляет себя не 
только старым волшебником и колдуном, но и ворожеей,8 а Скопи-
дома называют заживным мещанином). Нельзя заподозрить Гор-
чакова в невнимательности к именам персонажей — так, в его же 
опере «Баба-Яга», тоже стилизованной под «русский» колорит, на-
ряду с «говорящими» именами главных героев (Любим, Прелеста), 
используются и исконно русские: Влас, Митрофан, Маланья, Улита, 
Баба-Яга; даже упомянутого в  перечне действующих лиц Взятки-
на («говорящая» фамилия) называют в тексте Естифеичем. Значит, 
следует предположить, что в  «Счастливой тоне» стилизация под 
определённый колорит не относится к центральным задачам автора 
текста оперы — видимо, более важной оказывается характерология 
героев, представление об их психологических и социальных чертах, 
что проявляется как раз в выборе имён для персонажей.

Подводя итог, можно сказать, что используемые в  русских 
сказочных операх XVIII века антропонимы не только позволяют 
определить конкретный текст как стилизованный под ту или иную 
национальную традицию, но и дают возможность предположить, 
на чём в той или иной опере был сделан акцент. Однако решение 
вопроса о том, какую именно цель преследовал автор той или иной 
оперы введением конкретных антропонимов, выходит за рамки 
настоящей работы и ждёт дальнейших исследований.

текст, стоящий на границе двух поджанров (сказочного и  пасторального) 
и отнесена в данном исследовании к сказочным вследствие наличия волшеб-
ных сил — Волшебника, преображающего себя и Темизору в молодых людей 
и устраивающего две богатые свадьбы в великолепно украшенном дворце. 

8 Слово ворожея в  XVIII веке было словом общего рода, т. е. могло 
употребляться и по отношению к мужчине, и по отношению к женщине 
(СлРЯ XVIII 4, 71).



223

Н
а

зв
ан

и
е 

о
п

ер
ы

К
о

л
о

р
и

т

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

Р
ус

ск
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е
А

л
л

ег
о

р
и

-
ч

ес
к

и
е

Го
в

о
р

я
щ

и
е

М
и

ф
о

л
о

ги
ч

е-
ск

и
е

Н
ео

п
р

ед
е-

л
ен

н
о

го
к

о
л

о
р

и
т

а

П
ер

ер
о

ж
д

ен
и

е
С

м
еш

ан
н

ы
й

М
и

л
о

в
и

д
а,

 
Л

и
к

о
м

и
р

Т
ем

и
зо

р
а,

 
З

ел
и

м
ен

Т
о

ч
и

л
ьщ

и
к

Р
ус

ск
и

й
М

ак
ар

, У
л

и
та

, 
П

ар
аш

а,
 

Л
ук

а,
 А

н
тр

о
п

С
и

зи
ф

, И
к

си
он

 
(у

п
о

м
и

н
аю

тс
я

 
и

х 
м

уч
ен

и
я

 
в

 а
д

у)

К
ал

и
ф

 н
а 

ч
ас

В
о

ст
о

ч
н

ы
й

Га
р

ун
-А

л
ь-

Р
аш

и
д

, 
З

о
б

еи
д

а,
 

Гь
я

ф
ар

, 
М

ез
р

у
р

, 
А

б
д

ал
л

а,
 

Ф
ат

ьм
а,

 
Га

сс
ан

, 
Р

о
к

са
н

а,
 

А
б

ул
ьф

и
д

ар

П
Р

И
Л

О
Ж

Е
Н

И
Е

 

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

 в
 с

к
аз

о
ч

н
ы

х 
о

п
ер

ах
 X

V
II

I 
в

ек
а

В
 н

ас
то

я
щ

ей
 т

аб
л

и
ц

е 
п

р
ед

ст
ав

ле
н

о
 р

ас
п

р
ед

ел
ен

и
е 

в
се

х 
и

м
ен

, 
в

ст
р

еч
аю

щ
и

хс
я

 в
 р

ус
ск

и
х 

ск
аз

о
ч

н
ы

х 
ко

м
и

ч
ес

к
и

х 
о

п
ер

ах
, 

п
о

 п
р

ед
ло

ж
ен

н
ы

м
 в

 с
та

ть
е 

гр
уп

п
ам

. 
К

ур
си

в
о

м
 в

ы
д

ел
ен

ы
 а

н
-

тр
о

п
о

н
и

м
ы

 в
н

ес
ц

ен
и

ч
ес

к
и

х 
п

ер
со

н
аж

ей
, к

о
то

р
ы

е 
н

е 
уч

ас
тв

ую
т 

в 
д

ей
ст

ви
и

, а
 т

о
л

ьк
о

 у
п

о
м

и
н

а-
ю

тс
я

 в
 р

еп
л

и
к

ах
 д

р
уг

и
х 

ге
р

о
ев

. В
 с

л
уч

ае
 н

ео
бх

о
д

и
м

о
ст

и
 в

 с
ко

б
к

ах
 п

р
и

в
о

д
я

тс
я

 д
о

п
о

л
н

и
те

л
ьн

ы
е 

п
о

я
сн

ен
и

я
. П

о
л

уж
и

р
н

ы
м

 ш
р

и
ф

то
м

 в
ы

д
ел

ен
о

 н
аз

в
ан

и
е 

о
п

ер
ы

, д
л

я
 о

п
р

ед
ел

ен
и

я
 к

о
ло

р
и

та
 к

о
то

-
р

о
й

 п
о

тр
еб

о
в

ал
и

сь
 д

о
п

о
л

н
и

те
л

ьн
ы

е 
д

ан
н

ы
е 

п
о

м
и

м
о

 а
н

тр
о

п
о

н
и

м
о

в 
(д

ет
ал

и
).



224

Н
а

зв
ан

и
е 

о
п

ер
ы

К
о

л
о

р
и

т

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

Р
ус

ск
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е
А

л
л

ег
о

р
и

-
ч

ес
к

и
е

Го
в

о
р

я
щ

и
е

М
и

ф
о

л
о

ги
ч

е-
ск

и
е

Н
ео

п
р

ед
е-

л
ен

н
о

го
к

о
л

о
р

и
т

а

С
ч

ас
тл

и
в

ая
 

то
н

я
Р

ус
ск

и
й

И
ва

н
 В

ел
и

к
и

й
 

(р
о

ст
 д

у
х

а 
ср

ав
н

и
в

ае
тс

я
 

с 
в

ы
со

то
й

 
к

о
л

о
к

о
л

ьн
и

 
И

в
ан

а 
В

ел
и

-
к

о
го

)

С
ол

ом
он

 
(у

п
о

м
и

-
н

ае
тс

я
 

к
ак

 ц
ар

ь,
 

п
о

са
д

и
в

-
ш

и
й

 д
у

х
а 

в
 ч

аш
у)

Н
ез

р
ад

, 
С

к
о

п
и

д
о

м
, 

П
л

ен
и

р
а,

М
и

л
о

в
зо

р
, 

С
та

р
о

л
ет

, 
Ч

ер
то

п
о

-
л

о
х

Ф
ев

ей
В

о
ст

о
ч

н
ы

й
Т

ао
-А

у,
 Ф

е-
в

ей
, Д

ан
н

а,
 

М
и

я
, Н

ая
, 

Т
и

н
а,

 А
гр

ей
 

(у
п

о
м

и
н

а-
ет

ся
 к

ак
 

р
о

д
ст

в
ен

-
н

и
к

 м
ат

ер
и

-
ц

ар
и

ц
ы

 —
 

м
о

н
го

л
ь-

ск
и

й
 к

н
я

зь
)

Р
еш

ем
ы

сл
Ги

м
ен

, 
А

п
о

л
л

о
н

 
(п

о
я

в
л

я
ю

тс
я

 
то

л
ьк

о
 в

 а
р

и
и

 
В

ул
ев

п
о

л
я

, 
со

ст
ав

л
ен

н
о

й
 

и
з 

со
ч

и
н

ен
и

й
 

В
. К

. Т
р

ед
и

а-
к

о
в

ск
о

го
1
)

В
ул

ев
п

о
л

ь,
 

Л
ед

м
ер

Н
о

в
го

р
о

д
ск

и
й

 
б

о
га

ты
р

ь 
Б

о
ес

л
ав

и
ч

Р
ус

ск
и

й
А

м
ел

ьф
а 

Т
и

м
о

ф
ее

в
-

н
а,

 В
ас

и
л

и
й

 
Б

о
ес

л
а-

в
и

ч
, Ф

о
м

а 
Р

ем
ен

н
и

к
о

в
, 

П
о

та
н

ю
ш

-
к

а,
 Ч

уд
и

н
, 

С
ат

к
о

, Р
аг

уи
л

 
Д

о
б

р
ы

 н
и

н

Гр
о

м
о

гл
ас

, 
У

м
и

л
а

1
 С

м
.: 

(Т
р

ед
и

ак
о

в
ск

и
й

 1
9

6
3

).



225

Н
а

зв
ан

и
е 

о
п

ер
ы

К
о

л
о

р
и

т

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

Р
ус

ск
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е
А

л
л

ег
о

р
и

-
ч

ес
к

и
е

Го
в

о
р

я
щ

и
е

М
и

ф
о

л
о

ги
ч

е-
ск

и
е

Н
ео

п
р

ед
е-

л
ен

н
о

го
к

о
л

о
р

и
т

а

Х
л

о
р

 Ц
ар

е-
в

и
ч

, и
л

и
 Р

о
за

 
б

ез
 ш

и
п

о
в

В
о

ст
о

ч
н

ы
й

Л
ен

тя
г 

М
у

р
за

 
(п

аш
а)

Ф
ел

и
ц

а,
 

Ч
ес

тн
о

ст
ь,

 
П

р
ав

д
а,

 
Р

ас
су

д
о

к

Х
л

о
р

Б
аб

а-
Я

га
Р

ус
ск

и
й

В
л

ас
, М

и
тр

о
-

ф
ан

, М
ал

а-
н

ья
, У

л
и

та
, 

Е
ст

и
ф

еи
ч

, 
Б

аб
а-

Я
га

Л
ю

б
и

м
, 

В
зя

тк
и

н
, 

П
р

ел
ес

та

Х
р

аб
р

ы
й

 
и

 с
м

ел
ы

й
 в

и
-

тя
зь

 А
хр

и
д

еи
ч

Р
ус

ск
и

й
А

хр
и

д
ей

, 
Д

ар
и

я
, И

в
ан

 
А

хр
и

д
еи

ч
, 

Б
аб

а-
Я

га
, 

Ц
ар

ь-
Д

ев
и

ц
а,

 
М

ед
в

ед
ь 

М
о

л
о

д
ец

, 
М

о
р

ск
о

е 
Ч

уд
о

 М
о

л
о

-
д

ец
, К

о
л

д
ун

 
М

о
л

о
д

ец

Д
о

б
р

о
д

ет
ел

ь-
н

ы
й

 в
о

л
ш

еб
-

н
и

к

С
м

еш
ан

н
ы

й
 

с 
эл

ем
ен

та
м

и
 

в
о

с
т

о
ч

н
о

го
 

(в
 о

тн
ош

ен
и

и
 

се
м

ьи
 А

м
и

н
ы

 
и

 
од

н
ог

о 
и

з 
с

к
а

з
о

ч
н

ы
х 

хо
 до

в 
—

 п
р

е-
бы

ва
н

и
я 

у 
ка

-
ле

н
де

р
ов

)

Х
ан

зе
р 

(Ц
ар

ь 
Т

у
р

к
о

м
а

н
-

ск
и

й
),

 
А

м
и

-
н

а 
(д

оч
ь 

Х
ан

-
зе

ра
), 

Га
н

га
с 

(в
и

зи
рь

 
Х

ан
-

зе
ра

), 
С

аф
и

, 
Ф

ак
м

а,
 И

ер
он

 
(к

ал
ен

де
р2 )

П
лу

т
ус

 (
за

 п
ер

-
во

й
 

дв
ер

ью
 

во
 

дв
о

р
ц

е 
п

р
и

н
-

ц
ес

с 
н

ах
од

и
тс

я
 

со
к

р
о

ви
щ

н
и

ц
а,

 
ве

р
оя

тн
о

, 
со

-
б

р
ан

н
ая

 
П

л
у-

то
со

м
 

п
о

 
м

н
е-

н
и

ю
 А

ги
п

а)

А
ги

п
, 

Д
уф

ан
, 

А
к

са
л

о
н

, 
К

ан
д

и
т

2
 К

ал
ен

д
ер

 —
 б

р
о

д
я

ч
и

й
 м

о
н

ах
. 

Т
ак

о
е 

«з
в

ан
и

е»
 п

о
я

в
л

я
ет

ся
 в

 н
ес

к
о

л
ьк

и
х 

ск
аз

к
ах

 «
Т

ы
ся

ч
и

 и
 о

д
н

о
й

 
н

о
ч

и
» 

(н
ап

р
.: 

Р
ас

ск
аз

 2
0

2
0

).



226

Н
а

зв
ан

и
е 

о
п

ер
ы

К
о

л
о

р
и

т

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

Р
ус

ск
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е
А

л
л

ег
о

р
и

-
ч

ес
к

и
е

Го
в

о
р

я
щ

и
е

М
и

ф
о

л
о

ги
ч

е-
ск

и
е

Н
ео

п
р

ед
е-

л
ен

н
о

го
к

о
л

о
р

и
т

а

Л
ю

б
ов

ь 
оп

р
о

-
ве

р
га

ет
 с

ою
з 

др
уж

ес
тв

а

М
и

ф
ол

о
-

ги
ч

ес
к

и
й

 
с 

эл
ем

ен
та

-
м

и
 в

о
с-

то
ч

н
ог

о
 (

в
 

о
тн

ош
ен

и
и

 
Га

р
п

аг
а)

С
ла

ву
р

он
 (

?)
Га

р
п

аг
 

(Ц
ар

ь 
П

ер
-

си
дс

ки
й

)

В
ен

ер
а,

 Г
и

м
е-

н
ей

, Ю
п

и
т

ер
 

(«
во

 х
р

ам
е 

м
ол

н
и

ен
о

сн
ог

о
 

Ю
п

и
те

р
а»

),
 

С
ат

ур
н

 (
С

ла
-

ву
р

он
 н

аз
ы

в
ае

т 
та

к
 Г

ар
п

аг
а 

за
 

п
о

м
ощ

ь 
в 

о
с-

во
б

ож
де

н
и

и
),

 
П

лу
т

он
 (

о
т 

П
л

у
то

н
а 

п
ол

у-
ч

и
л 

св
ою

 с
и

л
у 

Гу
ст

р
ун

)

Э
н

гл
ея

, 
В

ен
ес

тр
, 

Л
и

зе
тт

а,
 

Гу
ст

р
ун

, 
А

вз
и

ст
р

Р
ы

б
ак

 и
 д

ух
Р

ус
ск

и
й

В
ук

ол
 

П
ан

к
р

ат
ьи

ч
, 

А
вд

о
ть

я
 

С
те

п
ан

ов
н

а,
 

А
гр

аф
ен

а 
(Г

р
ун

я
ш

а,
 Г

р
у-

н
ю

ш
к

а)
, Т

р
о

-
ф

и
м

, С
и

м
он

 
П

аф
н

у
ть

и
ч

 
И

зо
б

и
ло

в3
 

(п
р

о
зв

и
щ

е)
, 

Л
ук

ер
ья

, Я
ко

в
 

Е
вс

тр
ат

ьи
ч

, 
И

ва
н

 В
ел

и
ки

й

3  И
м

я
 «

С
и

м
о

н
 П

аф
н

у
ть

и
ч

 И
зо

б
и

ло
в»

 м
ож

н
о

 б
ы

ло
 б

ы
 о

тн
ес

ти
 к

 г
о

в
о

р
я

щ
и

м
 (

п
о

 ф
ам

и
ли

и
),

 е
сл

и
 б

ы
 ф

а-
м

и
ли

я
 к

уп
ц

а 
п

о
я

вл
я

ла
сь

 в
 т

ек
ст

е 
п

ье
сы

, а
 н

е 
то

ль
ко

 в
 с

п
и

ск
е 

п
ер

со
н

аж
ей

, п
р

ед
в

ар
я

ю
щ

ем
 п

ер
в

о
е 

де
й

ст
ви

е.



227

Н
а

зв
ан

и
е 

о
п

ер
ы

К
о

л
о

р
и

т

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

Р
ус

ск
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е
А

л
л

ег
о

р
и

-
ч

ес
к

и
е

Го
в

о
р

я
щ

и
е

М
и

ф
о

л
о

ги
ч

е-
ск

и
е

Н
ео

п
р

ед
е-

л
ен

н
о

го
к

о
л

о
р

и
т

а

(у
п

о
м

и
н

ан
и

е 
к

о
л

о
к

о
л

ьн
и

 
И

в
ан

а 
В

ел
и

-
к

о
го

)

Ф
и

н
и

к
с

В
о

ст
о

ч
н

ы
й

А
хм

ет
 

(С
ул

та
н

 
Т

у
р

ец
к

и
й

),
 

З
аи

р
а,

 
А

д
ел

ай
д

а,
 

П
ал

ьм
и

р
а,

 
Ф

ат
и

м
а,

 
С

ел
и

м
, 

М
а

го
м

ет
 (

в
 

в
о

ск
л

и
ц

а-
н

и
я

х)

С
о

ф
и

я
 

(‘
м

у-
д

р
о

ст
ь’

)

Р
о

за

Го
р

еб
о

га
ты

р
ь 

К
о

со
м

ет
о

в
и

ч
Р

ус
ск

и
й

Го
р

еб
о

га
ты

р
ь 

К
о

со
м

ет
о

в
и

ч
, 

Гр
ем

и
л

а 
Ш

у-
м

и
л

о
в

н
а,

 
С

те
п

ан
и

д
а 

Д
ан

и
л

о
в

н
а,

 
Е

р
ус

ла
н

 Л
а

-
за

р
ев

и
ч

, И
ва

н
 

А
хр

и
де

и
ч

, 
П

ет
р

 З
ла

т
ы

х
К

лю
че

й
 (

в 
уп

о
  -

м
и

н
ан

и
и

 и
х 

в
о

о
р

уж
ен

и
я

)

Гр
о

м
к

о
-

б
ай

, К
р

и
-

в
о

м
о

зг
, 

Т
о

р
о

п

Л
о

к
тм

ет
а



228

Н
а

зв
ан

и
е 

о
п

ер
ы

К
о

л
о

р
и

т

А
н

тр
о

п
о

н
и

м
ы

Р
ус

ск
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е
А

л
л

ег
о

р
и

-
ч

ес
к

и
е

Го
в

о
р

я
щ

и
е

М
и

ф
о

л
о

ги
ч

е-
ск

и
е

Н
ео

п
р

ед
е-

л
ен

н
о

го
к

о
л

о
р

и
т

а

К
р

ас
ав

и
ц

а 
и

 п
р

и
в

и
д

ен
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

й
Га

сс
ан

, 
Гю

за
р

ад
а,

 
К

ел
о

н
, У

р
а-

д
а 

(Ц
ар

и
ц

а 
А

р
аб

ск
ая

),
 

А
л

ф
у

р
ак

, 
М

а
го

м
ед

 
(П

р
о

р
о

к
),

 
А

лл
а

х 
(в

 
о

б
р

ащ
ен

и
-

я
х 

к
 в

ы
с-

ш
и

м
 с

и
л

ам
)

П
л

ен
и

р
а 

и
 З

ел
и

м
С

м
еш

ан
н

ы
й

 
с 

эл
ем

ен
та

-
м

и
 в

о
с-

то
ч

н
о

го
 (

в
 

о
тн

о
ш

ен
и

и
 

се
м

ьи
 П

р
е-

л
ес

ты
)

З
ел

и
м

, 
С

ел
и

т,
 

Р
о

к
са

н
а,

 
К

ал
и

м
б

ер
, 

С
ол

ом
он

 
(у

п
о

м
и

-
н

ан
и

е 
ег

о
 

п
ер

ст
н

я
)

З
л

ат
о

в
л

ас
, 

З
л

ат
о

-
к

р
ы

л
, 

З
л

о
я

д
, 

П
л

ен
и

р
а,

 
М

и
л

о
в

и
д



229

Литература

1. Берков 1977 — Берков П. Н. История русской комедии XVIII века. Л., 
1977. 

2. Ельницкая 1977 — Ельницкая Т. М. Репертуар драматических трупп 
Петербурга и Москвы: 1750 — 1800 // История русского драматиче-
ского театра: в 7 т. Т. 1. М., 1977. С. 435–473.

3. Кукушкина 1981  — Кукушкина Е. Д. Драматургия русской комиче-
ской оперы XVIII века: автореферат диссертации на соискание уче-
ной степени кандидата филологических наук. Л., 1981.

4. Кукушкина 1980 — Кукушкина Е. Д. Русская комическая опера XVIII 
века и демократизация литературы // Русская литература. Л., 1980. № 
2. С. 134–143.

5. Ливанова 1953  — Ливанова Т. Н. Начало русской оперы // Русская 
музыкальная культура XVIII века в ее связях с литературой, теат ром 
и бытом: исследования и материалы: в 2 т. Т. 2. М., 1953. С. 105–207.

6. Ливанова 1978 — Ливанова Т. Н. Опера комическая // Музыкальная 
энциклопедия: в 6 т. Т. 4. М., 1978. С. 889.

7. Малэк 2010  — Малэк Э. Сон наяву, или Комическая опера князя 
Д. Горчакова «Калиф на час» // Художественный перевод и  сравни-
тельное изучение культур: памяти Ю. Д. Левина. СПб., 2010. С. 213–
223.

8. Немировская 2008 — Немировская И. Д. Поэтика русской комической 
оперы XVIII века // Учен. зап. Казан. гос. ун-та. Казань, 2008. Т. 150. 
Кн. 6. С. 38–47.

9. Немировская 2009 — Немировская И. Д. От русской комической опе-
ры к «раннему» водевилю: генезис, поэтика, взаимодействие жанров 
(середина XVIII в. — первая треть XIX в.): автореферат диссертации 
на соискание научной степени доктора филологических наук. М., 
2009. 

10. Рабинович 2020 — Рабинович А. С. Русская опера до Глинки. М., 2020. 
242 с. 

11. Рассказ 2020  — Рассказ первого календера (ночи 11–12) // Тысяча 
и одна ночь: в 2 книгах. Кн. первая: Ночи 1–270 / пер. с араб. М. Салье. 
М., 2020. С. 122–129.

12. Семенова 2015  — Семенова Ю. С. Комическая опера Екатерины II 
«Февей»: наставление к воспитанию будущего монарха // Музыка как 
национальный мир искусства: материалы Международной научной 
конференции. Казань, 2015. С. 157–165.

13. СлРЯXVIII — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 4. Л., 1988.



14. Тредиаковский 1963  — Тредиаковский В. К. Стихи эпиталамические 
на брак его сиятельства князя Александра Борисовича Куракина 
и княгини Александры Ивановны // Тредиаковский В. К. Избранные 
произведения. М.; Л., 1963. С. 61–64.

15. Ходорковская 2000  — Ходорковская Е. С. Русская комическая опе-
ра // Музыкальный Петербург: энциклопедический словарь. Т. 1. 
Кн. 3. СПб., 2000. С. 39.



III

ИМЯ В ИСТОРИИ — 

ИМЯ В ЛИТЕРАТУРЕ — 

ИМЯ В ДОКУМЕНТЕ





233

П. Е. Бухаркин

ИСТОРИЧЕСКОЕ ИМЯ В ТРАГЕДИИ 
РУССКОГО КЛАССИЦИЗМА:
МЕЖДУ АБСТРАКЦИЕЙ И РЕАЛЬНОСТЬЮ1

1

Общее место при характеристике русских трагедий середины 
XVIII  — начала XIX века  — их насыщенность актуальными для 
той эпохи политическими проблемами, придающая этим пьесам 
отчетливую злободневность, которая в конечном счете и опреде-
ляла их читательскую судьбу: реципиенты особо выделяли в  се-
мантическом поле трагедии идеолого-политический компонент, 
именно он и привлекал в первую очередь внимание современни-
ков. Об этом в разных выражениях и отчасти по-разному писали 
почти все обращавшиеся к русской классицистической трагедии 
исследователи: Г. А. Гуковский и  Д. Д. Благой в  соответствующих 
разделах своих классических учебников (Гуковский 1939; Благой 
1945), В. А. Бочкарев в  двух своих монографиях (Бочкарев 1959; 
Бочкарев 1988), П. Н. Берков и  И. Н. Медведева в  монографиче-
ских статьях об А. П. Сумарокове и В. А. Озерове соответственно 
(Берков 1957; Медведева 1960), Ю. В. Стенник в ярком исследова-
нии, специально посвященном трагедии (Стенник 1981), и многие 
другие. В последние два десятилетия, в контексте подчеркнутого 
интереса к  политической направленности художественных про-
изведений второй половины XVIII  — начала XIX века, который 
был отчасти обусловлен вниманием к идеям «нового историзма» 
и в русской научной литературе о словесности XVIII столетия стал 

1 Впервые опубликовано: Литературная культура России XVIII века. 
Вып. 8 / под ред. П. Е. Бухаркина, Е. М. Матвеева. СПб., 2019. С. 46–68.



234

особо заметным начиная с  монографии А. Л. Зорина, посвящен-
ной взаимодействию литературы и  государственной власти (Зо-
рин 2001), в литературном творчестве той эпохи вообще начинают 
видеть прежде всего политическую деятельность: «литература как 
политика»  — подзаголовок книги В. Проскуриной (Проскурина 
2017) — в известной степени отражает общее положение дел. Это 
в полной мере относится и к жанру трагедии, находя себе опору 
в указанных выше работах иного времени и другой направленно-
сти; из недавних сочинений здесь следует назвать труд К. Оспова-
та о трагедийном творчестве А. П. Сумарокова (Ospovat 2016).

Повторюсь, только что сказанное — locus communes домини-
рующих представлений о литературной жизни XVIII века, в част-
ности о русской трагедии, не зависящее от исследовательских под-
ходов и  идеологических ориентиров солидарных с  ним ученых; 
сейчас данное locus communes оказывается весьма привлекатель-
ным, в том числе и для исследователей крайне далеких, например, 
от Д. Д. Благого или В. А. Бочкарева, имею в  виду, в  частности, 
К. Осповата. У  последнего представление о  преимущественно 
политической направленности русских трагедий совершенно ли-
шено плоской зависимости от современной исследователю госу-
дарственной идеологии; оно опирается на авторитетную и сугубо 
историософскую концепцию В. Беньямина (Беньямин 2002)2. Но, 
тем не менее, переклички между приведенными выше суждения-
ми сохраняются в полной мере.

Оспаривать данную концепцию малопродуктивно, а  в случае 
с работами типа статьи Л. В. Пумпянского либо книги К. Осповата 
(ибо они порождены приверженностью к  определенной системе 
взглядов, а  не конъюнктурными соображениями), вряд ли воз-
можно. Однако у филолога, а не историка идей или политических 
движений, даже в случае его полной солидарности с обозначенным

2 Стоит обратить внимание на неотмеченные (насколько мне извест-
но) переклички между основными положениями данной книги и пафо-
сом статьи Л. В. Пумпянского (1923 г.) «Об оде А. Пушкина “Памятник”» 
(Пумпянский 2000: 197–209). См., например, у Пумпянского: «Тема о ве-
личии поэзии только в великом государстве и может быть поставлена» 
(Пумпянский 2000: 201).



235

выше подходом (относительно себя все же так не скажу), не мо-
жет не возникнуть принципиального вопроса: а как политическое 
(или же идеологическое) содержание литературного произведе-
ния соотносится с художественной структурой текста? В свое вре-
мя Л. В. Пумпянский обмолвился — «политическое и поэтическое 
сходятся» (Пумпянский 2000: 198); как раз классическую литера-
туру он и  подразумевал; русская трагедия XVIII столетия, с  не-
которыми оговорками, к данному словесному пространству при-
надлежит. Но как «внутри» трагедии, в ее тексте осуществляется 
подобное схождение? И означает ли оно отсутствие прямо эстети-
ческого начала, которое можно (и должно) рассматривать само по 
себе? Вопрос этот неизбежно связан с другим: было ли политико-
идеологическое содержание главной интенцией автора или же оно 
создается преимущественно взаимодействием между автором, его 
произведением и современными им читателями. Другими слова-
ми — видел ли автор в собственном произведении политическую 
акцию или же он создавал художественный текст, не чуждый зло-
бодневности и  потому способный приобрести в  процессе своей 
рецепции актуальный идеологический смысл, но все же пресле-
дующий в первую голову эстетические цели. И только через них 
решающий политические (государственные) свои задачи.

Казалось бы, необходимость ответа на данные вопросы более 
чем очевидна, но стоит заметить, что в последние годы (впрочем, 
не только в последние) они скорее обходятся, нежели изучаются. 
Вместе с тем в случае серьезного обращения к ним мы сталкива-
емся со сложной, даже амбивалентной картиной, выразительным 
примером чему может послужить та, что создана в прекрасной мо-
нографии А. Вачевой о мемуарах Екатерины II (Вачева 2015). Как 
раз к  вопросам подобного рода я  и  хочу обратиться  — на мате-
риале русской трагедии эпохи классицизма, — сосредоточившись 
при этом только лишь на одном компоненте ее структуры  — на 
антропонимах.

Антропонимы в широком смысле, т. е. имена героев (как дей-
ствующих лиц, так и  внесценических персонажей), играют в  ху-
дожественном мире классицистической трагедии весьма замет-
ную роль. В  частности, они представляют несомненный интерес 
и  в  занимающем нас ныне аспекте; их анализ с  точки зрения 



236

своеобразия выполняемых ими референциальных функций, как 
представляется, дает значительный материал для осмысления по-
ставленных выше вопросов. Обращаясь к такому анализу, в пер-
вую очередь следует напомнить всем известный факт: фабулы 
абсолютного большинства новоевропейских (в том числе и  рус-
ских) трагедий — как барокко, так и классицизма — взяты либо 
из мифологии, либо из истории (Священной истории Ветхого За-
вета и истории, так сказать, светской). Русская трагедия предла-
гает тут едва ли не все возможные варианты; сюжетное действие 
пьес референтно: античной мифологии / истории («Деидамия» 
В. К. Тредиаковского, «Демофонт» М. В. Ломоносова, «Агриопа» 
В. И. Майкова, «Эдип в Афинах» и «Поликсена» В. А. Озерова), би-
блейской истории («Ирод и Мариамна» Г. Р. Державина), истории 
древнего и средневекового Востока («Артистона» А. П. Сумароко-
ва, «Подложный Смердий» А. А. Ржевского, «Фемист и  Иерони-
ма» В. И. Майкова, отчасти «Тамира и Селим» М. В. Ломоносова), 
истории средневековой Европы («Гамлет» А. П. Сумарокова, «Ве-
нецианская монахиня» М. М. Хераскова, «Фингал» В. А. Озерова). 
Отечественная история — от легендарных времен начала русской 
государственности до самого конца средневековья — представле-
на наиболее полно: «Хорев», «Синав и Трувор», «Семира», «Дими-
трий Самозванец» А. П. Сумарокова, «Освобожденная Москва» 
М. М. Хераскова, «Владимир и  Ярополк» и  «Вадим Новгород-
ский» Я. Б. Княжнина, «Сорена и Замир» Н. П. Николева, «Рюрик» 
и  «Ермак, покоритель Сибири» П. А. Плавильщикова, «Евпрак-
сия» и «Темный» Г. Р. Державина, «Ярополк и Олег» и «Димитрий 
Самозванец» В. А. Озерова — называю лишь некоторые пьесы са-
мых именитых драматургов, совершенно не стремясь даже к  от-
носительной полноте; к  названным сочинениям, с  некоторыми 
оговорками, можно добавить «Тамиру и  Селима» М. В. Ломоно-
сова (для которой московская историческая реальность XIV века, 
вероятно, важнее азиатской составляющей), княжнинского «Рос-
слава» или драматические сочинения императрицы Екатерины II: 
«Из жизни Рюрика», «Начальное управление Олега»; августейшая 
сочинительница, скорее всего, видела их в контексте трагедийного 
дискурса, между прочим, они и исследователями рассматривались 



237

в  параллели с  трагедией3. В  процентном отношении националь-
ные темы явно доминируют в трагедиях XVIII — начала XIX века, 
что составляет их давно признанную особенность, впрочем, при-
сущую европейским литературам XVIII столетия в целом — она, 
скорее, примета времени, нежели национальное свойство (как 
обычно полагали).

Подобный характер трагедийных фабул определяет очень зна-
чимую черту трагедий: их сюжетные коллизии спроецированы на 
внетекстовое пространство; трагические герои и  обуславливаю-
щие их поведение конфликтные ситуации не вымышлены автором 
и не замкнуты внутри произведения, но отсылают к другим тек-
стам, как правило, совсем иного порядка — мифам и историческим 
сочинениям, откуда и берутся исходные для трагедии положения. 
Многие конкретные мифологические и  исторические источники 
уже давно указаны комментаторами; Ломоносов при работе над 
«Тамирой и Селимом» черпал сведения из «Синопсиса», а также ис-
пользовал «Историю Российскую» В. Н. Татищева, известную ему 
по рукописи, а сочиняя «Демофонта», ориентировался на Овидия, 
причем с  большой долей достоверности можно назвать издание 
«Героид», которым Ломоносов пользовался4. А. А. Ржевский взял 
событийную основу «Подложного Смердия» из 3 книги «Истории» 
Геродота, известной ему, скорее всего, в  переводе А. А. Нартова 
(Трагедия 1991: 700). А авторы, разрабатывавшие сюжет о Вади-
ме, привлекший такое внимание в  конце столетия (Я. Б. Княж-
нин, императрица Екатерина II, П. А. Плавильщиков), ориенти-
ровались прежде всего на В. Н. Татищева. И примеры такого рода 
можно продолжить. Но и  без этого очевидно, что мир трагедии 
все время апеллирует к информации, существующей помимо него, 
в пространстве культуры, причем апеллирует вполне сознательно, 
на что указывает обращение создателей трагедий к  источникам, 
как правило, известным интеллектуалам той эпохи. Впрочем, не 
только трагические поэты обладали необходимыми знаниями, 
и  реципиенты трагедий, во всяком случае, некоторая их часть

3 См., например: (Стенник 1981: 95–110).
4 См.: (Ломоносов 2011: 8, 890, 907). В данных комментариях приведе-

ны и некоторые другие возможные источники «Демофонта».



238

(количественно незначительная, но наиболее авторитетная и опре-
деляющая репутацию пьес), имели достаточно четкие пресуппо-
зиции относительно трагедийных фабул, и, соответственно, появ-
ляющихся в тексте антропонимов. Следствием этого оказывалось 
напряжение референциальных отношений между именами героев 
(а они составляют абсолютное большинство антропонимов) в пье-
се и теми же антропонимами вне текста — в других сочинениях 
или мифах, т. е. в  культуре вообще. Анализируя встающие здесь 
проблемы, т. е. рассматривая имена героев в тексте трагедий с точ-
ки зрения их соотношения с теми представлениями о них, которые 
сложились в культуре, можно выделить две тенденции — не про-
сто существенно различные, но во многом противоположные.

2

Первая из этих тенденций состоит в  том, что, функциони-
руя в  трагедийном мире, имена, заимствованные из мифологии 
и истории, став номинациями трагедийных героев, в очень боль-
шой степени освобождаются от своих референциальных связей 
и  теряют собственную историческую конкретность. Достигает-
ся это разными способами, в том числе присущими любому тек-
сту, претендующему на вымысел; имею в виду, в первую очередь, 
включение в состав действующих лиц фикциональных героев, т. е. 
героев, не отмеченных в тех источниках, которые воспринимают-
ся автором / реципиентом как отражение реальной истории и на 
которые автор в той либо другой степени опирается. В отношении 
этих персонажей реципиенты не имеют сколько-нибудь ясных 
пресуппозиций, и вместе с тем именно с ними связана любовная 
интрига пьесы, т. е. ее центральный нерв. Примеров здесь много, 
такие случаи обнаруживаются в  большинстве трагедий. В  част-
ности князь Галицкий в «Димитрии Самозванце» А. П. Сумароко-
ва и его возлюбленная Ксения (хотя в случае с последней нельзя 
исключить непрямую отсылку к Ксении Годуновой5, в частности, 
сумароковская героиня, как и  ее историческая тезка, оказывает-
ся предметом любовных устремлений Димитрия). Причем весьма

5 Похожую догадку высказала Марсия Моррис в  книге о  Димитрии 
Самозванце в русской литературе (Morris 2018: 27).



239

существенно то, что в трагедии действующие лица подобного рода 
неразрывно связаны с, так сказать, «историческими» персонажа-
ми, т. е. персонажами, имена которых известны из исторических 
источников. Связь эта не ограничивается любовными коллизия-
ми, она не менее существенна и  для коллизий государственных. 
Тот же князь Галицкий не просто возлюбленный Ксении, он  — 
деятельный участник заговора против Димитрия, наряду с Шуй-
ским, один из руководителей готовящегося переворота; между 
ним и реально существовавшим Шуйским нет здесь отличий, они 
полностью эквивалентны. Тем самым грань между историческим 
и фикциональным становится едва ощутимой; она все время пере-
секается в «возможном» мире, творимом текстом; «драматические 
персонажи “Димитрия Самозванца” представляют собою смеше-
ние фактов и вымысла» (Morris 2018: 27).

Нечто похожее обнаруживается и  во многих произведениях 
иных эпох (например, XIX–XX веков) и других жанров (в частно-
сти, в историческом романе). Но в трагедии данная общая черта 
текста на историческую тему не просто усиливается, но и несколь-
ко модифицируется; для трагедии характерно постоянное соеди-
нение исторических и  псевдоисторических персонажей, между 
которыми не делается различий и  которые ставятся в  один ряд. 
Таковы в «Тамире и Селиме» М. В. Ломоносова реальный Мамай 
и  фикциональный Мумет; оба они обозначены в  перечне дей-
ствующих лиц одинаковым образом: Мамай — «царь Татарский», 
Мумет — «царь Крымский». В «Хореве» А. П. Сумарокова (как из-
вестно, первой, а потому особо прецедентной русской трагедии) 
к первым относится Завлох, названный «бывшим князем Киева-
града» и соположенный мифическим Кию и Хореву, а в сумароков-
ской же «Семире» — Ростислав, «сын Олегов», наряду с самим Оле-
гом и Оскольдом. В «Евпраксии» Г. Р. Державина, наряду с Юрием 
Рязанским, его сыном Федором, Всеволодом Пронским, Давидом 
Гороховским и Олегом Муромским (имена которых, правда с не-
которыми разночтениями, касающимися княжеских титулов, 
упоминаются в  «Повести о  разорении Рязани Батыем»6) указан

6 Ср.: «И услыша великий князь Юрьи Ингоревич Резанский, что 
нѣсть ему помощи от великаго князя Георьгия Всеволодовича Владимерь-



240

неотмеченный в  источниках князь Лев Коломенский (в «Пове-
сти…» и в ряде других, хронологически более близких Державину 
исторических сочинениях упоминается Глеб Коломенский, отсут-
ствующий в державинской трагедии). 

Тут, впрочем, необходим определенный комментарий: многие 
исторические антропонимы, используемые русскими трагически-
ми поэтами, встречаются в весьма ограниченном числе произведе-
ний и другими источниками не подтверждаются. Между прочим, 
это относится и к рязанским князьям, ставшим действующими ли-
цами «Евпраксии»: многие из них указаны лишь в «Повести о ра-
зорении Рязани Батыем», в летописях они (Давид Ингоревич, Глеб 
Ингоревич, Феодор и его жена Евпраксия) не встречаются (Лихачев 
1981: 555–556). И историки XVIII столетия называли участников 
данного исторического события несколько по-разному. В. Н. Тати-
щев указывает имена Юрия Ингоревича, Олега, «брата его» (чуть 
позже определяемого как Олег Муромский), Юрия Муромского, 
князей Муромских и Пронских без упоминания их личных имен 
(Татищев 1995: 231–233). У  М. М. Щербатова появляются князь 
Георгий и  Олег Ингваричи (в другом месте он обозначает князя 
Георгия как Ингваревича), князья Муромские и Пронские, Роман 
Ингваревич (Щербатов 1771: 561–565). Н. М. Карамзин упомина-
ет Юрия, «брата Ингворова», Олега и Романа Ингворовичей, вла-
детелей Пронских и Рязанских. А чуть ниже — князей Пронских, 
Коломенских, Муромских, Феодора и Евпраксию, Ингоря. Между 
прочим, он достаточно подробно описал трагическую историю 
Евпраксии и Феодора — в отличие от Татищева и Щербатова, ко-
торые данный столь художественно выразительный сюжет даже 
не упоминали (Карамзин 1991: 507–509). В комментариях же к со-
ответствующему фрагменту третьего тома своей «Истории…» Ка-
рамзин отмечает, что «в других новейших летописях назван здесь 
Давид Ингоревич Муромский, Глеб Ингоревич Коломенский, Все-
волод Пронский…» (Карамзин 1991: 637). В связи с этим крайне 

скаго, и вскоре посла по братью свою: по князя Давыда Ингоревича Му-
ромского, и по князя Глѣба Ингоревича Коломенского, и по князя Олга 
Краснаго, и  по Всеволода Проньского, и по прочии князи» (Памятники 
1981: 184).



241

затруднительно говорить о исторически релевантных и, напротив, 
нерелевантных героях трагедии. Но все же есть некоторое различие 
между антропонимами, возникающими исключительно в художе-
ственном тексте (как Лев Коломенский в «Евпраксии») и именами, 
засвидетельствованными другими, прежде всего, современными 
описываемым событиям произведениями или же историческими 
сочинениями. Имена последнего типа являются достоянием куль-
турного сознания в целом, и реципиенты трагедии могут обладать 
о них определенными предварительными знаниями. И не просто 
могут, а едва ли не в большинстве случаев обладают, воспринимая 
носителей этих имен как реально существовавших. Первые же су-
ществуют исключительно в пространстве текста. Однако как раз 
для этого текстового пространства, для того мира, что созидается 
внутри трагедии, подобное различие несущественно. 

Такая особенность трагедии обусловлена пониманием ми-
месиса, его целей и  направленности, которое было ей присуще. 
Исторические или мифологические герои необходимы трагедии 
не для того, чтобы передать историческую специфику изобража-
емой в ней эпохи; подобной задачи «правильная» классическая но-
воевропейская трагедия (т. е. трагедия XVI — начала XVIII века) 
просто перед собой не ставила. Она стремилась к другому — к за-
печатлению в  «высоком», а  потому авторитетном, слове (слове 
поэ тическом) уровня абсолютных реальностей и  отношений, 
уровня, отражающего разумные и  потому вечные начала миро-
здания. Этот — центральный — регистр бытия в обычной жизни 
часто бывает искажен; конечная задача искусства, прежде всего 
в  его высших явлениях (а трагедия как раз к  таким высшим яв-
лениям искусства и  принадлежала), заключается в  том, чтобы 
стереть случайные искажения, обнаружив непреходящие элемен-
ты универсума. Поэтому трагедийный мимесис понимался как 
очищение природы от хаотических случайностей, как обнажение 
средствами искусства ее субстанциональных, исторически неиз-
меняемых основ. В пространстве действующих лиц, т. е. в аспекте 
изображения человеческого характера, эти основы с наибольшей 
яркостью проступали в мифологических или знаменитых истори-
ческих личностях — «героях и царях», как определил их О. Ман-
дельштам. Причем имя героя было важно не референтной связью 



242

с исторической либо мифологической сферами, а совсем другим —
указанием на необычность, приподнятость над обыкновенным, 
т. е. на очищенность от любой конкретики, что усиливалось ото-
двинутостью подобного героя в  отдаленное прошлое, лучше 
всего  — в  мифологическое или легендарное. Герой трагедии не 
историческое лицо, но человек в  своей обнаженной экзистенци-
альности.

Это проявляется не в одном размывании границы между исто-
рическим и фикциональным, о чем только что шла речь. По су щест-
ву, тем же целям представления трагического героя как экзистен-
циального человека служит смешение социально-иерархических 
номинаций, относящихся к  разным культурам, но прилагаемых 
к одному и тому же действующему лицу; наиболее частотным при-
мером здесь оказывается чередование метонимических синонимов 
«царевна» / «княжна», замещающих имя конкретной героини. Так, 
в  «Артистоне» А. П. Сумарокова главная героиня попеременно 
обозначается как «царевна» (что соответствует культурным кон-
венциям относительно изображаемой в пьесе эпохи) 11 раз и как 
«княжна» — 21 раз. Показательно, что подобное чередование но-
минаций происходит в пределах одного и того же драматического 
фрагмента; «царевна» и  «княжна» непосредственно соседствуют 
друг с другом: например, в 6 явлении 3 действия: «царевна», «му-
драя царевна» и тут же — «княжна» (Сумароков 1990: 163–1647). То 
же находим в 5 действии, во 2 явлении: «княжна», «Царевна», «Дра-
жайшая княжна» (176) — и в явлении 7: «Княжна твоя», «княжне», 
«Позови царевну», «княжну сию» (185–186).

В результате действия этой тенденции референциальные отно-
шения антропонимов (т. е. имен действующих лиц) к исторической 
реальности (иначе — к тем пресуппозициям, которые предлагала 
по отношению к ним культура) крайне ослабевают. Обозначенные 
именами, не выдуманными трагическим поэтом, но уже присут-
ствующими в сознании автора / читателя как номинации реально 
существовавших исторических / мифологических лиц, эти герои 
почти теряют в трагедии связи с тем комплексом представлений, 

7 Далее в тексте статьи ссылки на издание (Сумароков 1990) приво-
дятся сокращенно: в скобках указывается номер страницы.



243

которые за их именами уже закрепились. Иными словами, они 
утрачивают четкую соотнесенность с реальными историческими 
лицами и  используются в  первую очередь в  качестве знаков вы-
сокого и притом предельно обобщенного смысла: изображаемые 
в трагедии персонажи выражают общие для человека любой эпохи 
и любой страны начала; они люди на всякое время.

3

Однако, наряду с только что охарактеризованной тенденцией, 
в русской трагедии — классической и классицистической одновре-
менно — действует и тенденция другая, с точки зрения мимесиса 
почти противоположная только что сказанному. Ее можно опреде-
лить как стремление восполнить референциальную пустоту траге-
дийного мира, о которой уже шла речь и, хотя бы в ограниченных 
пределах, но внести в  семантическое поле трагедии конкретные 
исторические смыслы. Тенденция эта обусловлена особенностя-
ми развития трагедийного жанра в  русской литературе: траге-
дия русского классицизма  — поздняя поросль новоевропейской 
трагедии классического типа. Классическая форма,8 а  главное  — 
классический дух, та возвышенная, разреженная в  собственной 
возвышенности и отвлеченности от всякого рода конкретики ат-
мосфера, наиболее приметная у поэтов-классицистов (П. Корнель, 
Ж. Расин), но и вообще присущая пьесам великих трагиков вто-
рой половины XVI–XVII столетий, на русской почве фактически 
сразу вступает в контакт с тенденциями совсем иными, отражаю-
щими идеологические, философские и художественные движения 
уже века XVIII и  несущими с  собой Просвещение, сентимента-
лизм, «слезную» комедию, роман. Причем в России не созревший 
и  вполне оформившийся художественный феномен наполняется 
новыми смыслами, обнаруживая в  себе способность к  органи-
ческому развитию  — трагедийный жанр в  русской словесности 
как раз и начинает в этих условиях только лишь формироваться. 

8 См. характеристику формальных особенностей классической траге-
дии в старых образцовых работах: (Кржевский 1960: 321–345; Гуковский 
1926: 67–80).



244

И даже не просто трагедийный жанр: трагедийное начало как осо-
бая форма словесного воплощения бытия, которая не замкнута 
в  границах определенного жанра, но способна манифестировать 
себя в текстах различной жанровой природы,9 до 1740-х годов сла-
бо проступало в русской литературе, а до середины XVII века (до 
«Повести о Горе-Злосчастии», «Повести о Тверском Отроче мона-
стыре», «Повести о Савве Грудцыне» или же «Жития» протопопа 
Аввакума) вряд ли было ощутимо вообще. 

Запоздалость — скорее недостаток, нежели достоинство, но она 
имеет и некоторые плюсы, точнее сказать, известная ненормаль-
ность позднего рождения (часто встречающаяся в русской культу-
ре) может открыть перед произведением искусства неожиданные 
перспективы; в известных пределах с русской трагедией это и про-
изошло: оставаясь, с  одной стороны, в  границах классического 
текста в самом строгом, классицистическом (т. е. принадлежащим 
к классицизму) его варианте, она, с другой стороны, наполняется 
новыми идеями, в том числе идеями историзма. Эта открытость 
трагедии историческим веяниям проявляется по-разному  — 
в  частности, историзм начинает определять драматический кон-
фликт пьесы.10 Ощутим он — пусть и в крайне ограниченных рам-
ках  — и  в  отношении антропонимов, в  которых, как только что 
отмечалось, начинает усиливаться историческая конкретность их 
референции. Это происходит благодаря применению (со стороны 
авторов, возможно, и даже скорее всего, неосознанному) разных 
стратегий; две из них являются наиболее влиятельными. 

Во-первых, это включение в текст пьесы антропонимов, не явля-
ющихся обозначениями действующих лиц, но прямо указыва ющих 
на исторические реалии изображаемой эпохи. Показательным

9 Опираюсь в данном случае на давние уже идеи Э. Штайгера. См. его 
характеристику трагедийного модуса драматического стиля и  взаимо-
действия стилей (литературных родов) между собой: (Steiger 1946: 155– 
208, 219–246).

10 Об этом я  писал в  статьях 1980-х годов, когда, благодаря интел-
лектуальной и  организационной инициативе Г. П. Макогоненко (См.: 
XVIII век 1981), активизировался интерес к проблемам историзма в рус-
ской литературе второй половины XVIII — самого начала XIX в.: (Бухар-
кин 1986: 97–106; Бухаркин 1988: 28–45).



245

в данном отношении является «Димитрий Самозванец» А. П. Су-
марокова: в  репликах его действующих лиц, причем различных, 
неоднократно упоминаются имена известных исторических дея-
телей начала XVII столетия. «То небо отдало, что отнял Годунов» 
(248),  — комментирует Пармен победу Димитрия в  1 явлении 
1 действия. «В законе Климент мя присягой обязал» (249), — со-
общает Пармену Димитрий в том же месте трагедии, имея в виду 
папу Климента VIII. Климент упоминается еще несколько раз — 
и  Парменом («Так Климент оныя не постигает сам» (250), под 
«оныя» подразумевается «Премудрость божия»), и  снова Дими-
трием («О Климент! Если я в небесном буду граде / Кому ж муче-
ние готовится во аде?» (252)); обе реплики относятся все к тому же 
1 явлению 1 действия. Вспоминается Климент и в других явлениях: 

Уже разносится молва на площади,
Что Климент обещал на небеси награду
Мятежникам, врагам отеческому граду
И что им все грехи прощает наперед — 
(258)

это слова Георгия, князя Галицкого, обращенные им в 1 явлении 
2 действия его возлюбленной, дочери князя Шуйского, на что Ксе-
ния отвечает:

Все силы пагубны — Димитрий, Климент, ад —
Из сердца моего тебя не истребят.
(259)

Кстати, и  имя Годунова также появляется снова  — «злонрав-
ным Годуновым» (254) называет его Шуйский в 4 явлении 1 дей-
ствия. Еще один важный исторический антропоним, относящийся 
к  внесценическим персонажам «Димитрия Самозванца»,  — имя 
московского патриарха Игнатия, в  трагедии предстающего как 
клеврет Димитрия и прислужник католической партии: 

Еще духовные духовну власть имеют
Еще Игнатию противостати смеют (269) — 



246

использует Георгий Галицкий, характеризуя положение в русской 
церкви в 3 явлении 3 действия. А во 2 явлении 4 действия о бегстве 
Игнатия из Москвы сообщает начальник стражи:

Игнатий-патриарх во ересях дрожал,
И се, лукавый муж из града убежал.
(278)

Подобного рода исторические внесценические персонажи 
свойственны не только «Димитрию Самозванцу», они возникают 
не у одного Сумарокова. То же обнаруживается, например, в «Та-
мире и Селиме» М. В. Ломоносова, где в абсолютном своем боль-
шинстве вымышленные герои упоминают имена вполне реаль-
ных исторических деятелей. Так, в монологе Мумета из 4 явления 
1 действия названы, кроме Мамая, являющегося непосредственно 
действующим лицом пьесы, также Ольг Резанский (Олег Рязан-
ский), Димитрий Московский, Олгерд (Ольгерд) Литовский:

Но Ольг, Резанский Князь, и Князь Олгерд Литовский
Свои к Мамаевым поставили полки,
И с малым воинством Димитрий, Князь Московский,
Противу стать дерзнул, оставшись близ реки.

(Ломоносов 1959: 302)

Нечто похожее обнаруживается и в трагедии М. М. Хераскова 
«Освобожденная Москва», и в «Димитрии Донском» В. А. Озеро-
ва, и в пьесах других авторов. 

Вторая стратегия, направленная на сближение трагедийного 
мира и реальной истории (т. е. тех представлений об исторических 
событиях, которые были свойственны современной автору эпохе) 
предполагает использование этнонимов / топонимов, вводящих 
в текст, посредством связанных с ними исторических ассоциаций, 
определенную историческую конкретность и, тем самым, выпол-
няющих отчасти связующую роль между миром трагедии и миром 
истории. В том же «Димитрии Самозванце» это такие топонимы 
как «Россия», «Англия», «Голландия», «пол-Германии», «Москва», 
«Новый свет», «Кремль», «Польша», «Кремлевы стены». Весьма 
существенно то, что в речах действующих лиц они наполняются, 



247

скорее, не географическим, но историческим содержанием, неда-
ром они нередко сопровождаются выразительными эпитетами: не 
просто Москва, но «Томящаясь Москва», Кремль  — «печальный 
Кремль». Тем более этот исторический оттенок проявляется в раз-
вернутых репликах: например, Пармен, размышляя о  папе Рим-
ском, упоминает европейские страны, освободившиеся от папской 
власти: 

Сложила Англия, Голландия то бремя,
И пол-Германии. Наступит скоро время,
Что и Европа вся откинет прежний страх
И с трона свержется прегордый сей монах,
Который толь себя от смертных отличает
И чернь которого, как бога, величает.
(249)

И такое упоминание исторически локализует действие пьесы, 
соотнося его с определенными событиями мировой истории. Или 
Георгий Галицкий вспоминает судьбы Америки, имея в виду буду-
щую экспансию католического духовенства в Москве:

Постраждет так Москва, как страждет Новый Свет.
Там кровью землю всю паписты обагрили,
Побили жителей, оставших разорили,
Средь их отечества стремясь невинных жечь,
В руке имея крест, в другой кровавый меч.
Что с ними делалось в незапной их судьбине,
От папы будет то тебе, Россия, ныне.
(258)

Вводимые для решения подобных задач топонимы вступают 
в  сложные метонимические отношения с  антропонимами, внося 
в  семантическое поле последних известную историческую опре-
деленность; особенно это очевидно в отношении папы Климента. 
Возникает возможность увидеть в героях поэтическое переосмыс-
ление реальных исторических лиц, а не пустые по своему истори-
ческому наполнению имена.



248

4

Отмеченные выше тенденции не просто разнонаправлены, 
они во многом противоположны по конечным своим результа-
там. Вместе с тем в тексте трагедии они нередко смыкаются; одни 
и те же примеры могут быть привлечены для демонстрации и той 
и другой. К подобным случаям относится, в частности, упомина-
ние имени папы Климента в уже рассмотренном диалоге Георгия 
Галицкого и Ксении в 1 явлении 2 действия трагедии Сумарокова 
«Димитрий Самозванец». Георгий называет это имя в весьма опре-
деленном историческом контексте, имея в  виду замыслы Папы 
Римского распространить с помощью Димитрия власть Ватикана 
на Москву:

Что Климент обещал на небеси награду
Мятежникам, врагам отеческому граду
И что им все грехи прощает наперед.
(258)

Между прочим, реальный папа Климент VIII (Ипполито Аль-
добрандини 1536–1605, Папа Римский с  1592 по 1605), фигура 
далеко не лишенная противоречий, действительно отчасти про-
являл склонность к экспансионистской политике, среди прочего, 
при нем была осуществлена Брестская уния (1596), был он свя-
зан и с Лжедмитрием.11 Так что слова Георгия вполне референтны 
исторической обстановке. Но собеседница Георгия, Ксения, тут же 
упоминая Климента, переводит его имя в совсем другую семанти-
ческую плоскость:

Все силы пагубны — Димитрий, Климент, ад —
Из сердца моего тебя не истребят.
(259)

Здесь уже Климент (так же как и Димитрий) важен не истори-
ческими деяниями, но принадлежностью к  пространству зла; на 

11 См. о нем: (Betten 1935: 420–426; Mols 1953: 1250–1298; об украин-
ской и русской политике Климента в последней статье сказано на с. 1274).



249

это отчетливо указывает синонимический ряд: Димитрий, Кли-
мент, ад. В одном и том же месте трагедии его имя наполнено исто-
рическими ассоциациями и, одновременно, является указанием 
на предельно присущий ему крайне отвлеченный смысл, в данном 
случае — предельно негативный. 

Такое соединение противоречащих друг другу принципов ис-
пользования исторических антропонимов делает героев как бы дво-
ящимися, в чем-то неравными самим себе. А это придает трагедии 
смысловую неоднозначность, ее семантическое поле приобретает 
глубину и обнаруживает внутреннюю динамику — пусть и в огра-
ниченных пределах. Текст становится художественным, поэтиче-
ским; немного перефразируя характеристику поэтической идеи, 
предложенную в  свое время Д. Е. Максимовым, можно сказать, 
«что он в своей основе, или хотя бы в своем смысловом ассоциа-
тивном ореоле … многозначен, полисемантичен, пропущен через 
всю полноту человеческого сознания, включающего мир человече-
ских идеалов, то есть несет в себе ценностное содержание» (Мак-
симов 1981: 342).

Художественность подобного рода и  наделяет его различ-
ными возможными смыслами, которые, являясь актуализацией 
его полисемантизма, не отменяют один другого, но выполняют 
взаимодополняющие функции. Это в  полной мере отражается 
в проника ющих в трагедию исторических антропонимах, точнее — 
определяет их роль в  формировании смыслового поля текста, 
в частности в наделении его политико-идеологическим содержа-
нием, которое возможно трактовать в  узко определенном зло-
бодневном смысле. Но эта трактовка прямо и  непосредственно 
вытекает из именно художественной, а не политической фактуры 
произведения.

Вытекает, однако, разными способами. В случае с первой из от-
меченных тенденций использования исторических антропонимов 
способ этот имеет отчасти аллегорический характер. В связи с от-
меченными выше особенностями трагедийного мимесиса, опре-
деляющими ослабление исторической конкретности действующих 
лиц (а это, напомню, и есть первая тенденция функционирования 



250

исторических имен в  трагедии), художественный мир трагедии 
является предельным отвлечением от всего конкретного, ему  — 
воспользуемся старой, но не устаревшей формулировкой Э. Ауэр-
баха — свойственна «крайняя степень <…> отрыва трагического 
от реальной, обыденной жизни» (Ауэрбах 1976: 389). Будучи иде-
альным (в том значении, какое понятию идеального придавала 
платоническая традиция), этот возможный (а не реально суще-
ствующий в  земном пространстве) мир передавал собственную 
идеальность населявшим его людям, т. е. героям трагедии; такая 
идеальность определяла и имена данных героев в их исторической 
референциальности. Они утрачивали привязку к  определенной 
эпохе и стране, их референция заключалась в ином: в декларации 
собственной идеальности, которая приподнимала их над време-
нем и делала абстрактными, вечными фигурами.

Это, как ни парадоксально, и делало их злободневными, прида-
вало их образам (а следовательно — и трагедии в целом) политиче-
скую актуальность. В определяющую процесс текстопорождения 
интенцию эта задача не входила (или же была периферийной) — 
имею в  виду интенцию не автора, но текста (что, как известно, 
совершенно различные вещи). Но в  процессе художественной 
коммуникации реципиенты пьесы — читатели либо зрители — на-
чинали видеть в ней чуть ли не прямое отражение современных 
им политических проблем. Видели не потому, что трагедия была 
формой политической деятельности, политическим поступком, 
но благодаря особой ее художественности: вследствие специфики 
присущего ей мимесиса она была, так сказать, исторически пустой 
и  ее содержание, относящееся к  макроисторическому уровню, 
могло быть по принципу аллегории отнесено к любой, в том числе 
и современной, эпохе. Причем отнесено применительно к разным 
плоскостям бытия: и к духовной, и к психологической, и (но лишь 
в числе других и вовсе не всегда в первую очередь) к полити ческой.

Совсем иначе порождала политический смысл трагедии вторая 
из отмеченных выше тенденций, суть которой состояла в усиле-
нии исторической определенности трагических героев; тенденция 
эта в  главном была близка тем формам актуализации политиче-
ского звучания текста, что были присущи торжественной оде. 



251

Основывалась данная тенденция на принципе аналогии; ее суть 
заключалась в  том, что исторические персонажи трагедии (как 
действующие лица, так и  персонажи внесценические) начинали 
своими историческими поступками, отнесенными в  отдаленные 
эпохи, отчасти напоминать современных автору / реципиентам 
деятелей и  их поведение; тем самым возникала аналогия между 
историческим прошлым и политическим настоящим. А это в свою 
очередь наделяло текст злободневным политическим смыслом; 
именно его имел в виду Н. М. Карамзин в первых же строках пре-
дисловия к первому тому «Истории государства Российского», на-
зывая историю «священной книгой народов» и поясняя, что она 
«завет предков к потомству; дополнение, изъяснение настоящего 
и  пример будущего» (Карамзин 1989: 13). Нечто похожее несли 
с собой и актуализированные в своей исторической конкретности 
антропонимы трагедии; они опытом прошлого учили лучше по-
нимать политические движения настоящего. Но данный полити-
ческий смысл вырастал из художественной материи текста — так 
же как и  в  случае с  первой из рассмотренных нами тенденций. 
В обоих случаях трагедия оставалась литературой, среди прочего 
могущей приобретать политическое звучание, но не становилась 
собственно политическим действом. Ее можно было использовать 
в политических целях, ее так и использовали, и понимали. Но до-
стигалось ее политическое звучание поэтическими средствами, 
поэтому в пространстве русской культуры она — прежде всего по-
эзия, а уж потом — политика.

Литература

1. XVIII век 1981–XVIII век. Сб. 13: Проблемы историзма в русской ли-
тературе. Конец XVIII — начало ХIХ в. / отв. редакторы Г. П. Макого-
ненко, А. М. Панченко. Л., 1981.

2. Ауэрбах 1976  — Ауэрбах Э. Мимесис: Изображение действительно-
сти в  западноевропейской литературе. М., 1976 (первое издание на 
языке оригинала: Auerbach E. Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der 
abendländischen Literatur. Bern, 1946).

3. Беньямин 2002  — Беньямин В. Происхождение немецкой барочной 
драмы. М., 2002 (первое издание на языке оригинала: Benjamin W. Ur-
sprung des deutschen Trauerspiels. Berlin, 1928).



252

4. Берков 1957  — Берков П. Н. Жизненный и  литературный путь 
А. П. Сумарокова // Сумароков А. П. Избранные произведения. Л., 
1957. С. 5–46.

5. Благой 1945 — Благой Д. Д. История русской литературы XVIII века. 
М., 1945.

6. Бочкарев 1959  — Бочкарев В. А. Русская историческая драматургия 
начала XIX века (1800–1815). Куйбышев, 1959

7. Бочкарев 1988  — Бочкарев В. А. Русская историческая драматургия 
XVII–XVIII вв. М., 1988.

8. Бухаркин 1986  — Бухаркин П. Е. Человек и  время в  трагедии 
Я. Б. Княжнина «Вадим Новгородский» // Язык, литература, обще-
ство: Проблемы развития. Л., 1986. С. 97–106.

9. Бухаркин 1988  — Бухаркин П. Е. Трагедия В. А. Озерова «Дмитрий 
Донской» // Анализ драматического текста. Л., 1988. С. 28–45.

10. Вачева 2015 — Вачева А. Потомству Екатерина II: Идеи и нарратив-
ные стратегии в автобиографии императрицы. София, 2015.

11. Гуковский 1926  — Гуковский Г. А. О сумароковской трагедии // По-
этика. Вып. I. Л., 1926. С. 67–80.

12. Гуковский 1939 — Гуковский Г. А. Русская литература XVIII века. М., 
1939.

13. Зорин 2001 — Зорин А. Л. Кормя двуглавого орла: Литература и госу-
дарственная идеология в России в последней трети XVIII — первой 
трети XIX века. М., 2001. 

14. Карамзин 1989 — Карамзин Н. М. История государства Российского. 
Т. I. М., 1989.

15. Карамзин 1991 — Карамзин Н. М. История государства Российского. 
Т. II–III. М., 1991.

16. Кржевский 1960 — Кржевский Б. А. Театр Корнеля и Расина // Кржев-
ский Б. А. Статьи о  зарубежной литературе. М.; Л. 1960. С. 321–345 
(статья датируется 1923 г.)

17. Лихачев 1981 — Лихачев Д. С. Комментарии к «Повести о разорении 
Рязани Батыем» // Памятники литературы Древней Руси. XIII век. 
С. 555–556.

18. Ломоносов 1959  — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: 
в 11 т. Т. 8. М.; Л., 1959.

19. Ломоносов 2011  — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: 
в 10 т. 2-е изд., испр. и доп. Т. 8. М.; СПб., 2011. 

20. Максимов 1981 — Максимов Д. Е. Поэзия и проза Ал. Блока. Л., 1981.
21. Медведева 1960  — Медведева И. Н. Владислав Озеров // Озеров 

В. А. Трагедии. Стихотворения. Л., 1960. С. 5–72.



253

22. Памятники 1981 — Памятники литературы Древней Руси. XIII век. 
М., 1981.

23. Проскурина 2017 — Проскурина В. Империя пера Екатерины II: Лите-
ратура как политика. М., 2017.

24. Пумпянский 2000 — Пумпянский Л. В. Об оде А. Пушкина «Памят-
ник» // Пумпянский Л. В. Классическая традиция: Собрание трудов 
по истории русской литературы. М., 2000. С. 197–209.

25. Стенник 1981 — Стенник Ю. В. Жанр трагедии в русской литературе: 
Эпоха классицизма. Л., 1981.

26. Сумароков 1990  — Сумароков А. П. Драматические сочинения. Л., 
1990. 

27. Татищев 1995 — Татищев В. Н. Собрание сочинений: в 8 т. Т. II–III: 
История Российская. Ч. 2. М., 1995 (Репринт с изд.: М.; Л., 1963–1964).

28. Трагедия 1991 — Русская литература. XVIII век. Трагедия. М., 1991.
29. Щербатов 1771 — Щербатов М. М. История Российская от древней-

ших времен. Т. II: От начала царствования Изяслава Ярославича до 
покорения России Татарами. СПб., 1771.

30. Betten 1935 — Betten Fr. S. Th e Pontifi cate of Pope Clement VIII // Th e 
Catholic Historical Review. Vol. 20. № 4 (Jan., 1935). P. 420–426.

31. Mols 1953 — Mols R. Clement VIII // Dictionnaire d’histoire et de géogra-
phie ecclésiastiques. T. XII (Catulinus — Clinchamp). Paris, 1953. P. 1250–
1298.

32. Morris 2018 — Morris M. A. Writing the Time of Troubles: False Dmitry in 
Russian Literature. Boston, 2018.

33. Ospovat 2016  — Ospovat K. Terror and Pity: Aleksandr Sumarokov and 
the Th eater of Power in Elizabethan Russia. Boston, 2016.

34. Steiger 1946 — Steiger E. Grundbegriff e der Poetik. Zürich, 1946.



254

У. Екуч

ИМЯ ПОТЕМКИНА 
В ОДАХ В. ПЕТРОВА И Г. ДЕРЖАВИНА

Панегирическая поэзия на случай Раннего Нового времени 
имеет установку на похвалу реально существующих и высокопо-
ставленных лиц. Их имена, отчества и фамилии переносились из 
действительности в  художественные тексты также прямо как их 
титулы и предписанные формы обращения к ним. «Имя» в данном 
контексте обозначает не только наименование конкретного лица, 
но также репутацию, славу человека или рода — как показывают 
фразеологизмы «доброе имя», «человек с именем» и «приобрести 
имя». Именно на этих проблемах мы и сосредоточимся. 

Общественное положение воспеваемого лица решало вопрос 
о  жанре и  стиле текстов и  прибавляло им дополнительную цен-
ность. Если барочный панегирик XVII века основывал интерпре-
тацию имен прославляемых в нем лиц прежде всего на толкова-
нии этимологии фамилий и словесном обыгрывании генеалогии, 
на перечислении дел предков, панегирики XVIII века обращались 
к другим приемам. В случае Потемкина, князя Тавриды, ссылка на 
этимологию его фамилии представляла трудности, потому что она 
связывается с тьмой, потемками, темностью1 и вызывает ассоци-
ации, которые противоречат целям похвалы. Это, как известно, 
использовали политические противники Потемкина, которые на-
зывали его «князь тьмы». В панегирике такое само по себе едва ли 
возможно. Ссылка на генеалогию Потемкина была тоже не очень 

1 Унбегаун связывает антропоним Потемкин с  фамилиями, относя-
щимися к явлениям природы (Унбегаун 1995: 160). Научно-популярный 
словарь фамилий И. М. Ганжиной, напротив, соотносит наименование 
к  диалектальному прозвищу Потема, Потемка, которым охарактеризо-
вался «скрытный человек» (Ганжина 2001: 83 и сл.).



255

уместна, ибо род Потемкиных принадлежал к  среднему дворян-
ству западных провинций империи, и  никогда не отличался вы-
дающимися заслугами. Имя и  отчество редко использовались 
в панегириках на лиц, не бывших монархами; поэт обыкновенно 
обращался к воспеванию и обыгрыванию фамилий.

Григорий Александрович Потемкин был первым из своего рода, 
который добился высокого места в  империи и  вписал имя свое 
в книгу русской истории. Он получил первоначальное образова-
ние в Смоленской Духовной семинарии, учился потом в Москов-
ской Славяно-греко-латинской академии, а затем вступил в Петер-
бурге в Преображенский полк, принимал участие в выступлении 
Екатерины и Орловых против Петра III и боролся в первой русско-
турецкой войне против Оттоманов. Быстрое его возвышение на 
второе место в государстве было обусловлено не столько умом или 
военными успехами, сколько благосклонностью Екатерины II, на-
чало которой датируется 1774 годом. В 1775 году, Потемкин полу-
чил титул графа, а потом титул светлейшего князя; в январе 1776 
царица назначила его наместником новообретенных земель, назы-
ваемых Новороссия, на юге Империи, устроением и колонизацией 
которых он руководил следующие 15 лет. В 1783 году он добился 
присоединения Крыма к Российской империи. За это императри-
ца его наградила прибавлением слова «Таврический» к фамилии. 
Такая награда, т. е. дарование прозвища, основанного на мето-
нимической отсылке к  месту подвига, давалась очень немногим, 
Екатерина делала это лишь пять раз.2 В 1789 году Потемкин воз-
главлял российские войска во второй русской-турецкой войне. До 
его внезапной смерти в 1791 году он был самым могущественным 
человеком после Екатерины в Империи.

Рассматривая панегирики, надо иметь в  виду общественное 
положение не только адресата, но и  автора. Последний должен 
соблюдать нормы сообщения между людьми разных сословий 
и предписанные табелью о рангах формы обращения к высокопо-
ставленным лицам. Полный список титулов адресата требовался 

2 Сподвижники Екатерины II получали двойную фамилию как награ-
ду за выдающие военные заслуги, кроме Потемкина можно назвать Ва-
силия М. Долгорукого-Крымского, Алексея Орлова-Чесменского, Петра 
Румянцева-Задунайского, Александра Суворова-Рымникского (Унбегаун 
1995: 308).



256

только в  заглавии текста, который набирался отдельно; в  случае 
публикации в журнале или в собрании сочинений титулы сокра-
щались. Внутри панегирика поэты обращались к  воспеваемым 
в нем лицам обыкновенно по фамилии и на «ты» — поэзия отме-
няла до некоторой степени разницу ранга и положения, и разре-
шила такое обращение, хотя она не делала певца действительно 
равным с воспеваемым вельможей.

Ниже я  остановлюсь на использовании имени Потемкина 
в  одах двух поэтов, В. П. Петрова и  Г. Р. Державина. База иссле-
дования  — стихотворения Василия Петрова в  честь Потемкина, 
в том виде и объеме, в каком они вошли в трехтомное издание Со-
чинений Петрова 1811 г. Их общее число — девять, анализ семи из 
них лег в основу следующих комментариев. После краткого обзо-
ра стихотворений Петрова я обращусь к другому поэту: в центре 
внимания будут стоять три оды Державина в честъ Потемкина — 
«Решемысл», «Победителю» и «Водопад».

Стихотворения Петрова к  Потемкину датируются периодом 
с 1771 до 1791 года, т. е. первое произведение возникло в те годы, 
когда Потемкин еще не стал знаменитостью. Петров был лично 
знаком с Потемкиным с московских времен, когда Петров препо-
давал, а  Потемкин учился в  Московской Духовной академии; их 
отношения были дружеские. Жанр первого панегирика, обращен-
ного к Потемкину был обозначен как «письмо», в заглавии указано 
«Его превосходительству Григорию Александровичу Потемкину»;3 
обращение это соответствует предписанной табелью о  рангах 
форме обращения к лицам третьего класса гражданской службы. 
Стихо творение начинается апострофой, составленной из перифраз 
«Младый и храбрый вождь, друг общества и мой» (Петров 1811: III, 
46). Обращение «мой друг» встречается в тексте три раза; текст вы-
держан в личном тоне послания старшего друга, выражающего ра-
дость по поводу обретенной юным другом славы и поощряющего
его стремиться к дальнейшим подвигам. В «Письме» дважды встре-
чается прямое обращение к адресату — дважды с фамилией «По-
темкин» и дважды со словом «мой друг»; слово «друг» появляется 
и  в  повествовании певца о  его герое. Пет ров также обыгрывает 

3 Стихотворения Петрова цитируются по изданию (Петров 1811). 
В ссылках указываются автор, год, номер тома и страница.



257

этимологическое значение фамилии «Потемкин» и  советует ему 
выступить из темноты незначительности и бороться за свою славу, 
за известность фамилии:

Во тьме забвенья кто не хочет пресмыкаться,
Тот должен на беды, на страхи попускаться,
И славой заглушать толпы завистный крик. 

(Петров 1811: III, 49)

Дальше певец требует, чтобы Потемкин передал свет, воспри-
нятый им от Екатерины, низшим кругам, чтобы он действовал как 
отражающий лучи солнца месяц. 

Следующие оды написаны уже начиная с  1775 г., когда По-
темкин, будучи новым фаворитом царицы, получил титул графа 
и  князя. Разница по рангу между ним и  Петровым увеличилась. 
Оды отражают продвижение Потемкина на самый верх русского 
придворного общества и  используют метафорику света, связан-
ную с его новыми титулами. Теперь оды адресованы к «Его сия-
тельству» или имеют предписанное для «светлейших князей» об-
ращение «Его светлость».4 В  текстах од обращение по фамилии 

4 О рангах служебных и дворянских и предписанных к ним формах 
обращения см.: (Шепелев 1977: 107). Шепелев подчеркивает значение 
форм обращения в Российской империи XVIII в., которые он обозначает 
термином «общий титул», под которым он понимает «титулование» (Ше-
пелев 1977: 15). Далее он пишет, что «под чином мы будем иметь в виду 
имевшее почетный характер обозначение положения лица, которому 
чин этот был присвоен, в строго соблюдаемой служебной иерархии, кон-
кретно говоря — по Табели о рангах, связанное с приобретением опреде-
ленных прав, в особенности права на замещение соответствующих чину 
должностей <…> От чинов следует отличать звания (генерал-адъютант, 
статс-секретарь и  т. п.). Звание являлось почетным наименованием, 
обычно связанным с предоставлением данному лицу особых прав и пре-
имуществ (в частности, прав на мундир и участие в придворных цере-
мониях). <…> Существовали также родовые титулы (иначе — титулы 
по происхождению, или по достоинству): дворянин, барин и т. д. Нако-
нец, необходимо иметь в виду предикатный титул — обычную и обще-
принятую формулу обращения и наименования (например, «господин»,



258

сохранено, но оно редко появляется как прямая апострофа. Опи-
сание свойств и  дел Потемкина связывается этимологически со 
светом и сиянием, включенными в форму обращения. В «Оде его 
сиятельству князю Григорию Александровичу Потемкину. 1775» 
Потемкин сравнивается, так же как в  первом «Письме», с  отра-
жением лучей солнца Екатерины, и  поэт требует, чтобы он про-
должил укреплять славу свою добродетелями и  великодушием, 
для возвышения репутации своего рода и фамилии: «Возвыси сам 
твой род, число блаженных множа» (Петров 1811: I, 118). В  оде 
1777  года Потемкин называется «Фебом севера» и  рефлектором 
небесного света на землю.5 В  оде 1778 г. певец видит людей, вы-
званных самым именем «Потемкин» на юг страны, в Крым, а по-
явление самого Потемкина освещает всю окрестность.6 

Фамилия «Потемкин» стала знаком сияющего света, светлости 
и его славы. В оде 1782 г. Потемкин сравнивается с маяком «Фа-
рос», который «виден он вдали».7 Наконец, написанная на смерть 
Потемкина ода обращается к  нему перифразами «муж дивный» 
и  «великий гражданин» и  говорит о  нем как атланте империи.8 
Певец разделяет свет и тьму теперь не по простору — топографи-
чески — на Потемкина и других, но по времени — между прошед-
шим и  современностью: «Куда девалися геройские красы?/ Увы! 
Померкли все» (Петров 1811: II, 102). Сияние света Потемкина 
погасло, но отблеск его сохранен в памяти певца, который видит 
еще его «зрак пресветлый». Конец оды повторяет трижды слово 

«сударь»). Но термин «титул» имел в  России и  еще один, более общий 
смысл, а именно представлял собою словесное обозначение должности, 
чина, звания и знатности происхождения (частный титул) или офици-
ально присвоенную носящим их лицам почетную форму обращения (об-
щий титул)» (Шепелев 1977: 17).

5 Его сиятельству князю Григорию Александровичу Потемкину. 1777 
(Петров 1811: I, 158–164).

6 Его светлости князю Григорию Александровичу Потемкину. 1778 
(Петров 1811: I, 170–183).

7 Его светлости князю Григорию Александровичу Потемкину. 1782 
(Петров 181: II, 16–24).

8 На кончину князя Григория Алекдандровича Потемкина Тавриче-
скаго 1791 года, Октября 5 дня (Петров 1811: II, 100–115).



259

«погас», дважды в позиции анафоры; смерть Потемкина погрузила 
всех и вся во мрак ночи. 

Петров поет хвалу Потемкину, игнорируя прямое значение 
его фамилии или приписывая его другим людям; вместе этого он 
употребляет метонимии и перифразы из словесного поля титулов 
и форм обращений, соответствующих определенному рангу. Мож-
но наблюдать в  текстах постепенное развитие метафорики света: 
в первой оде 1771 г. имя Потемкина соотносится еще с мраком не-
известности, но уже с 1775 г. оно упоминается как отражающее свет 
и сияние царицы и самого неба. Потом Потемкин описывается уже 
как светлый луч, сияющий сам по себе, и новый Феб. Метафорика 
света доминирует в его изображении до самой его смерти, которая 
представляется традиционным образом как угасание света.

В отличие от Петрова, Гаврила Державин не был личным дру-
гом Потемкина. После появления «Фелицы» княгиня Дашкова 
просила Державина написать оду Потемкину. Уже заглавие опуб-
ликованной в «Собеседнике» 1783 г. «Оды великому боярину и во-
еводе Решемыслу, писанной подражанием оде к Фелице 1783 года»9 
указывает на важность фелицианского контекста и заставляет чи-
тателей ожидать соединения панегирика и  сатиры. Именем «Ре-
шемысл» Державин пользовался уже в «Фелице». Он заимствовал 
это вымышленное имя из написанной Екатериной для внука Алек-
сандра «Сказки о царевиче Февее». В сказке Екатерины Решемысл 
выступает как мудрый советник и правая рука китайского царя. 
В позднейшем комментарии к оде Державин написал, что царица 
понимала под именем Решемысла Потемкина, который занимал 
рядом с ней то же место, что Решемысл у китайского царя; читате-
ли XVIII в., конечно, знали об этом. Как и в «Фелице», так и в «Ре-
шемысле» Державин употребляет псевдоним для восхваляемого 
им лица. Псевдоним покрывает реальное лицо; говорящее имя 
«Решемысл», составленное из глагола «решить» и  существитель-
ным «мысль», характеризует его носителя как мыслящего и реши-
тельного человека. Державин представляет Решемысла в качестве 
«великого вельможи смысла», который работает, как и  царица, 

9 Стихотворения Державина цитируются по изданию (Державин 
2002); стихотворение «Решемыслу» см. на с. 118–121.



260

на благо отечества и народа, и уверяет себя и своих читателей, что 
петь хвалу такому вельможе — почетная задача:

Сея царицы всепочтенной,
Великой, дивной, несравненной
Сотрудников достойно чтить;
Достойно честью и хвалами
Ее вельмож превозносить
И осыпать их вкруг цветами. 

(Державин 2002: 119)

Повторение слова «достойно» тут кажется не столько утверж-
дением этого взгляда на задачу, сколько прикрытием некоторого 
сомнения певца в  такой оценке. Похвала Потемкину в  этой оде 
обрамлена охватывающим первые семь строф и  вновь проявля-
ющимся в  двадцатой, последней строфе, размышлением, посвя-
щенном оправданию похвалы вельможе. Певец уверяет свою музу, 
что в отличие от изображенных в «Фелице» вельмож, Решемысл 
есть человек, достойный восхваления и просит ее о помощи при 
словесном выражении этого утверждения. В  последней строфе 
поэт обвиняет музу в  хитрости, потому что та начертила Реше-
мысла как образ идеального вельможи; это дает повод к сомнению 
в правдивости этого образа, в том, что созданный в оде образ пе-
редает правду о Потемкине.

В оде Решемысл охарактеризован как вельможа Екатерины, ко-
торый всегда, как и она, размышляет о благе монархини и народа 
и  трудится для этого. Описывая Решемысла, Державин мало ис-
пользует метафорику света; он связывает своего героя даже с те-
нью, которую он толкует в позитивном значении защиты от жары. 
Державин описывает его свойства и достоинства и сравнивает его 
с парящим орлом, который «все с высот далече видит» (Державин 
2002: 119). Он называет Решемысла перифразой «Друг честно-
сти и друг Минервы». Но прежде всего он перечисляет реальные 
способности и деяния Потемкина: Потемкин всегда готов встать 
«с лона неги <…>, среди своей забавы / Внимать, судить и пове-
левать / И молнией лететь в храм славы» (Державин 2002: 120) — 
т. е., он не свободен от приписанной вельможам в «Фелице» лени. 



261

Но, когда необходимо, он может быстро решать и действовать; он 
не нуждается в поддержке, потому что он «без подпор собою тверд». 
Он побеждает без битв — это намек на присоединение Крыма — 
и получает «сугубый плеск» за то, что он дарит пленникам свобо-
ду, а русским солдатам — теплые зимние одежды и крепкую обувь. 
При всей заслуженности похвалы Потемкину, ода не замалчивает 
вовсе его слабости, в ней называются и великие, и маленькие дела.

Ода на завоевание русскими войсками под началом главноко-
мандующего князя Потемкина турецкой крепости Очаков в июне 
1788 г. адресована «Победителю».10 Завоевание Очакова относи-
лось к важнейшим и самым выдающимся победам второй русско-
турецкой войны. Как было указано в подтитуле, ода опирается на 
90 псалом «Живый в помощи Вышнего». До предпоследней строки 
в ней победитель не называется по имени «Потемкин».11 В описа-
нии победителя певец употребляет местоимение «он» с  его кос-
венными падежами. Это «он» связывается с  метафорикой света: 
«он» окружен светом даже тогда, когда войска противников тес-
нятся вокруг него и бушуют сильные грозы; «он» назван солнцем, 
пред которым исчезает ночь. Первый намек на его идентичность 
дается в  четвертой строфе, которая сравнивает твердость его 
души с Таврическими горами и тем самым вызывает ассоциации 
с официальным титулом Потемкина с 1783 года, а именно «князь 
Потемкин-Таврический». «Он» охарактеризован как «зеркало бо-
жественного света», он тот, в котором Бог объявил свое величие. 
Наконец, предпоследние строки обнажают игру с  утаиваемым 
именем риторическим вопросом «Но кто ты, вождь, кем стены 
пали, / Кем твердь Очакова взята?» Последняя строка заканчивает 
игру идентифицированием восхваляемого: «Потемкин ты! С  то-
бой, знать, Бог велик» (Державин 2002: 68). 

10 Состоящая из 15 шестистрочных строф ода была напечатана впер-
вые в Сочинениях Державина 1798 года. Комментарий к оде объясняет, 
что она сразу после написания была анонимно отправлена Потемкину 
(Державин 2002: 555).

11 Это имя в тексте появляется лишь раз, в последней строке послед-
ней строфы. Даже в таком оформлении, последняя строфа оды была вы-
черкнута цензурой в 1798 году «по причине неблаговоления императора 
Павла к князю Потемкину» (Державин 2002: 555).



262

Последняя ода Державина на Потемкина «Водопад»  — слож-
ный текст, соединяющий в себе разные перспективы, множество 
мотивов и стилевых ориентаций. «Водопад» был истолкован по-
разному: начиная с утверждения, что он заключает в себе неогра-
ниченную хвалу Потемкину, до мнения, что тут, скорее, дается кри-
тическая оценка его личности (ср. Klein 2018: 292, сноска 4). В этой 
оде, написанной на смерть Потемкина, Державин тоже играет 
с умолчанием имен упоминаемых лиц. Это начинается уже с на-
звания, означающего вместо адресата и/или события водопад, т. е. 
явление природы, и вызывающего в читателе ожидание стихотво-
рения о природе. Вместе с певцом Державин вводит второе гово-
рящее лицо, размышляющее о  изображаемой картине северной 
оссианистической природы. Этот герой описывается как «некий 
вождь седой» в одежде воина, который отложил свое оружие, сел 
на пне у водопада и рассматривает его. Имя его не называется, но 
намеки на него появляются трижды в описании природы: в оборо-
те «заря румяная» (Державин 2002: 180), в сравнении пожеланной 
им славы с «румяной луч зари» (Державин 2002: 178) и в строке 
«В венце из молненных румянцев» (Державин 2002: 182). Строка 
эта одновременно и  скрывает и  называет фамилию описанного 
героя остраняющим употреблением родительного падежа мно-
жественного числа слова «румянец», которое по форме идентич-
но с  именем «Румянцев». В  позднейших комментариях к  тексту 
Державин дал полное наименование изображаемого человека; 
он  — Петр Александрович Румянцев, фельдмаршал Российской 
империи с великими заслугами, однако постепенно оттесненный 
от руководства военными действиями. Румянцев был в  первую 
очередь полководцем, в  отличие от Потемкина, который более 
блистал как политический вождь. В первой русской-турецкой вой-
не Румянцеву подчинялся Потемкин, который в следующие годы 
заменил его в  качестве главнокомандующего. Во второй русско-
турецкой войне Румянцев, против воли своей, был подчинен По-
темкину и ушел со службы. В оде Румянцев произносит обширный 
монолог о  пышном сиянии и  громком шуме падающих вниз во-
дяных масс, которые он толкует как образ славы могущественных, 
сильных «вождей». Засыпая, он видит во сне крылатую жену в чер-
ной одежде, с косой и трубой, аллегорию Фамы, славы и смерти 



263

в одном лице. Румянцев толкует ее как предвестницу смерти не-
которого вождя: «Знать, умер некий вождь» (Державин 2002: 179). 
Привидение дает повод к дальнейшим размышлениям Румянцева 
об истинной, сохраненной в памяти следующих поколений славе 
вельмож, которая доступна только тем, кто всегда работал беско-
рыстно на благо государства и народа. 

Потом повествование переходит к певцу и продолжается игра 
с умолчанием имени умершего: певец видит человека, который хо-
дит над холмами и смотрит в «черные воды», он видит тень с мрач-
ным взглядом и мрачными мыслями, которая спешит сквозь обла-
ка в небо, и, наконец, спрашивает себя, кто же тот человек, который 
умер. Вопрос о идентичности умершего не указывает прямо име-
ни, но перифразирует его: «Не ты ли, счастья, славы сын, / Велико-
лепный князь Тавриды?» (Державин 2002: 180 и сл.). Следующие 
четыре строфы повторяют вопрос «Не ты ли …» в каждой первой 
строке и  расширяют описание умершего перечислением его дел 
и заслуг, например: «Не ты ль наперсником близ трона / У север-
ной Минервы был; / Во храме муз друг Аполлона,/ На поле Марса 
вождем слыл;/ Решитель дум в войне и мире …?» (Державин 2002: 
180 и сл.). Эти четыре строфы связывают Потемкина, во-первых, 
с  планами распространения Российской империи до Стамбула, 
во-вторых, с активной обороной страны против хищных соседей, 
в-третьих, с устройством и колонизацией Новороссии и новых зе-
мель на Черном море и, в-четвертых, с победами в 2-й русско-ту-
рецкой войне у Очакова и Измаила, в которых он, по словам оды, 
оказался «твердой дерзостью такой / Быть дивом храбрости са-
мой» (Державин 2002: 181). Пятая строфа подтверждает тот ответ, 
который предполагался уже первым вопросом о «князе Тавриды»:

Се ты, отважнейший из смертных,
Парящий замыслами ум!
Не шел ты средь путей известных,
Но продолжил их сам — и шум
Оставил по себе в потомки;
Се ты, о чудный вождь Потемкин! 

(Державин 2002: 181)



264

Переход от света оказанных почестей, падение с  блеска «зла-
тозарного фаетона» до «смертного черного одра» (Державин 2002: 
182) описаны как будто падения с трона. С этим падением все быв-
шее великолепие угасает и жизнь оказывается «мечтанием пустым» 
(Державин 2002: 183). Барочный топос внезапного поворота от 
жизни в светлой высоте до черного мрака гроба смягчается отри-
цанием полного уничтожения блеска славы со стороны певца, ко-
торый полагает, что деяния таких героев «из мрака и веков блиста-
ют», что они долго живут в памяти потомков. Похвала завершается 
строкой: «Напишется Потемкин труд». Этим певец отождествляет 
Потемкина и труд, объявляет слово «труд» синонимом Потемкина. 
Отождествление это поражает, потому что мы привыкли ассоци-
ировать Потемкина более с роскошью и великолепием, чем с по-
стоянной работой. Но Потемкин действительно много и постоян-
но трудился во благо империи. Певец продолжает, что потомки 
будут записывать славные деяния Потемкина, что утреннее солнце 
будет наполнять надпись на его надгробном памятнике — «Здесь 
труп Потемкина лежит» — золотым блеском. Потом певец возвра-
щается к толкованию водопада как аллегории сильных могущест-
венных вельмож мира и подтверждает, как это говорил Румянцев, 
что только истинные заслуги определяют в народе память об умер-
шем. Он выражает надежду, что имя «Потемкин» будет в  памя-
ти потомков сохранять представление о  безупречной красоте  —
и тут же вызывает у читателей сомнения, будет ли это так. 

В оде «Водопад» Державин дает оценку Потемкина и его заслуг, 
что оказывается нелегким делом. При всем восхищении достиже-
ниями Потемкина как государственного деятеля, в  оде говорит-
ся и  о некоторой сомнительности такой оценки  — образ жизни 
Потемкина, соединяющий труд с  роскошью, расточительностью 
и  удовольствиями не соотносился с  представлениями Держави-
на об идеальном вельможе. Прием утаивания, а затем медленно-
го обнажения реального имени умершего, появляющегося в  оде 
сперва как «некий вождь», потом в  вопросе о  его идентичности 
с титулом «князь Тавриды» и, наконец, с фамилией, вписывает оду 
в  сентиментальное или скорее предромантическое направление, 
в котором таинственное, в частности сокрытие вещей и лиц, упо-
треблялось как средство фикции. Одновременно это указывает на 



265

начинающийся кризис панегирической поэзии на случай, служа-
щей политическим целям, которая больше и больше отвергается 
писателями в пользу новому пониманию поэзии как автономного 
искусства. 

Оды Державина на Потемкина дают представление о во многом 
новом понимании Державиным панегирика, которое отсутствует 
у старшего Василия Петрова, хотя он тоже уверяет читателя в ис-
кренности его поэзии. Оба поэта используют различные приемы: 
между тем как Петров прямо называет имя Потемкина и посто-
янно использует метафорику света, связанную с присваиваемыми 
ему титулами и  предписанными ими формами обращения, Дер-
жавин это редко употребляет в первых двух рассмотренных нами 
одах. Вместо того, он перечисляет ряд действительных, актуаль-
ных заслуг и  одновременно намекает на некоторую сомнитель-
ность безусловного панегирика. Петров в  написанной на смерть 
Потемкина оде прибегает к  этимологии и  семантическому полю 
фамилии и описывает смерть как угасание света и блеска. Держа-
вин, напротив, выдвигает теперь свет и блеск в центр образа водо-
пада и развивает его как аллегорию не только Потемкина, сколько 
вельмож в целом. Благодаря этому реальное лицо и реальное со-
бытие, на которых сосредотачивается поэзия на случай, отодви-
гаются на задний план. Достигается обобщение, распространя-
ющееся не только на одно лицо, но на поведение целой группы 
лиц, снабженной большой властью в  государстве. Изображая 
блеск и  сияние водопада не столько как блестящие, сколько как 
немного сомнительные и обоюдоострые черты — мощь падающих 
вниз вод может и  оживлять, и  разорять,  — Державин достигает 
более глубокого и разностороннего суждения о Потемкине. А кро-
ме того, возле певца он вводит в  текст второе лицо  — старого 
воина, который размышляет о  смерти вельможи, не зная точно, 
о ком он говорит, но угадывая имя умершего. Тем самым он вно-
сит в текст вторую, независимую перспективу, развивается диалог 
между воином и певцом. Имя воина не называется, хотя оно дает 
о себе знать в отдельных, повторяемых оборотах речи. Его изобра-
жение как старого, внушающего уважение воина, его узнаваемость 
как Румянцева, способствует значимости его речи и повышает его



266

авторитет.12 Державин соединяет хвалу и  скорбь о  Потемкине 
с  нравственно-моралистическими размышлениями об истинной 
славе и  великости, которые ставят под сомнение великолепие 
Потемкина как знака величия. Поворот к сентиментализму с его 
предпочтением интимности, искренности и  скромности дает 
о себе знать.

Литература

1. Ганжина 2001 — Ганжина И. М. Словарь современных русских фами-
лий. М., 2001.

2. Державин 1957 — Державин Г. Р. Стихотворения / вступ. статья, под-
готовка текста и общая редакция Д. Д. Благого, примечания В. А. За-
падова. Л., 1957 (Библиотека поэта. 2-е изд.).

3. Державин 2002  — Державин Г. Р. Сочинения / вступ. статья, со-
ставление, подготовка текста и примечания Г. Н. Ионина. СПб., 2002 
(Новая библиотека поэта).

4. Петров 1811  — [Петров В. П.] Сочинения В. Петрова. 2-е изд. 
Ч. 1–3. СПб., 1811.

5. Шепелев 1977  — Шепелев Л. Е. Отмененные историей. Чины, зва-
ния и титулы в Российской империи. Л., 1977.

6. Унбегаун 1995  — Унбегаун Б. О. Русские фамилии / перевод с  анг-
лийского; общая редакция и  послесловие Б. А. Успенского. 2-е изд., 
исправленное. М., 1995.

7. Klein 2018  — Klein J. „Der Wasserfall“. Deržavins Ode auf den Tod 
Potemkins // Zeitschrift  für Slavische Philologie. 2018. № 74. S. 291–317.

12 И. Клейн (Klein 2018: 294) интерпретирует Румянцева как олице-
творение идеального вельможи, который противопоставлен необразцо-
вому вельможе Потемкину.



267

М. В. Пономарева

ОТ ИСТОРИЧЕСКОЙ ЛИЧНОСТИ К ОБРАЗУ
(НА МАТЕРИАЛЕ АНТРОПОНИМОВ В ЛИРИКЕ
Г. Р. ДЕРЖАВИНА)

Набор антропонимов, встречающихся в лирике Г. Р. Держави-
на, демонстрирует обширный географический, временной и куль-
турный охват. Весь державинский комплекс антропонимов можно 
разделить на исторические, мифологические, библейские и лите-
ратурные имена.

Под историческими именами понимаются антропонимы, при-
надлежащие конкретным личностям без учета социальной иерар-
хии и значимости этих личностей в истории — от императоров, 
античных поэтов до родственников Державина. В данной группе 
выделяются антропонимы, носители которых принадлежат исто-
рии античной (например, Гомер, Цезарь), европейской (например, 
Н. Макиавелли, братья Ж.-М. и Ж.-Э. Монгольфье), русской (на-
пример, княгиня Ольга, А. В. Суворов, В. М. Бакунина) и восточ-
ной (например, Тимур).

Группа мифонимов включает в  себя имена античных (напр., 
Марс, Фемида, Эрот) и  славянских (напр., Лель, Лада) божеств. 
При этом имена славянских божеств встречаются только в  ана-
креонтических текстах Державина и в количественном отношении 
сильно уступают античным.

Группа библейских имен состоит из антропонимов Ветхо-
го и Нового Заветов (например, Голиаф, Иисус Навин). В группе 
литературных антропонимов (имен литературных персонажей) 
встречаются как античные, так и русские имена.

Исторические антропонимы  — это имена собственные в  их 
непосредственном употреблении, в  державинской поэзии они 



268

представляют собой самый многочисленный круг имен (59% от 
общего количества). 

В число русских антропонимов у Державина входят имена чле-
нов императорской семьи, дворян, семейного и дружеского окру-
жения поэта. Употребление имени собственного в  качестве обо-
значения императора традиционно используется в торжественной 
лирике на протяжении всего XVIII в. Так, например, как указывает 
Т. Е. Абрамзон, в торжественных одах М. В. Ломоносова собствен-
ное имя императрицы Елизаветы Петровны употреблено 69 раз, 
Екатерины II — 23 раза (Абрамзон 2004). В составе антропонимов 
членов императорской фамилии у  Державина встречаются име-
на Петра I, Екатерины II, Павла I и его супруги Марии Федоров-
ны, Александра I и его супруги Елизаветы, имена великих князей 
и княжон, например: 

Трепещет в скорби Петр Великий: 
Где Росс мой? — След и слух исчез. 
                   «На переход Альпийских гор» 
           (Державин 1864–1883: II, LVII, 2861)

Тебе, о мать Екатерина! 
Плетется там похвал пучина.
                «Ода Екатерине II» (III, III, 242)

Магмет, от ужаса бледнея,
Заносит из Европы ногу, —
И возрастает Константин!
           «На приобретение Крыма» (I, XXXVI, 185)

Для обозначения членов императорской семьи используются 
личные имена в полной форме, в тексте они могут быть выделены 

1 Далее в  тексте статьи ссылки на данное издание (Державин 1864–
1883) приводятся сокращенно: в скобках указываются том, номер стихот-
ворения и страница.



269

графически (курсивом)2. В количественном отношении среди рус-
ских исторических антропонимов у  Державина лидируют имена 
Екатерины II (25 раз) и Петра I (16 раз), что объясняется особым 
отношением Державина к  императрице и  временем активного 
развития державинской лирики в  годы царствования Екатери-
ны II в первом случае и важностью фигуры Петра I для культуры 
XVIII в., мифологизацией и идеализацией этой исторической лич-
ности во втором3.

Имена дворян очерчивают реальный и  потенциальный круг 
общения Державина. В этом случае, в отличие от использования 
личных имен членов императорской семьи, в качестве антропони-
ма Державин выбирает фамилию: Дашкова, Перфильев, Карамзин, 
Пожарский, Суворов, Шувалов, Храповицкий, Бибиков и т. д.: 

Се ты, о чудный вождь Потемкин! 
             «Водопад» (I, LXV, 476)

Подобно и тебе крушиться
Не должно, Дашкова, всегда…
               «На смерть графини Румянцевой» (I, XL, 216)

Львов, Хемницер в гробе скрыты,
За Днепром Капнист живет.
Вельяминов, лир любитель, <…> 
Согнут скорбями в дугу. 
               «Зима» (II, CXV, 528)

Помимо фамилий, в качестве антропонимов у Державина вы-
ступают и так называемые почетные прозвания полководцев, ко-
торые в лингвистическом отношении становятся субстантивиро-
ванными прилагательными:

2 Такое графическое выделение хорошо демонстрирует собрание со-
чинений, подготовленное самим Г. Р. Державиным к  печати (Державин 
1808). В издании Я. Грота (Державин 1864–1883) это выделение не сохра-
нено.

3 См., напр.: (Стенник 2006; Крыстева 1992).



270

Петь Румянцова сбирался,
Петь Суворова хотел,
Гром от лиры раздавался,
И со струн огонь летел:
Но завистливой судьбою
Задунайский кончил век, 
А Рымникский скрылся тмою, 
Как неславный человек. 
                «К лире» (II, XXIV, 136)

Данная традиция награждения почетным титулом, бытовав-
шая в Российской империи, отсылает к традиции древнеримской, 
по которой римский император или военачальник получали по-
четный титул после победы в битве. В частности этот титул мог 
указывать на географию сражения или войн (напр., Авл Постумий 
Альбин Регильский, в конце V в. до н. э. одержавший битву при Ре-
гильском озере, или Септимий Север, получивший титул Британ-
ский после своей Британской кампании в начале III в.). Впрочем, 
в Древней Руси подобное явление также существовало (ср. Алек-
сандр Невский, Дмитрий Донской).

Имена семейного и домашнего окружения Державина встреча-
ются в державинской анакреонтике и имеют вид уменьшительной 
и уменьшительно-ласкательной форм личных имен: Лиза, Палаша, 
Варюша и  т. д. Примерами могут послужить стихи, обращенные 
к родственнице второй жены Державина, Варваре Михайловне Ба-
куниной, жившей у Державиных в доме: 

Как, Варюша, ты прекрасна!
             «Варюше» (II, XLVII, 251); 

обращение к жене Державина — Дарье Алексеевне: 

Лишь будь всегда со мною 
Ты, Дашенька моя! 
          «Желание» (II, XV, 103); 

описание горничных Н. А. Львова: 



271

Пусть Даша статна, черноока
И круглолицая, своим
Взмахнув челом, там у потока,
А белокурая живым
Нам Лиза, как зефир, порханьем
Пропляшут вместе казачка…
               «Другу» (I, XСVI, 674).

Можно говорить о том, что формы имен, которые встречаются 
в группе русских исторических антропонимов, отражают — пусть 
отчасти — тяготение державинских текстов к определенным жан-
рам и  представление о  жанровой иерархичности. Личные имена 
членов императорской фамилии часто появляются в текстах Дер-
жавина, которые представляют собой традиционные жанры клас-
сицизма (торжественные оды, надписи) или имеют комплекс их 
отличительных черт (напр., «На Шведской мир», «Ода Екатерине 
II», «На приобретение Крыма», «Монумент Петра Великого», «На 
переход Альпийских гор», «На шествие императрицы в  Казань» 
и т. д.). С другой стороны, форма личного имени в определенной 
мере и формирует данные особенности в ряде державинских сти-
хотворений. Появление антропонимов императорской семьи де-
лает текст стилистически маркированным, повышая его «статус-
ность», как это происходит в  державинской анакреонтической 
лирике (напр., «На брачныя торжества» (II, LVIII, 303), «К Граци-
ям» (I, LXX, 523)).

Антропонимы-фамилии встречаются в текстах, которые в жан-
ровом отношении можно отнести к похвальным одам и анакреон-
тике. Такое «пофамильное» именование, возможно, есть отсылка 
к дворянскому роду его носителя. Уменьшительные имена встреча-
ются исключительно в тех текстах, которые сам Державин относит 
к анакреонтическим (они оказываются противопоставлены торже-
ственной оде), при этом данная форма имени используется только 
в отношении женских имен. Таким образом, в употреблении имен 
собственных наблюдается противопоставление по форме (полная 
форма имени — фамилия — уменьшительная форма имени), кото-
рое отражается и в жанровой иерархии (торжественная ода — по-
хвальная ода — анакреонтика), характерной для XVIII в. 



272

Среди античных, европейских и восточных исторических ант-
ропонимов сложно назвать те, которые в количественном отноше-
нии резко бы выделялись на фоне остальных. 

Часть исторических антропонимов в  поэзии Державина вы-
ступает в функции имени нарицательного. Количество таких имен 
в державинской лирике составляет 12,5% от общего числа антро-
понимов. Чаще всего в качестве имени нарицательного выступают 
именно античные и восточные исторические антропонимы, став-
шие нарицательными до Державина.

Способ образования имени нарицательного у  Державина ти-
пичен для русского языка. Это прономинация, которая представ-
лена в державинской поэзии в трех видах. При этом привлекают 
внимание как выбор антропонимов, а следовательно, личностей — 
носителей данных имен, — так и определения Державиным сфер 
и занятий, которые стоят за этими ставшими знаковыми именами4.

1. Первый из трех видов для образования прономинации — ис-
пользование имени собственного в качестве нарицательного. На-
пример, Лукулл выбирается Державиным для обозначения люби-
теля «забавы» — развлечений, веселья и удовольствий5:

Герой бессмертной жаждет славы,
Корысти — льстец, Лукулл — забавы…
             «На новый год» (I, XXVI, 117). 

Так имя Лукулла, вошедшее во фразеологизм «лукуллов пир» 
и  ставшее синонимом чревоугодника, обжоры, охотника до ро-
скошных трапез, расширяет у Державина свое значение до люби-
теля удовольствий и развлечений вообще.

В качестве примера жестокого правителя Державин приво-
дит ряд антропонимов — Нерона, Калигулы и  Коммодов (мно-
жественное число антропонима указывает на то, что Державин 

4 В связи с этим встает непростой вопрос о круге чтения Г. Р. Держа-
вина, который, без сомнения, требует отдельного исследования, однако 
в задачи данной работы он не входит. 

5 Забава // Словарь русского языка XVIII века. Вып. 7. Древо  — За-
лежь. СПб.: Наука, 1992. С. 155.



273

имеет в  виду двух Коммодов — Луция Цейония Коммода Вера 
и Луция Элия Аврелия Коммода). Ставя в один ряд четырех пра-
вителей, объединяя их на основании «мора» и «глада», поэт опи-
рается на сложившуюся репутацию этих правителей как тиранов 
и, возможно, на ряд частных параллелей (например, пожар Рима 
при Нероне и пожар в Палатинской библиотеке при Луции Элии 
Аврелии Коммоде, чума при Нероне и  Луции Цейонии Коммоде 
Вере и пр.):

Нерон, Калигула, Коммоды 
Когда на тронах где сидят,
Хоть поздние их помнят роды,
Но помнят так, как мор и глад.
            «Монумент Петра Великого» (I, X, 38)

При описании русского воина Державин дает ему следующую 
характеристику:

Тот лезет по бревну на стену,
А тот летит с стены в геенну,
Всяк Курций, Деций, Буароз! 
              «На взятие Измаила» (I, LIV, 346). 

Сам Державин в «Объяснениях» так комментирует свой выбор: 
«Первый — всадник римский, бросившийся в разверзтую бездну, 
чтоб утишить в  Риме моровое поветрие; второй  — полководец 
римский, бросившийся в первые ряды, чтоб одержать победу над 
неприятелем; третий — капитан французский, влез во время бури 
на скалу вышиною в 80 сажень по веревочной лестнице и взял кре-
пость» (III, 610). 

Очередность выбранных Державиным антропонимов в данном 
примере кажется неслучайной. В порядке имен собственных, од-
новременно характеризующих русских воинов и представляющих 
собой образцы для подражания, наблюдается последовательность 
от Марка Курция (IV в. до н. э.) к римскому полководцу Публию 
Децию Мусу (III–IV в. до н. э.) и капитану французской армии Буа-
розу (XVI в.). Эта последовательность имен, рассмотренная в кон-
тексте творчества Державина, указывает на иерархию образцов от 



274

общего к частному, от легендарного к историческому, от антично-
го к западноевропейскому (в других случаях — русскому) и место, 
закрепленное в ней за античными образцами. Иерархическая по-
следовательность носителей антропонимов является частным слу-
чаем одного из главных принципов художественного мира Держа-
вина, который И. З. Серман называет «трехчастностью»6.

2. Следующий вид образования прономинации — добавление 
к имени собственному определения: 

О ты, второй Сарданапал!
К чему стремишь всех мыслей беги? 
           «Вельможа» (I, XC, 629)

Грудь Россов утвердил, как стену, он в отпор
Темиру новому под Пультуском, Прейсш-Лау… 

        «Евгению. Жизнь Званская» (II, CXLVIII, 643)

3. Самый частотный у  Державина способ образования про-
номинации  — использование множественного числа имен соб-
ственных: Екатерины, Аристиды, Омиры (т. е. Гомеры), Готфриды 
(Готфрид Бульонский, один из предводителей Первого крестового 
похода 1096-1099 гг.), Мараты, Омары (халиф Умар I, по преданию, 
отдал приказ сжечь Александрийскую библиотеку) и т. д.

Петры и Генрихи и Титы
В народных век живут сердцах;
Екатерины не забыты
Пребудут в тысящи веках.
            «На новый год» (I, XXVI, 119) 

Триада мудрых правителей в строке «Петры и Генрихи и Титы» 
образована по принципу, описанному выше, но с обратной после-
довательностью — от ближайшего по времени императора Пет ра I, 

6 Серман И. З. Русский классицизм. Поэзия. Драма. Сатира. Л.: Наука, 
1973. С. 88 (см. также: Пономарева М. В. О некоторых значениях словес-
ных повторов в композиционной структуре державинской оды // Лите-
ратурная культура XVIII века: Материалы XXXVI Международной фило-
логической конференции. СПб., 2007. С. 92–102).



275

к королю Генриху IV Наваррскому (XVI–XVII вв.) и римскому им-
ператору Титу Флавию Веспасиану (I в. н. э.). 

Еще несколько примеров: 

Убийство! я не льщусь тобой:
Батыев и Маратов слава
Во ужас дух приводит мой.
            «Мой истукан» (I, LXXXIX, 609)

Мужайтесь, росски Ахиллесы,
Богини Северной сыны!
               «Осень во время осады Очакова» (I, XLI, 227) 

…коль Росс рожден судьбою
От варварских хранить вас уз,
Темиров попирать ногою,
Блюсть ваших от Омаров муз…
              «На взятие Измаила» (I, LIV, 357).

Возможно, именно этот способ образования прономинации 
позволяет Державину расширить известный круг нарицатель-
ных имен, берущих свое начало в античной культуре, и включить 
в него российских императоров (Петра I и Екатерину II), восточ-
ных правителей и  завоевателей, то есть превратить конкретных 
личностей в знаки.

Одна из особенностей державинской поэзии состоит в  том, 
что большинство антропонимов (не только имен собственных, 
но и мифологических и литературных) соотносится с конкретной 
исторической личностью.

В литературе XVIII века выделяется группа антропонимов, 
в  которой происходит замещение имени собственного мифоло-
гическим, исторические деятели при этом аллегорически уподоб-
ляются богам и  персонажам античной мифологии. Это же упо-
добление находим в  державинской лирике. Кроме него, в  ряде 
анакреонтических стихотворений Державина исторические лич-
ности уподобляются славянским божествам. Количество подобных



276

мифонимов — и античных, и славянских — в державинской лири-
ке составляет порядка 9% от общего числа антропонимов.

В державинской лирике такая замена происходит с ограничен-
ным кругом лиц, в большинстве своем принадлежащим к импера-
торской фамилии: Екатерина II чаще всего уподобляется Минер-
ве, император Павел  — Фебу, Александр I  — Аполлону, супруга 
Александра I Елизавета Алексеевна — Дафне. Именем одного бо-
жества и сопутствующим ему эпитетом Державин может называть 
двух разных лиц, так император Павел I именуется Фебом, Алек-
сандр I — Аполлоном.

О Павле I:

В лучезарной колеснице
От Востока Феб идет.
             «Пришествие Феба» (II, IX, 62) 

Об Александре I и Елизавете Алексеевне:

Вижу точно Аполлона!
Вижу Дафну пред собой! 
                «Явление Аполлона и Дафны на невском 
берегу» (II, LXXV, 380)

О Екатерине II:

Ахеян, в тварей превращенных,
Минерва вновь творит людьми…
          «На приобретение Крыма» (I, XXXVI, 185)

О Г. А. Потемкине:

Российский только Марс, Потемкин
Не ужасается зимы.
        «Осень во время осады Очакова» (I, XLI, 226).

Данные аллегорические уподобления играют своеобразную 
роль эпитетов, прилагающихся к  конкретной исторической лич-
ности и  подчеркивающих один из ее характерных признаков



277

(не обязательно действительных, но желаемых): мудрость, воин-
ственность, покровительство искусствам. При этом мифологиче-
ские имена Державин использует для обозначения только своих 
современников, не распространяя их на прошлое. Целью такого 
переноса является соотнесение (общее для классицизма) совре-
менной Державину российской действительности с  идеальным, 
вневременным миром, представленным античностью. 

Петр I, выступающий в державинской лирике под своим име-
нем собственным, вероятно, уже не нуждается в подобных алле-
горических уподоблениях и  сам является образцом, во многом 
к концу XVIII столетия став мифологической фигурой: 

Трепещет в скорби Петр Великий…
          «На переход Альпийских гор» (II, LVII, 286)

Великий Петр, как некий бог,
Блистал величеством в работе.
            «Вельможа» (I, XC, 628).

При анализе использования мифологических имен обращает 
на себя внимание державинская анакреонтика. В ней происходит 
расширение перечня античных мифологических имен, закреп-
ленного за торжественной лирикой, что объясняется ориента-
цией Державина на анакреонтическую оду («песню», как называет 
ее сам поэт) — Минерву с Фемидой начинают теснить Аполлон, 
Эрот, Вакх, Венера.

Группа мифонимов здесь наиболее многочисленна, она состав-
ляет 46% от общего количества антропонимов в  анакреонтике. 
Однако если в  неанакреонтической поэзии Державина в  группу 
мифологических имен входили имена исключительно античных 
божеств, то в анакреонтике выделяется подгруппа славянских ми-
фонимов, а точнее, псевдомифонимов, таких, как, например, Лель 
или Лада.

В количественном отношении эти подгруппы резко противо-
поставлены: 85,7% античных мифологических имен и  14,3% сла-
вянских. Однако если сравнивать использование некоторых кон-
кретных имен, принадлежащих псевдославянской и  античной 



278

мифологии, то имя Леля (14 раз) уступает только упоминанию 
Эрота (21 раз).7

Славянские псевдомифонимы оказываются здесь в определен-
ной зависимости от античных. Державин в общих чертах следует 
за общей для русского XVIII в. попыткой создания пантеона сла-
вянских божеств, в основу которого была бы положена античная 
мифология.8 Показательным в  этом отношении представляется 
примечание поэта к  следующим строкам стихотворения «Дере-
венская жизнь» (1802):

Сокровищ мне не надо:
Богат с женой коль рад;
Богат, коль Лель и Лада,
Мне дружны и Услад 
           «Деревенская жизнь» (II, XCVI, 448).

Державин пишет: «Славянские божества: Лель — Амур, Лада — 
Венера, Услад — Бахус» (III, 720).

Кроме того, Державин создает — поверх античного — еще один 
ряд аллегорических уподоблений, используя славянские псевдо-
мифонимы для именования конкретных исторических личностей. 

7 Римский «двойник» Эрота Купидон упоминается гораздо реже (7 раз).
8 Как показывают современные исследования, в XVIII в. предпринима-

лась попытка создать пантеон славянских божеств, в основу которого была 
бы положена античная мифология. См., например, у Л. Н. Виноградовой: 
«Движимые стремлением описать славянскую мифологию по аналогии 
с  детально разработанной античной, авторы первых трудов по славян-
скому язычеству создавали длинные списки так называемых «божеств», 
названия которых добывались порой весьма сомнительными способами 
(например, использовались неясные имена и  названия, встречающиеся 
в поговорках, заговорах, формулах клятв и проклятий, песенных рефренах 
и т. п., а затем домысливался некий мифологический образ). Так возникли 
(и, к сожалению, до сих пор не сходят со страниц некоторых новейших ми-
фологических словарей) многочисленные лели, леды, любмелы, дзевои, па-
ляндры, зимцерлы и прочие искусственно созданные «персонажи», вклю-
ченность которых в архаические верования славян не подтверждается ни 
надежными письменными источниками, ни данными устной народной 
культуры» (Виноградова 2000: 7). См. также: (Ионин 1987).



279

Так в «Явлении Аполлона и Дафны на невском берегу», написан-
ном на прогулку императора Александра I с супругой, Державин 
сопоставляет Аполлона (Александра I) и Дафну (Елизавету Алек-
сеевну) со псевдославянскими божествами Зничем и Зимстерлой:

Север светом озарился,
Встал — и в мглистой темноте,
Обогрев браду замерзлу,
Тихим их сияньем кровь,
Знича чтил в них и Зимстерлу
Возвращенных в купе вновь…

           «Явление Аполлона и Дафны на невском берегу»
          (II, LXXV, 381)

Сам Державин сопровождает эти строки следующим коммен-
тарием: «Знич, славянское божество, солнце или май; а Зимстер-
ла — весна» (III, 714).

Имя Леля также может становиться обозначением Александ-
ра I — в написанном на коронацию императора «Венчании Леля» 
читаем:

После Музы мне сказали,
Кто так сердцем овладел:
Царь сердец, они вещали,
Бог любви, всесильный Лель.
               (II, LXXIV, 378)

Появление славянских псевдомифонимов у Державина связано 
с его пониманием принципов, по которым должна строиться рус-
ская анакреонтическая поэзия: обращение к национальному коло-
риту, русской народной песне, фольклорным мотивам, русифика-
ция античных божеств. Это стремление наполнить новой жизнью, 
связать с русской действительностью ставшие условными анакре-
онтические мотивы. Будет неверным сказать, что славянские псев-
домифонимы решают эту задачу, но их употребление стоит в ряду 
тех художественных средств, которые использует Державин в сво-
ем поиске.



280

В отдельную группу антропонимов выделяются условные лите-
ратурные имена, их количество в державинской лирике составля-
ет 19,5% от общего числа антропонимов. Часть из них Державин 
берет из античного, европейского и русского культурного фонда. 
При этом необходимо помнить, что многие литературные имена, 
имеющие корни в античной литературной традиции, были усвое-
ны западноевропейской культурой. Литературные имена, заим-
ствованные Державиным из собственно европейской словесности, 
единичны. В качестве примера приведем имя Морана — персона-
жа «Поэм Оссиана» Макферсона:

Но что? Не дух ли Оссиана,
            Певца туманов и морей,
Мне кажет под луной Морана,
Как шел он на Царя Царей?
            «На переход Альпийских гор» (II, LVII);

или имя Маркобруна из истории о  Бове-королевиче, закрепив-
шейся, впрочем, в русской фольклорной традиции:

Конь к тому ж в пути обратном
Тронул сеть садовых струн:
Град познал в сем звуке страшном,
Что был дерзок Маркобрун.
              «Царь-девица» (III, XXXIII, 128)

В державинской лирике присутствуют также античные литера-
турные имена. В оде «На выздоровление Мецената» Державин сопо-
ставляет И. И. Шувалова с героями гомеровского эпоса, обращаясь 
при этом к одному из способов образования прономинации — мно-
жественному числу имен собственных (на наш взгляд, данное срав-
нение основано не на общих чертах, присущих гомеровским героям 
и Шувалову, а, скорее, на сопоставлении ломоносовской «Петриа-
ды» с «Илиадой» Гомера и прославлении в них героев): 

Досель гремит нам в «Илиаде»
О Несторах, Улиссах гром, — 
Равно бессмертен в «Петриаде»
Ты Ломоносова пером.
       «На выздоровление Мецената» (I, XXVII, 124). 



281

В анакреонтике встречаются имена Вафила, юноши из Anacre-
ontea:

Хариты вкруг его, Эроты
С братиною златою Вакх, 
Вафил прекрасный в рощи, в гроты
Ходили в розовых венках.
                 «Венец бессмертия» (II, XLI, 233–234);

Хлои, отсылающей к роману Лонга «Дафнис и Хлоя», напр.:

Хлоя, жаля, услаждает, 
Как пчелиная стрела.
          «Мщение» (II, CXXI, 551);

Пирры в переложении оды Горация (I, IV):

Так Пирра, Пирра дорогая!
          «Пирре» (II, CXII, 516)

Обращается Державин и  к фонду русской словесности XVIII 
столетия. Так, ряд имен державинского романса «Луч» — Князь-
Гром, Луч, Ветер-Хан — отсылает, по-видимому, к ненапечатанной 
комедии И. С. Захарова «Приданое» (СлРП XVIII 1988: 231). 

Другие вымышленные имена, заимствованные Державиным из 
литературных источников, он активно использует в своем творче-
стве, формируя на их основе собственный художественный образ. 
Прежде всего это касается имен, восходящих к «Сказке о цареви-
че Хлоре» Екатерины II: Фелица (см. многочисленные примеры 
из оды «Фелица» (I, XXIX, 129–149) и стихотворениями к Фелице 
(Пономарева 2010; Варда 2015)) и Хлор: 

Открыла верные следы
Царевичу младому Хлору
Взойти на ту высоку гору…
         «Фелица» (I, XXIX, 129–149);

Посвятишь ли в честь ты Хлору…
            «Зима» (II, CXV, 527).

Из екатерининской «Сказки о  царевиче Февее» заимствуется 
имя Решемысла, под которым Екатерина II подразумевала князя 



282

Потемкина, Державин же — образ идеального вельможи (Держа-
вин 1957: 378):

Но, Муза! вижу, ты лукава,
Ты хочешь быть пред светом права:
Ты Решемысловым лицом
Вельможей должность представляешь…
        «Решемыслу» (I, XXXIII, 177)

Встречается также имя Горе-богатыря  — персонажа комиче-
ской оперы Екатерины II «Горе-богатырь Косометович»: 

Нас Фортуна часто учит
Горем быть богатырем…
              «К Эвтерпе» (I, XLIX, 302)

Еще одна подгруппа литературных имен — имена, созданные 
самим Державиным: Пламида, Всемила, Гремислава, Пленира, 
Милена. Все они имеют прозрачную внутреннюю форму и  об-
разованы Державиным путем сложения знаменательных основ 
(греметь  + слава, все + мила) либо прибавлением к  основе ква-
зисуффиксов, по звучанию имитирующих антропоним (пламя — 
Пламида, пленять — Пленира, милая — Милена).

За Гремиславой, Пленирой и  Миленой стоят конкретные 
личности: Екатерина II и  две жены Державина, К. Я. Бастидон 
и Д. А. Дьякова. Имена Пламиды и Всемилы встречаются в ранней 
анакреонтике Державина, однако, скрывается ли за ними конкрет-
ный адресат или за условным именем стоит условный образ, оста-
ется неизвестным.

Один из самых разработанных в  державинской лирике обра-
зов — образ Екатерины II. Его многомерность отражается и в ан-
тропонимах, которые использует поэт для обозначения импера-
трицы: имя собственное, мифонимы и литературные имена. Среди 
именований Екатерины II можно найти значительную часть опи-
санных выше разновидностей антропонимов.

Результаты анализа репрезентативной выборки текстов (40 
лирических текстов Державина, написанных им в  1767–1807 гг., 



283

которые так или иначе посвящены Екатерине II или содержат ее 
упоминание) показывают, что собственное имя Екатерины ис-
пользуется Державиным 34 раза и встречается в двадцати текстах. 
Это тексты, различные по своей жанровой принадлежности и по 
времени написания. Собственное имя императрицы встречается 
в ранних надписях «на случай»: 

Но днесь тебе тещи пристойно с тишиною:
Екатерина мир приносит всем собою.
               «На шествие императрицы в Казань» (III, I, 239); 

в одах разного времени: 

Тебе, о мать Екатерина,
Плетется там похвал пучина.
           «Ода Екатерине II» (III, III, 242);

Где век Екатерины славный?
              «Ода на Новый 1797 год» (III, III, 18), 

Екатерина воскресится
Знать Александра в временах.
           «На восшествие на престол императора
           Александра I» (II, LXVIII, 358); 

в стихотворении «Провидение»: 

Ты <Провиденье — М. П. > в сени смертной 
                                                 мне подпора;
А ты, Екатерина, щит. 
           «Провидение» (I, LXXX, 568).

Д. В. Ларкович, анализируя образ императрицы, поименован-
ный Державиным Екатериной, приходит к  выводу о  том, что он 
«строится в соответствии с ломоносовским жанровым каноном», 
«остается в пределах риторической поэтики, являясь метаперсо-
нальным воплощением идеи национального благоденствия» (Лар-
кович 2011: 233, 235). 



284

Мифонимы в  качестве именований императриц (Минерва, 
Паллада, Афина, Астрея, Фемида, Семирамида) также характер-
ны для поэтов второй половины XVIII в. — од М. В. Ломоносова, 
А. П. Сумарокова, И. Ф. Богдановича, М. М. Хераскова, В. И. Май-
кова, В. П. Петрова и др.

Из имен, восходящих к античной мифологии, для обозначения 
Екатерины II Державин использует пять: 

Минерва
Не ты ль наперсником близ трона
У северной Минервы был…
           «Водопад» (I, LXV, 474);

Фемида
И как между столпов
И зданиев Фемиды…
            «На прогулку в Сарском селе» 
            (I, LIX, 424);

Астрея
Достойно мы тебя Астреею зовем: 
Под скипетром твоим златые дни ведем.

         «На маскарад, бывший перед императрицей
         в Казани» (III, II, 240);

Афина
Афинам возвратить Афину…

                 «На взятие Измаила» (I, LIV, 357);

Киприда
Вот здесь, на острове Киприды,
Великолепный храм стоял…

                       «Развалины» (II, XIV, 92). 

Обращение к мифологическим именам в качестве обозначения 
Екатерины II характерно для державинской лирики разного вре-
мени: в  анализируемых произведениях первый текст «На маска-
рад, бывшей перед императрицей в  Казани» относится к  1767 г., 
последний — «Развалины» — к 1797 г. 



285

Качества, которые связаны с  этими мифонимами (кроме по-
следнего, Киприды)  — мудрость, победоносность, справедли-
вость  — актуальны для образа Екатерины II (а также и  других 
российских императоров и императриц XVIII столетия) как иде-
ального правителя.

Мифоним «Киприда» как эпитет богини любви Афродиты на-
чинает широко употребляться в русской анакреонтической лири-
ке и  стихотворениях любовной тематики с  1780-х гг. (И. И. Дми-
триев, М. Н. Муравьев, Н. А. Львов, Н. М. Карамзин), но, кажется, 
только Державин осмеливается применить это имя к императрице. 
Сама семантика имени играет на снижение образа императрицы, 
переводит его в область частного и интимного. В стихотворении 
«Развалины» Державин пользуется этим именем, создавая жанр, 
который можно обозначить как историческую элегию. Включая 
произведение в  сборник анакреонтических песен, он тем самым 
подчеркивает свой уход от панегирических текстов к лирике ино-
го, более личного, характера.

К группе литературных имен, закрепленных Державиным за 
Екатериной II, относятся антропонимы Фелица и Гремислава, об 
их происхождении говорилось выше. 

По мнению В. Ю. Проскуриной, сказка Екатерины сыграла 
роль «катализатора нового поэтического стиля» (Проскурина 
2006: 214), который тонко почувствовал и  подхватил Державин 
в своей оде «Фелица». Одной из новых форм литературной иден-
тификации императрицы выступает ее новый антропоним, обра-
зованный Екатериной от латинских слов «felix» — «счастливый», 
«felicitas»  — «счастье». Семантика вымышленного Екатериной 
имени, по мнению Проскуриной, связана с  ценностью простого 
счастья, олицетворенного Фелицей в «Сказке о царевиче Хлоре» 
(Проскурина 2006: 215).

В проанализированных текстах имя Фелицы встречается в де-
вяти сочинениях: «Фелица» (1782), «Благодарность Фелице» (1783), 
«Видение Мурзы» (1783–1790), «Изображение Фелицы» (1789), 
«Памятник» (1795), посвящение к  1 тому собрания Державина 
1808 г. (1795), «К Царевичу Хлору» (1797), «Зима» (1803–1804), 
«Евгению. Жизнь Званская» (1807). В общей сложности имя Фе-
лицы и притяжательных прилагательных, от него образованных, 
в перечисленных произведениях Державина употребляется 26 раз.



286

Придуманное самим поэтом имя «Гремислава» использует-
ся только в  одном тексте  — «На рождение Царицы Гремиславы. 
Л. А. Нарышкину» (1796). Из примечания Державина к  данному 
тексту (III, 655) становится ясно, что именование императрицы 
для самого поэта является своеобразным маркером, с  помощью 
которого он разделяет сочинения, в  которых упоминается Ека-
терина II, на те, которые в  общих чертах следуют правилам, за-
данным жанровой системой (и в  этих произведениях в  качестве 
антропонима императрицы выступают имя собственное и мифо-
нимы), и  на выполненные в  другом, собственно, державинском 
стиле (в них императрица именуется Фелицей или Гремиславой). 
Ни в  одном тексте, который содержит литературные имена им-
ператрицы, Державин не использует для ее обозначения ни соб-
ственного имени «Екатерина», ни аллегорических имен, восходя-
щих к античности. Вслед за екатерининской «Сказкой о Царевиче 
Хлоре» Державин создает условное, игровое пространство, в кото-
ром жанровые каноны оказываются смещены, образ императрицы 
снижен, где разрабатывается особый язык, где возможна шутка, 
а вместо одического певца выступает «татарский мурза».

Таким образом, в  державинской поэзии антропонимы Екате-
рины II выступают в качестве своеобразного стилистического зна-
ка и вымышленное, литературное имя играет значительную роль 
в создании фикционального художественного пространства.

Итак, обращение к  антропонимам актуально для Державина, 
как и для большинства русских литераторов XVIII в., с точки зре-
ния семантики и смыслообразования. Антропонимы играют роль 
своеобразных знаков, за каждым из которых стоит то или иное 
качество, характеристика его носителя. Антропонимы могут вы-
ступать как имена нарицательные, а их означаемые, как образцы 
для подражания, в целом могут служить маркером определенных 
лирических жанров и  иерархии этих жанров относительно друг 
друга. Набор антропонимов державинской лирики очерчивает 
актуальный для поэта круг литературных образов, исторических 
личностей и  мифологических персонажей, помогает в  создании 
объемного художественного образа.



287

Литература

1. Абрамзон 2004 — Абрамзон Т. Е. Одический тезаурус антропонимов, 
теонимов и топонимов: (на материале 20 торжественных од М. В. Ло-
моносова). Магнитогорск, 2004.

2. Варда 2015  — Варда А. «Фелицийский цикл» Гавриила Державина: 
Анализ стихотворений и  «Сказки о  царевиче Хлоре» Екатерины II. 
Saarbrücken, 2015.

3. Виноградова 2000 — Виноградова Л. Н. Народная демонология и ми-
фо-ритуальная традиция славян. М., 2000.

4. Державин 1808 — [Державин Г. Р.] Сочинения Державина: в V ч. Ч. I–
IV. СПб., 1808. 

5. Державин 1864–1883  — [Державин, Г. Р.] Сочинения Державина. 
С объяснительными примечаниями Я. Грота: в 9 т. СПб., 1864–1883.

6. Державин 1957 — Западов В. А. Примечания // Державин Г. Р. Стихо-
творения. Л., 1957. С. 361–452.

7. Ионин 1987 — Ионин Г. Н. Творческая история сборника «Анакреон-
тические песни» // Державин Г. Р. Анакреонтические песни. М., 1987. 
С. 358–372.

8. Крыстева 1992 — Крыстева Д. Поэтическая формация мифов о Пе-
тре I и  «Медный всадник» Пушкина // Русская литература. 1992. № 
3. С. 12–25.

9. Ларкович 2011  — Ларкович Д. В. Г. Р. Державин и  художественная 
культура его времени: формирование индивидуального авторского 
сознания. Екатеринбург, 2011.

10. Пономарева 2007  — Пономарева М. В. О некоторых значениях сло-
весных повторов в композиционной структуре державинской оды // 
Литературная культура XVIII века: Материалы XXXVI Международ-
ной филологической конференции. СПб., 2007. С. 92–102.

11. Пономарева 2010 — Пономарева М. В. Стихотворения Г. Р. Держави-
на к Фелице // Окказиональная литература в контексте праздничной 
культуры России XVIII века. СПб., 2010. С. 196–211.

12. Проскурина 2006  — Проскурина В. Мифы империи: Литература 
и власть в эпоху Екатерины II. М., 2006.

13. Серман 1973 — Серман И. З. Русский классицизм. Поэзия. Драма. Са-
тира. Л., 1973. 

14. СлРП XVIII 1988  — Словарь русских писателей XVIII века. Вып. 1. 
А–И. Л., 1988. 

15. СлРЯ XVIII 1992 — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 7. СПб., 
1992.

16. Стенник 2006 — Стенник Ю. В. Петр I в русской литературе XVIII в. // 
Петр I в русской литературе XVIII века. Тексты и комментарии. СПб.: 
Наука, 2006.



288

П. Е. Бухаркин

ИМЯ ГЕРОЯ: 
ЛИТЕРАТУРА И СОЦИОЛЕКТ

1

Прежде всего, хочу сделать несколько оговорок. Во-первых, 
речь ниже пойдет не о соотношении человека и его имени в ли-
тературном тексте и  в  социолектах вообще, но только об одном 
из возможных случаев: об имени литературного героя на фоне 
наиболее близкого к литературному произведению второй поло-
вины XVIII века социолекта — того регистра литературного язы-
ка, что создавали интеллектуально-социальные элиты русской 
читающей публики и  который был введен в  литературу прежде 
всего «новым слогом» Н. М. Карамзина и окончательно узаконен 
А. С. Пушкиным. Во-вторых, герой, а если быть более точным — 
героини, рассматриваемые ниже, принадлежат к  эпохе слома, 
когда сентиментализм обозначил глубокий кризис риторической 
культуры, затронувший и  сферу литературной антропонимики; 
анализироваться будут не литературные герои XVIII века в целом, 
но преимущественно герои сентиментальные, увиденные на фоне 
тех принципов изображения и  наименования человека, которые 
можно обнаружить в указанном только что социолекте. Теперь же 
перейду к непосредственному предмету работы.

Размышляя о направленности и характере мимесиса, возника-
ющего в ходе развертывания литературного произведения и о со-
отношении в этом процессе наррации и дескрипции, М. Риффатерр 
указывал на их взаимопересекаемость и  взаимодополняемость.1 

1 См.: (Riff aterre 1990); наиболее важные соображения по данному во-
просу высказаны в первой главе — «Истина в диэгезисе» (Riff aterre 1990: 
1–28).



289

Мимесис, задающийся нарративным рядом, поддерживается и ря-
дом дескриптивным, прежде всего  — лексиконом. Ядерное сло-
во, а точнее, ядерная семема, может быть понята как текст в его 
имплицитном виде, вернее — в зародышевом состоянии, как бы 
дублирующий  — по принципу конвергентности  — то, что фор-
мируется нарративными структурами. При этом, отходя немного 
в сторону от размышлений Риффатерра, замечу, что антропоним 
в  структуре художественного текста, как правило, принадлежит 
как раз к группе таких ядерных слов / семем; это заставляет с осо-
бым вниманием отнестись к  роли имен собственных в  том воз-
можном мире, который создается фикциональным текстом благо-
даря мимесису.

Возникающий в  связи с  этим круг вопросов уже давно нахо-
дился и продолжает находиться в поле зрения гуманитариев раз-
личных специализаций  — филологов, литературоведов, лингви-
стов, философов, семиотиков, когнитологов и  т. д.; имея в  виду 
преимущественно литературоведческий аспект и русскую литера-
туру, назову из относительно недавних работ уже упоминавшую-
ся в  монографии книгу (Namen 2013). Среди этих вопросов, вне 
всяких сомнений, важен и вопрос о референциальных функциях 
антропонима в  художественном мире, причем следует помнить, 
что данные функции заключаются не столько в указании на вне-
текстовую реальность, сколько — на другие слова об этой реально-
сти: «вербальные репрезентации в тексте отсылают к вербальным 
данностям, заимствованным из социолекта…» (Riff aterre 1990: 3).2 
Поэтому можно предположить, что проблема определения рефе-
ренциальных функций антропонимов в  художественном тексте 
включает в себя и момент более частный, связанный с соотноше-
нием миметических установок художественного текста с  подоб-
ными установками, действующими в социолекте. Именно на этой 
стороне обозначенной выше проблемы я и сосредоточусь ниже.

Сразу же надо заметить, что вторая половина XVIII столе-
тия в  истории европейских литератур (в том числе и  русской) 

2 Интересные параллели к данному положению М. Риффатерра мож-
но обнаружить в статье М. Н. Виролайнен (Виролайнен 2018: 253–262), 
правда, ее наблюдения строго ограничены рамками интертекстуальных 
связей.



290

оказывается предельно важной именно в  интересующем нас 
ныне аспекте. Как раз в то время происходило глубокое измене-
ние самых общих и  определяющих принципов отношения слова 
к  действительности: культура «готового слова», как определил 
риторическую словесность А. В. Михайлов, сменялась культурой 
«слова неготового».3 В ходе этой кардинальной перемены важней-
ших стратегий речемыслительной деятельности человека стала 
принципиальной иной и  доминирующая функция антропони-
мов в расширении семантического поля художественного текста, 
а более точно — направленность этой функции, основное смыс-
ловое назначение антропонимов в  процессе смыслопорождения. 
Если предельно обобщить роль, которую играли имена собствен-
ные в риторической культуре, в том числе в русской словесности 
долгого XVIII века, то ее можно определить следующим образом: 
антропонимы в  первую очередь способствовали генерализации 
героя (героини), возведению его отдельного, конкретного харак-
тера к общему типу. В ряде случаев они вообще лишали героя кон-
кретности, сразу же переводя его в предельно обобщенный план; 
это можно наблюдать в комедиях или же в совсем иных по своей 
модальности и эмоциональной атмосфере жанрах, например, па-
сторальной поэзии, с  совершенной условностью ее антропони-
мической номенклатуры. В этот же ряд можно поставить и имена 
персонажей некоторых беллетристических новелл и романов, ак-
тивно развивавшихся начиная с 1760-х годов; с предельной отчет-
ливостью подобная тенденция проявилась, в частности, в романе 
Н. Ф. Эмина «Игра судьбы» с его Всемилами, Слабосилами, Пле-
нирами, Правомыслами (и, конечно же, не в нем одном — «Игра 
судьбы» представляет, скорее, самый распространенный тип но-
минации героев, во всяком случае, никак не является исключени-
ем). Действительно, и имена условно-литературные, и имена зна-
чащие сразу же обнаруживали в конкретном герое репрезентацию 
некоего типа, причем герой именно (и едва ли не только) как тип 
и был важен для мира, созидаемого в произведении. 

Сказанное относится и  к героям с  менее формализованными 
именами, например, к  действующим лицам классицистических 

3 См., напр.: (Михайлов 1997); в  наиболее концентрированном виде 
характеристика этих типов словесной культуры изложена на с. 116–118.



291

трагедий. На первый взгляд большинство их имен более чем кон-
кретно, оно заимствовано из памяти культуры и  засвидетель-
ствовано другими (в первую очередь, мифологическими и  исто-
рическими текстами, причем для той эпохи грань между ними 
малоощутима), однако в трагедии действуют мощные стратегии, 
предельно редуцирующие историческую конкретность персона-
жа и направляющие референцию антропонимов и в трагедийном 
мире тоже в  сторону генерализации, правда, несколько особен-
ного свойства: имена действующих лиц своей принадлежностью 
к  историческому/мифологическому пространству указывали на 
их приподнятость над обыкновенным, на их очищенность от лю-
бой конкретики. В некотором смысле, утрачивая историко-нацио-
нальную определенность, они оказываются типами — типами че-
ловека вообще в его предельной экзистенциальности.4 

Конечно, речь идет лишь о  доминирующей тенденции; не-
трудно найти немалое количество фактов, свидетельствующих 
об обратном; к  русской литературе середины-второй половины 
XVIII  века это относится в  очень большой степени5  — ведь она 
уже отчасти захвачена процессом распада риторической куль-
туры и личностное начало начинает занимать в ней все большее 
и  большее место. Однако и  такие случаи не отменяют вышеска-
занного: даже и к этой эпохе может быть применено справедливое 
замечание Г. М. Фридлендера: «Личное начало ˂…˃ выступало не 
столько как отклонение от типической, общесословной бытовой 
и  этической нормы, сколько как ее особенно могучее и  сильное 
выражение, необычное лишь по своему масштабу» (Фридлендер 
1971: 81) и, добавлю, нисколько не противоречащее поэтому не-
конкретности имени героя. 

Сентиментализм значительно осложнил структуру прозаиче-
ского текста и  внес в  русскую повествовательную прозу совсем 

4 Данная проблема подробно рассматривается мною на с. 233–253 
настоя щей коллективной монографии в  разделе «Историческое имя 
в трагедии русского классицизма: между абстракцией и реальностью».

5 Наблюдения Н. А. Гуськова над корпусом антропонимов в  поэзии 
А. П. Сумарокова, представленные в  настоящем издании на с. 373–447, 
подтверждают это многими содержащимися в них примерами.



292

новые нарративные приемы,6 существенно изменившие принци-
пы изображения человека; характер литературного героя стал от-
части противоречивым и  более многозначным.7 Среди прочего, 
это не могло не сказаться на номинации героев сентиментальной 
прозы, в самой существенной степени развернув их имена к окру-
жающему автора и его читателей языковому пространству; имена 
героев / героинь стали явно соотноситься с реальной русской ант-
ропонимикой рубежа XVIII–XIX веков. Об этом свидетельствуют 
уже названия сентиментальных повестей; оставляя в стороне всем 
памятные заглавия повестей Н. М. Карамзина («Евгений и Юлия», 
«Бедная Лиза», «Юлия»), назову такие произведения, как «Даша, 
деревенская девушка» П. Ю. Львова, «Прекрасная Татьяна, живу-
щая у подошвы Воробьевых гор» В. В. Измайлова, «Бедная Маша» 
А. Е. Измайлова, «История бедной Марьи» Н. П. Милонова или 
анонимные повести «Несчастная Лиза» и  «Варенька». Однако 
и в сентименталистской прозе ощутима все та же тенденция к ге-
нерализации героя: конкретность его образа, на которую, в част-
ности, указывает его имя, во многом снимается типичностью ха-
рактера, даже не типичностью, а  простой схематичностью: сама 
внешность героя, а  тем более героини, шаблонизируется. Нося-
щие исторически точные русские имена герои / героини по мере 
развертывания своего образа на синтагматической оси текста (в 
ходе сюжета) все сильнее обнаруживают свое совпадение с опре-
деленным типом сентиментального человека. Они оказываются 
реализацией умозрительной модели, актуализируемой при изо-
бражении человека в  художественном слове, а  не запечатлением 
в этом слове неповторимой в своей индивидуальности личности, 
хотя и несущей в себе эпохальные, а следовательно — историче-
ски типичные черты; именно к этому и будет стремиться постри-
торическая литература, во всяком случае, XIX века. Кроме того, 
конкретность героя, достигаемая во многом его номинацией, т. е. 
осуществляющаяся на парадигматической оси, социально весь-
ма ограниченна, социальная принадлежность героев, носящих

6 См. об этом: (Топоров 1995).
7 См.: (Бухаркин 1999: 13–19). См. тонкую характеристику многих 

черт героя русского сентиментализма: (Кочеткова 1994: 155–253).



293

конкретные русские имена, определена с предельной четкостью — 
они, как правило, крестьяне; в отношении женских образов эта за-
кономерность проявляется наиболее отчетливо. Применительно 
к героям / герои ням элитарных (как социально, так и культурно, 
что, впрочем, в ту эпоху было почти неразделимо) стратов / социо-
групп обычно употреблялись имена условные, прямая референция 
которых с реальной русской антропонимикой скорее отсутствует; 
достаточно назвать Лиодора, Эраста, Леона карамзинских пове-
стей. Среди этих повестей особенно показателен (в интересующей 
нас плоскости) «Рыцарь нашего времени»: имена Леона и Эмилии 
(так зовут супругу графа Мирова, в некотором роде заменившую 
осиротевшему Леону мать) вряд ли годятся для обозначения рус-
ских дворян, живущих на берегах Свияги, в  деревенской глуши 
Поволжья конца XVIII столетия; они сразу же придают тексту 
условность и  соотносят героев с  обобщенными литературными 
типами. Этому же, хотя и с другой стороны, служат фамилии Ра-
душин, Громилов, Бурилов, Прямодушин, граф Миров, с их отчет-
ливо обнаженной внутренней формой собственных имен.

Все эти примеры говорят о  существенной ограниченности 
в  конкретизации сентименталистского героя; речь здесь идет 
преж де всего о тех ее аспектах, что связаны с номинацией. К при-
веденным фактам можно добавить и еще один, возможно, особо 
значимый в контексте наших размышлений, он связан с «Фролом 
Силиным, благодетельным человеком» Карамзина. Образ заглав-
ного героя в  нем отмечен предельной историко-национальной 
определенностью, вполне отвечающей его номинации, также 
полностью соответствующей русскому языковому пространству; 
среди других героев карамзинской прозы (если не брать в расчет 
«Письма русского путешественника») Фрол Силин выделяется 
своей вписанностью в быт — естественно, в том его преломлении, 
какое быт этот получал в социолектах конца XVIII века, т. е. в сво-
ем отражении в слове. Так вот, как раз эта предельная конкрети-
зация героя и определила жанровый сдвиг — во «Фроле Силине» 
следует видеть анекдот, а  не повесть (Степанов 1969: 229–244). 
Именно так относился к  своему опыту сам писатель: «˂…˃ зна-
чение “Фрола Силина” определялось для Карамзина не художе-
ственными достоинствами, и  он прямо противопоставлял этот 



294

анекдот, “описание добрых дел”, жанру повести, в которой, с его 
точки зрения, значительное место должен занимать элемент худо-
жественного вымысла ˂ …˃» (Степанов 1969: 229). Это обстоятель-
ство с совершенной отчетливостью ставит вопрос о соотношении 
принципов изображения человека и, в частности, его наименова-
ния в художественной прозе и в разных социолектных дискурсах. 
Среди последних особое значение для дальнейшего развития нар-
ратативной прозы имела проза документальная — мемуары, днев-
ники и частная переписка. Роль последней представляется едва ли 
не наиболее интересной, так как частное письмо в большей степени 
погружено в быт и полнее других документальных жанров подоб-
ного ей порядка отражает многие речемыслительные стратегии, 
присущие социолекту и  трансформирующиеся в  художествен-
ном тексте. Кроме того, частная переписка очень полно отражает 
формирование того регистра литературного языка, который был 
особенно важен для дальнейшей эволюции русской прозы и  ко-
торый позволял повествовать о  жизни обыденной, погруженной 
в бытовые мелочи и привычные обстоятельства, и одновременно 
наполненной поэ зией и красотой, в том числе красотой отдельного 
человека, не отор ванного от привычного для него (и для читателей) 
уклада. В связи со всем сказанным я и остановлюсь ниже именно на 
частной переписке — остановлюсь, как уже говорилось выше, в це-
лях прояснения соотношения антропонима и  обозначаемого им 
характера в социолекте, наиболее близком сентиментальной про-
зе, т. е. наиболее референциально для нее значимом, с принципами, 
действовавшими в  этой самой прозе. А  непосредственным мате-
риалом мне послужат письма Д. И. Фонвизина и М. Н. Муравьева 
к их сестрам. Знаменательно (хотя это обстоятельство является со-
вершенно случайным), что звали их одинаково — Федосьями.

2

Среди огромного и далеко еще не полностью введенного в на-
учный оборот эпистолярного наследия М. Н. Муравьева,8 так же 

8 Эпистолярное творчество М. Н. Муравьева становилось предметом 
исследований очень разных ученых: Л. И. Кулаковой, И. Ю. Фоменко, 
В. Н. Топорова, Л. Росси; называю лишь некоторые имена. И все же изучение



295

как в существенно меньшем и значительно более исследованном 
эпистолярии Д. И. Фонвизина, письма к  их сестрам  — соответ-
ственно, Федосье Никитичне и  Федосье Ивановне  — занимают 
очень важное место; сестры принадлежали к  наиболее сердечно 
значимым их корреспондентам. И переписывались они в течение 
долгих лет. В данной работе я остановлюсь лишь на письмах, от-
носящихся к 1760-м — началу 1770-х (для Фонвизина) и к концу 
1770-х (для Муравьева) годов. Разделенные полутора десятком 
лет (первые письма Фонвизина к  сестре датируются 1763 годом, 
последние из относящихся к  занимающему нас периоду  — 1774, 
муравьевские же письма, о которых пойдет речь ниже, укладыва-
ются в промежуток между 1777 и 1778 годами), эти эпистолярные 
комплекты существенно близки друг другу. Во-первых, они в це-
лом отражают один и тот же период истории русской словесности 
(включая и историю литературного языка) XVIII века; тут следует 
заметить, что 1760–1770-е годы представляют собою крайне важ-
ный этап и в формировании современного литературного языка, 
и особенно в усовершенствовании искусства прозаического сло-
ва; в эти годы само понимание того, что такое искусство прозы, 
претерпело существенные изменения, причем частная переписка 
сыграла здесь роль, более чем ощутимую. Во-вторых, письма Фон-
визина и Муравьева к сестрам связаны с похожей психолого-бы-
товой ситуацией: в  обоих случаях молодые братья, покинувшие 
отеческий кров и прибывшие в Петербург ради будущей карьеры, 
пишут откровенные и доверительные письма сестрам-конфидент-
кам, при этом насыщая эти письма и массой подробностей относи-
тельно столичной жизни. А житейские обстоятельства, порожда-
ющие письма, оказывают на их семантическое поле (именно — на 
семантическое поле, а не на одно только эмпирическое содержа-
ние) и  на их поэтику очень существенное влияние.9 В-третьих, 

наследия Муравьева как эпистолярного прозаика — возможно, крупней-
шего эпистолярного прозаика русской словесности второй половины 
XVIII в. — не может быть признано полностью удовлетворительным.
9 На это указывала на первой же странице своей монографии, до сих 
пор остающейся солидным исследованием теории частного письма, 
Ст. Скварчинска (Skwarcźynska 1937: 1).



296

эпистолярные комплексы Фонвизина и  Муравьева параллельны 
друг другу и по своей структуре; они гетерогенны, включают в себя 
письма к родителям и одновременно к сестре, причем эти две от-
личающиеся друг от друга части переписки (а различаются они 
темами, стилистикой и, главное, эмоциональным тоном) нередко 
соприкасаются друг с другом в пределах одной эпистолярной по-
сылки, которая включает в себя обе эти составляющие, иногда даже 
на одном листе. В-четвертых, данные письма принадлежат к одной 
и той же разновидности частного письма — к дружескому письму 
в самом широком понимании этого явления;10 целый ряд особен-
ностей как раз дружеского письма в них с очевидностью приме-
тен. В них нетрудно заметить ориентацию на устную, разговорную 
речь, прерывистость и  ассоциативность повествования, иногда 
даже  — его мозаичность, многотемность. С  полным основанием 
можно говорить и  об их сознательной литературной обработке. 
Пожалуй, с наибольшей отчетливостью об этом пишет Муравьев 
в письме от 30 ноября 1777 года: «Может быть, недолго продол-
жится наша переписка, и роман окончится приездом героя в Тверь 
затем, что описания станций, ямов и  ямщиков не столь блиста-
ющи, как переезд из Карфагена в Сицилию, и что промеж Тверью 
и Новгорода не разъезжают корсары, чтоб утащить в Алжир, для 
наполнения повестию второго на десять тома».11 Данный фраг-
мент интересен не только сравнением переписки с сестрой с ро-
маном, но и указанием на принципиальные отличия проживаемой

10 Понятие дружеского письма, впервые научно осознанно описанное 
Ю. Н. Тыняновым уже в 1924 году (Тынянов 1977), было детализирова-
но и уточнено в трудах Н. Л. Степанова (Степанов 1926), И. А. Паперно 
(Паперно 1977), У.-М. Тодда (Todd 1976); применительно к  словесности 
XVIII века в первую очередь следует назвать яркую и в высшей степени 
серьезную работу Р. М. Лазарчук (Лазарчук 1972). При узко-конкретном 
понимании дружеского письмá пи´сьма Фонвизина и  Муравьева к  се-
страм не вполне вмещаются в его жанровые границы, однако при более 
широком взгляде на дружеское письмо их вполне можно рассматривать 
как его своеобразные вариации.

11 См.: (Письма 1980: 322). В комментариях к публикации писем Му-
равьева Л. И. Кулакова и  В. А. Западов отмечали рефлексию Муравьева 
по поводу собственных писем как романа (Письма 1980: 363).



297

автором и его адресатом жизни от литературных моделей, кото-
рые, тем не менее, возникают в  их сознании при эпистолярном 
описании этой самой жизни. В  письмах Фонвизина подобных 
пассажей, пожалуй, не найти, но и его переписка с сестрой несет 
на себе явственный отпечаток литературной обработки. Литера-
турность он высоко ценит и  в  письмах своей корреспондентки 
(к сожалению, до нас не дошедших): «Все те письма, кои я от тебя 
получал, писаны так хорошо, что я всегда их беру примером крас-
норечия. Проза твоя такова, что я ни с какой не сравниваю» (Фон-
визин 1959: 2, 329) (письмо не датировано, оно написано между 
14 декабря 1763 и 28 января 1764 г.). Вообще литературные способ-
ности сестры вызывают у брата самое искреннее восхищение, он 
побуждает ее к активизации словесных своих упражнений, крайне 
высоко оценивая ее поэтические опыты и давая ей, при этом, неко-
торые стихо творческие советы: «Мысли прекрасны, изображение 
очень хорошо и непринужденно и версификация везде почти чи-
ста; только вперед остерегаться надобно, чтобы рифмы не все были 
глаголы, а иногда имена, наречия и проч.» (Фонвизин 1959: 330).

Продолжая перечисление черт дружеского письма, обнаружи-
ваемых в письмах Фонвизина и Муравьева сестрам, следует так-
же указать на двуязычие, т. е. на французские вкрапления в рус-
ский текст, гораздо более частые и развернутые у Муравьева, но 
встречающиеся и у Фонвизина, на стихотворные вставки, опять-
таки весьма частые у Муравьева, но появляющиеся, хотя и спора-
дически, в эпистолярных текстах Фонвизина. Но все же главное, 
что сближает оба этих эпистолярных комплекса, находится в не-
сколько иной плоскости  — в  плоскости не формальных особен-
ностей письма, но его внутреннего содержания, в плоскости того 
«эпистолярного» мира, который в них создается. И основную роль 
исполняют тут образы адресатов Федосьи Ивановны Фонвизи-
ной (в замужестве — Аргамаковой) и Федосьи Никитичны Мура-
вьевой (в интересующее нас время она оставалась еще девушкой, 
впоследствии она вышла замуж за С. М. Лунина, ее первенцем 
был знаменитый М. С. Лунин). Это вполне естественно, адресат 
не просто получатель письма; в очень большой степени и содер-
жание, и  форма эпистолярного текста зависят именно от него: 
как отмечала Ст. Скварчиньска, письмо — явление, направленное 



298

на воспроизведение не закрытой в себе жизни автора, но на связи, 
соединяющие двух людей — автора и адресата. Поэтому адресат 
и превращается из немой фигуры в соавтора, он в своих взаимоот-
ношениях с автором определяет фактически все стороны эписто-
лярного текста (Skwarcźynska 1937: 4, 73–90).

В письмах сестре Д. И. Фонвизин, как правило, избегает пря-
мого наименования адресата; вообще стоит обратить внимание 
на формализированность и строгую формульность фонвизинских 
обращений к родным в целом: к отцу и матери он неизменно об-
ращается на «вы» и по имени и отчеству: «Милостивый государь 
батюшка Иван Андреевич и милостивая государыня матушка Ка-
терина Васильевна» (Фонвизин 1959: 321, 322, 323), впоследствии 
номинация родителей немного упрощается, остается лишь: «Ми-
лостивый государь батюшка и милостивая государыня матушка!» 
(Фонвизин 1959: 335, 342, 346, 349 и др.), что, пожалуй, лишь уси-
ливает этикетность; сестру Анну он именует «сестрицей Анной 
Ивановной». Это, впрочем, является довольно типичным для эпи-
столярного этикета той эпохи. И любимую свою сестру Федосью 
Фонвизин почти не называет по имени. Оно появляется букваль-
но в  единичном случае, да и  то в  виде инициалов  — «Матушка 
сестрица Ф. И.» (Фонвизин 1959: 358)12. Как правило, номинация 
адресата (речь идет о Федосье) осуществляется при помощи анто-
номазии13: «Матушка сестрица!» «Матушка сестрица и любезный 

12 Надо иметь в виду, что по замечанию издателей XIX века, тексты 
фонвизинских писем дошли в далеко не лучшем виде, некоторые «места 
<…> в подлиннике вырваны», другие же могут быть определены как «не 
вполне сохранившиеся» (Фон-Визин 1893: 316); приведенные слова при-
надлежат А. И. Введенскому. По его же наблюдениям, «у князя Вяземско-
го, в книге “Фон-Визин”, все недостающие и неразобранные места допол-
нены самим князем Вяземским, нередко совершенно несогласно с  тем, 
что теперь разобрано <…>» (Фон-Визин 1893: 316). Это надо учитывать, 
характеризуя употребления антропонимов в письмах Фонвизина.

13 Антономазия вообще характерна для функционирования антро-
понимов в  текстах XVIII века; некоторые стороны этого явления и  от-
дельные аспекты его роли в формировании семантического поля текста 
рассматриваются мной в разделе «Имя и “память жанра” в трагедии клас-
сицизма» (см. с. 204–215 монографии). 



299

друг», «Матушка, сестрица, друг мой» (Фонвизин 1959: 335, 340, 
353). А общая атмосфера создается в первую очередь резким пере-
ходом с  «вы» на «ты»; изредка, впрочем, «вы» прорывается; так 
происходит в первом из сохранившихся писем этого времени — 
от 10 августа 1763 года. Оно начинается с общения на «вы», но по-
степенно переходит — «нечувствительно» (как выразился бы сам 
писатель) — к форме «ты», что сразу же изменяет эмоциональный 
тон текста. 

Несмотря на известную сдержанность обращений (в которых 
к тому же чувствуется некий литературный налет и даже словес-
ные (эпистолярные) штампы, скорее всего, заимствованные со-
всем еще молодым автором из переводимой им французской сен-
тиментальной прозы  — «нежный друг», «любезная сестрица»), 
Фонвизин пишет к своей «матушке сестрице» весьма доверитель-
но и нежно. Очень важную роль играет тут тема полного доверия: 
никаких тайн от сестры у брата быть не может: «Напрасно дума-
ешь ты, чтоб я когда-нибудь от тебя мог что-то скрывать» (Фонви-
зин 1959: 325). Более того, он пишет ей о том, о чем другим людям 
сказать бы не смог; так в письме от 10 августа 1763 года (первом со-
хранившемся письме родным из Петербурга, при этом адресован-
ном одной сестре) появляется многозначительная фраза: «Je vous 
embrasse, ma chère soeur! Adieu. Ne montrez —vous pas mes lettres à 
mes parents» (Фонвизин 1959: 321); весьма значимо, что речь тут 
идет не только об одном конкретном письме, но и  письмах во-
обще. Сестру интересует ход мыслей ее корреспондента, она в со-
стоянии откликнуться на тончайшие движения души молодого 
человека, понять и принять образ его жизни, недаром одно из пи-
сем (1773 года) он начинает следующими словами: «…я начинаю 
к тебе большое письмо, считая за долг сердца моего и за душевное 
мое удовольствие говорить с  тобой всегда и  обо всем открытою 
душою» (Фонвизин 1959: 353). Она его главный друг: «Я знаю, что 
ты мне друг, и, может быть, одного я иметь буду, которого бы столь 
много любил и почитал» (Фонвизин 1959: 319) — подобное при-
знание Фонвизина не кажется натяжкой или преувеличением, оно 
подтверждается всем строем его писем к сестре. 

При этом Федосья Ивановна предстает в фонвизинских пись-
мах не только нежной и тонкой девушкой, восприимчивой к словам



300

брата и готовой понять и разделить его чувствования. Она вполне 
самостоятельная личность, способная оценивать поведение свое-
го корреспондента, указывать ему на заблуждения и  дать советы: 
«Я очень рад принимать от вас наставления, — пишет ей Фонвизин 
в уже не раз цитированном письме от 10 августа 1763 года, — зная, 
что они идут от человека, которого я люблю больше, как себя» (Фон-
визин 1959: 318). И в дальнейшем сестра пытается повлиять на бра-
та, тут можно указать на письмо от 13 декабря 1763 года, где речь за-
ходит о фонвизинских «сатирах» — убежденный сестрой, писатель 
решает отказаться от их сочинения, а имеющуюся у него на руках 
сатиру сжигает: «Сатир писать больше не буду; пожалуй, будь в том 
уверена, что я человек, не хвастая могу сказать, резонабельный. Ты 
меня привела в резон, и я сделал жертвоприношение Аполлону, со-
жегши ту в печи» (Фонвизин 1959: 326).

Глубоко увлечена Федосья Фонвизина литературными делами, 
брат нередко касается в своих письмах не одних собственных ли-
тературных предприятий (о которых, впрочем, пишет он наиболее 
охотно), но и литературных впечатлений и новостей; так, в письме 
от 14 декабря 1763 года крайне уничижительно отзывается он о «Де-
идамии» В. К. Тредиаковского. А накануне Фонвизин пишет сестре 
о том, что прочел только что «новую трагедию французскую “Тро-
янки”» (Фонвизин 1959: 326), вызвавшую у него восхищение и по-
токи слез (письмо от 13 декабря 1763 года; имеется в виду, очевидно, 
трагедия Ж.-Б.-В. де Шатоберна «Les Troyennes», 1754 год). Новин-
ки — и достаточно разного рода — вообще интересуют Федосью.

В эпистолярии 1760–1770-х годов раскрывается не только, так 
сказать, внутренний ее облик, она показана там и  во внешней 
своей стороне; корреспондентка фонвизинских писем весьма ув-
лечена и событиями светской жизни, придворного обихода; моды, 
сплетни  — даже и  это живо ее занимает. Задумывается молодая 
особа и над политическими перипетиями, в частности интригами 
против Н. И. Панина (письмо 1773, точная дата неизвестна). По-
стоянные сообщения о  такого рода происшествиях явно указы-
вают на заинтересованность в них адресата писем. А кроме того, 
Федосья Ивановна оказывается и особой деятельной, она успеш-
но справляется со многими комиссиями, которые ей поручаются 
братом: например, продать 60 экземпляров его перевода романа 
«Любовь Кариты и Полидора» аббата Ж.-Ж. Бартелеми (письмо от 



301

4 декабря 1763 года) или же принять как можно лучше его друга — 
В. А. Аргамакова (одно письмо не датировано, — скорее всего, ко-
нец 1763 — первые дни 1764 года, другое — 28 января 1764 года); 
с последним поручением Федосья справилась настолько успешно, 
что вскоре стала его женою.

3

Очень близка к этому эпистолярному женскому образу другая 
Федосья  — Федосья Никитична Муравьева. В  письмах ее брата 
в  облике этой девушки проступают едва ли не те же черты, что 
определяли характер адреса в письмах Фонвизина — к «его» Фе-
досье. Федосья Муравьева, конечно же, не копия Федосьи Фонви-
зиной. Правда, они в обращенных письмах братьев — примерно 
однолетки  — во всяком случае, это относится к  первым годам 
фонвизинской переписки: Федосье Фонвизиной было в  1763–
1764 годах девятнадцать–двадцать лет (она родилась в 1744 году), 
Федосье же Муравьевой в 1777–1778 годах было лет семнадцать–
восемнадцать; и с братьями их разница в возрасте более или менее 
соизмерима — Фонвизин старше сестры на год, Муравьев — года 
на три. И все же Федосья Муравьева в сравнении со старшей своей 
тезкой выглядит в  письмах более одухотворенной, тихой и  чув-
ствительной, более, так сказать, нежной: «Я тебя воображаю сею 
тихою, нежною Фешинькой, вспоминаю разговоры твои, разум, 
руками природы украшенный, сердце, чувствующее дружбу и че-
ловеколюбие» (Письма 1980: 307). Надо также иметь в  виду, что 
и Муравьев более откровенен в своих характеристиках адресата, 
гораздо чаще дает ему (т. е. — ей) прямые и ласково-чувствитель-
ные характеристики.

Впрочем, формульность заметна и в его письмах. Они, в отли-
чие от фонвизинских, почти всегда начинаются с обращения (в том 
случае, если оно пропущено, следует объяснение, как, например, 
в письме от 21 сентября 1777 года), но номинация адресата и у него, 
скорее, формальна: «матушка сестрица Феодосья Никитишна!»,14

14 Напомню, что редкость прямых обращений к  сестре в  письмах 
Фонвизина возможно объясняется неполнотой сохранившегося текста.



302

в самом же тексте чаще всего Федосья Никитична именуется про-
сто «матушкой». Правда, там появляются и выражения более неж-
ные — в первую очередь нередко повторяющаяся «голубушка»; тут 
же можно назвать и уже упоминавшуюся форму «Фешинька» или 
же такие обороты, как «любезная, нежная сестра» (Письма 1980: 
279); впрочем, в  последних словах отчетливо заметно влияние 
сентиментального романа; воздействие данной литературной тра-
диции особенно заметно во французских фрагментах муравьев-
ских писем, более обширных (как уже отмечалось) по сравнению 
с письмами Фонвизина. Скорее всего, именно вторжением фран-
цузского языка в письма объясняется частое обращение к сестре 
на «вы», которое, однако, нередко вытесняется из русского текста, 
заменяясь на «ты». 

Глубже и  основательнее, нежели ее старшая современница, 
интересуется Федосья Муравьева и  словесными искусствами, во 
всяком случае, в  письмах об этой стороне ее натуры говорится 
подробнее; письма брата к ней переполнены не только новостями 
в этой области и реакциями на прочитанные книги, но и размыш-
лениями о литературе, ее достоинствах и нравственном влиянии 
в целом; его письма дают все основания сказать, что его юная собе-
седница откликалась на все это творчески и активно — на это ука-
зывает то обстоятельство, что все ее соображения по затронутым 
автором вопросам автору крайне интересны. Впрочем, в отличие 
от фонвизинской сестры непосредственно к литературными заня-
тиям она не обращается.

Однако различия такого рода только лишь оттеняют их сход-
ство  — сходство во многом аналогичных девически-женских 
типов. Так же как Федосья Фонвизина, Федосья Муравьева рас-
крывается в муравьевских письмах 1777–1778 годов как глубокая 
и одаренная натура, незаурядная личность; она привлекает своей 
духовной красотой, чуткостью и тонким умом, способна верно по-
нять брата с его переживаниями. В известной мере юная девушка 
даже нравственно его превосходит: «Душа твоя, — пишет ей Мура-
вьев в письме от 21 августа 1777 года, — имеет нечто важнее и осно -
вательнее, нежели моя» (Письма 1980: 279). Последнее крайне 
важно — этот же мотив, как уже отмечалось, звучал и в письмах 
Фонвизина. Причем одновременно со всем только что сказанным, 



303

Федосья Муравьева — опять-таки, как и немного старшая ее со-
именница, вовсе не оторвана от жизни, синим чулком (несмотря 
на увлечение физикой, о  котором свидетельствуют, например, 
письма от 2 или же 26 октября 1777 года) или совершенно не инте-
ресующейся девическими развлечениями книгочеей и мечтатель-
ницей назвать ее все же нельзя. Она предстает вполне молоденькой 
девушкой со свойственными ее возрасту интересами, живо обща-
ющейся с разными людьми, любящей веселье и шутки. Занимают 
ее и моды, во всяком случае, брат ей о них сообщает; вот один из 
подобных пассажей из его писем: «В Париже нынче мужчины уби-
раются в две пукли в ряд над ухом и третью, как женщины, носят 
висячую за ухом. Это постоянные, а щеголи по восьми на сторо-
не. Кошелек сплощен с обеих сторон и близко подвязан. Пряжки 
серебряные через всю широту ноги, плоские, толстые, параллело-
граммом» (Письмо от 7 августа 1777 года; Письма 1980: 269). Самая 
пространность данного сообщения свидетельствует об уверенно-
сти автора в заинтересованности адресата.

Надо вновь отметить: в целом, Федосья Муравьева более воз-
вышенна, нежели Федосья Фонвизина, но, повторюсь, это разли-
чия индивидуальные, а не типовые. Обращая письма горячо лю-
бимым сестрам и передавая неповторимые оттенки сугубо личных 
отношений к  ним, отношений отчетливо индивидуальных, Фон-
визин и Муравьев, одновременно с этим, запечатлели появление 
нового культурно-исторического типа, нового женского харак-
тера, который как раз в  это время стал культурно релевантным 
и получил в словесности возможность быть увиденным и описан-
ным. Сами представители этого типа — юные женщины, наподо-
бие обеих Федосий, — еще не обрели способность выразить себя 
и свои переживания в слове; недаром их письма почти не сохрани-
лись и в истории русской культуры не оставили заметного следа. 
Причем это относится не только к Ф. Фонвизиной (Аргамаковой) 
и Ф. Муравьевой (Луниной), но и к большинству других их совре-
менниц: собственным своим словом женщины подобного типа — 
духовно сильные, интеллектуально развитые, чувствительные и не 
лишенные практической смекалки, и  к тому же  — женственные 
и милые — в словесности второй половины XVIII столетия себя 
не проявили. Или, во всяком случае, их манифестация себя как 



304

зарождающегося женского типа прошла малозамеченной (чтобы 
не сказать — незамеченной).

Но сторонним наблюдателям, сторонним, при всей близости 
к  созерцаемому явлению (в нашем случае  — наблюдателям-бра-
тьям), основные черты формирующегося культурно-психологиче-
ского явления уже стали заметными. Более того, наблюдатели эти 
нашли и  соответствующие слова для воплощения в  вербальных 
текстах основных качеств такой появляющейся в  русской жиз-
ни героини. Причем в текстах эпистолярных, т. е. двунаправлен-
ных  — на текущую вокруг них жизнь и  на литературные образ-
цы.15 С одной стороны, и Фонвизин, и тем более (и в значительно 
большей степени) Муравьев черпали нужные им языковые ресур-
сы и  литературные стратегии из предромантической литерату-
ры: переписка Муравьева с  ясностью на это указывает, недаром 
он сожалеет об отсутствии у него дарований Мармонтеля: «Я не 
имею нежной и сладостной кисти сочинителя “Инков”» (Письмо 
от 17 августа 1777 года; Письма 1980: 276);16 некоторые отчетливо 
литературные примеры его эпистолярных характеристик приво-
дились выше, их можно было бы значительно увеличить; во фран-
цузских фрагментах писем они заметны в наибольшей степени. Но 
со стороны другой, возникающие в их переписке образы адреса-
тов, юных девушек, ни в коей мере не являются копией усреднен-
ной сентиментальной героини; они и не могут быть равны этому 
литературному образу, особенно в массовом его воплощении. Во-
первых, сама природа эпистолярного текста препятствует струк-
турной завершенности литературного героя; характеризуя спе-
цифику последнего, Л. Я. Гинзбург замечала, что он представляет 

15 Для частного письма принципиально характерно напряжение 
между этими двумя полюсами — жизненной реальностью и литератур-
ной обработкой. См. об этом, в частности, довольно старые уже работы: 

(Duchêne 1971: 177–194; Deugnot 1974: 195–202).
16 Ж.-Фр. Мармонтель не одним Муравьевым, но и русской читающей 

публикой в  целом воспринимался прежде всего как «чувствительный 
автор». Стоит указать на тот интерес, который проявлял к Мармонтелю 
Н. М. Карамзин, много переводивший Мармонтеля и  весьма серьезно 
к  своим переводам относившийся; об этом свидетельствуют несколько 
прижизненных переизданий. См.: (Кафанова 1979: 157–176).



305

собою «взаимодействие сюжетных элементов, включающее в себя 
развязку» (Гинзбург 1979: 221); ничего подобного такой завершен-
ности эпистолярный образ человека не знает и знать не может: он 
отражает проживаемый автором и адресатом в настоящую мину-
ту и  принципиально незавершенный момент жизни, с  которым, 
как уже отмечалось, связаны письма и  который эти письма по-
рождает; в этом, кстати, принципиальное отличие «эпистолярного 
человека» от героя мемуаров. Во-вторых же (и это основное), обе 
Федосьи  — и  Фонвизина, и  Муравьева  — оказываются сложнее 
и многомернее тех литературных ориентиров, на которые равня-
лись авторы писем. Подобная многомерность способствует отчет-
ливой индивидуализации эпистолярных героинь  — они, будучи 
воплощением в литературном слове определенного типа, одновре-
менно с этим, неповторимые личности; в них как раз и проступает 
то будущее литературного героя (ставшего позднее запечатлени-
ем в этом слове неповторимой в своей индивидуальности лично-
сти, и вместе с этим несущего в себе эпохальные, а следователь-
но  — исторически типичные черты), которое в  художественной 
прозе сентиментализма лишь робко и  неуверенно проступало. 
Это опять-таки объясняется двоякой природой частного пись-
ма  — даже в  том случае, если написаны эти письма писателями 
и  ориентированы на опыт искусства, эмпирическая реальность 
обязательно в них входит. Это и произошло в письмах Фонвизи-
на и Муравьева — и помогло свободнее и полнее, чем это могло 
быть осуществленно в литературных жанрах, запечатлеть только 
лишь возникающий женский тип. Тип этот стал одним из ведущих 
в русской прозе, но гораздо позднее, когда он не только воплотил-
ся в целый ряд литературных героинь, прежде всего — романных, 
но и  был отрефлексирован художественным сознанием  — имею 
в виду хотя бы статью И. А. Гончарова «Мильон терзаний»; но до 
этого литературе в  высшем ее регистре надо было пройти весь-
ма долгий путь… В  начале этого пути и  находились Федосья 
Фонвизина и Федосья Муравьева… Значительно опережая своих 
литературных сверстниц — даже и младших.

Действительно, при всех очевидных перекличках адресатов 
фонвизинских и муравьевских писем с литературными образами, 
перекличках, многие из которых были уже отмечены, и довольно 



306

давно,17 эпистолярные женщины реальнее и конкретнее женщин 
литературных. Даже в самом глубоком их воплощении, таком как 
Юлия из одноименной повести Н. М. Карамзина, последние менее 
осязаемы и в гораздо меньшей степени вписаны в быт. И их имена 
более условны и быстро становятся своего рода масками — Лиза, 
Маша, Нина и т. д. в сентиментальной повести; кроме того, как уже 
отмечалось, они номинируют в первую очередь представительниц 
простого народа; они крестьянки. Обе адресатки рассматриваемых 
сейчас писем, напротив, представляют культурные и социальные 
элиты империи. Но при этом их словесное воплощение в письмах 
их братьев неразрывно сопряжено с бытом; они как бы формируют 
представление о том, какими должны быть идеальные женщины 
высших социально-культурных стратов и одновременно они су-
ществуют не в идеальном смоделированном культурой простран-
стве, а  в той жизни, которая запечатлена в  эпистолярном слове, 
слове, отражающем не возможное (как слово фикциональное, т. е. 
художественное), но существующее. Поэтому-то героини эти но-
сят такое резко своеобразное и абсолютно никакими культурными 
ассоциациями не нагруженное имя Федосья, что уже само по себе 
придает им совершенно невиданную в то время конкретность. Так 
же, как и доминирующее к письмах к ним обращение «матушка», 
заменяющее антропоним и  совершенно лишенное какой-либо 
опускающей их и вносящей в их образ сатирической окраски. То, 
что их братья называют их «матушками сестрицами», ни в  коей 
мере не лишает их поэтичности и возвышенности, не мешает им 
вызывать восхищение: они и «гений чистой красоты», и «матушки 
сестрицы». Кажется, сама действительность говорит здесь за себя 
самое. До подобного вторжения реальности в словесную ткань ху-
дожественного текста было еще очень далеко.

Литература

1. Бухаркин 1999 — Бухаркин П. Е. Н. М. Карамзин — человек и писа-
тель — в истории русской литературы. СПб, 1999.

2. Виролайнен 2018  — Виролайнен М. Н. Поэтическая география как 
интертекст // Интертекстуальный анализ: Принципы и границы / под 
ред. А. А. Карпова и А. Д. Степанова. СПб., 2018. С. 253–262.

17 См., например, лишь относительно немногие из них, отмеченные 
в статье Г. П. Макогоненко (Письма 1980: 3–41).



307

3. Гинзбург 1979 — Гинзбург Л. Я. О литературном герое. Л., 1979.
4. Кафанова 1979  — Кафанова О. Б. Н. М. Карамзин  — переводчик 

Мармонтеля // Проблемы метода и жанра. Томск, 1979. С. 157–176.
5. Кочеткова 1994 — Кочеткова Н. Д. Литература русского сентимента-

лизма (Эстетические и художественные искания). СПб., 1994.
6. Лазарчук 1972  — Лазарчук Р. М. Дружеское письмо второй полови-

ны XVIII века как явление литературы: автореф. дис. …канд. филол. 
наук. Л., 1972.

7. Михайлов1997 — Михайлов А. В. Языки культуры. М., 1997.
8. Паперно 1977  — Паперно И. А. Об изучении поэтики письма // Уч. 

зап. Тартуск. ун-та. 1977. Вып. 420: Studia metrica et poetica. С. 105–111.
9. Письма 1980 — Письма русских писателей XVIII века. Л., 1980.

10. Степанов 1969 — Степанов В. П. Повесть Карамзина «Фрол Силин» // 
XVIII век: Державин и Карамзин в литературном движении XVIII — 
начала XIX века. Л., 1969. С. 229 — 244.

11. Степанов 1926 — Степанов Н. Л. Дружеское письмо начала XIX века // 
Русская проза. Л., 1926. С. 74–101.

12. Топоров 1995 — Топоров В. Н. «Бедная Лиза» Карамзина. Опыт про-
чтения: К двухсотлетию со дня выхода в свет. М., 1995.

13. Тынянов 1977  — Тынянов Ю. Н. Литературный факт // Тыня-
нов Ю. Н. Поэтика. История литературы. Кино. М., 1977. С. 255–270.

14. Фонвизин 1959 — Фонвизин Д. И. Собрание сочинений: в 2 т. Т. 2. М.; 
Л., 1959.

15. Фон-Визин 1893 — Фон-Визин Д. И. Сочинения. СПб., 1893.
16. Фридлендер 1971 — Фридлендер Г. М. Поэтика русского реализма. Л., 

1971.
17. Deugnot 1974 — Deugnot B. Débats autour du genre épistollaire: réalité et 

écriture // Revue d’histoire littéraire de la France. 1974. № 2. P. 195–202.
18. Duchêne 1971  — Duchêne R. Réalité vécue et réussite littéraire: le stat-

ut particulier de lettre // Revue d’histoire littéraire de la France. 1971. 
№ 2. P. 177–194.

19. Namen 2013 — Namen in der russischen Literatur. Имена в русской ли-
тературе. 2013. Wiesbaden, 2013 (Opera Slavica. Neue Folge. 57).

20. Riff aterre 1990 — Riff aterre M. Fictional Truth. Baltimore; London, 1990.
21. Skwarcźynska 1937 — Skwarcźynska St. Teоria listu. Lwów, 1937.
22. Todd 1976 — Todd W.-M. Th e Familiar Letter as a Literary Genre in the 

Age of Pushkin. Princeton, 1976.



308

Д. В. Руднев 

ИМЯ ЧЕЛОВЕКА В ДЕЛОВОЙ КОММУНИКАЦИИ 
XVIII В. (ОСОБЕННОСТИ ИМЕНОВАНИЯ ПУГАЧЕВА 
В ДОКУМЕНТАХ 1770-Х ГГ.)1

Введение

Особенности употребления антропонимов в деловой письмен-
ности исследованы к  настоящему моменту явно недостаточно. 
Большинство работ, затрагивающих эту тему, ограничиваются 
описанием выбора имени в  рамках делового этикета, при этом 
многие важные проблемы, связанные с официальным именовани-
ем человека в документах, остаются без изучения и теоретическо-
го осмысления. К числу таких вопросов относятся, например: По-
чему среди целого ряда возможных способов номинации человека 
в  документах используются только некоторые? Как происходит 
становление и  отбор форм антропонимов (и иных способов но-
минации человека) в  истории делового языка? Меняются ли эти 
способы номинации в истории делового языка и если меняются, 
то почему? Зависят ли формы антропонимов, используемые в де-
ловой коммуникации, от их положения в тексте документа и если 
да, то как и почему? Есть ли связь между формой официального 
именования и  типом (жанром) документа? Это лишь небольшая 
часть вопросов, неизбежно возникающих у исследователя при об-
ращении к теме. 

Деловая коммуникация представляет собой особый вид диа-
лога, где единицей общения (репликой, под которой понимает-
ся «высказывание говорящего в  диалоге») является документ. 

1 Впервые опубликовано: Вестник Санкт-Петербургского государ-
ственного университета. Язык и литература. 2021. № 18 (3). С. 590–608.



309

Функционирование документа в диалогическом режиме означает, 
что любой документ является либо ответом на предшествующую 
реплику-документ, либо порождает ответную реплику-документ, 
либо выполняет обе функции одновременно. «Отличительной 
чертой системы жанров делового языка… является их коммуника-
тивная взаимосвязанность и взаимообусловленность. Документы, 
представляя собой тексты-монологи, реализуются только в  диа-
логе…» (Русанова 2015: 155). Прямым следствием скрытой диало-
гичности документов, часто ускользающей от внимания исследо-
вателей, ограничивающихся текстом одного документа или одним 
документальным жанром, является повышенная прагматическая 
нагрузка антропонимов в тексте документа. 

В тексте документа антропоним выполняет как минимум 
три функции: участвует в  выражении адресанта (или источника 
власти), адресата (объекта проявления власти) и  в  тексте доку-
мента, содержащем основную фактуальную информацию доку-
мента (в  современном делопроизводстве он обозначается рекви-
зи том 20). В тексте документа антропоним выступает в качестве 
объекта описания. Первые две функции связаны с  выражением 
прагматической информации документа и  обусловлены импера-
тивным характером деловой коммуникации, в  рамках которой 
одно лицо (в т. ч. коллективное) побуждает другое лицо (или лиц) 
к выполнению (или невыполнению) определенных действий. 

Особенности именования людей в  документной коммуника-
ции XVIII века были отчасти унаследованы из предшествующей 
традиции. В  XVII в. «единых требований к  записи личных имен 
в  деловой письменности… не было» (Неволина 2011: 17), «отсут-
ствовали юридически закрепленные нормы официального имено-
вания лица. Установлению их препятствовало непоследовательное 
разграничение писцами разных типов личных имен, сохранявших 
равноправие в идентификации лица. Выбор их зависел от жанровой 
специфики документа и манеры письма» (Смольников 1996: 13). Ва-
рьирование официального именования лиц сохраняется и в XVIII в., 
однако приобретает отчетливые черты упорядоченности. 

Сокращению вариативности способствовало законодательное 
вмешательство властей в  вопросы именования лиц в  официаль-
ных документах. Так, указом от 30 декабря 1701 г. предписывалось 



310

подписывать челобитные и  прочие просительные документы не 
полуименем, а полным именем и фамилией: «На Москве и в горо-
дах царевичам, и  боярам, и  окольничим, и  думным, и  ближним, 
и  всех чинов служилым, и  купецкаго, и  всяких чинов людям бо-
ярским, и крестьянам к великому государю в челобитных и в от-
писках, и  в  приказных и  домовных во всяких письмах генваря 
с 1 числа 702 года писаться целыми именами с прозваниями свои-
ми, а полуименами никому не писаться» (ПСЗРИ, 4: 181 (№ 1884)). 
В этом указе отражены важные изменения в деловой коммуника-
ции. С  одной стороны, принятие такого указа можно расценить 
как стремление властей установить единообразие в  принципах 
официального именования лиц и сблизить принципы именования 
с европейскими. Диминутивные формы антропонимов (так назы-
ваемые гипокористики) употреблялись лишь в  небольшой части 
документов — челобитных, писцовых книгах и некоторых других 
документах. С другой стороны, отмена полуимен фактически озна-
чала запрет подданным на личное обращение к царю, так как такие 
формы имели эгоцентрический характер и являлись важным экс-
прессивным средством просительных документов. Такой запрет 
был отчетливым сигналом происходившего процесса речевого от-
чуждения в отношениях между властями и подданными, одной из 
причин которого была смена понятийной модели (концептуальной 
метафоры, структурирующей понятийную область) государства, 
когда исходная модель государства — семьи или феодального дома 
сменялась моделью государства-механизма. Языковым следствием 
этого процесса стало нарастание в деловом языке речевых элемен-
тов, подводимых под стилевую категорию официальности: измене-
ние официального именования людей и предметов действительно-
сти, возможно, самое яркое проявление этого процесса. 

Еще одним документом Петровского времени, сыгравшим важ-
ную роль в  закреплении принципов официального именования 
лиц, явился Адмиралтейский регламент (1722), который содержал 
образцы отчетных документов, обязательных для всех ведомств. 
В приложенных к регламенту образцах официальное именование 
лица состояло из указания должности, полного имени и  фами-
лии: адмирал Петр Михайлов (т. е. сам Петр), штюрман Григорей 
Микулин, матроз 1 статьи Иван Никитин и т. д. Учитывая роль 



311

Адмиралтейского регламента как образца для составления отчет-
ных документов во всех ведомствах, эти модели официального 
именования лиц имели регламентирующий характер для всей де-
ловой коммуникации XVIII в. 

В тексте документа XVIII в. именование людей чаще всего про-
исходило при помощи двукомпонентных моделей  — по имени 
и фамилии — в сочетании с приложением, указывающим на зва-
ние (должность) и ведомственную локализацию. При повторной 
номинации использовалось сочетание звания (должности) и фа-
милии или только фамилия. Использование фамилии в качестве 
повторной номинации является ярким новшеством Петровского 
времени: в XVII в. при повторном именовании лица в тексте доку-
мента использовалось имя, а не фамилия (Неволина 2011: 9). 

Отчество в  документах использовалось редко. Употребление 
отчества на -вич в  документах XVIII в. было прерогативой глав-
ным образом императоров и членов императорской семьи. При не-
обходимости указать «отечество» в некоторых видах документов 
подданные указывали его при помощи притяжательного прилага-
тельного и слова сын или дочь (Петрова дочь, Сергеев сын и пр.). 
Эта модель сформировалась в деловой коммуникации XVII в. для 
разграничения отчеств и  семейных прозвищ (фамилий), часто 
имевших одинаковый внешний вид из-за форманта -ов. Откло-
нения от этих правил касались имен руководителей учреждений, 
которые в документах этих учреждений именовались с указанием 
не только имени и  фамилии («прозвища»), но и  отчества, а  так-
же некоторых наиболее важных представителей власти. Судя по 
всему, на высших руководителей в  этом случае отчасти распро-
странялись принципы именования, характерные для императора 
(императрицы), к которым они были близки, — но с обязательным 
указанием фамилии, а в некоторых случаях и должности. (Следует 
отметить, что принципы употребления отчества на -вич в Петров-
скую эпоху стали строже, чем в  XVII в., когда такое именование 
было характерно для бояр и окольничих, а  также некоторых от-
дельных подданных, например Демидовых, которым такое право 
именования с -вичем было даровано царями.) 

Современная трехкомпонентная номинация (особенно с пре-
позицией фамилии относительно имени) имеет поздний характер. 



312

Исследователи отмечают распространение трехкомпонентной мо-
дели в официальных документах во второй половине XVII в. Это 
было обусловлено тем, что «фамилия в XVII в. еще не была обяза-
тельной антропонимической категорией в официальных именова-
ниях горожан и крестьян. <…> Фамилия в самостоятельную ка-
тегорию официального именования выделяется только во второй 
половине XVII в.» (Смольников 1996: 16). Трехкомпонентные мо-
дели, включавшие имя, патроним (отчество) и фамилию, исполь-
зовались и в XVII, и в XVIII в. очень ограниченно — главным об-
разом в частно-деловых актах и отчасти в некоторых других. Они 
не имели современного универсального характера. Например:

Объявитель сего крепостной мой служитель Петр Андре-
ев сын Зайцов, котораго я, ниже подп<и>савшийся отпустил 
от себя вечно на волю; а потому ни мне, ни наследникам моим 
впредь до него дела нет и ни под каким видом не вступаться, 
для чего сия отпускная за моим подписанием и с приложением 
герба моего печати ему, Зайцову, от меня и дана, Маия 24 дня, 
1794 года. Москва.

ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА САМОДЕРЖИЦЫ 
ВСЕРОССИЙСКОЙ,

ВСЕМИЛОСТИВѢЙШЕЙ ГОСУДАРЫНИ МОЕЙ, армии 
Бригадир N. N. 

[Сокольский 1795: 732]

Особым образом в  документах именовались императоры 
и  императрицы, являвшиеся источником власти, которые под-
писывали документы полным именем (Петр, Анна, Елисавет 
и т. д.). В тексте документов они именовались по имени и отчеству 
(«имярек с отечеством») с приложением «его / ее императорское 
величество». Это приложение обычно набиралось капитульны-
ми (прописными) буквами, под влиянием печатных документов 
такое написание проникло и в рукописные документы. В  зачине 
указов они упоминались по имени, например: «Божиею милостию 
мы, Петр Перьвый, царь и самодержец всероссийский, и прочая, 
и прочая, и прочая» или «Божиею милостию мы, Анна (/ Елисавет 
Первая), императрица и  самодержица всероссийская, и  прочая, 
и прочая, и прочая». 



313

Существовавшая система номинаций отражала сложившуюся 
структуру общества. Отметим несколько самых общих особен-
ностей официального именования лиц, относящихся к семантике 
номинаций (1, 2), их структуре (3), составу (4) и стилистической 
окраске (5): 1) резкое противопоставление способов именования 
императора и подданных; 2) упоминание должности и ведомствен-
ной принадлежности в составе приложения; 3) препозиция имени 
к  фамилии (нынешний порядок возник под влиянием книжных 
каталогов в конце XIX в.); 4) редкое использование отчества (речь 
идет не только об отчествах с  -вичем, но и  об именных группах 
со словами сын, дочь, из-за чего отчество многих представителей 
XVIII в. нам может быть неизвестно); 5) невозможность использо-
вания в документах оценочных приложений к именам (вор, злодей 
и т. д.), а также оценочных форм имени («полуимен», т. е. гипоко-
ристик типа Федька, Ивашка). 

Материалом наших дальнейших наблюдений стали номина-
ции Пугачева в  различных документах 1770-х гг. С  одной сторо-
ны, Пугачев предстает в этих документах в различных социальных 
ролях — беглого казака, (лже)императора, государственного пре-
ступника, как субъект власти и как ее объект. С другой стороны, 
тяжесть преступления Пугачева, похитившего царское имя и по-
трясшего основы государства, была такова, что в  следственных 
документах и в приговоре его именование шло вразрез существо-
вавшей традиции официального именования лица. Как следствие, 
наблюдения за именованием Пугачева в  различных документах 
позволяют достаточно полно отразить особенности употребления 
имени человека в деловой письменности второй половины XVIII в. 

1. Именование Пугачева в документах до восстания
(февраль 1772 г.)

Первое упоминание имени Пугачева связано с  его допросом 
в феврале 1772 г. в Моздокской комендантской канцелярии: …пой-
манный того полку беглый человек при допросе ответом показал. 
Зовут-де его Емельян Иванов сын Пугачев, родился он Донскаго 
войска в Зимовейской столице… [ЕПС: 237]. Ср. далее: Почему-де 
он, Пугачев, взяв от них на проезд двадцать рублев денег, ехать 



314

в  Москву и  согласился [ЕПС: 238]. В  конце допроса указывалось 
полное имя и фамилия, а в составе приложения — социальная ха-
рактеристика: К сему допросу, вместо беглаго из Донскаго войска 
казака Емельяна Пугачева, за неумением им грамоте, по его про-
шению Моздоцкаго казачьяго полку сотник Иван Сафронов руку 
приложил [ЕПС: 239].

Схожим образом именуется Пугачев в  протоколе допроса 
в  управительской канцелярии Малыковской дворцовой волости: 
…а в допросе сказал. Емельяном его зовут Иванов сын Пугачев, от 
роду имеет сорак лет… [ЕПС: 239] — таковых слов он, Пугачев, 
нигде никому не проговаривал [ЕПС: 240] — К сему допросу села Ма-
лыковки священник Афанасей Михайлов вместо означеннаго бе-
жавшаго донскаго казака Емельяна Иванова сына Пугачева, по 
его прозьбе, руку приложил [ЕПС: 240]. В данном случае употреб-
ление отчества в конце допроса не является обязательным. 

Как видно из приведенных примеров, выбор способа имено-
вания Пугачева зависит от позиции и  функции имени в  тексте. 
Имя Пугачева выступает в  качестве объекта описания в  составе 
текста документа: в полной четырехсловной (трехкомпонентной) 
форме (Емельян Иванов сын Пугачев) в предложениях номинации 
с  целью точной идентификации носителя имени, далее в  тексте 
используется именование по фамилии (Пугачев), которая стоит 
в  синтаксической позиции приложения и  выполняет функцию 
конкретизации. Кроме того, имя Пугачева использовано в  фор-
муле рукоприкладства,2 где оно выполняет двойную функцию: 

2 Формула приложить руку в  значении ‘поставить свою подпись’ 
[СлРЯ XI–XVII, 22: 243], где слово рука употребляется в значении ‘под-
пись’ [СлРЯ XI–XVII, 22: 239], известна с XVI в. Первоначально полный 
состав формулы в том случае, если кто-то подписывал документ за друго-
го человека (чаще всего вследствие его неграмотности), имел следующий 
вид: <имя 1 в Им. п. > вместо … по (притяжательное местоимение / при-
тяжательное прилагательное) веленью руку приложил. В дальнейшем фор-
мула могла подвергаться сокращению (выпадала часть по веленью). Кро-
ме того, мог варьироваться компонент формулы по веленью. Компонент 
по веленью (реже — веленьем) имел устойчивый характер и широко упо-
треблялся в разнообразных документах XVI — первой половины XVIII в. 
(о его употреблении в таможенных книгах первой четверти XVIII в. см. 



315

во-первых, указывает на то, что подписавший документ имеет от-
ношение к его составлению, т. е. выступает в качестве соавтора до-
кумента и несет ответственность за содержание; во-вторых, иден-
тифицирующую функцию. В отличие от предложения именования 
в  тексте документа в  составе рукоприкладства указывается имя, 
фамилия и социальное положение (должность, ведомственная от-
несенность, а  в данном случае еще характеристика связи между 
лицом и учреждением — беглый из Донского войска казак, бежав-
ший донской казак). 

2. Именование Пугачева в документах,
относящихся к восстанию

2.1. Документы начального периода восстания
        (сентябрь–ноябрь 1773 г.)
Упоминание Пугачева в тот период, когда он «похитил царское 

имя» Петра III, можно разделить на два этапа. На первом этапе (до 
декабря 1773 г.) употребление царского имени Петра III в пугачев-
ских документах имело целый ряд специфических черт, свидетель-
ствующих о слабом владении составителями документов принци-
пами документной коммуникации. Вместе с  тем встречающиеся 

[Коркина 2015; Коркина 2018: 100–107]). Например: «К сей записи вместо 
углеченина посадцкого человека Елисея Бендина по его веленью углетц-
кой земской дьячек Олешка Григорьев руку приложил» (Поручная по 
углицком посадском человеке Елисее Григорьеве о представлении в вое-
водский приказ беглой крестьянки, 1645 г. [АЮ: 336]). В  XVII в. в  до-
кументах наряду с  по веленью изредка встречается по челобитью; ср.: 
«Богоявленского монастыря слуга Федор Хомутов вместо порутчика 
того ж монастыря сторожа Федора Анкудинова по его челобитью руку 
приложил» (Поручные по монастырских дворниках, 1690 г. [АЮ: 350]). 
Со второй четверти XVIII в. происходит вытеснение компонента по ве-
лению компонентом по прошению, изредка встречавшимся и в докумен-
тах XVII в., или (реже) по просьбе, который широко распространился 
уже в XIX в. Ср. образец в приложении 17 к Рекрутскому уставу (1831 г.): 
«К сему приговору вместо неграмотных таких-то мещан (крестьян такой-
то деревни, таких-то) по личной их просьбе руку приложил такой-то» 
[ПСЗРИ-2, 6: 615 (№ 4677)].



316

отклонения позволяют увидеть то, что в  документах, связанных 
с употреблением царского имени, остается обычно без фиксации — 
строго регламентированный характер употребления царского име-
ни в официальных документах, а кроме того, отношение к царской 
власти со стороны подданных и их представление о ней. Например:

— (именной указ Пугачева, 17 сентября 1773 г.): зачин Самодер-
жавнаго амператора, нашего великаго государя Петра Ѳедаровича 
всероссийскаго: i прочая, i прочая, i прочая. Во имянномъ моемъ 
указе изображено яицкому войску… — финальная клаузула Я, ве-
лики государь, жалую васъ Петръ Ѳедаровичь [Пугачевщина, 1: 25];

— (указ Пугачева, 1 октября 1773 г.): зачин Великiи государь 
и над цари царь и достойной iмператоръ Петръ Федоровичь, раз-
судя своимъ мнениемъ ко всем моимъ верноподданнымъ послать 
сей мой имянной указъ: i прочая, i прочая, i прочая. Да будетъ вамъ 
известно всемъ, что действително я  самъ велики  — финальная 
клаузула Великий государь, царь Россiйской, императоръ руку при-
ложилъ Петръ третiй. Императоръ самъ Петръ третей руку 
приложилъ [Пугачевщина, 1: 30–31].

— (указ Пугачева, без даты): зачин Самодержавнаго импера-
тора нашего, великаго государя Петра Федоровича всероссiйскаго: 
i прочая, i прочая, i прочая. Симъ моимъ имяннымъ указомъ регу-
лярной командѣ повелѣваю… — финальная клаузула Велики госу-
дарь императоръ Петръ Феодоровичь всероссiйски [Пугачевщина, 
1: 31–32].

— (именной указ Пугачева, 5 ноября 1773 г.): зачин Самдер-
жавнаго императора Петра Федоровича всероссийскаго: и прочая, 
и  прочая, и  прочая. Имянной мой указъ во Оренбургскую Губерн-
скую Канцелярию губернатору к Рейнъздорпу Ивану Анъдреивичю 
и всемъ гасподамъ и всякаго звания людемъ — финальная клаузула 
1773 году ноября 5 дня. Велики государь Петръ трети всеросiйскаго 
[Пугачевщина, 1: 53–54].

Ошибки в употреблении царского имени во всех этих случаях 
имеют слишком очевидный характер: неправильны как сами фор-
мулы, так и их языковое оформление. Согласно «Форме о титулах 
его императорского величества» от 26 декабря 1761 г. в грамотах, 
направляемых внутрь государства, титулатура Петра III имела 
следующий вид: Божиею милостию Мы, Петр Третий, Император 



317

и Самодержец Всероссийский, и прочая, и прочая, и прочая [ПСЗРИ, 
15: 876 (№ 11392)]. В указах Пугачева неправильно использованы 
формы местоимения (в царских указах обязательно использова-
лась форма наш) и формы лица глагола (в именных указах монарх 
повелевает при помощи глаголов в форме 1 л. мн. ч., а не 3 л. ед. ч.). 

2.1. Именование Пугачева в документах 
         второго этапа восстания
Изменения в титулатуре лже-Петра III начинаются со второй 

половины ноября. Так, в указе от 25 ноября неправильно оформ-
лен зачин От самодержавнаго iмператора Петра Федоровича, 
самодержца всероссiйскаго: и прочая, и прочая, и прочая — и пра-
вильно оформлена подпись: На подлинной подписано собственною 
его императорскаго величества рукою тако: Петръ. Ноября 25-го 
дня 1773 году [Пугачевщина, 1: 35].

Еще ближе по своему оформлению к  подлинным именным 
императорским указам указ от 2 декабря 1773 г.: зачин Божиею 
милостию мы, Петръ третий, императоръ и  самодержецъ все-
российски: i прочая, i прочая, i прочая. Обявляется во всенародное 
известие  — финальная клаузула На подлинномъ подписано соб-
ственною Е. И. В. рукою тако: Петръ. В этом документе и зачин, 
и  подпись оформлены в  соответствии с  принятыми правилами, 
неправильно выбрана лишь форма лица перформативного гла-
гола: вместо объявляется должно было стоять объявляем (форма 
объявляется использовалась в сенатских указах, например: «Указ 
ея императорскаго величества самодержицы всероссийской из 
Правительствующего Сената. Объявляется во всенародное из-
вестие». При этом имя императрицы или императора не указы-
валось). Аналогично (и с той же ошибкой) оформлены три имен-
ных указов Пугачева, датированных июлем 1774 г. [Пугачевщина, 
1: 40–41, 55–56, 56–57], два указа, датированных августом 1774 г. 
[Пугачевщина, 1: 41–43]. 

Точнее всего оформлен указ от 31 марта 1774 г.: в нем правильно 
использованы мы-формы: Божиею милостию мы, Петръ третиi, 
iмператоръ, самодержецъ всероссiйски: i прочая, i прочая, i прочая. 
Обявляемъ во всенародное известие. Отклонением в оформлении 
царского имени является отсутствие союза и  в  титулатуре  — 



318

правильное употребление предполагало iмператоръ и  самодер-
жецъ. Другое отклонение в том, как оформлена в нем царская под-
пись — Petri [Пугачевщина, 1: 40]: царские подписи оформлялись 
только по-русски. (В октябре 1774 г. при допросе Пугачев показал, 
что в  ноябре 1773 г. к  нему присоединился подпоручик Михаил 
Шванвич, «и с тех пор уже под всеми злодейскими указами подпи-
сывался он, Шванович, вместо самаго злодея по латыни “Петер”» 
[ЕПС: 117].)

Отмеченные выше изменения оформления царского имени 
в документах самозванца следует связать с расширением Пугачев-
ского восстания и присоединением к нему, среди прочего, дворян 
и служащих различных канцелярий, которые хорошо владели пра-
вилами оформления документов. На это указывает и время про-
изошедших изменений  — ноябрь-декабрь 1773 г., т. е. вскоре по-
сле поражения карательного корпуса генерал-майора В. А. Кара 
в боях с бунтовщиками под Оренбургом (7–9 ноября 1773 г.). И все 
же следует констатировать, что ни один из дошедших именных пу-
гачевских указов не оформлен с соблюдением всех правил имено-
вания монарха. 

Кроме именных указов, сохранился текст патента Василию Ко-
соговскому. Языковое оформление патентов было во многом сход-
но с оформлением именных указов и манифестов. 

Божиею милостию мы Петръ третиi, императоръ и самодер-
жецъ всероссийскиi: и прочая, и прочая, и прочая. Известно и ведомо 
да будет всем и каждому, что Василей Косоговской, которой пре-
жде былъ поручиком, а тысяща семь сотъ семьдесятъ четверта-
го года июля двадесять четвертаго дня за оказанную его к службѣ 
ревность и прилежность подъполковникомъ пожалованъ. Того ради 
мы симъ жалуемъ и учреждаемъ, повелевая всемъ нашим вернопод-
даннымъ оного подъполковника признавать и  почитать. Напро-
тив чего и мы надеѣмся, что онъ в томъ ему всемилостивѣйше 
пожалованномъ чине такъ и верно и прилежно поступать будет. 
Во свидетельство того мы собственною рукою подписать соизво-
лили. Дан июля 24 дня 1774 года. Петръ [Пугачевщина, 1: 56].

Это пожалование на чин написано довольно правильно, одна-
ко при сравнении с  подлинными патентами эпохи Екатерины II 
обнаруживаются различные незначительные ошибки. Во-первых, 



319

в пугачевском патенте использована формула Известно и ведомо 
да будет всем и каждому, в которой лишним является слово всем 
(адресат всем и  каждому использовался в  царских манифестах). 
Во-вторых, отсутствуют обязательные для манифестов местоиме-
ния нам, наш, нарушен порядок слов, использованы неправиль-
ные глагольные формы; правильное оформление должно было 
выглядеть так: Василей Косоговской, которой нам поручиком слу-
жил, для его оказанной в службе нашей ревности и прилежности 
в наши подполковники тысяща седмь сот семьдесят четвертаго 
года июля двадесять четвертаго дня всемилостивейшее пожало-
вали и  учредили (конечно, нонсенсом является произведение из 
поручиков в подполковники. — Д. Р.). Совершенно неуместно ис-
пользована формула того ради вместо правильного яко. Оконча-
ние «патента» похоже на оформление документов этого типа, од-
нако и здесь встречаются многочисленные небольшие ошибки, из 
которых наиболее существенной является отсутствие указания на 
то, что патент укрепили нашею (вар. государственною) печатию. 

Точнее оформлены указы, исходившие из так называемой во-
енной коллегии самозванца. В соответствии с существовавшими 
правилами в указах, которые издавались отдельными ведомства-
ми, имя монарха не называлось. Начальная клаузула имела такой 
вид: «указ его (ее) императорского величества, самодержца (само-
держицы) всероссийского (всероссийской), из <название ведом-
ства>», далее указывался адресат указа — в Д. п. без предлога, если 
указ направлялся кому-либо, или при помощи предложно-падеж-
ной формы «в/на + В. п.», если речь шла об учреждении. Указы пу-
гачевской военной коллегии оформлялись именно таким образом: 

Указ его императорскаго величества, самодержца всероссiйскаго, 
из Государственной Военной Коллегиi Яицкой Нижней линиi кре-
постнымъ начальникамъ (от 17 декабря 1773 г. [Пугачевщина, 
1: 57]) или Указъ его iмператорскаго величества, самодержца 
всероссiйскаго из Государственной Военной Коллегии Воскресенска-
го завода полковнику Якову Антипову (от 25 февраля 1774 г. [Пуга-
чевщина, 1: 62]).

Подписывали эти указы члены коллегии Иван Творогов, дьяк 
Иван Почиталин (до марта 1774 г.), секретарь Максим Горш-
ков (в мае 1774 г. Иван Шундеев, в  июне–августе 1774 г. Алексей 
Вепровской), повытчик (в разные времена Семион Супонин, Иван 



320

Герасимов, Александр Седачов, Герасим Степанов). Отметим, что 
должность дьяка отсутствовала в системе центральных учрежде-
ний уже с 1730-х гг. 

Среди сохранившихся документов обращает на себя внимание 
копия указа «военной коллегии», сделанная официальными вла-
стями в ходе расследования восстания. Вот ее зачин: Отъ 23 дека-
бря 773 году отъ названной Государственной Военной Коллегiи Са-
марской дистанцыи крепостнымъ начальникамъ [Пугачевщина, 
1: 58]. В  этой копии примечательным является отсутствие цар-
ского имени, упоминание которого придавало юридическую силу 
указам ведомств. 

В некоторых документах бунтовщиков использование в  со-
ставе зачина царского имени было избыточным, так как жанр 
не предполагал этого. Например: Его iмператорскаго величества 
Пет ра Ѳеодоровича, самодержца всероссййскаго: и  прочая, i про-
чая, и прочая. Въ Государственную Военьную Коллегiю от полков-
ника Бахтияра Канкеева покорнейшiй репортъ [Пугачевщина, 1: 
101]. В рапорте указание на царское имя (которое к тому же упо-
треблено неправильно) не предусмотрено формуляром. 

Если обобщить особенности употребления царского имени 
в  пугачевских документах, то можно сделать вывод, что в  связи 
с распространением восстания в ряды бунтовщиков влились слу-
жащие различных канцелярий, которые хорошо владели кодом 
государственной коммуникации. С декабря 1773 г. отмечается от-
четливое улучшение оформления документов восставших: выхо-
дившие из их рядов документы по своему оформлению (которое 
предполагало жесткие правила употребления царского имени) 
были близки к тем документам, которые порождала официальная 
власть. Выявляемые при анализе пугачевских документов ошиб-
ки для современников были, видимо, несущественны. Это таило 
для официальной власти огромную опасность: жители страны, 
привыкшие общаться с властями посредством системы письмен-
ных деловых жанров, возникшей в результате петровских реформ, 
сталкивались с ситуацией неразличения двух контуров управле-
ния — официального и самозванческого. 

Однако отклонения от правильного употребления царско-
го имени не всегда были обусловлены незнанием официального 
формуляра документов. Ряд обращений Пугачева к нерусским на-



321

родам построен с  опорой не на принятый официальный этикет, 
а на восточные традиции, т. е. с установкой на адресата. В таких 
обращениях имя государя в  зачинах передано особенно пышно. 
Например: 

— Россiйского войска содержателя и  великого государя, и  всех 
менших и  болших уволитель и  милосердой сопротивником каз-
нитель, болших почитатель, менших почитатель же, скудных 
обогатитель и всему россiйскому государству Петръ Федоровичь: 
и прочая и прочая и прочая (указ Пугачева, не датирован [Пугачев-
щина, 1: 26]);

— Тысячью великой и  высокой, и  государственной владетель 
над цветущемъ селенiи, всемъ от бога сотвореннымъ людямъ 
самодержецъ, тайнымъ и публичнымъ, даже до твари наградитель 
усердственной въ святости искусной, милостивъ и  милосердъ, 
соделителное сердцо имеющей  — государь императоръ Петръ 
Ѳедоровичъ, царь россiйской, во всемъ свете славной, в вѣрности 
святъ, реченнымъ разного рода людямъ под своимъ скипетромъ 
самодержавецъ, еще и протчих и протчих и протчих (указ Пугаче-
ва, 4 октября 1773 г. [Пугачевщина, 1: 27]);

— Я во свете всему войску i народом учреждены велики госу-
дарь, явившейся iс тайного места, прощающей народ i животных 
в винах, делатель благодеянии, сладкоязычной, милостивый, мях-
косердечны россiйски царь, iмператоръ Петръ Федоровичь, во всем 
свете волны, в усердiи чисты i разного званiя народов самодержа-
тель: i прочая, i прочая, i прочая (указ Пугачева, 30 сентября 1773 г. 
[Пугачевщина, 1: 29]). 

В этих указах излишне многословное и сверхкомплиментарное 
именование царя, включающее в свой состав многочисленные оце-
ночные определения и приложения, совершенно не соответствует 
моделям именования русского царя в  официальных документах. 
Отчасти такое употребление царского имени объясняется тем, 
что указы, в которых оно встречается, относятся к тому времени, 
когда в окружении Пугачева отсутствовали люди, владевшие офи-
циальным этикетом. Однако в большей степени эти особенности 
вызваны тем, что эти указы Пугачева были направлены кочевым 
народам Поволжья, т. е. в  них учтены особенности восприятия 
царской власти жителями, слабо вовлеченными в  государствен-
ную коммуникацию. 



322

3. Именование Пугачева в период следствия
(сентябрь–декабрь 1773 г.)

Третий пласт документов, упоминавших Пугачева, отражает 
ход следствия над восставшими. В  протоколе допроса Пугачева 
от 16 сентября 1774 г. представлены две номинации. Первая но-
минация в зачине протокола принадлежит официальным властям: 
1774-го года сентября 16 дня в  отделенной секретной коммисии, 
что в  Яицком городке, государственной злодей, похитивший 
имя в  бозе почивающаго императора Петра Третияго, Емель-
ка Пугачев допрашиван и  показал [ЕПС: 56]. Вторая номинация 
принадлежит самому Пугачеву, который предваряет рассказ о зло-
действах биографической справкой: Родиною я — донской казак 
Зимовейской станицы Емельян Иванов сын Пугачев, грамоте не 
умею, от роду мне тритцать два года [ЕПС: 56]. Характерно, что 
обе номинации имеют официальный характер, однако если вто-
рая номинация используется в обычных условиях (именно с ней 
мы сталкивались в первых документах), то первая — отражает по-
ражение Пугачева в правах, в ней используется полуимя Емелька 
и приложение государственный злодей, от которого зависит при-
частный оборот, с одной стороны, объясняющий причину исполь-
зования этого приложения, с другой — разводящий имя Пугачева 
и императора Петра III. 

Следующий по времени допрос Пугачева состоялся в октябре 
1774 г. Уже заголовок протокола этого допроса содержит оценоч-
ные номинации Пугачева: Допрос злодея, самозванца, беглаго 
с Дону казака Емельяна Иванова сына Пугачева, произведенной 
в Синбирске октября 2-го, 3-го, 4-го, 5-го и 6-го чисел 1774-го года 
[ЕПС: 105]. 

В ходе допроса, длившегося несколько дней подряд, Пугачев 
отвечал на многочисленные вопросы; его ответы записаны от 
третьего лица, т. е. зачастую отражают номинации не Пугачева, 
а официальных властей. Пугачев называется при этом по-разному: 
1) Пугачев (обычно в  позиции приложения к  местоимению он): 
Объявляет он, Пугачев, что… [ЕПС: 107], После сего отослан Пу-
гачов из губернаторской экспедиции в обыкновенный острог [ЕПС: 
114]; 2) злодей Пугачев: Намерение самого злодея Пугачова было: 



323

бежать, по подговору зятя Павлова [ЕПС: 107], Возмечтал он, зло-
дей Пугачов, принять на себя высокое звание покойнаго государя 
Петра Третьяго в  Добрянске… [ЕПС: 109], Напоследок показал 
он, злодей Пугачев [ЕПС: 125]; 3) злодей: Ушедши злодей с дороги, 
пробрался… [ЕПС: 107]; Условяся, злодей поехал в Яицкой городок 
будто бы для покупки рыбы [ЕПС: 110], Сей подъячей спрашивал 
злодея, имеет ли он обещанные деньги при себе? [ЕПС: 112]. Из ука-
занных трех типов номинации наиболее частотной оказывается 
однословная — злодей. В документе избегается его именование по 
фамилии. 

Приведем типичный пример, показывающий, как Пугачев на-
зывается в тексте документа:

[Вопрос]
5. В бунтовщичьей твоей шайке были ли кто имянно в чинов-

ных и доверенных у тебя людях из дворян или из штаб- и обер-офи-
церов, отставных, ссылочных или из служащих? 

[Ответ]
Из чиновных людей в бунтовщичьей шайке у него, злодея были 

с самаго начала, после разбития генерал-майора Кара, из взятых 
двух рот Втораго гранодерскаго полку подпорутчик Шванович [15) 
Обстоятельства значатся в допросе самого Швановича]. Сей офи-
цер служил ему, злодею, охотно, бывал на сражениях под Оренбур-
гом при сообщнике злодея  — яицком казаке Шигаеве. Сказывал 
злодею о себе, что он, Шванович, крестник в бозе опочивающей го-
сударыни императрицы Елисавет Петровны, что умеет говорить 
многими языками и может способным быть к установленной в то 
время злодейской коллегии. По сей прозьбе приказал злодей Швано-
вичу быть при названной Военной коллегии и перевести на немец-
кой язык подложный манифест и указ к оренбургскому губернато-
ру. И с тех пор уже под всеми злодейскими указами подписывался 
он, Шванович, вместо самаго злодея по латыни «Петер». Сверх 
того, слышал он, злодей, от Горшкова, что оный думный дьяк во 
злодейской коллегии обще с Швановичем писали указ на немецком 
и французском языках, но куда оный указ послали, — злодей неиз-
вестен [16) С очной ставки Горшкова [с] злодеем и Швановичем из-
ведать можно] [ЕПС: 116–117].



324

Таким образом, оценочная номинация злодей становится ос-
новным способом именования Пугачева; его антропонимиче-
ское имя избегают употреблять в  документах. Выбор в  качестве 
средства номинации Пугачева слова злодей, видимо, обусловлено 
его смысловой емкостью  — в  отличие от современного русско-
го языка, где оно имеет преимущественно оценочный характер 
и  употреб ляется в  отношении тех, «кто вызывает раздражение, 
гнев и  т. п. своими поступками, действиями» (БТСРЯ 2000: 365), 
в XVIII в. оно синкретично: ‘человек, совершающий злое, дурное 
дело; человек, преступающий закон’, ‘враг, неприятель; противник’ 
и, среди прочего, используется в указанном оценочном значении 
(СлРЯ XVIII, 8: 188–189). 

Избегается употребление фамилии Пугачева и  в  протоколе 
его допроса в Московском отделении Тайной экспедиции Сената 
(4–14 ноября 1774 г.). В этом обширном документе слово Пугачев 
употреблено лишь несколько раз. Например, в  самом начале до-
кумента в  составе сложной номинации: «1774 года ноября 4 дня 
присланной из Синбирска от генерала-аншефа графа Панина пой-
манной государственной злодей и бунтовщик Емелька Пугачов 
за караулом лейб-гвардии Преображенского полку капитана Гала-
хова в Москву, в Тайную експедицию, привезен пополудни в 9-м часу; 
и  того ж числа в  присудствии генерала-аншефа, сенатора, лейб-
гвардии Конного полку подполковника, ея императорскаго величе-
ства генерала-адъютанта, разных орденов кавалера князь Михай-
лы Никитича Волконского в  Тайной экспедиции обер-секретарем 
Шешковским о учиненных оным злодеем Пугачевым злодействах 
и о чем надлежало роспрашиван, а в допросе сказал…» [ЕПС: 127]. 

На протяжении документа (за исключением некоторых слу-
чаев, например: О  французе ж Ламаре и  Каре Пугачов сказал… 
[ЕПС: 215], где использование фамилии обусловлено, возможно, 
его упоминанием среди лиц) господствует его именование Емель-
кой в качестве приложения к местоимению он: …отечества ж те-
стя своего не знает он, Емелька… [ЕПС, 128], И он, Емелька, ей 
те раны на ногах и показал [ЕПС, 131], Жена и мать уговарива-
ли ево, Емельку, чтоб… [ЕПС: 131], И потом ево, Емельку, отпу-
стил [ЕПС, 134], А по сему условию он, Емелька, то свое намерение 



325

и  исполнил [ЕПС,  166], Причем женщины просили ево, Емельку, 
чтоб он с судна их взял к себе [ЕПС: 207] и т. д. 

В последующих документах в  качестве именования Пугаче-
ва использовалась либо гипокористика Емелька, либо оценочное 
приложение злодей. Например: 

1774 года ноября 4 дня пополуночи в 10-м часу в Тайную експеди-
цию прибыл господин генерал-аншеф, сенатор и кавалер князь Ми-
хайла Никитич Волконский, и в судейскую камору привезенной сего 
числа из Синбирска злодей Пугачев его сиятельству представлен. 
Злодей без всякого спроса пал на колени и сказал: «Виноват пред 
богом и пред государынею». Потом его сиятельство уличал его, зло-
дея, бесчеловечными зверскими злодеяниями. Оной злодей сказал: 
«Мой грех, подбили меня люди. Да уже таперь виноват» (прото-
кол показаний Е. И. Пугачева на допросе в Московском отделении 
Тайной экспедиции Сената, 4 ноября 1774 г. [ЕПС: 216]);

1774-го года ноября 15-го дня в Тайной экспедиции злодей Емель-
ка в  пополнение перваго своего допроса показал: 1-е. Отставной 
гвардии ундер-афицер Голев, в Берду ль он пришол в его толпу, и кем 
он привезен, — не знает. А узнал оного Голева по приходе ево, Емель-
ки, в Белорецкой завод, потому што он, пришед к нему, просил ево, 
чтоб дать ему команду. И он, Емелька, сказал ему: «Набери сам 
команду, так и будь полковник». И он, Голев, сказал: «У меня-де уж 
набрано здесь сто человек». И он, Емелька, сказал: «Набери-де ещо, 
так и будет полк» (протокол показаний Е. И. Пугачева на допро-
се в Московском отделении Тайной экспедиции Сената, 15 ноября 
1774 г. [ЕПС: 218]).

При использовании этих двух номинаций можно отметить 
любопытную синтаксическую особенность: имя Емелька употре-
бляется только в  качестве обособленного приложения к  место-
имению он, тогда как номинация злодей используется в  самых 
разнообразных синтаксических позициях  — подлежащего, до-
полнения, определения (например: жена злодеева Софья, злодее-
вы способники [ЕПС: 237]; попутно отметим, что прилагательное 
злодейский в сочетаниях типа злодейская шайка имеет не столько 
качественно-оценочное, сколько притяжательное значение шайка 
злодея; ср.: Как был он, злодей, под Царицыным, то приходил к нему 
салдат, а как ево зовут, — не помнит, и говорил, чтоб он дал ему 



326

злодейской свой возмутительной манифест для отвозу к отстав-
ному порутчику Гриневу… [ЕПС: 219]) и, среди прочего, обособ-
ленного приложения к местоимению он. 

С декабря 1774 г. отмечается возвращение в  документы, свя-
занные с  допросом Пугачева, упоминание его фамилии, которая 
начинает употребляться наряду с отмеченными выше оценочны-
ми номинациями Емелька и злодей. Например: 

Того ж числа означенному Попову в споре с злодеем Емелькою 
дана очная ставка. А на очной Попов с тем Емелькою ставке го-
ворил то же, что он в Тайной экспедиции в допросе своем показал, 
и  в  том он утвердился. К  сей очной ставке Василей Попов руку 
приложил. А Пугачов в очной с Поповым ставке говорил то ж, что 
и в пополнительном 28 числа минувшаго ноября допросе своем он 
показал, и в том утверждался (Протокол показаний Е. И. Пугаче-
ва на очной ставке с В. И. Поповым в Московском отделении Тай-
ной экспедиции Сената, 3 декабря 1774 г. [ЕПС: 232]);

1774 года декабря 5 дня в Тайной экспедиции в присудствии ге-
нерала-майора и кавалера Потемкина злодей Пугачов спрашиван 
был с довольным увещанием, чтоб он принес богу, всемилостивей-
шей государыне и  пред всем отечеством во всех своих действах 
покаяние. И  оной Пугачов, став на колени, говорил, что… <…> 
Чика показал, что он злодею о царицынском самозванце сказывал, 
слыша об оном в городе от многих. Шигаев в очной ставке с зло-
деем говорил, что он о Пугачове, что он — донской казак, не знал 
и злодею о сем не говорил (Протокол показаний Е. И. Пугачева на 
очной ставке с И. Н. Зарубиным, М. Г. Шигаевым и Д. К. Каравае-
вым в Московском отделении Тайной экспедиции Сената, 5 дека-
бря 1774 г. [ЕПС: 233–234]).

Появление фамилии Пугачева в  более поздних документах 
объясняется, очевидно, тем, что они являются протоколами очных 
ставок, в тексте которых необходимо было отделить друг от дру-
га и  противопоставить позиции допрашиваемых. Рассматривать 
это как признаки изменения отношения к Пугачеву невозможно: 
при допросах Пугачева от 1 и 2 декабря [ЕПС: 228–231], когда не 
было других допрашиваемых, нет и употребления имени Пугачева 
в тексте протокола — только Емелька и злодей.



327

4. Особенности именования Пугачева в приговоре 

Окончательным документом, в котором нашли отражение ре-
зультаты проведенного следствия и была определена судьба Пуга-
чева и других бунтовщиков, стала «сентенция о наказании смер-
тною казнию изменника, бунтовщика и самозванца Пугачева и его 
сообщников» от 10 января 1775 г. [Сентенция]. Этот документ, 
в отличие от следственных документов, можно отнести к числу па-
радно-риторических текстов. Эта стилистическая характеристика 
текста находит свое отражение и в номинации Пугачева. Имено-
вание Пугачева в тексте сентенции лишь отчасти повторяет номи-
нации в следственных документах: он называется Емелькой и зло-
деем, хотя самостоятельно имя Емелька не упоминается — только 
в составе двукомпонентного имени Емелька Пугачев. Полное имя 
Емельян встретилось в  тексте лишь один раз в  предложении со 
значением идентификации в составе именной части сказуемого: 

Сей злодей пред полным собранием объявлял, что он подлинно 
донской казак Зимовейской станицы Емельян Иванов сын Пуга-
чев… [Сентенция: 4]. Употребление полного имени было продик-
товано в данном случае важной целью — показать, что Пугачев не 
является императором Петром III.3 

В сентенции для именования Пугачева обычно используются 
именные группы, в  состав которых входит имя собственное Пу-
гачев или Емелька Пугачев в сопровождении одного — трех при-
ложений, которые отличаются разнообразием. Среди использо-
ванных приложений встретились: злодей (12 раз), самозванец (9), 
бунтовщик (7), варвар (1), изверг (3), губитель (1): 

о бунтовщике, самозванце и  государственном злодее Емельке 
Пугачеве, следствие о известном бунтовщике, самозванце и госу-
дарственном злодее Емельке Пугачеве, важность вины, лютость 
и  варварство сего бунтовщика, самозванца и  мучителя Емельки 

3 Примечательно, однако, что немного ранее в тексте сентенции гово-
рится о том, что в тайной московской экспедиции Пугачев признал, что 
«он подлинно донской казак Зимовейской станицы Емелька Иванов сын 
Пугачев» [Сентенция: 2], т. е. использована гипокористическая форма 
имени Емелька в том же контексте. 



328

Пугачева [Сентенция: 1]; хищное сердце злодея Пугачева, с злым на-
мерением бунтовщика и злодея Пугачева, поимкою злодея Пугаче-
ва [Сентенция: 2]; варвар Пугачев, сей изверг и  губитель Пугачев 
[Сентенция: 3]; бунтовщику и самозванцу Емельке Пугачеву, извер-
га и самозванца Пугачева, изверга Пугачева [Сентенция: 7]; злодея 
Пугачева, злодея и самозванца Пугачева (дважды) [Сентенция: 8], 
злодея Пугачева (дважды), бунтовщик и самозванец Емелька Пуга-
чев [Сентенция: 10], о бунтовщике, самозванце и государственном 
злодее Емельке Пугачеве, злодея Емельку Пугачева [Сентенция: 11]. 
Таким образом, наиболее частотными оказываются приложения 
злодей, самозванец и бунтовщик. 

Перечисленные приложения используются в  тексте и  в  каче-
стве самостоятельного именования Пугачева; для референтного 
(идентифицирующего) употребления этих оценочных существи-
тельных, основной синтаксической позицией которых является 
позиция предиката или приложения, в именную группу вводится 
указательное местоимение сей: к  суду над сим извергом, сей зло-
дей, бунтовщик и  губитель [Сентенция: 1], зверское ухищрение 
сего злодея, где только сей предатель и губитель коснулся [Сен-
тенция: 3], самым признанием сего злодея [Сентенция: 4] и  т. д. 
Сентенция определяла судьбу не только Пугачева, но и  его спо-
движников. В  той части, которая касалась последних, слово зло-
дей иногда использовалось для номинации и  других участников 
восстания, поэтому при именовании Пугачева при помощи оце-
ночных слов к  ним иногда добавляется прилагательное главный: 
например: …но сожженная совесть сего злодея [казака Афанасия 
Перфильева] под покровом благонамерения алкала злобою: он, при-
ехав в сонм злодеев, представился к главному бунтовщику и само-
званцу, в Берде тогда бывшему… [Сентенция: 3].

Кроме того, при номинации Пугачева используются и некото-
рые другие оценочные слова, которые не встречаются в позиции 
приложения,  — предатель, преступник, враг отечества, тиран 
и  др. (самостоятельно или в  сочетании с  оценочными определе-
ниями): 

Хищное сердце злодея Пугачева, разсмотря вражду помяну-
тых казаков, возбудило сего богомерзкаго предателя возжечь 



329

и разлить в смущенных умах пламень бунта… [Сентенция: 2]; 
…сей преступник Богу и монархине и враг отечества, называя 
себя покойным государем Петром Третьим, приступил к городу, 
и послал лжесоставный манифест к комменданту, в оном на-
ходящемуся… [Сентенция: 3]; Многочисленным злодействам 
сего изменника, врага и  тирана означения вместить здесь 
невозможно… [Сентенция: 3]. Идентифицирующая функция 
оценочных слов также сопровождается присоединением к ним 
указательного местоимения сей. 

Таким образом, именование Пугачева в тексте сентенции в зна-
чительной мере сохраняет преемственность с  его именованием 
в следственных документах. К числу сходств относится употреб-
ление в  качестве имени собственного антропонима Емелька Пу-
гачев и именной группы злодей Пугачев, однако полуимя Емелька 
самостоятельно для номинации Пугачева не используется. По-
видимому, это связано с тем, что сентенция предназначалась для 
всенародного известия и, таким образом, имени Емелька было не-
достаточно для однозначной идентификации преступника. Кроме 
того, документ определял судьбу не только Пугачева, но и его спо-
движников, поэтому использование одного имени оказывалось 
недостаточно. Наконец, еще одно обстоятельство, побуждавшее 
составителей документа использовать фамилию Пугачева при его 
номинации, — это необходимость убедить граждан страны в том, 
что Пугачев не имел никакого отношения к царю Петру III (номи-
нация Емелька Пугачев соотносится с номинацией другого похи-
тителя царского имени — Гришки Отрепьева). 

В отличие от следственных документов в сентенции очень ши-
роко использованы оценочные апеллятивы к фамилии Пугачева — 
злодей, самозванец, бунтовщик, варвар, изверг, губитель. И  если 
употребление слов злодей, самозванец, бунтовщик в деловой пись-
менности имело давнюю традицию, то слова изверг, варвар, губи-
тель, тиран, сочетание враг отечества имели книжный, отчасти 
и заимствованный (калькированный) характер. Их употребление 
было направлено на создание приподнятой, торжественной окра-
ски документа, имело отчетливо риторический характер. 



330

Выводы 

Именование Пугачева в  документах 1770-х гг. дает обильную 
пищу для наблюдений над особенностями официального име-
нования лиц в  деловой письменности второй половины XVIII в. 
Антропонимические модели в  официальных документах разли-
чались в зависимости от функции в тексте, типа текста, положе-
ния в тексте — от этого зависел выбор между однокомпонентной, 
двукомпонентной или трехкомпонентной моделью именования, 
а также наличие у имени приложений (апеллятивов). 

Для начальных и завершающих клаузул документа можно от-
метить жесткую закрепленность формы имени, особенно когда 
речь шла об употреблении царского имени. Недостаточное вла-
дение Пугачевым и его сподвижниками формуляром документов 
и, в частности, правилами употребления царского имени, получи-
ли отражение в документах начального этапа восстания. Однако 
с  середины ноября 1773 г., когда в  состав бунтовщиков влились 
люди, знавшие письменный деловой этикет, эти отклонения в це-
лом были преодолены. На этом этапе восстания документы, ис-
ходившие от бунтовщиков, представляли большую опасность для 
официальных властей, так как мало отличались от официальных 
документов, вызывая доверие со стороны тех, кому были адресо-
ваны. В каком-то смысле, это было платой за петровские реформы 
в области управления, которое стало подробно документировать-
ся. О том, что власти вполне осознали эту опасность, стало стро-
гое наказание тех участников, которые участвовали в составлении 
документов. Так, Иван Почиталин и Максим Горшков обвинялись 
в том, что они «были производителями письменных дел при само-
званце, составляли и  подписывали его скверные листы, называя 
государевыми манифестами и указами, чрез что, умножая разврат 
в простых людях, были виною их несчастия и пагубы». Согласно 
приговору их предписывалось «высечь кнутом и, вырвав ноздри, 
сослать на каторгу» [Сентенция: 9]. 

Отдельный интерес для анализа официального именования 
лиц в  документах XVIII в. представляют материалы розыскных 
дел и текст приговора. Особенности номинации Пугачева показы-
вают исключение его имени из официального антропонимикона. 



331

Как в розыскных документах, так и в сентенции он назван полу-
именем (Емелька), хотя такое именование в документах было офи-
циально упразднено еще в начале XVIII в. В отличие от допетров-
ской эпохи использование полуимени для именования Пугачева 
имело иную функциональную нагрузку: оно было не средством 
интимизации отношений и  способом воздействия на адресата, 
а выражением отношения официальной власти к человеку, пошат-
нувшему государственный строй, в котором было презрение (а от-
части и страх) к носителю этого имени. Вместе с тем эта номина-
ция отсылала к другому самозванцу — Гришке Отрепьеву. 

Источники

1. АЮ — Акты юридические, или Собрание форм старинного делопро-
изводства. Изданы Археографическою коммиссиею. СПб.: Тип. 2-го 
Отд-ния Собств. е. и. в. канцелярии, 1838.  

2. ЕПС — Емельян Пугачев на следствии. Сборник документов и мате-
риалов / Рос. акад. наук, Ин-т рос. истории, Рос. гос. арх. древ. актов; 
Сост. Р. В. Овчинников, А. С. Светенко. М.: Языки русской культуры, 
1997.  

3. Пугачевщина, 1 — Пугачевщина. Т. 1: Из архива Пугачева (Манифе-
сты, указы и переписка) / Под ред. Г. Е. Мейерсона. М.; Л.: Гос. изд-во, 
1926.  

4. ПСЗРИ, 1–45 — Полное собрание законов Российской Империи. Со-
брание первое: с 1649 по 12 декабря 1825 года. Т. 1–45. СПб.: Тип. 2-го 
Отд-ния Собств. е. и. в. канцелярии, 1830.

5. ПСЗРИ-2, 1–55  — Полное собрание законов Российской Империи. 
Собрание второе: 12 декабря 1825 г. — 28 февраля 1881 г. Т. 1–55. 
СПб.: Тип. 2-го Отд-ния Собств. е. и. в. канцелярии, 1830–1884.

6. Сентенция  — Сентенция о  наказании смертною казнию изменни-
ка, бунтовщика и самозванца Пугачева и его сообщников, 10 января 
1775 г. // ПСЗРИ 20: 1–12 (№ 14233)

7. Сокольский 1795 — Сокольский И. Кабинетский и купеческий секре-
тарь, или Собрание наилучших и употребительных писем… 2-е изд., 
разсмотренное, вновь дополненное и разделенное на три части. М.: 
Тип. А. Решетникова, 1795.



332

Литература

1. БТСРЯ 2000  — Большой толковый словарь русского языка / РАН. 
Ин-т лингв. исслед.; Сост., гл. ред. канд. филол. наук С. А. Кузнецов. 
СПб.: Норинт, 1998.

2. Коркина 2015 — Коркина Т. Д. Формула рукоприкладства в кевроль-
ских таможенных книгах первой четверти XVIII века // Вестник Ле-
нинградского государственного университета им. А. С. Пушкина. 
2015. Т. 1. № 4. С. 99–107.

3. Коркина 2018  — Коркина Т. Д. Памятники региональной деловой 
письменности первой четверти XVIII века как лингвистический ис-
точник (на материале кеврольских таможенных книг): дис. … канд. 
филол. наук. СПб., 2018. 

4. Неволина 2011  — Неволина А. М. История антропонимов в  разных 
типах тотемской деловой письменности конца XVI–XVII вв.: авто-
реф. дис. … канд. филол. наук. Вологда, 2011. 

5. Русанова 2015  — Русанова С. В. Промемория в  региональном де-
лопроизводстве XVIII в.: функциональная направленность и жанро-
вая специфика // Вестник Московского университета. Серия 9: Фило-
логия. 2015. № 2. С. 153–164.

6. СлРЯ XI–XVII, 22  — Словарь русского языка XI–XVII вв. Вып. 22 
(Раскидатися — Рященко). М.: Наука, 1997.  

7. СлРЯ XVIII, 8 — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 8 (Залѣзть — 
Ижоры). СПб.: Наука, 1995. 

8. Смольников 1996  — Смольников С. Н. Антропонимическая систе ма 
Верхнего Подвинья в XVI в. (на материале памятников местной дело-
вой письменности): автореф. дис. … канд. филол. наук. Вологда, 1996. 



333

Д. В. Руднев

ПРИТЯЖАТЕЛЬНЫЕ ПРИЛАГАТЕЛЬНЫЕ 
И РОДИТЕЛЬНЫЙ ПРИНАДЛЕЖНОСТИ 
В СОЧИНЕНИЯХ ПО РУССКОЙ ИСТОРИИ XVIII В. 

Введение

Одной из синтаксических функций антропонимов является 
выражение атрибутивных отношений, которые применительно 
к антропонимам реализуются как отношения притяжательности. 
Под притяжательностью «понимаются специфические отношения 
лица (субъекта притяжательности) к предмету или другому лицу 
(объекту притяжательности)», включающие в  себя «а) собствен-
но владение, обладание чем-либо (отчуждаемая и неотчуждаемая 
принадлежность), б) родственные и  общественные отношения 
(родственная и общественная принадлежность), в) отношения ав-
тора к продукту его творческой деятельности (авторская принад-
лежность)» (Иванова 1975: 3–4).

История развития разных форм притяжательности и динами-
ка этих форм изучена в целом неплохо (ниже дан краткий обзор 
существующей литературы), однако на материале языка XVIII в. 
эта тема почти не изучалась — исключение составляет диссерта-
ционное исследование В. К. Чернецкого, ограниченное рамками 
Петровской эпохи, и  статья М. Виднэс, в  которой на основе не-
больших выборок рассмотрен материал XVIII–XIX вв. 

В предлагаемой работе анализ материала осуществляется на 
основе сочинений по русской истории XVIII в., в силу своего со-
держания включающих большой массив антропонимов. Изучение 
материала ведется в  разных аспектах: анализируется употребле-
ние притяжательных прилагательных и  родительного принад-
лежности, случаи их конкуренции друг с  другом, особенности 



334

сочетаемости этих форм, порядок следования притяжательных 
прилагательных относительно определяемого существительного, 
употребление падежных форм притяжательных прилагательных 
и система их окончаний. 

Способы выражения притяжательности
в истории русского языка

Притяжательность выражалась в древнерусском языке различ-
ными способами: притяжательными прилагательными, родитель-
ным принадлежности, дательным принадлежности, а также соче-
танием «у + Р. п.». В ходе исторического развития русского языка 
происходит постепенное вытеснение согласуемых форм выраже-
ния притяжательности управляемыми формами. 

Притяжательные прилагательные образовывались при по-
мощи суффиксов -ов (-ев), -jь, -ин, -ьнь, которые присоединя-
лись к  именам собственным и  — реже  — нарицательным. Про-
дуктивность перечисленных суффиксов была различна в  разные 
периоды истории русского языка. Суффикс -jь был продуктивен 
в XI–XIVвв., после чего выходит из употребления. В текстах более 
позднего времени он являлся средством стилизации и не отражал 
живую речь. Суффикс -ьнь был малопродуктивен по сравнению 
со старославянским языком и  ограничен небольшой группой 
прилагательных (отьнь, братьнь, дедьнь, дружиньнь, матерьнь, 
владычьнь, богородичьнь, господьнь, мужьнь, сыновьнь), кото-
рые широко использовались в древнерусский и реже в старорус-
ский период (Макарова 1952: 5–9). В конце XVII — первой трети 
XVIII в. группа прилагательных с суффиксом -ьнь ограничивалась 
словами братьнь, мужьнь, сыновьнь, матерьнь, дочерьнь, Господьнь 
(Чернецкий 1954: 6).

Наибольшей продуктивностью обладали суффиксы -ов 
(-ев)1 и  -ин. Продуктивность суффикса -ов (-ев) возрастает 

1 Суффикс -ов (-ев) по своему происхождению связан с основами на 

*ŭ и получил продуктивность в пределах основ на *ŏ, что, в свою очередь, 
привело к распространению окончания дательного падежа -ови (-еви), ко-
торое присоединялось обычно к тем же существительным, от которых об-
разовывалось прилагательное с суффиксом -ов (-ев) (Фролова 1955: 277).



335

в старорусский период — по сравнению с древнерусским перио-
дом число образований с  ним возрастает в  5,5 раза, он остается 
продуктивным и в XVIII в., однако с середины XIX в. теряет про-
дуктивность и  в  ХХ в. вытесняется родительным принадлежно-
сти (Шумилова 2018: 186–187). Прилагательные с суффиксом -ин 
были продуктивны на протяжении XI–XVII вв., хотя они встреча-
лись значительно реже, чем прилагательные с суффиксом -ов (-ев). 
В отличие от суффикса -ов (-ев) суффикс -ин сохраняет активность 
и в современном русском языке. По мнению Б. М. Гриншпуна, раз-
личная судьба этих двух моделей была обусловлена стилистиче-
ской окраской притяжательных прилагательных в  современном 
русском языке: «притяжательные прилагательные чаще образуют-
ся от стилистически окрашенных имен существительных (разго-
ворных, просторечных)» (Гриншпун 1967: 7). Это предопределило 
судьбу притяжательных прилагательных с  суффиксом -ов (-ев), 
поскольку «основной костяк их производящих основ историче-
ски составляли стилистически нейтральные или книжные имена 
существительные», наоборот, притяжательные прилагательные 
с  суффиксом -ин сохраняют активность, так как «их производя-
щими основами являются чаще всего стилистически окрашенные 
имена 1 склонения» (Гриншпун 1967: 7–8). В современном русском 
языке притяжательные прилагательные  — непродуктивная кате-
гория: «они образуются от узкого круга основ имен существитель-
ных. Особенно непродуктивны образования с суффиксом -ов…» 
(Гриншпун 1958: 64).

Родительный принадлежности является вторым основным 
способом выражения принадлежности во всех славянских языках, 
включая русский. В древнерусском языке его употребление проис-
ходило в тех случаях, когда существительное со значением лица: 
1) имело определение или приложение, 2) состояло из двух или не-
скольких слов, 3) было по происхождению субстантивированным 
прилагательным или причастием, 4) если выражалась принадлеж-
ность двум или более лицам (Макарова 1952: 13–14; Виднэс 1958: 
168; Чернецкий 1954: 8–9). Со временем родительный падеж на-
чинает расширять сферу своего употребления за счет конструк-
ций с однословным родительным, где ранее господствовало при-
тяжательное прилагательное. В древнерусском языке такие случаи 



336

единичны, в старорусском языке их число заметно увеличивается, 
что свидетельствует о начавшемся нарушении в соотношении упо-
требления притяжательного прилагательного и родительного при-
надлежности. В  XVII в. однословный родительный принадлеж-
ности еще редок: Н. В. Логунова зафиксировала лишь 10 случаев 
(Логунова 1984: 10). В Петровскую эпоху доля однословного роди-
тельного принадлежности составляла уже 12,3% от всех случаев 
употребления родительного принадлежности (Чернецкий 1954: 9). 

Процесс замены притяжательных прилагательных родитель-
ным принадлежности нарастал с течением времени. В современ-
ном русском языке частотность использования притяжательных 
прилагательных является одной из самых низких среди славян-
ских языков (12% относительно родительного принадлежности), 
уступая по этому показателю только польскому языку (3%), но 
опережая украинский (27%), белорусский (41%) и прочие славян-
ские языки (Иванова 1975: 19). 

Причины распространения родительного принадлежности на 
месте притяжательных прилагательных имеют сложный характер. 
Называют следующие причины этого процесса:

— коммуникативные: 1) необходимость более полной харак-
теристики лица, 2) усложнение социальной характеристики лица, 
особенно начиная с  XVII в., 3) неспособность притяжательных 
прилагательных дифференцировать субъектно-объектные отно-
шения при сочетании с абстрактными существительными (число 
которых особенно быстро возрастало в  языке Нового времени) 
(Макарова 1952: 19–20; Чернецкий 1954: 13–14);

— семантические: 1) сужение семантики притяжательных 
прилагательных (в древнерусском языке притяжательные прила-
гательные с суффиксами -ов/-ев и -ин были возможны от любого 
названия живого существа, но со временем стали образовываться 
лишь от названий единичных, конкретных живых существ; след-
ствием этого стало сужение семантики сочетаний с притяжатель-
ными прилагательными и их лексикализация) (Фролова 1960; Фро-
лова 1962: 28–34); 2) изменение восприятия и передачи отношений 
принадлежности  — не со стороны предмета (притяжательные 



337

прилагательные), а  со стороны владеющего лица (родительный 
принадлежности и иные управляемые формы) (Логунова 1984: 16);

— стилистические: 1) стилистическая маркированность при-
тяжательных прилагательных в  современном русском языке как 
явления разговорно-просторечной сферы (Гриншпун 1967: 7–9); 
2) распространение постпозитивного родительного принад-
лежности  — результат влияния французского языка на русский 
в XVIII–XIX вв. (Виднэс 1958) (вставая на эту точку зрения, мож-
но предположить и влияние польского языка во второй половине 
XVI  — начале XVIII в.), такие конструкции воспринимались как 
стилистически высокие, книжные. 

Дательный принадлежности не имел широкого распростра-
нения в  русском языке. Идут дискуссии о  том, был ли датель-
ный принадлежности общеславянским явлением (Е. Ф. Карский, 
С. Я. Макарова) или заимствованием из старославянского языка 
(В. М. Истрин). В старорусский период дательный принадлежно-
сти не был связан с  живой речью и  использовался как средство 
стилизации (Макарова 1952: 16–17). Выделяют три структур-
но-семантические разновидности дательного принадлежности: 
дательный притяжательный, дательный отношения и  объектно-
притяжательный дательный, из которых первая разновидность 
к  XVII в. вышла из активного употребления. Две другие разно-
видности не выражали принадлежность в чистом виде: существи-
тельное в Д. п. сохраняло объектное значение и связь с глаголом; 
ср.: попъ Михайло тому Третьяку зять; Вино веселит с<е>рдце 
ч<е>л<о>в<е>ку (Логунова 1984: 11). В Петровскую эпоху датель-
ный принадлежности является пережиточным явлением и  сред-
ством стилизации (Чернецкий 1954: 10–11).

Материал исследования

Для сопоставительного анализа были отобраны следующие 
исторические труды: «Ядро российской истории» А. И. Манки-
ева (ок. 1715 г.; изд. 1770 г.), «История российская с  самых древ-
нейших времен» (Кн. 2) В. Н. Татищева (1740-е гг.; изд. 1773 г.), 
«Древняя российская истории» М. В. Ломоносова (1754–1758 гг., 



338

по изд. 1766 г.), «История российская от древнейших времен» (Т. 1 
От начала до кончины великого князя Ярослава Владимировича) 
М. М. Щербатова (изд. 1770 г.). При выборе перечисленных трудов 
в качестве материала исследования мы руководствовались следу-
ющими соображениями. Во-первых, исторические труды описы-
вают действия различных исторических персонажей и, как след-
ствие, содержат большой массив притяжательных прилагательных 
и  существительных в  форме родительного принадлежности. Это 
делает их информативным источником исследования. Во-вторых, 
ограничившись при сопоставительном анализе только историче-
скими трудами, мы попытались остаться в пределах одной стили-
стической группы текстов, поскольку не исключаем возможного 
влияния на выбор между притяжательными прилагательными или 
родительного принадлежности стилистических факторов. Стили-
стический аспект употребления и  конкуренции этих двух форм 
выражения принадлежности применительно к  XVIII в. остается 
неизученным. Ограничение материала исследования текстами 
одной тематической и стилистической группы позволяет просле-
дить диахронические процессы в употреблении притяжательных 
прилагательных и  родительного принадлежности на протяже-
нии XVIII в. в однотипных текстах. В-третьих, для сопоставления 
были взяты текстовые фрагменты, повествующие о  событиях до 
1054 г. Эти хронологические рамки были заданы «Древней россий-
ской историей» Ломоносова, в  которой повествование доведено 
до смерти Ярослава Мудрого. Таким образом, сравниваются тема-
тически близкие фрагменты, в которых употребляется примерно 
один и тот же круг личных имен. Это позволяет достичь однород-
ности сопоставляемого материала. 

Вместе с  тем следует отметить неизбежную трудность при 
интерпретации полученных результатов. Исторические труды 
XVIII в. испытывали серьезное архаизирующее языковое воздей-
ствие со стороны их основного источника — «Повести временных 
лет». Это означает, что в ряде случаев анализируемые труды мог-
ли отражать более раннюю норму употребления притяжательных 
прилагательных в  текстах (используемых формантов, падежных 
форм, порядка следования компонентов в составе именной груп-
пы и пр.). 



339

Особенности выражения притяжательности
в исторических трудах XVIII в. 

1. «Ядро российской истории» А. И. Манкиева
А. И. Манкиев, секретарь русского резидента в  Швеции кн. 

А. Я. Хилкова, завершил свой труд к  1715 г. Впервые книга была 
издана в 1770 г. Г. Ф. Миллером, который неверно атрибутировал 
авторство книги Хилкову, что нашло свое отражение на титульном 
листе: «Ядро российской истории, сочиненное ближним стольни-
ком и бывшим в Швеции резидентом, князь Андреем Яковлеви-
чем Хилковым…». Книга пользовалась большой популярностью 
в XVIII в. (в частности, как учебник истории) и была переиздана 
в 1784, 1791 и 1799 гг. При анализе языкового материала использо-
вано первое издание (1770 г.), сплошная выборка примеров была 
произведена из первых семи глав (с. 1–76). 

1.1. Соотношение употребления притяжательных прилага-
тельных и родительного принадлежности

В результате сплошной выборки было выявлено 100 употреб-
лений притяжательных прилагательных и 69 употреблений роди-
тельного принадлежности, таким образом, в тексте Манкиева при-
тяжательное прилагательное используется примерно в  полтора 
раза чаще, чем родительный принадлежности. 

1.1.1 Притяжательные прилагательные
Практически во всех случаях притяжательное прилагатель-

ное образовано от имен собственных: а Иосиф Жид в первой главе 
древностей еврейских Истрова или Эктанова сына, внука Си-
мова, а правнука Ноева быть свидетельствует (с. 10);2 Ярослав 
Владимирович, во святом крещении Георгий, внук Святославов, 
правнук Игоров [!], праправнук Руриков… стал всея России само-
держец в году от Р. Х. 1019 (с. 72). 

Однако изредка в книге Манкиева встречаются притяжатель-
ные прилагательные, образованные от нарицательных существи-
тельных, в т. ч. обозначающих не-лицо: 

2 Здесь и далее в пределах раздела, посвященного анализу языка исто-
рического произведения, при паспортизации иллюстративного материа-
ла дается только ссылка на страницу того издания, которое указано в ка-
честве источника материала. 



340

и все сии три народа житие свое в тех местах и селитьбах сво-
их вели по обычаю зверину (с. 19–20; ср. в «Повести временных 
лет»: деревляне живяху звериньскимъ образомъ); А печенег, че-
ловек тяжелый, от крепкаго стремления кулакова, которое 
рускаго минуло, споткнувся, упал на землю (с. 52–53). 

В исследованном фрагменте были выявлены притяжательные 
прилагательные с  суффиксами -ов-/-ев- (Христов, Палемонов, 
Ярополков), -ин (Олгин), -jь (Божий), но преимущественно с пер-
вым суффиксом, что отчасти объясняется его продуктивностью, 
но в  значительно большей мере содержанием текста: историче-
ское повествование в основном описывает события в мире муж-
чин, имена которых в  большинстве своем относятся к  древнему 
склонению на *ŏ. (Сказанное относится и  к тем историческим 
произведениям, которые будут анализироваться далее.) Хотя на 
употребление притяжательных прилагательных в труде Манкиева 
оказывали влияние летописные тексты, однако следует отметить 
и существенное отличие от них: в древнейших летописях, в част-
ности в «Повести временных лет», притяжательные прилагатель-
ные от существительных, основа которых оканчивалась на сонант, 
губной согласный или заднеязычный согласный, обычно обра-
зовывались при помощи суффикса -jь- (Владимер  — Владимерь, 
Изяслав  — Изяславль, Святополк  — Святополчь) (см. об этом: 
Фролова 1962: 10–15). Манкиев такие формы практически не упо-
требляет, заменяя их более новой формой с суффиксом -ов-/-ев-: 
князь печенежский Курес… Святославовы войска… разбил (с. 45); 
а  сокровища Владимировы себе побрал (с. 70). Встретился лишь 
один случай употребления старой формы с  суффиксом -jь-: где 
Олга с тремя внуками своими, сыны Святославлими, Яропольком, 
Олегом и Владимиром, было заперлася (с. 44). 

В составе именных групп притяжательное прилагательное 
обычно постпозитивно, соотношение постпозитивных и препози-
тивных прилагательных составляет примерно 5: 1. Причины вы-
бора препозитивной формы притяжательного прилагательного не 
являются очевидными, однако некоторые закономерности можно 
отметить. Препозитивное притяжательное прилагательное регу-
лярно встречается:



341

— в  сочетании со словом войска: князь печенежский Курес… 
Святославовы войска… разбил (с. 45); припер Ярослав Свято-
полковы войска к озерам (с. 69) (ср., однако: воевода Святополков 
Волчий хвост ругался и поносил войска Ярославовы (с. 69));

— при введении в состав именной группы других определений: 
Сей Гостомыслов здравый совет, услышав, новгородцы полюбили 
(с. 22); Сему Владимирову, хотя и гордому, достойному, однако ж, 
запросу цари константинопольские … послали (с. 57); Святосла-
вов первый боярин именем Свадолт…советовал ему (с. 46); [Вла-
димир] послал тайно к  Ярополкову верному наместнику Блуду 
(с. 47–48); которому совету хотя противился другой Ярополков 
советник Вераско (с. 48). 

1.1.2. Родительный принадлежности
Практически все случаи употребления родительного принад-

лежности связаны с невозможностью использовать притяжатель-
ные прилагательные: 

Плод и  семя велося даже до времен и  жития патриарха Ноя 
(с. 2); которые по свидетельствам Страбона и  Плиния называ-
лися роксоляне (с. 11); по смерти обоих братей меньших Синауса 
и Трувора (с. 26); даже до смерти царя Феодора Иоановича (с. 27); 
во время Болеслава стыдливаго, владетеля польскаго, и Даниила 
Романовича, короля Русии, южной Волынии и проч. (с. 64). 

В приведенных примерах невозможность образования при-
тяжательных прилагательных обусловлена составным харак-
тером имени собственного, наличием у  него приложения, ис-
пользованием однородного ряда имен собственных. Манкиев 
избегает использовать притяжательное прилагательное и там, где 
оно тео ретически было возможно — при наличии обособленных 
приложений, не входивших в состав именной группы: 

Сии князи три брата произошли от семене Пруса, двоюродна-
го брата кесаря Августа (с. 22); уклоняясь от разорения Аттили, 
короля онаго свирепаго (с. 23).

В ряде случаев в  тексте Манкиева употреблен родительный 
принадлежности там, где в древнерусском языке обязательно ис-
пользовались притяжательные прилагательные: 

— в  тексте: И  так наследие законных князей руских киевских 
от колена Яфетова и  Мосохова произшедших во Осколде и  Дире 



342

обманом Олега убитых скончалося (с. 30); От того времени в серд-
це Владимира вера греческая вкореняться начала (с. 55); Свято-
слав, ведомость улучив о убиении Глеба, очень был радостен (с. 68);

— в заголовке: о княжении Игора и дядке его Олеге и убиении 
князей киевских Осколда и Дира (с. 28);3 о владычествовании Олги 
в Киеве (с. 34);

— в ссылке 4 смерть Олги (с. 44). 
Почти все приведенные случаи объединяет то, что родитель-

ный принадлежности используется в сочетании с девербативами 
(обман, убиение, княжение, владычествование, смерть), где имя 
собственное указывает на субъект или объект действия; исключе-
ние составляет в сердце Владимира, где между элементами имен-
ной группы устанавливаются отношения «часть — целое». 

Кроме перечисленных случаев выражения принадлежности, 
в  исследованном фрагменте текста встретилась контаминиро-
ванная конструкция, включавшая в свой состав притяжательное 
прилагательное и родительный принадлежности: в которых содер-
жится похвала Владимировых Святославовича действ воинских, 
церковных, домостроительных (с. 59–60). По мнению В. К. Чер-
нецкого использование контаминированных конструкций явля-
ется следствием «вытеснения притяжательных прилагательных 
родительным падежом принадлежности» (Чернецкий 1954: 10). 
Это явление широко отмечается в  текстах XV–XVII вв., главным 
образом в  грамотках и  челобитных. Они характерны для совре-
менной спонтанной речи, однако их употребление в письменной 
речи считается речевой ошибкой (Макарова 1952: 16; Логуно-
ва 1984: 14). В Петровское время употребление таких конструкций 
в письменной речи прекращается: Васильеву жену Соковнина до 
указу въ сылку посылать не изволь (ПИБ, 4: 476) (пример из: Чер-
нецкий 1954: 10). 

3 Видимо, в данном случае употреблению родительного принадлеж-
ности на месте притяжательного прилагательного способствует продол-
жение фразы и  дядке его Олеге, актуализирующее субстантивное, а  не 
атрибутивное содержание формы выражения притяжательности. 

4 Речь идет о ссылках на полях страницы, которые указывают на тему 
повествования. 



343

1.2. Падежные формы прилагательных
Падежные (и числовые) формы притяжательных прилагатель-

ных обнаруживают неодинаковую частотность в труде Манкиева, 
что отчасти обусловлено неодинаковой частотностью употребле-
ния падежных форм существительного, с  которыми согласуются 
притяжательные прилагательные, отчасти — содержанием текста. 
В  проанализированном фрагменте текста выявилось следующее 
распределение падежных форм притяжательных прилагательных: 
И. п. — 27, Р. п. — 33, Д. п. — 7, В. п. — 20, Тв. п. — 7, Пр. п. — 6 
(всего 100 случаев употребления). Отметим увеличенную долю 
форм Р. п. Хотя Р. п. существительного является одной из наиболее 
частотных падежных форм в письменном тексте, в данном случае 
примерно треть случаев употребления притяжательного прилага-
тельного в  Р. п. приходится на устойчивое сочетание от/до Рож-
дест ва Христова при указании дат исторических событий (10 слу-
чаев и еще в одном примере до воплощения Христова). Частотность 
употребления И. п. и В. п. во многом обусловлена содержанием 
текста. Притяжательное прилагательное в  форме И п. частотно 
в составе обособленного приложения к именам действующих лиц, 
указывающего на родственные и семейные отношения; например: 

как сведал Олег, дядка Игорев (с. 27); которая после того в кре-
щении названа Елена, правнучка Гостомыслова (с. 32); Влади-
мир Святославович, внук Игорев, правнук Рюриков, по смерти 
братей своих Ярополка и Олега овладел всею полунощною, вос-
точною, полуденною, белою и черемною Россиею (с. 49), 

а также при указании на «притяжательность по подчиненности, 
подвластности, по связи с  должностью, деятельностью» (Фроло-
ва 1960: 336): 

а Глебов притоманный повар, неблагодарный раб, на своего госу-
даря встав, ножем его зарезал (с. 68); Блуд, воевода Ярославов, 
Болеслава чрез реку поносить стал (с. 70); поляки Болеславовы, 
на постоялых дворах лежав, руским людям надокучали (с. 70). 

Частотность В. п. притяжательных прилагательных обусловле-
на их употреблением в составе именных групп с объектным значе-
нием, что объясняется представлением истории как борьбы между 



344

различными лицами, наделенными властью. В качестве объектов 
воздействия выступают как предметы, так и люди: 

Оттон, поставлен будучи кесарем, Галбу убил и Вителли-
евы войска трижды побил (с. 16); и пришед на свое княжение, 
Ярополкова наместника из Новагорода выгнал (с. 47); побрав 
сокровища Ярославовы и  две сестры Святополковы, [Боле-
слав] пошол в Польшу (с. 71).

Во втором примере отметим употребление неодушевленной 
формы две сестры Святополковы: использование количествен-
но-именных оборотов, включающих в свой состав одушевленные 
имена, в неодушевленной форме В. п. (вижу четыре студента вм. 
вижу четырех студентов) обычно характеризуется как тенденция 
последних десятилетий, однако этот пример указывает на то, что 
тенденция может иметь очень давний характер. 

Остальные падежные формы редки и  обычно связаны с  упо-
треб лением в составе устойчивых сочетаний. Так, Д. п. часто встре-
чается в составе оборота по совету или по повелению, Тв. п. — при 
выражении совместности или в  причинном значении, Пр. п.  — 
в сочетании с предлогом по ‘после’ и с предлогом о в делибератив-
ном значении. Например: 

И так Ярополк, по совету Свадолтову войска собрав, под-
нял войну на брата Олега (с. 46); котораго они послушав по-
бежали с людьми и слугами Святополковыми (с. 67); государи 
римские по смерти Нероновой… к междусобным войнам мысли 
склонили (с. 16). 

Текст Манкиева примечателен тем, что в нем фиксируется ши-
рокое проникновение адъективных флексий в систему склонения 
притяжательных прилагательных. Собранный материал позволяет 
делать выводы только о системе падежных окончаний прилагатель-
ных с суффиксом —ов–/–ев–. Как и в современном русском языке, 
субстантивные флексии широко используются в  И. п., Р. п., Д. п., 
В. п. ед. ч. мужского-среднего рода (от колена Яфетова и Мосохо-
ва, по совету Блудову, в  обоз Владимиров); в  Т. п. использованы 
адъективные формы (в XVIII в. именные формы в Т. п. были невоз-
можны, так как были утрачены еще в древнерусскую эпоху): 



345

дивным жребием Божиим (с. 23), исканием Святополковым 
(с. 69). В  Пр. п. используются субстантивные окончания: 
в корот<к>ом времени по Вознесении Христове (с. 62), о Яро-
славове самодержавстве над Россиею (с. 67).

При сочетании с  существительными женского рода в  Р. п. и 
Пр. п. ед. ч. использованы новые, адъективные окончания: по 
смерти Нероновой (с. 16), Вина той поездки Палемоновой из Рима 
была такая (с. 23), по смерти Рюриковой (с. 32), оставшись после 
Игоровой смерти двух лет (с. 46). Случаи активного проникнове-
ния новых флексий в систему окончаний притяжательных прила-
гательных женского рода в Петровскую эпоху отмечены В. К. Чер-
нецким (Чернецкий 1954: 7–8).

Распределение субстантивных и  адъективных окончаний во 
множественном числе соответствует современному состоянию: 
в И. п. и В. п. (неодуш.) используются субстантивные окончания, 
в остальных случаях — адъективные: 

дабы того не наслышался или из тех же Моисеевых книг не начи-
тался (с. 2); и там в лодии со всеми войски Игоровыми всед (с. 29); 
что войска Ярополковы в городе от утеснения стали изнурены 
(с. 48); припер Ярослав Святополковы войска к озерам (с. 69).

2. «История российская с самых древнейших времен»
(Кн. 2) В. Н. Татищева (1740-е гг.; изд. 1773 г.)

«История российская с самых древнейших времен» В. Н. Тати-
щева была написана в 1740-х гг. Язык произведения в значитель-
ной мере славянизирован. Для анализа была использована кн. 2, 
изданная в  1773 г., сплошная выборка примеров произведена на 
с. 1–115. 

2.1. Соотношение употребления притяжательных прилага-
тельных и родительного принадлежности

В результате сплошной выборки были выделены 157 случа-
ев употребления притяжательного прилагательного и  75 случаев 
употребления родительного принадлежности. Притяжательное 
прилагательное использовано в  2,1 раза чаще, чем родительный 
принадлежности. 



346

2.1.1 Притяжательные прилагательные
В подавляющем большинстве случаев притяжательные прила-

гательные образованы от имен собственных: и того же году убиен 
бысть от болгар сын Осколдов (с. 12); За сие отец Лютов Свеналд 
озлобился на Олга зело (с. 55); тело же Владимирово, увертев в ко-
вер… положили у церкви, не сказуя кто (с. 90). 

Кроме того, встретились притяжательные прилагательные, 
образованные от нарицательных существительных со значением 
лица — фараонов, княжий, господень, царевнин, отцов: и рекоша 
старцы фараоновы (с. 10); Епископ же корсунский со иереи царев-
нины, огласив, крести его (с. 73); не ведая смерти отцовой (с. 93). 
Случаи образования притяжательных прилагательных от неоду-
шевленных существительных не выявлены. 

Выделенные притяжательные прилагательные образованы 
при помощи суффиксов -ов-/-ев- (Гостомыслов, Улебов, Яропол-
ков), -ин- (Олгин, Олмин, Путешин, Добрынин), -jь- (княжий, 
Яро славль), -ьнь (господень), в  подавляющем большинстве слу-
чаев притяжательные прилагательные имеют суффикс -ов-/-ев-. 
В отличие от Манкиева Татищев широко использует устаревший 
суффикс -jь- для образования притяжательных прилагательных 
от некоторых личных имен: Преставися Малфреда Чехиня, мать 
Святославля, и вскоре потом преставися Рогнеда, мать Ярослав-
ля (с. 87), Владимир, воротясь с варяги в Новгород, объявил посад-
никам Ярополчим тако (с. 57). 

Суффикс -jь- широко использован для образования притяжа-
тельных прилагательных от сложных мужских имен, основа кото-
рых оканчивается на —слав, очень редок в прилагательных, обра-
зованных от имен с основой на заднеязычный и не используется 
в сочетании с основой на сонант; ср.: имея надежду на изменника 
Ярополкова (с. 58), с ними же [поехали] Добрыня, вуй Владимиров, 
и Анастас (с. 77). 

При образовании притяжательных прилагательных от имен 
собственных с  компонентом -слав- Татищевым предпочитается 
старый суффикс -jь- (25 случаев употребления: Ярославль  — 14, 
Святославль — 7, Изяславль — 2, Мстиславль — 1, Болеславль — 1), 
суффикс -ов- встретился лишь один раз: уведав Святославово от-
шествие (с. 50). 



347

Татищев употребляет притяжательное прилагательное в  со-
ставе именной группы преимущественно в постпозиции к суще-
ствительному (139 в  постпозиции и  25 препозиции). Наиболее 
устойчиво употребляются постпозитивные притяжательные при-
лагательные, указывающие на родство и  семейные отношения, 
в  составе приложений к  именам собственным: В  сие же время 
в Греции начал царствовать Константин, сын Леонов, зять Ро-
манов (с. 25). 

Препозитивное употребление притяжательных прилагатель-
ных в тексте Татищева не имеет четких правил, отметим лишь не-
которые тенденции:

— в  составе устойчивых сочетаний: идеже ныне Олмин двор 
(с. 14), Тогда Симеон болгарский взял град Андреан, иже первее Аре-
стов град нарицался, от Ареста, сына Агамемнона (с. 26), Свя-
тополк же исполнися беззакония, Каинов смысл прияв (с. 92) (ср., 
однако, приим помысл Каинов (с. 93)), а стояла [церковь] на конце 
Бискупли улицы (с. 109), Димитриев монастырь (с. 112);

— на полях книги как указание на тему повествования: Хамова 
часть (с. 1), Афетова часть (с. 2), Игорева могила (с. 38), Влади-
мирово беззаконие (с. 60), Магометов закон (с. 64);

— в сочетании с абстрактными существительными: по Пила-
тову на кресте надписанию (с. 16), мир учинен Ивановым напи-
санием на дву хартиах (с. 24), уведав Святославово отшествие 
(с. 50), разсудя, что ему сие Святополково злодейство оставить 
туне не полезно (с. 95), а  о Федосиеве житии последи скажем 
(с. 113);

— при выражении притяжательным прилагательным значе-
ния принадлежности: а Глебу [отдал] — Муром, Борисову часть 
(с. 76), и дал Владимир Новгород Ярославу, а Борису Ростов, Яро-
славлю отчину, Глебу, брату его, Муром, отчину Борисову, той бо 
пребываше при отце неотлучно (с. 89) (ср., однако, окончание вто-
рого примера: Муром, отчину Борисову). 

Приведенные случаи препозитивного употребления притя-
жательных прилагательных указывают, судя по всему, на то, что 
препозиция как-то связана с  определенностью именной группы, 
однако возможность во всех отмеченных случаях параллельного 
употребления притяжательного прилагательного как в препозиции, 



348

так и в постпозиции позволяет говорить лишь о формировании но-
вой тенденции. 

2.1.2. Родительный принадлежности
Большая часть случаев употребления родительного принад-

лежности связана с невозможностью использовать притяжатель-
ное прилагательное (составной антропоним, наличие у антропо-
нима приложения (в том числе обособленного в  постпозиции), 
однородный ряд антропонимов): 

летосказание Нестора, черноризца Феодосиева монастыря Пе-
черскаго (с. 1), во дни Нектана и Фалека (с. 3), которой рож-
ден от Малуши, ключницы Олгиной, дочери Марка Любженина 
и сестры Добрыниной (с. 49), Владимир за противности поль-
скаго князя Мечислава, собрав войска, на него пошел (с. 77), 
Преставися Всеслав, сын Изяслава Полоцкаго, внук Владими-
ров (с. 88).

По сравнению с трудом Манкиева в «Истории» Татищева об-
наруживается очень большая доля (36 из 75) родительного при-
надлежности от однословных антропонимов, на месте которых 
в древнерусском языке почти всегда употреблялось притяжатель-
ное прилагательное. В подавляющем большинстве случаев (29 из 
36) родительный принадлежности сочетается с девербативом или 
деадъективом (власть, убивство, отказ, смерть, храбрость и пр.), 
выражая субъектные (субъект действия или носитель признака) 
или объектные отношения: по смерти Святослава остался Яро-
полк в Киеве (с. 55), [вельможи] хотели смерть Владимира ута-
ить (с. 90), Ярослава ревность о учении (с. 107 — ссылка).

Из числа конкретных существительных, в сочетании с которы-
ми встретился родительный принадлежности, отметим сын, мать, 
кумир, лета: разделение сынов Ноя (с. 1 — ссылка), иже первее Аре-
стов град нарицался, от Ареста, сына Агамемнона (с. 36), Малу-
ша, мать Владимира (с. 49 — ссылка), И пришед Добрыня в Нов-
город поставил кумира Перуна над рекою Волховом (с. 61), лета 
Ярослава (с. 98 — ссылка). 

При употреблении родительного принадлежности в  составе 
ссылок, указывающих на тему повествования, он часто оказыва-
ется в нехарактерной для него препозиции к определяемому слову, 



349

которая отсутствует у него при употреблении в составе основно-
го текста: Святослава храбрость (с. 39 — ссылка), Олги причина 
крещению (с. 41 — ссылка), Ярополка братолюбие (с. 55 — ссыл-
ка), Анастасия совет Владимиру (с. 70  — ссылка), Владимира 
предосторожность (с. 80  — ссылка) и  др. Возможно, такой по-
рядок был вызван стремлением акцентировать действующее лицо 
повествования. Он не встретился в других исторических произве-
дениях. В стилистическом отношении это явление перекликается 
с  препозитивными несогласованными определениями, указыва-
ющими на ведомственную принадлежность лица, в деловой речи 
XVIII в. (например: брянского мушкетерского полку премьер-майор 
Нелидов). 

2.2. Падежные формы прилагательных
Распределение падежных форм притяжательных прилагатель-

ных имеет следующий вид: И. п. — 87, Р. п. — 22, Д. п. — 9, В. п. — 
27, Тв. п. — 3, Пр. п. — 9 (всего 157 словоупотреблений). Наиболее 
частотно (более половины случаев — 55%) притяжательное при-
лагательное употребляется в форме И. п., впрочем, из этого чис-
ла шестую часть (14 примеров) составляют случаи употребления 
притяжательного прилагательного в составе тематических ссылок 
на полях, которые оформлены в  форме номинативных структур 
(часть Симова, Афетова часть, война Осколдова на грек и т. д.). 
Именные конструкции, включающие в свой состав притяжатель-
ное прилагательное в И. п., выполняют различные синтаксические 
функции: 

— грамматического субъекта предложения: Вельможи же Иго-
ревы советовали и говорили (с. 28), Служители же Глебовы при-
шли в страх (с. 94);

— приложения к имени собственному: воевода же бе Свенелд, 
отец Мстишин (с. 36), За сие отец Лютов Свеналд озлобился на 
Олга зело (с. 55);

— именной части сказуемого: а сей есть сын Рюриков (с. 14), 
Понеже Вышеград был Олгин (с. 40).

Большинство случаев употребления В. п. приходится на имен-
ные группы в  функции прямого дополнения при переходных 
глаголах: Сие спрашивали они [греки] коварно, чтоб узнать силу 
Святославлю (с. 51), тело же Владимирово, увертев в  ковер… 



350

положили у церкви, не сказуя кто (с. 90), убийцы же закололи Геор-
гия и многих служителей Борисовых побили (с. 92). 

Именные конструкции с притяжательными прилагательными 
в Р. п. используются в разнообразных синтаксических функциях, 
наиболее регулярно в сочетании с предлогом от и в беспредлож-
ных сочетаниях с другими существительными: 

бысть язык славенск от племени Афетова (с. 3), Утаилися тог-
да некие от рабов Борисовых (с. 92); [Владимир] пошел к Киеву 
на брата Ярополка для мщения убивства Олгова и своея обиды 
(с. 57). 

Притяжательное прилагательное в  остальных падежах отме-
чается редко — особенно редким является Тв. п. Прилагательное 
в Д. п. регулярно отмечается в составе именных групп с адресат-
ным и  дестинативным значением, в  Пр. п.  — с  делиберативным 
значением (с предлогом о): и пришед ко гробу Игореву (с. 38), Вла-
димир, воротясь с варяги в Новгород, объявил посадникам Яропол-
чим тако (с. 57); а о Федосиеве житии последи скажем (с. 113).

Несмотря на стилистическую установку Татищева на архаиза-
цию речевых форм повествования, система падежных окончаний 
показывает проникновение адъективных флексий, хотя и  не так 
широко, как в тексте Манкиева. Собранные материалы позволя-
ют делать выводы о  системе окончаний притяжательных прила-
гательных с  суффиксом  —ов–/–ев–. Особенности употребления 
субстантивных и адъективных окончаний дают основание разде-
лить их на три группы: 1) формы мужского-среднего рода ед. ч.; 
2) формы женского рода ед. ч. и 3) формы множественного числа 
всех родов. В  первой группе употребление старых (субстантив-
ных) окончаний представлено наиболее широко: в И. п., Р. п., Д. п., 
В. п., Пр. п.: 

по завещанию Гостомыслову (с. 11), Того ж году древляне от-
ложились от Игоря по смерти Олгове (с. 25), которому и повелел 
разведать о состоянии Святославли (с. 51–52), с ними же [поеха-
ли] Добрыня, вуй Владимиров, и Анастас (с. 77), У Всеволода, сына 
Ярославля, родился от царевны греческой сын (с. 114). 

В Тв. п. используется только адъективная флексия: мир учинен 
Ивановым написанием на дву хартиах (с. 24). 



351

Во второй группе проникновение адъективных окончаний 
представлено шире — устойчивыми являются только окончания 
И. п. и В. п. В Р. п. и Пр. п. у Татищева соседствуют старые и новые 
формы (при этом в Пр. п. старые формы встречаются чаще, чем 
в  Р. п., где господствуют адъективные флексии), в  Д. п. отмечена 
только одна новая форма: 

— (Р. п.) [Игорь] положил на них дань больше Олговой (с. 25), 
[послы] Олги, княгини Игоревы (с. 29), войско Игорево Свинелдо-
вой власти (с. 35), сие нам тяжчае Игоревой смерти (с. 37), от 
Малуши, ключницы Олгиной (с. 49)

— (Д. п.) они же учинили елико удобно к пользе Олговой (с. 18), 
— (Пр. п.) Того ж году древляне отложились от Игоря по смер-

ти Олгове (с. 25), получа весть о смерти отцовой (с. 91), известие 
о смерти отцове и убиении Бориса (с. 93), на конце Бискупли ули-
цы (с. 109).

В третьей группе употребление адъективных и субстантивных 
флексий соответствует современному (в И. п. и неодушевленном 
В. п. — субстантивные формы, в остальных падежах — адъектив-
ные): нападая на пределы Владимировы (с. 60), печенеги Свято-
полковы стояли за озерами (с. 97) — объявил посадникам Яропол-
чим тако (с. 57), приятель от вельмож Святополковых (с. 97). 
Однако встретилось и архаичное употребление формы Тв. п.: Епи-
скоп же корсунский со иереи царевнины огласив, крести его (с. 73).

3. «Древняя российская история» М. В. Ломоносова 

«Древняя российская история» писалась М. В. Ломоносовым 
в 1754–1758 гг., изложение событий доведено до смерти Ярослава 
Мудрого в 1054 г. Труд не был окончен в связи со смертью автора. 
Первое издание вышло после смерти автора в 1766 г. При анализе 
средств выражения притяжательности было использовано первое 
издание. 

3.1. Соотношение употребления притяжательных прилага-
тельных и родительного принадлежности

При сплошной выборке были выделены 144 случая употребления 
притяжательных прилагательных, 67 случаев родительного принад-
лежности и 1 случай дательного принадлежности. Притяжательные 



352

прилагательные используются в два раза чаще, чем падежные формы 
существительных со значением принадлежности. 

3.1.1 Притяжательные прилагательные
Чаще всего притяжательные прилагательные образованы от 

имен собственных со значением лица: Роптать приобыкшие нов-
городцы страшились Синеусова вспоможения Рурику (с. 58); По 
Несторову свидетельству, пришли тогда осмьдесят городов под 
российскую руку (с. 82); отчего для тесноты замешательство 
учинилось и  ущерб Святославлим силам (с. 87). Наряду с  ними 
Ломоносов достаточно широко использует притяжательные при-
лагательные, образованные от нарицательных личных существи-
тельных (убивцев, царев, княгинин, философов, Создателев и др.): 
взять ближнему убиеннаго сроднику имение и  жену убивцеву 
(с. 64–65), Игорь, достигши Дуная, созвал своих военачальников, 
сказал царево посольство и стал с ними советовать (с. 69). Как 
и  у его предшественников, у  Ломоносова доминируют притяжа-
тельные прилагательные с  суффиксом -ов-/-ев- (Константинов, 
Гостомыслов, Владимиров, Ярополков), значительно реже для обра-
зования притяжательных прилагательных использованы суффик-
сы -ин- (Венерин, Вардин, Рогнедин), -jь- (Святославль, Ярославль, 
Мстиславль), -ьнь- (братний, матерний, сыновний). Ломоносов 
использует суффикс -jь-для образования притяжательных прила-
гательных только от имен, оканчивающихся на —слав; от тех же 
основ образуются притяжательные прилагательные с суффиксом 
-ов-: Приближающийся к  совершенному мужеству возраст Свя-
тославов, любовь взаимная и в цветущем состоянии отечество 
вящшия обещали удовольствия (с. 79) — [печенежский князь] услы-
шал ответ от Притича, что он военачальник передоваго войска 
Святославля (с. 83). Подсчеты показывают, что Ломоносов отда-
ет предпочтение старым формам с суффиксом -jь-: Святославов / 
Святославль — 3/7, Ярославов / Ярославль — 2/11, Мстиславов / 
Мстиславль — 1/1. Притяжательное прилагательное с суффиксом 
-ов- в  подавляющем большинстве случаев употреблено в  форме 
И.-В. п. ед. ч. мужского рода: Будый, дядька и  воевода Ярославов, 
кричал через реку к Болеславу (с. 133). 

Если образование притяжательных прилагательных при по-
мощи суффикса -jь- можно расценить как попытку Ломоносова 



353

придать повествованию архаическую окраску, то этого нельзя 
сказать в  отношении порядка следования компонентов имен-
ной группы. В тексте очень широко представлено препозитивное 
употребление притяжательного прилагательного: в  55 случаях 
притяжательное прилагательное предшествует определяемому 
существительному, в 86 случаях следует за ним (еще в 3 случаях 
притяжательное прилагательное употреблено вне именной груп-
пы, например: И так непорочный отрок скончал свое течение с по-
хвальным и Христову подобным терпением (с. 129)). 

Прежде всего эти данные говорят о том, что в живой речи пре-
позитивное употребление притяжательного прилагательного по-
лучило к середине XVIII в. широкое распространение. Ломоносов, 
широко используя препозицию и  постпозицию притяжательных 
прилагательных  — новый и  старый порядок слов в  синтагме,  — 
видимо, осуществляет синтез синтаксических явлений в  рамках 
создания нового литературного языка. Это вместе с  тем давало 
Ломоносову возможность по-разному интонировать фразу с пре-
позитивным и постпозитивным определением. 

Широкое распространение препозитивного прилагательного 
не позволяет видеть в  препозиции проявление только семанти-
ческих причин, подтверждением чего служат примеры недиффе-
ренцированного употребления притяжательного прилагательного 
в препозиции и постпозиции: Видя Борисово мягкосердие и зная 
коварство и  свирепство Святополково, военачальники со 
всем воинством отступили (с. 128); по возвращении Ольгине 
в Киев (с. 80) — По Ольгове погребении и по совершении тризны 
пред Вручаем Ярополк возвратился в  Киев как самодержец рос-
сийский (с. 94). 

Предпочтение препозитивного притяжательного прилагатель-
ного можно отметить в следующих случаях:

— с предлогом по ‘в соответствии, согласно’: 
По Гемолдову свидетельству, алане были смешены с курлянд-

цами, единоплеменными варягам россам (с. 49), прося их, по княги-
нину повелению, в город (с. 74), Оная [месть] совершена вскоре за-
сыпанием их живых в земли по Ольгину повелению (с. 75), которыя 
[ворота] по Святославлю повелению за ним затворены (с. 90), На 
сем сражении, по Кедринову свидетельству, греки, по Несторову, 



354

россияне верьх одержали (с. 91), Для прикончания по Святополко-
ву повелению некто Варяг мечем проколол самое сердце (с. 129). 

Ср., однако, случаи постпозиции: Новгородцы по совету До-
брынину стали просить Владимира (с. 85), Некогда Сигурд по по-
велению Владимирову, для собирания дани проежжая Естонию, 
увидел (с. 104). 

— при наличии в  составе именной группы помимо притяжа-
тельного прилагательного иного определения:

Страшнаго сего и  суроваго мщения нарекание умаляется по-
лезным Ольгиным промыслом (с. 75), во время несча<с>тливаго 
Оскольдова и Дирова похода к Царюграду (с. 79), и [идолы] во всей 
России распространились Владимировым суеверным повелением 
(с. 100), Явствует сие неоспоримо из предприятаго Рогнедина 
мщения над Владимиром (с. 105), потому что он [Святополк] рож-
ден от старшаго Владимирова брата (с. 107), и притом [Влади-
мир] упоминал, что вольное Христово страдание странно и неве-
роятно без доказательства о воскресении (с. 111), однако на пути 
от Святополковых кровожаждущих приспешников [Святослав] 
достижен и живота лишен, не доежжая гор Венгерских (с. 130). 

Ср., однако, случаи с постпозицией: Итак, первая супруга Вла-
димирова была из земли чешской, мать Вышеславова (с. 106), Или, 
сверх того, [Святополка] побуждало к  сему мщение за прямаго 
отца над подлинными детьми Владимировыми (с. 107). 

— частотна препозиция у  притяжательных прилагательных 
с суффиксом -ьнь-: 

При конце моея жизни вспомни прежнее к тебе матернее про-
шение (с. 84), Уже склоняется женское сердце к  непоколебимой 
твердости братними увещаниями (с. 117), но матерния слезы 
и  негодование благоразумными увещаниями… прекратил рачи-
тельный первосвященник (с. 121), Беззаконный убивец, несытый 
братния крови, не престает искать истребления всего нашего 
роду (с. 134). Ср., однако: для отмщения смерти сыновней (с. 93).

Распространение препозитивного притяжательного прилага-
тельного затронуло даже конструкции, в которых указывались на 
родственные связи лица, т. е. там, где ранее безраздельно господ-
ствовала постпозиция притяжательного прилагательного: Олав, 
Тригвонов сын, король шведской, взят был в малолетстве на море 



355

от разбойников в  полон (с. 34), ибо Брячислав, князь полотский, 
сын Изяславов, Ярославов племянник, в отсудствие его [Ярослава] 
в Киеве внезапно набежал на Великий Новгород (c. 135), хотя в этих 
конструкциях по-прежнему основной является постпозиция при-
тяжательного прилагательного. 

3.1.2. Родительный принадлежности
Самой яркой особенностью употребления родительного при-

надлежности в тексте Ломоносова является почти полное отсут-
ствие случаев однословного родительного: там, где родительный 
принадлежности мог быть заменен притяжательным прилагатель-
ным, Ломоносов почти всегда употреблял последнее. Встретилось 
лишь два явных исключения из этого правила: И  хотя греков, 
только по свидетельству Кедрина, мало легло на поле, однако все 
были ранены (с. 87), [Константин Мономах] к оставшимся шести 
тысячам россиян послал войско под предводительством Теодори-
кана на четырнатцати судах (с. 139). Еще в одном случае замена 
родительного принадлежности притяжательным, по-видимому, 
невозможна, так как существительное имеет при себе оборот со 
значением совместности (комитативный оборот), вместе с  кото-
рым образует цельное сочетание: о призыве Рурика с братьями 
на княжение Новгородское (с. 53) (= о призыве Рурика и братьев). 

Кроме родительного принадлежности, в  тексте встретился 
случай однословного дательного принадлежности: и чаемый брак 
превратился в ужасную тризну в честь Игорю (с. 76–77). Теорети-
чески замена дательного принадлежности притяжательным при-
лагательным в этом случае возможна, однако не эквивалентна по 
смыслу, т. к. Д. п. существительного имеет в этом случае двойную 
зависимость — от слов тризна и честь. 

Стремление Ломоносова заменить где возможно родительный 
принадлежности притяжательными прилагательными особен-
но отчетливо проявляется в примерах во время несча<с>тливаго 
Оскольдова и Дирова похода к Царюграду (с. 79), По вопросе о его 
отечестве услышал, что он сын Тригвонов и  Астридин (с. 103), 
когда по неблагополучном походе Оскольдове и  Дирове на Царь 
град требовали россы крещения (с. 122), Собственный пример, по-
гибель Ярополкова и  Ольгова, предписывали осторожность от 
будущих несчастий (с. 125). Ср., однако: Святослав на княжении 



356

в земли древлянской, слышав о убиении Бориса и Глеба и не наде-
ясь на свои силы, чтобы стать против насилия Святополкова, по-
бежал в Венгрию (с. 130), где Ломоносов использует родительный 
принадлежности, возможно из-за объектного значения имени 
собственного. 

При объектном значении двух одиночных имен собственных, 
соединенных союзом и, в текстах Манкиева и Татищева также ис-
пользовался родительный принадлежности: по убиении Осколда 
и Дира (Манкиев, с. 29), о убиении от него [Святополка] Бориса 
и Глеба (Манкиев, с. 67); крещение костей Ярополка и Олга (Тати-
щев, с. 109 — ссылка).

Однако ни у  Манкиева, ни у  Татищева не представлено упо-
требление двух притяжательных прилагательных с необъектным 
значением, соединенных союзом и, например: которые по свиде-
тельствам Страбона и Плиния называлися роксоляне (Манкиев, 
с. 11), во дни Нектана и Фалека (Татищев, с. 3). 

Все остальные случаи использования родительного принадлеж-
ности в  тексте Ломоносова связаны с  невозможностью упо треб-
лять притяжательное прилагательное: собравшись предводитель-
ством и  правлением благоразумнаго старейшины Гостомысла 
(с. 55), В отсутствие великаго князя Святослава на Дунае приш-
ли в Россию печенеги (с. 82), о княжении Ярослава перваго (с. 133) 
и т. д.

3.2. Падежные формы прилагательных
«Древняя российская история» Ломоносова демонстрирует 

широкое использование различных падежных форм притяжатель-
ных прилагательных: в И. п. притяжательное прилагательное упо-
треблено 40 раз, в Р. п. — 39, в Д. п. — 26, в В. п. — 37, в Тв. п. — 19, 
в Пр. п. — 23. 

По сравнению с трудом Татищева у Ломоносова нет преобла-
дания формы И. п. над всеми остальными падежными формами, 
притяжательное прилагательное в  И. п. используется в  составе 
именных групп, занимающих позицию грамматического субъекта, 
приложения (обособленного и  необособленного), а  также имен-
ной части сказуемого (в последнем случае также самостоятель-
но): сей есть сын и  наследник Руриков (с. 61), Сею властию на-
пыщен, сын Свенельдов именем Лют оскорблял многих своим злым 



357

самовольством (с. 93), Третие крещение было Ольгино (с. 123), Бу-
дый, дядька и  воевода Ярославов, кричал через реку к  Болеславу 
(с. 133). 

Широкое употребление притяжательных прилагательных 
в  Р. п. вызвано активным использованием некоторых предлогов, 
вводящих именные группы с притяжательными прилагательными 
в Р. п. (до, из, против и др. и особенно широко от в разных зна-
чениях), использованием глаголов со значением опасения и  до-
стижения, требующих после себя Р. п. без предлога, а также гени-
тивных словосочетаний: Чрез сие [Свенельд] потаенно и коварно 
искал смерти Ольговой для отмщения смерти сыновней (с. 93), 
И Святополкова свирепства причиною почесть можно требова-
ние первенства во владении, потому что он рожден от старшаго 
Владимирова брата (с. 107), Роптать приобыкшие новгородцы 
страшились Синеусова вспоможения Рурику (с. 58). 

Форма Д. п. представлена в  тексте непривычно широко. Она 
главным образом используется в  двух случаях: для выражения 
значения адресата и в сочетании с предлогом по ‘согласно, в соот-
ветствии’: 

— Амазоны, по преданию Геродотову, от сармат происхожде-
ние имели (с. 14), По Гемолдову свидетельству, алане были смеше-
ны с курляндцами, единоплеменными варягам россам (с. 49); 

— Поиманные старейшины городские иные казнены смертию, 
иные Ольгиным военачальникам отданы в рабство (с. 78). 

Притяжательные прилагательные в В. п. используются не толь-
ко в составе именных групп, занимающих позицию прямого до-
полнения при переходных глаголах, но и в сочетании с предлогом 
в(о) при обозначении времени событий: 

— Видя Руриков разум и мужество (с. 59), Внезапно посланные 
от Святополка убийцы насад Глебов удержали (с. 130); 

— Новгородские летописатели присовокупляют, что во владе-
ние Ярополково приходили послы от папы в Киев (с. 95), где был 
ров и во время Несторово (с. 96).

Притяжательные прилагательные в  Тв. п. наименее употреби-
мы в  тексте Ломоносова, наиболее частыми из них оказываются 
творительный причины и творительный предикативный: Первою 
женою Владимировою полагают российские писатели Рогнеду, 



358

княжну полоцкую (с. 105), Наконец нечаянною на охоте Мстис-
лавлею смертию осталось одному Ярославу всероссийское само-
державство (с. 137). 

Форма Пр. п. широко использована в составе именной группы 
с предлогами о, по ‘после’: должно мне упомянуть о происхожде-
нии Рурикове от Августа, кесаря римскаго (с. 56), О  княжении 
Ольгове (с. 60  — заголовок); По смерти Ольгове полную власть 
княжения Игорь принял (с. 67). 

Широкое использование различных падежных форм притя-
жательных прилагательных позволяет описать особенности пара-
дигмы склонения притяжательных прилагательных с суффиксом 
-ов- /-ев- и отчасти с суффиксом -ин-. С точки зрения соотноше-
ния адъективных и субстантивных флексий они, как уже было от-
мечено, делятся на три группы. 

Первая группа (существительные мужского-среднего рода 
ед. ч.) характеризуются наиболее устойчивым употреблением ста-
рых окончаний  — в  И. п., Р. п., Д. п., В. п.: от Рурикова приходу 
(с. 19), взяли Константиново знамя (с. 30), по завещанию Госто-
мыслову (с. 55); в Тв. п. используется адъективное окончание: По-
том благословлял народ именем Святовидовым (с. 21). В  Пр. п. 
обычно используется старая флексия, однако дважды встретилась 
новая флексия: по убиении Игореве (с. 73), о княжении Святосла-
вове (с. 79 — заголовок) — по убиении Тригвоновом (с. 103), Еще 
до вести о таковом Святополковом тиранстве в Нове городе вос-
стало великое смятение (с. 130). 

Вторая группа (существительные женского рода ед. ч.) характе-
ризуются более широким проникновением адъективных флексий, 
субстантивная флексия устойчиво используется только в  И. п. 
и  В. п.: Дирова могила за святою Ириною (с. 61), взять ближне-
му убиеннаго сроднику имение и жену убивцеву (с. 64–65). Форма 
Д. п. притяжательного прилагательного женского рода в тексте не 
отмечена, в Р. п. и Пр. п. параллельно используются субстантивное 
и адъективное окончание: (Р. п.) В ту же ночь прибег вестник из 
Киева от Предславы, сестры Ярославли (с. 131) — по имени доче-
ри Владимировой, от Рогнеды рожденной (с. 105); (Пр. п.) По смер-
ти Ольгове полную власть княжения Игорь принял (с. 67) — Од-
нако Сигурд объявил о породе Олавовой (с. 104). В обоих случаях



359

старое окончание преобладает над новым (в Р. п. соотношение 
3:1, в Пр. п. — 3:2). В Тв. п. используется только новое окончание: 
Храб ростию Игоревою [древляне] побеждены и приведены в послу-
шание (с. 67). 

Третья группа — притяжательные прилагательные во мн. ч. — 
обнаруживает то же распределение субстантивных и адъективных 
окончаний, которое характерно для современного русского языка: 
в И. п. и В. п. (неодушевленная форма) используется старое окон-
чание, в остальных падежах — новое, адъективное окончание: 

Военачальники Игоревы, воевавшие с ним Грецию, тому зави-
дуя, говорили князю (с. 72), Притесненныя войска Святополковы 
принуждены отступить на лед (с. 132) — 

[Владимир] наместников Ярополковых выслал (с. 95), Блуд 
запер дверь и пресек вход слугам Ярополковым (с. 97), Или, сверх 
того, [Святополка] побуждало к сему мщение за прямаго отца над 
подлинным детьми Владимировыми (с. 107), однако на пути от 
Святополковых кровожаждущих приспешников [Святослав] до-
стижен и живота лишен, не доежжая гор Венгерских (с. 130). 

Выше мы рассмотрели систему окончаний притяжательных 
прилагательных с  суффиксами -ов-/-ев-. Небольшое число при-
лагательных с суффиксом -ин- не позволяет описать всю систему 
окончаний в тексте Ломоносова. Те формы, которые встречаются 
в тексте, не обнаруживают отличий в системе окончаний от опи-
санной выше. Вот примеры падежных окончаний в ед. ч.: 

— субстантивные окончания: [скифы] разграбили храм Вене-
рин в Аскалоне (с. 38), Оная совершена вскоре засыпанием их живых 
в земли по Ольгину повелению (с. 75), На вопрос о перьвых и вто-
рых посланных ответствовано, что следуют с тяжкими возами 
великаго богатства княгинина (с. 76), по возвращении Ольгине 
в Киев (с. 80), Явствует сие неоспоримо из предприятаго Рогнеди-
на мщения над Владимиром (с. 105); 

— адъективные окончания: Владимир рожден был от Ольги-
ной ключницы, именем Малуши, дочери некоего Малка, родом люб-
чанина, сестры Добрыниной (с. 85), И как бегущих греков беспо-
рядочно гнали, [болгары] Вардиным войском, со сторон из засады 
вышедшим, разбиты и отогнаны (с. 86). 



360

Обнаруживаемое в  труде Ломоносова варьирование в  систе-
ме окончаний притяжательных прилагательных не идет вразрез 
с  его грамматикой. Давая парадигму «сокращенного склонения 
прилагательного» на примере божий (к сожалению, парадигмы 
склонения притяжательных прилагательных с  суффиксами -ов-
/-ев- и  -ин- у  него отсутствуют), Ломоносов допускает двойные 
формы в ед. ч. для Р. п. (божьяго и божья), Д. п. (божьему и божью) 
и  Пр. п. (о божье или божьем) (Ломоносов 1755: 76–77) (формы 
даны в  том порядке, в  котором они приведены Ломоносовым). 
В немецком переводе грамматики Ломоносов исключил субстан-
тивные окончания для всех трех родов прилагательного божий 
в Р. п., Д. п. и Пр. п., оставив в парадигме только новые адъектив-
ные окончания (Ломоносов, 7: 876). 

4. «История российская от древнейших времен»
М. М. Щербатова 

Исторический труд Щербатова издавался с 1770 по 1791 г. По-
следний, седьмой том вышел после смерти автора. При анализе 
языкового материала использовался первый том, в  котором из-
ложение событий доведено до смерти Ярослава Мудрого (первое 
издание 1770 г., с. 185–325). 

4.1. Соотношение употребления притяжательных 
        прилагательных и родительного принадлежности
В ходе сплошной выборки были выделены 175 случаев упо-

требления притяжательных прилагательных, 188 — родительного 
принадлежности и  7  — дательного принадлежности. Таким об-
разом, в отличие от своих предшественников Щербатов чаще ис-
пользует для выражения притяжательности падежные формы су-
ществительных, а не притяжательные прилагательные.

4.1.1 Притяжательные прилагательные
В подавляющем большинстве случаев притяжательные при-

лагательные образованы от имен собственных: [Блуд] стал 
представлять ему великую силу Владимерову (с. 242), [Ярослав] 
с стремлением на войски Святополковы нападает (с. 296). 

Случаи образования притяжательных прилагательных от на-
рицательных существительных крайне редки в тексте Щербатова: 



361

Они же, по наущению княгинину, требовали от киевлян, чтоб 
их понесли и с лодками на головах (с. 215), [народ] приняв оружие, 
пошед, разломал забор двора варягова (с. 249), [Олаф] бегством 
спасся в  дом Сигурдов, которой поспешно его привел в  государев 
(с. 253).

Щербатов для образования притяжательных прилагательных 
главным образом использует суффикс -ов-/-ев- (Олегов, Рюриков, 
Перунов, Святославов, Ярополков), значительно реже использован 
суффикс  —ин– (Мстишин, Ольгин, Рогнедин), очень редок суф-
фикс -jь- (единственное встретившееся прилагательное  — Свя-
тославль). В отличие от Ломоносова Щербатов старается избегать 
употребления притяжательных прилагательных с  устаревшими 
суффиксами -jь- и -ьнь-. Так, прилагательное Святославль встре-
тилось дважды, Святославов — 8 раз; Ярославов — 32 раза, Мсти-
славов — 4 раза, при этом прилагательные Ярославль, Мстиславль 
не зафиксированы. 

Избегая устаревших суффиксальных форм притяжательных 
прилагательных, Щербатов достигает стилизации изложения за 
счет расширенного постпозитивного употребления притяжа-
тельных прилагательных в составе именных групп: из 175 случаев 
употребления притяжательных прилагательных 148 раз притяжа-
тельное прилагательное находится в постпозиции, 21 раз в препо-
зиции. Таким образом, постпозиция встречается в семь раз чаще, 
чем препозиция (у Ломоносова постпозиция лишь в полтора раза 
чаще препозиции). Препозитивные прилагательные встретились 
в  сочетании с  различными существительными  — конкретными 
и абстрактными: 

написав на стреле, что с восточной стороны, позади Владиме-
рова стану, обретаются ключи (с. 259), вдруг нашедши, силь-
ная буря великое число малых Владимеровых судов разбила 
(с. 318) — [новгородцы] не весьма довольны Рюриковым правле-
нием были (с. 195), Ярополк же, вошедши во град, принял Олего-
ву власть (с. 239). 

Частотно употребление препозитивного притяжательного при-
лагательного в сочетании со словами воевода, войско: и Владимер, 
не извлекая меч, на прежнее свое княжение взошел, Ярополковых



362

воевод прогнал (с. 240), [Владимир] послал тайно к  Ярополкову 
воеводе, имянуемому Блуд (с. 241); уже Ярославовы войски, седши 
на лодки, чрез реку к неопасным неприятелям перевозятся (с. 296), 
Ярослав, пошед в Мазовию, возмутительныя Масласовы войски 
разбил (с. 322). Препозиция характерна для устойчивых сочета-
ний типа Оскольдова могила: и церкви, яко на Оскольдовой моги-
ле, были уже построены (с. 249). Еще в одном случае препозиция 
связана, видимо, с особенностями синтаксической структуры: ни 
Ярославовы, ни Святополковы войски не смели Днепр в виду не-
приятеля перейти (с. 295). 

В 6 случаях притяжательное прилагательное употреблено вне 
сочетаний с существительным: 

и привезенное им сокровище Олеговым проименовалось (с. 205), 
от которой и родился сын Святополк, сумнительно почитаем 
Владимеров, действительно же был Ярополков (с. 244), хотя 
столицы их и  не в  отдаленности были, то есть Ярославова 
в Киеве, а Мстиславова в Чернигове, однако до смерти Мстис-
лава никакой ссоры и распри между ими не обретаем (с. 312). 

4.1.2 Родительный и дательный принадлежности
Родительный принадлежности встретился в  исследованном 

фрагменте текста 188 раз. В своем большинстве его употребление 
связано с невозможностью употребить притяжательное прилага-
тельное, т. к. антропоним имеет неоднословный характер, распро-
странен определением или приложением либо представлен одно-
родным рядом: 

По свидетельству преподобнаго Нестора, Новгород… был по-
строен почти в  единое время с  Киевом (с. 190), но были двенат-
цатью тысячами человеками под предводительством Бардаса 
Склеруса разбиты (с. 233), Невзирая что Владимер является и был 
воспитан под смотрением бабки своей благоверной княгини Оль-
ги (с. 245), смерть Евстафия, сына Мстиславова (с. 316 — ссыл-
ка), крещение костей Олега и Ярополка (с. 320 — ссылка). 

В тексте Щербатова встретился случай, когда притяжательное 
прилагательное употреблено несмотря на то, что имя собствен-
ное, от которого оно образовано, распространено обособленным 



363

постпозитивным приложением: а тогда по научению Добрынину, 
брата Малуши, клюшницы Ольгиной, сына Малова, родом любча-
нина, они стали просить к себе на княжение Владимира, сына Ма-
лушина, племянника же Добрынина (с. 231). 

Почти треть случаев употребления родительного принадлеж-
ности (57 из 188) и  большая часть дательного принадлежности 
(6 из 7) имеет однословный характер, т. е. эти формы вступают 
в конкурентные отношения с притяжательным прилагательными. 

Из 57 случаев употребления однословного родительного при-
надлежности 21 приходится на оформление ссылок, в составе ко-
торых зависит от абстрактных существительных и имеет субъект-
ное или объектное значение: притчины избрания Рюрика (с. 191), 
рождение Игоря (с. 198), смерть Рюрика (с. 198), обычай Свя-
тослава (с. 225) и т. д. Остальные случаи приходятся на основной 
текст; родительный принадлежности распространяет различные 
по семантике существительные — конкретные и абстрактные, од-
нако чаще абстрактные: он [Олег] вступил на престол яко место-
блюститель по смерти Рюрика (с. 197), [Ольга] повелела сыпать 
великую могилу над гробом Игоря (с. 217), яко то видим во время 
Святослава (с. 250). Щербатов также регулярно использует одно-
словный родительный принадлежности в названии глав: Княже-
ние Святослава (с. 220), Княжение Ярополка (с. 237) и пр. 

4.2. Падежные формы прилагательных
Различные падежные формы притяжательных прилагательных 

обнаруживают неодинаковую частотность в тексте: наиболее ча-
стотными оказываются формы И. п. (67 употреблений), Р. п. (41) 
и В. п. (33), далее с большим отрывом следует форма Пр. п. (18); 
формы Д. п. (9) и Тв. п. (7) очень редки. 

Повышенная частотность форм И. п. обусловлена тем, что она 
выступает не только в  составе именных групп, выполняющих 
функцию грамматического субъекта, приложения к  грамматиче-
скому субъекту и  именной части сказуемого: посаженные в  него 
[в  Новгород] Ярополковы воеводы толико оробели, что (с. 240), 
ибо Мстислав, князь тмутараканский, седьмый сын Владимеров, 
пошел тогда на косоги (с. 307) — значительное число случаев упо-
требления И. п. приходится на номинативные конструкции в со-
ставе ссылок (27 случаев) и в названии глав (4): 



364

— в  составе ссылок: Отказ Ярославов давать дань с  нового-
родцев (с. 287), убиение Святославово (с. 293), поход Ярославов на 
Святополка (с. 294), Побеждение и бегство Ярополково (с. 302); 

— в названии глав: Княжение Святополково (с. 289), Княже-
ние Ярославово (с. 301). 

Широкое употребление притяжательных прилагательных 
в В. п. не требует особых комментариев: сфера их употребления — 
именные группы, занимающие позицию прямого дополнения при 
переходных глаголах, либо приложения при таких дополнениях; 
например: Хотя многие писатели начинают от сего времени цар-
ствование Святославово (с. 217), они [новгородцы] стали про-
сить к себе на княжение Владимира, сына Малушина, племянника 
же Добрынина (с. 231), и  Владимер, не извлекая меч, на прежнее 
свое княжение взошел, Ярополковых воевод прогнал (с. 240). 

Примечательной чертой текста Щербатова является широкое 
использование притяжательных прилагательных в  форме Р. п. 
Отчасти это вызвано употреблением предлогов, управляющих 
Р. п. — после, ради, прежде, близ, позади: после смерти Владиме-
ровой (с. 244), близ шатра Владимерова (с. 260), однако в гораздо 
большей степени обусловлено употреблением в составе генитив-
ных конструкций, а  также в качестве части приложения к роди-
тельному принадлежности: 

— в составе генитивных конструкций: 
Когда греческие императоры на первой сей пункт Олегова тре-

бования согласились (с. 203), Тогда древляне… вторично извиняли-
ся, представляя притчины убиения Игорева (с. 217), Лишь только 
печальная весть о кончине и привезении тела Владимирова раз-
неслася по городу (с. 288);

— в составе приложений: Тот же год примечателен кончиной 
Рогнеды, матери Ярославовой (с. 285), По сем чрез четыре года об-
ретаем преставление великой княгини Анны, супруги Владимеро-
вой, рожденной царевны греческой (с. 287), смерть Евстафия, сына 
Мстиславова (с. 316 — ссылка). 

В составе генитивных конструкций притяжательное прилага-
тельное в Р. п. чаще всего выражает субъект или объект свернутой 
пропозиции. Распространение генитивных конструкций — свиде-
тельство расширения употребления абстрактных существительных, 



365

усложнения семантики предложения и перестройки его структуры 
во второй половине XVIII в. 

Форма Пр. п. притяжательных прилагательных главным обра-
зом отмечается в составе именных конструкций: 

— с  делиберативным предлогом о: [болгары] уведомили о  по-
ходе Игоревом и о числе его войска (с. 210), и слыша купно о смер-
ти Владимеровой, воцарении Святополковом и о побиении своих 
братей (с. 293); 

— с предлогом по ‘после’: по смерти Олеговой (с. 209), по убие-
нии Игореве (с. 214); 

— с  локативными предлогами в, на: на Оскольдовой могиле 
(с. 249), в церкви Богородицыной (с. 320). 

Притяжательное прилагательное в  формах Д. п. и Тв. п. упо-
требляется редко: для Д. п. основной является позиция в составе 
именных групп с адресатным или дестинативным значением, для 
Тв. п. — с причинным значением: [древлян] возгордевшихся смер-
тию Игоревой (с. 214), когда, вознамерясь креститься, [Ольга] 
предала наследнику Игореву, а своему сыну Святославу правление 
его государств (с. 220). 

Система окончаний падежных форм прилагательных в тексте 
Щербатова показывает дальнейшее распространение адъектив-
ных окончаний на месте старых субстантивных. 

В первой группе притяжательных прилагательных (прилага-
тельные мужского-среднего рода ед. ч.) субстантивное оконча-
ние устойчиво употребляется в И. п., Р. п., Д. п., В. п.: во все время 
княжения Игорева (с. 211), где стоял идол Перунов (с. 212), пре-
дала [правление] наследнику Игореву (с. 220), опасаяся гневу Свя-
тославля (с. 228), наконец сыскали тело Олегово (с. 239), щитая 
и Святополка за Владимерова сына (с. 246). 

В Пр. п. отмечается колебание при употреблении старого 
и  нового окончания с  преобладанием последнего: по рождестве 
Христове (с. 186), по убиении Игореве (с. 214) — о походе Игоре-
вом (с. 210), по погребении Владимировом (с. 289), о  воцарении 
Святополковом (с. 293), во дворе Парамоновом (с. 293). В  Тв. п. 
употребляется только новое окончание: Рюриковым правлением 
(с. 195), сокровище Олеговым проименовалось (с. 205), изцелением 
Владимеровым (с. 262). 



366

Во второй группе (прилагательные женского рода ед. ч.) от-
мечается закрепление новых, адъективных окончаний. Старое 
окончание употребляется в  И. п. и В. п.: якобы [Ольга] правнука 
Гостомыслова была (с. 200), дабы власть Игореву распростра-
нить (с. 201). В остальных падежах Щербатов использует только 
адъективные окончания: по смерти Олеговой (с. 209), смертию 
Игоревой (с. 214), на Оскольдовой могиле (с. 249), после смерти 
Святославовой (с. 238), для услуги Владимеровой (с. 242), о смер-
ти Владимировой (с. 293), к дочери Владимировой (с. 299), изве-
стие войны Ярославовой на Болеслава (с. 311).

В третьей группе (притяжательные прилагательные во мн. ч.) 
распределение флексий в  общих чертах совпадает с  предше-
ствующей группой: в  И. п. и  неодушевленном В. п. используют-
ся субстантивные окончания, в  остальных падежных формах 
и  в  одушевленном В. п.  — адъективные. Например: Ярополковы 
воеводы… оробели (с. 240), невзирая на все приветствии Свято-
полковы (с. 289), [Ярослав] с стремлением на войски Святополко-
вы нападает (с. 296) — [Владимир] Ярополковых воевод прогнал 
(с. 240), о  победах Владимеровых (с. 247), очам Владимеровым 
(с. 255), Будый, воевода Ярославовых войск… зачал его [Болеслава] 
ругать (с. 297). 

Притяжательные прилагательные с суффиксом -ин- представ-
лены в проанализированном фрагменте не во всей полноте, выяв-
ленные формы не обнаруживают отклонений в системе окончаний 
относительно рассмотренных выше притяжательных прилага-
тельных с суффиксом -ов-:

Воевода же был у нее некой Свенелд, отец Мстишин (с. 214), по 
наущению княгинину (с. 215), к красоте Ольгиной (с. 223), по на-
учению Добрынину, брата Малуши, клюшницы Ольгиной (с. 231), 
Я  мню в  сие время возмочь положить умышление Рогнедино на 
Владимера (с. 257), освящение церкви Богородицыной (с. 318  — 
ссылка), в церкви Богородицыной (с. 320).

Выводы

Наблюдения за притяжательными прилагательными в сочине-
ниях по русской истории XVIII в. позволяют сделать ряд выводов, 
касающихся особенностей их образования и употребления.



367

1. На протяжении XVIII в. при выражении притяжательности 
происходит постепенное расширение употребления родительного 
принадлежности и сокращение притяжательных прилагательных. 
Родительный принадлежности стал употребляться не только в тех 
случаях, когда использование притяжательных прилагательных 
было невозможно, но и тогда, когда антропоним имел однословный 
характер и мог быть выражен притяжательным прилагательным. 

2. Процесс замены притяжательных прилагательных роди-
тельным принадлежности протекал неравномерно в  различных 
элементах текста (основной текст, заглавие, ссылка) и в сочетании 
с  разными семантическими группами существительных. В  соче-
тании с абстрактными существительными, где антропоним имел 
субъектное и особенно объектное значение, замена родительным 
принадлежности протекала быстрее, чем в сочетаниях с конкрет-
ными существительными, где дольше сохранялось притяжатель-
ное прилагательное.

3. Противопоставление притяжательных прилагательных 
и  однословного родительного принадлежности как старой и  но-
вой форм выражения принадлежности нашло свое применение 
в  особых стилистических целях. В  целях архаизации изложения 
использование притяжательных прилагательных в  исторических 
текстах (кроме текста Манкиева), имевших черты высокого стиля, 
могло искусственно расширяться. Эта черта особенно явственно 
прослеживается в тексте Ломоносова. 

4. Ссылки к историческим текстам, а также заголовки отмече-
ны более широким использованием однословного родительного 
принадлежности, в том числе и потому что в них ослабленно про-
являлась тенденция к архаизации изложения.

5. Несмотря на отчетливую тенденцию к использованию при-
тяжательных прилагательных в качестве средства архаизации из-
ложения, авторы исторических трудов ограниченно употребляют 
притяжательные прилагательные с  архаическими суффиксами –
jь-, -ьнь-. 

6. Тексты демонстрируют постепенное расширение препози-
тивного употребления притяжательных прилагательных. Особен-
но отчетливо это отмечено у Ломоносова, который, сочетая широ-
кое использование препозиции и  постпозиции притяжательных 



368

прилагательных, возможно, преследовал цели особой ритмизации 
своего текста. Расширение препозитивного употребления притя-
жательных прилагательных неодинаково протекало в  сочетании 
с разными группами существительных.

7. Отдельный интерес представляют наблюдения за системой 
падежных окончаний притяжательных прилагательных. Текст 
Манкиева демонстрирует широкое проникновение новых, адъ-
ективных флексий в  старую парадигму притяжательных прила-
гательных. К  началу XVIII в. процесс вытеснения старых окон-
чаний во мн. ч. уже завершился, сохранились лишь формы И. п. 
и В. п. (неодуш.). Формы женского рода ед. ч. испытывали сильное 
воздействие новых окончаний, формы мужского-среднего рода 
ед. ч. — слабое. Сосуществование старых и новых окончаний ис-
пользовалось историками XVIII в. в  различных стилистических 
целях. 

Источники

1. Ломоносов 1766 — Ломоносов М. В. Древняя российская история от 
начала российскаго народа до кончины великаго князя Ярослава Пер-
ваго или до 1054 года, сочиненная Михайлом Ломоносовым статским 
советником, профессором химии, и членом Санктпетербургской им-
ператорской и Королевской шведской академии наук. СПб., 1766.

2. Манкиев 1770  — [Манкиев А. И.]. Ядро российской истории, сочи-
ненное ближним стольником и бывшим в Швеции резидентом, князь 
Андреем Яковлевичем Хилковым, в пользу российскаго юношества, 
и для всех о российской истории краткое понятие иметь желающих 
в печать изданное, с предисловием и о сочинителе сей книги, и о фа-
милии князей Хилковых. Иждивением книгопродавца и  универси-
тетскаго переплетчика Христиана Ридигера. М., 1770.

3. Татищев 1773  — Татищев В. Н. История российская с  самых древ-
нейших времен / Неусыпными трудами чрез тритцать лет собранная 
и описанная покойным тайным советником и астраханским губерна-
тором, Васильем Никитичем Татищевым. Кн. 2. [М.], 1773.

4. Щербатов 1770 — Щербатов М. М. История российская от древней-
ших времян. Сочинена князь Михайлом Щербатовым. Т. 1: От начала 
до кончины великаго князя Ярослава Владимеровича. СПб., 1770.



369

Литература

1. Валгина 1953 — Валгина Н. С. Притяжательные прилагательные в па-
мятниках русской письменности XVI–XVII вв.: автореф. дис. … канд. 
филол. наук. М., 1953.

2. Виднэс 1958  — Виднэс М. О выражении принадлежности притяжа-
тельным прилагательным и родительным принадлежности в русском 
языке XVIII–XIX вв. // Scando-slavica. 1958. T. 4. С. 166–175.

3. Гриншпун 1958  — Гриншпун Б. М. Притяжательные прилагатель-
ные в  современном русском языке // Русский язык в  школе. 1958. 
№ 1. С. 62–67. 

4. Гриншпун 1965  — Гриншпун Б. М. Система значений притяжатель-
ных прилагательных с суффиксами -ов, -ин в современном русском 
языке // Ученые записки МГПИ им. В. И. Ленина. 1965. № 326. С. 239–
252. 

5. Гриншпун 1967 — Гриншпун Б. М. Притяжательные прилагательные 
с суффиксами -ин, -ов в современном русском языке: автореф. дис. … 
канд. филол. наук. М., 1967.

6. Иванова 1975  — Иванова Т. А. Синтаксический и  функционально-
семантический анализ атрибутивных посессивных конструкций (на 
материале современных славянских литературных языков): автореф. 
дис. … канд. филол. наук. Л., 1975.

7. Логунова 1984 — Логунова Н. В. Средства выражения принадлежно-
сти в русском языке XVII века: автореф. дис. … канд. филол. наук. Л., 
1984.

8. Ломоносов 1755 — Ломоносов М. В. Российская грамматика Михайла 
Ломоносова. СПб., 1755.

9. Ломоносов, 7  — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений. 
Т. 7: Труды по филологии. 1739–1758 / [ред.: В. В. Виноградов и др.]. 
М.; Л., 1952.

10. Макарова 1952 — Макарова С. Я. Выражение принадлежности в рус-
ском языке XI–XVII вв.: автореф. дис. … канд. филол. наук. М., 1952.

11. Фролова 1955  — Фролова С. В. Об одной грамматической особен-
ности древнерусского языка // Ученые записки Куйбышевского го-
сударственного педагогического института имени В. В. Куйбышева. 
1955. Вып. 13. С. 275–283.

12. Фролова 1959  — Фролова С. В. Притяжательные прилагательные 
в ранних переводах с греческого языка // Научные доклады высшей 
школы. Филологические науки. 1959. № 4. С. 95–106.

13. Фролова 1960 — Фролова С. В. К вопросу о природе и генезисе при-
тяжательных прилагательных русского языка // Ученые записки 



Куйбышевского государственного педагогического института имени 
В. В. Куйбышева. 1960. Вып. 32. С. 323–340.

14. Фролова 1962  — Фролова С. В. История образования притяжатель-
ных прилагательных и  притяжательно-относительных прилагатель-
ных с суффиксами -j/-ьj и -ов/-ев в русском языке: автореф. дис. … 
д-ра филол. наук. Куйбышев, 1962. 

15. Чернецкий 1954 — Чернецкий В. К. Грамматические средства выраже-
ния принадлежности в русском литературном языке конца XVII в. — 
первой трети XVIII в.: автореф. дис. … канд. филол. наук. Одесса, 
1954. 

16. Шумилова 2018 — Шумилова М. В. О динамике продуктивности суф-
фикса притяжательных прилагательных -ов- в  русском языке (по 
данным лексикографических источников) // Филологические науки. 
Вопросы теории и практики. 2018. № 1(79). Ч. 1. C. 185–188.



IV

ИМЯ 

И ИДИОЛЕКТ





373

Н. А. Гуськов

ЛИЧНЫЕ ИМЕНА В ПОЭЗИИ А. П. СУМАРОКОВА

В стихотворениях А. П. Сумарокова встречается 535 личных 
имен1  — богатый материал для изучающих произведения писате-
ля, язык и культуру его времени, ведь обилие и разнообразие та-
ких важных элементов текста, как антропонимы, связано не только 
с объемом наследия автора, но и с его творческими принципами, ре-
чевой и интеллектуальной средой. Анализ использованной поэтом 
антропонимики, начатый, но далеко еще не завершенный в предла-
гаемом исследовании, подтверждает часть признанных литературо-
ведением представлений о мировоззрении и манере Сумарокова, но 
некоторые из них существенно корректирует и дополняет.

Предметом рассмотрения в  настоящей работе служат произ-
ведения, опубликованные в I, II, VII, VIII, IX частях собрания со-
чинений, выпущенного Н. И. Новиковым (Сумароков 1781; Сума-
роков: 17872), а также не вошедшие в него, но напечатанные при 
жизни писателя и цитируемые по публикации П. Н. Беркова (Су-
мароков 1957)3. В качестве основного текста всех стихотворений, 
вошедших в  собрание сочинений, принимается редакция, поме-
щенная в этом издании, для эклог, приведенных Новиковым в двух 

1 В этой статье имена, обозначающие разных реальных лиц или лите-
ратурных персонажей, связанных с разнородным жанровым контекстом, 
считаются самостоятельными омонимичными лексемами, как, напри-
мер, слово «Петр», относящееся к  императорам Петру I, Петру III, вы-
мышленному частному лицу и  персонажу авантюрной повести Петру 
Златых Ключей, понимается как 4 особых антропонима. 

2 Далее ссылки на это издание даны в  скобках с  индексами ПСВС 
и указанием номеров части и страницы. 

3 Далее все напечатанные в этом издании произведения цитируются 
по нему. Ссылки даны в  скобках с  индексом ИП и  указанием номеров 
страниц. 



374

вариантах,  — последняя редакция, содержащаяся в  VIII  части.4 
Конечно, обращение лишь к одному из вариантов произведений 
делает наше представление об использовании поэтом антропо-
нимов неполным, ведь он редактировал свои сочинения, значи-
тельно их сокращая, а значит меняя как их словарный состав, так 
и функции отдельных лексем. Вместе с тем для начального этапа 
исследования проблемы корпус текстов в  том виде, в  каком он 
представлен Новиковым, с  указанными дополнениями кажется 
вполне достаточным: он проясняет важнейшие особенности упо-
требления имен на протяжении творческого пути автора и позво-
ляет соотнести их с  культурным контекстом, ведь долгое время 
как раз по этому изданию публика судила о Сумарокове. Рассмот-
рению не подвергаются произведения, обозначенные им самим 
как переводы (за исключением переложений из Священного Писа-
ния). Впрочем, указания на их источник (книги Иеремии, Исайи, 
Варуха и  т. д.) также не включаются в  круг изучаемых имен, так 
как вовсе не отражаются в самих произведениях.

Чаще всего писатель употреблял имена в привычном нам виде. 
Однако встречается как архаическая для нашего современника, но 
распространенная в XVIII в., так и специфическая передача ино-
язычных форм, нередко обусловленная оригинальной орфографи-
ческой позицией Сумарокова (отрицанием буквы «э», написанием 
при зиянии после «i» букв «я» и «ю», частым отказом от двойной 
согласной): Есоп (на греческий манер; дальнейшие примеры по-
казывают, что ясных закономерностей для использования букв «з» 
и  «с» при передаче варваризмов у  писателя не прослеживается), 
Емилия, Ераст, Ерот, Дияна, Гияцинт, Ияков. Июда, Вениямин, 
Ияким, Мидиям и  т. д., но Иулий (в качестве дублета использу-
ется форма «Цесарь»), Арая (русификация фамилии Araia), Егова 
(вероятно, с ударением на последний слог, судя по ритму большин-
ства стихотворений, где это слово присутствует).

4 О  важной и  интересной проблеме переименования пасторальных 
персонажей см.: (Гуськов 2020). Новиков опубликовал в ПСВС две редак-
ции еще одного произведения под названиями «Ода М. М. Хераскову» 
(журнальный вариант) и «Ода на суету мира». Поскольку в книжной ре-
дакции, принятой за основную, посвящение снято, а в других стихотворе-
ниях Херасков не упомянут, этот антропоним в настоящем исследовании 
также не учитывается. 



375

Существенны, кроме того, источник заимствования антро-
понима и  предпочтение транскрипции, транслитерации или их 
смешения. Чаще всего установить с достоверностью факторы, об-
условившие каждый конкретный вариант написания не представ-
ляется возможным, необходимы специальные разыскания.

Сочетание «th» поэт предпочитал обозначать как «т» (Амаль-
тея, Дористея), а «ph» — как «ф» (Альфиза, Альфезибей). Подобно 
своим современникам, он использует транслитерацию в ряде слу-
чаев, где от нее позднее отказались: Молиер, Шапелен, Мальгерб, 
Невтон, Поп, Шекеспир, Мальборуг и т. д. Этот подход применен 
к некоторым пасторальным именам романского происхождения: 
Константия, Лавра (Лаура — Н. Г.), Павлина. Встречается и фоне-
тический принцип написания, в том числе с редукцией гласных на 
русский манер или даже их подменой (Виргилий, Кортезий — Des-
cartes / Cartesius). Неясно, чем вызван выбор дублетов при упоми-
нании французских писателей-противников  — Boileau-Despreau 
(ныне принят вариант «Буало-Депрео»), который назван то Боало 
(два раза в «Эпистоле о стихотворстве»), то Депро (3 раза, один из 
них в том же тексте), и Quinault, чья фамилия передана то посред-
стом транскрипции (Кино  — один раз там же), то с  элементами 
транслитерации (Кинольт — дважды в сатире «О худых рифмот-
ворцах»). Последнее можно объяснить изменением графических 
принципов Сумарокова с 1748 к началу 1770-х гг.

Употребляя общие для греческой и римской мифологии имена, 
писатель чаще оказывал предпочтение латинской версии: Бахус, 
Поллукс, Прозерпина, Циклоп, Цефал, Альцеста. Латинизирует он 
по устоявшейся традиции и некоторые греческие формы (напри-
мер, Лицид, Буцефал), и имена западных монархов (Фридерик, Лу-
довик, Генрик), и некоторые французские фамилии (К(а/о)ртезий, 
Корнелий). 

Итальянские и  испанские антропонимы усекаются всегда 
(Аминт, Ариост, Тасс, Лоп), а  греческие  — непоследовательно 
(Ахиллес, но Апелл и Софокл).

Для маркирования пола поэтесса Сафо именуется «Сафа». 
Французские и  немецкие женские фамилии тоже получают ро-
довой показатель в родительном падеже и лишены его в зватель-
ном: де ла Сузы, Лекувреры, Каршины, но «Жива ли, Каршин, ты». 



376

«Блаженна часть твоя, начальница Лафон, / Что ты орудие сих дев 
ко воспитанью / И венценосице к отличному блистанью! / Лафон-
ше это вы скажите без препон» (ИП: 125, 181, 300, 312, 307). За-
метим, что начальница Смольного института благородных девиц 
названа с прибавлением русского суффикса, указывающего на пол, 
без пренебрежительно-фамильярного оттенка, в  самом компли-
ментарном контексте.

Большинство библейских имен дано в  церковнославянской 
форме, либо усвоенной в  дальнейшем литературным языком, 
либо — реже — отвергнутой (Сампсон, Сосанна), но, как видно из 
приведенных выше примеров, некоторые, причем наиболее значи-
мые, русифицированы, особенное внимание останавливает форма 
«Давыд». В  славянской огласовке дается имя «Валтасар» в  пасто-
ральном тексте, не имеющем отношения к библейскому персонажу. 

Написание имен «Аммон», «Вельфегор» следует греческой тра-
диции. Вместо принятого в России имени «Финеес» используется 
вариант «Пинех», отсылающий либо к немецкому переводу Псал-
тири («Pinchas»), либо к  каким-то источникам, где приводилась 
транскрипция с  еврейского. В  разных текстах Сумароков пишет 
то «Дафан», то «Даван», впрочем, последний вариант возникает 
в  посмертном издании у  Новикова. Видимо, по-немецки прочел 
поэт и имя Эсхила — «Ешил» (Eschil). В немецкой форме переданы 
и голландские фамилии: Фондель, Бургавен. Напротив, имя «Ипо-
крат» усвоено, вероятно, через французское посредничество.

Наконец, в  качестве поэтической вольност и для сохранения 
метра стихотворец избрал вариант лексемы, встречающийся 
и в прозе и содержащий стяжение — «Навходоносор». 

В приложении к статье приведены некоторые статистические 
сведения, анализ которых позволяет проследить общие закономер-
ности функционирования личных имен в  творчестве Сумароко-
ва. Они присутствуют в 389 стихотворных произведениях различ-
ных жанров общим объемом 16387 строк. Далее они распределены 
по стилистической и  тематической близости на 9 групп: притчи 
(94 текста), пасторали (70), крупные панегирические стихотворе-
ния (57, кроме торжественных, разных од и стансов, сюда включе-
но незавершенное вступление к поэме «Димитрияды»), произве-
дения малой формы: эпиграммы, мадригалы, эпитафии и т. п. (52), 



377

духовные стихотворения (37), надписи и иные панегирики малого 
объема (32), эпистолярные стихотворения: послания, сатиры и пр. 
(18), песни и хоры (15), элегии (14). По происхождению и семанти-
ке изучаемые лексемы объединены в следующие группы: библей-
ские и  древневосточные имена (45); античные мифологические 
имена (107); имена русских правителей и  священнослужителей 
(20); русские фамилии (39); иноязычные имена реальных государ-
ственных деятелей — правителей, полководцев (38) с подгруппами: 
восточные, греческие, латинские (римские), западноевропейские; 
иноязычные имена прочих исторических лиц (77) с подгруппами: 
античные и западноевропейские; иноязычные литературные име-
на (174); русские имена литературных персонажей и частных лиц 
(25); клички животных (9). Последняя небольшая группа, не при-
надлежа собственно к антропонимам, относится к личным именам 
и весьма важна, поскольку, как выяснилось в процессе исследова-
ния, Сумароков, видимо, первым активно ввел в поэзию клички 
животных  — собак (Дриопа, Меламп, Нахал, Сильваж, Хелапс), 
лошадей (Бурка-Сивка, Буцефал); упомянуты также коза Амаль-
тея и коршун Тултул.

Наименее изучена самая обширная группа  — иноязычные 
литературные имена. Если упоминание персонажей образцовых 
произведений интересно преимущественно в  связи со спрово-
цировавшим их контекстом и как ключ для понимания эстетиче-
ских пристрастий и антипатий поэта, то созданные Сумароковым 
характеры, наделенные такого рода прозваниями, заслуживают 
внимания и  сами по себе. Особенно сложна проблема описания 
пасторальной антропонимики. Не говоря уже о том, что писатель 
часто переименовывал действующих лиц эклог при редактирова-
нии текста (этот вопрос, как отмечалось, вне пределов рассмотре-
ния в этой статье), значительная часть используемых имен вовсе 
не буколического, а весьма неожиданного происхождения, и не со-
всем ясно, по какой причине Сумароков подбирал своим пастухам 
и пастушкам именно такие прозвища — при том, что само при-
своение имени было, видимо, крайне важно, поскольку ему уде-
лялось специальное внимание при правке произведений. Можно 
предположить, что одним из импульсов для появления в сумаро-
ковских пасторалях имен, ассоциирующихся с совершенно иными 



378

жанровыми контекстами, является пародийная игра с просвещен-
ным читателем.

Интересный пример такого приема находим в эклоге LIII, на-
чинающейся так: «Младая девушка, не мысля ни о чем, / Играла 
на лугу со пастухом мячом; / Не по-ребячьему мячом она балует; / 
Коль проигрыш ее — так он ее целует; / Коль проигрыш его — це-
лует уж она; / Убыточна ль в игре такая им цена?» (ПСВС 8: 138). 
Выясняется, что участников фривольной забавы зовут Брада-
манта и  Тиридат. Оба антропонима восходят к  высокой поэзии 
и пробуждали у современников писателя далеко не буколические 
ассоциации. Брадаманта вызывала в  их памяти героиню поэмы 
Л. Ариосто (дважды упомянутого в стихах Сумарокова) «Неисто-
вый Роланд» — деву-воительницу, весьма целомудренную и вер-
ную своей единственной любви к сарацинскому рыцарю Руджие-
ру, впоследствии принявшему христианство и вступившему с нею 
в брак. Знаменита сцена поединка этих персонажей, оказавшихся 
равными по силе и воспылавших взаимной страстью, когда они, 
сбросив шлемы, увидели друг друга во всей красе. Заменив меч 
на мяч (вряд ли игра паронимами здесь случайна), смертельную 
схватку поборников враждующих церквей — состязанием за по-
целуи, стихотворец перевел прототипическую любовную сцену из 
героического плана в комический.

Тиридат — имя трех парфянских царей. Трудно сказать, с ко-
торым именно соотносил поэт своего пастуха, каков источник 
этих ассоциаций, но, скорее всего, антропоним позаимствован из 
современной драматургии. В  Европе пользовалась большой из-
вестностью трагедия Ж. Г. Кампистрона «Тиридат» (1691), одно-
именный персонаж выступает и  в  опере Ф. Сальвини «Правда 
в обмане» (1713). В первом случае это парфянский царевич, одер-
жимый страстью к  своей сестре, противящийся ее замужеству, 
чтобы соединиться с  нею самому. Во второй пьесе это тиран, 
держащий в  плену царевну из соседнего государства, которую 
принуждает к  ненавистному ей браку (заметим, что Брадаманта 
в  поэме Ариосто тоже оказывается пленницей чародея, добива-
ющегося ее благосклонности). Разговор сумароковских пасту-
хов, учитывая литературные ассоциации, до некоторой степени 
оказывается пародией на трагические диалоги, в которых злодей



379

стремится склонить героиню к любви, она же приводит благород-
ные доводы против этого и выражает отчаяние: «“Скажи, пастуш-
ка, ты со мною здесь одна, / Мне тайну эту: вдруг  — красна ты, 
вдруг — бледна: / А мне твое лицо тем более прелестно”. / “Скажи 
мне это ты: мне это неизвестно, / И представляю я едино то себе, / 
Что стала, кажется, миляе я  тебе”. / “А я  миляй ли стал, или как 
был я  прежде?”/ “Миляй”. “Так буди ты, душа моя, в  надежде!” / 
“В какой?” “Что сделаешь ты то, чего хочу: / Пресчастлив буду я, 
коль это получу”. / “А что такое то, иль ты того не скажешь?” / “Со 
мной ты в лес пойдешь, со мной в лужайке ляжешь”. / “Послушай, 
Тиридат! странна твоя мне речь; / Коль Брадаманту ты с собою ну-
дишь лечь”. / “Так разве я в глазах твоих, пастушка, мерзок?” / “Не 
вижу этого; да вижу, что ты дерзок; / И думается мне, что страшен 
ты теперь”. / “Так разве я змея или свирепый зверь? / Как камень, 
ты тверда, а я, как снег, растаял: / И что я страшен стал — я этого 
не чаял”. <…> / “Я зрю что девку ты от стада отманя, / Подобно 
как и волк подкрался под меня: / Лукавство никогда с любовью не 
согласно: / А я твои теперь обманы вижу ясно”. <…> / “Коль ты не 
склонишься, так я хоть жизнь избавлю, / И навсегда тебя, от дня 
сего, оставлю. / Судьба моя сие, чтоб был я беден, сир: / Так Флоры 
осенью лишается Зефир”. / Мятется девушка, дрожит она, рабеет: / 
Пастух ласкается, а девушка слабеет» (ПСВС 8: 138–139). Подоб-
но трагическому злодею, Тиридат в эклоге выступает искусителем, 
которому сопротивляется стыдливость героини, однако в отличие 
от прототипических персонажей пастух не обманывает, не жела-
ет насилия и понимает, что его побуждения естественны, а осто-
рожность девушки, отвечающей ему взаимностью (немыслимой 
в отношениях трагического злодея и его жертвы), чрезмерна. В ре-
зультате и возникает пародийный поворот трагедийной ситуации: 
персонаж, который должен играть роль тирана или искусителя, 
угрожает расстаться с героиней и обречь себя на муки, что и слу-
жит решающим аргументом. Неприступная добродетель (еще не-
давно, впрочем, игравшая в мяч на поцелуи) сдается и лишь про-
сит никому не рассказывать о произошедшем. 

Отводя иностранным литературным именам важную роль в са-
тирической поэзии и в эклогах, Сумароков не употреблял их в лю-
бовной лирике. Единственная любовная песня, где встречается 



380

литературное имя — шуточные куплеты «Клав искать себе стал ме-
ста, / Где б посвататься ему» (ПСВС 8: 210), и оно введено для ука-
зания на комический характер, как это стихотворец обычно делал, 
например, в эпиграммах. Населяя свои стихи и песни Хлоями, Ни-
нами, Лизами и иными условными персонажами, поэты следующих 
поколений вовсе не подражали в этом отношении признанному изо-
бразителю нежной страсти. Впрочем, имя «Елиза» (сокращенная 
форма от «Елизавета» на французский манер) встречается в элегиях 
Сумарокова, но относится не к идеальным возлюбленным, а к реаль-
ным женщинам, близко ему знакомым, — покойной любимой сестре 
(в замужестве Бутурлиной) и  актрисе Е. Ф. Ивановой, преемнице 
знаменитой Т. М. Троепольской. Стоит иметь в виду, что, несмотря 
на ласковое обращение, взаимоотношения со второй Елизой у дра-
матурга были периодически крайне напряженными. Другой рас-
пространенный в любовной поэзии антропоним — Филлида, кроме 
анакреонтических од, которые здесь не рассматриваются как пере-
водные, четырежды упомянут в элегии на смерть графини А. П. Ше-
реметевой, невесты Н. И. Панина (1768). В  данном случае трудно 
сказать, было ли это данью литературной традиции или, кроме того, 
прозвищем девушки, бытовавшим в дружеском кругу вельможи, по-
стоянным гостем которого был Сумароков. Приведенные немного-
численные примеры обращения к  женским условным именам не 
связаны с  изъяснением любви. Уже в  «Эпистоле о  стихотворстве» 
высказана четкая авторская позиция на этот счет. В повествовании 
о переживаниях некоего персонажа, в том числе и от его лица, до-
пускается: «Любовник в сих стихах стенанье возвещает, / Когда ав-
рорин всход с  любезной быть мешает, / Или он, воздохнув, часы 
свои клянет, / В которые в глазах его Ирисы нет, / Или жестокости 
Филисы вспоминает, / Или своей драгой свой пламень открывает» 
(ИП: 118). Однако при непосредственном выражении чувства самим 
поэтом неуместны высокие перифразы с мифологическими антро-
понимами: «Не делай из богинь красавице примера / И в страсти не 
вспевай: “Прости, моя Венера, / Хоть всех собрать богинь, тебя пре-
красней нет”, / Скажи, прощаяся: “Прости теперь, мой свет! <…> / 
Прости в последний раз и помни, как любил”. / Кудряво в горести 
никто не говорил: / Когда с  возлюбленной любовник расстается, / 
Тогда Венера в мысль ему не попадется» (ИП: 124). Хотя сами по себе 



381

литературные имена не гиперболичны, не противоречат природной 
простоте и часто служили ее знаком позднее, в эпоху сентиментализ-
ма, возможно, они все же казались стихотворцу чрезмерно патети-
ческой условностью, отдаляющей от естественного языка, в отличие 
от прижившихся в нем иносказательных формул, вроде «мой свет», 
«душа моя» и т. п. Пасторальное имя Климена в адрес возлюбленной 
дважды употреблено в  песенке Тресотиниуса, ученого педанта из 
одноименной комедии (1750), в которой пародируется манера Тре-
диаковского (ИП: 284). Не исключено, что это также полемический 
выпад: условное имя кажется комедиографу одной из мертвых рито-
рических формул.

Подобно своим современникам, Сумароков использовал очень 
много античных мифологических имен, которые уже стали к се-
редине XVIII в. неотъемлемыми топосами русской культуры, их 
функционирование в  поэтическом наследии «северного Расина» 
заслуживает специального подробного исследования.

В этой статье мифологические антропонимы понимают-
ся очень широко. Подобно кличкам животных, в  рассматрива-
емый материал включены наименования чудовищ (Гидра, Пегас, 
Сфинкс, Тифон, Цербер), а  также обозначения разновидностей 
мифологических существ в единственном числе, поскольку такое 
употребление приводит к персонификации образа и воспринима-
ется как имя собственное: Гигант, Муза, Нимфа, Сатир, Сирена, 
Титан, Тритон, Фурия (наряду с индивидуальными именами Меге-
ра, Тизифона), Циклоп (наряду с индивидуальным именем Поли-
фем). Метонимическое представление природных явлений было 
столь широко распространено, что в cознании публики середины 
XVIII в. уже мало связывалось с образами античных божеств, но 
в русской литературе этот прием появился так недавно, что полно-
го автоматизма восприятия у читателей еще не сформировалось, 
поэтому как личные имена трактуются все употребления слов Ав-
рора, Эхо, Борей, Аквилон, Зефир. Интересно, что, помимо Эола, 
в сумароковской поэзии упоминаются только западный и север-
ный ветры (обычно как метонимии легкого и порывистого дуно-
вения, приятной и ненастной погоды), причем в греческом вари-
анте; латинский Аквилон встречается только дважды в значении, 
синонимичном Борею, в притче «Дуб и трость» и в оде на взятие 



382

Хотина. Вообще, греческих мифологических имен у  Сумарокова 
больше, чем латинских, хотя написание античных антропонимов, 
как уже отмечалось, чаще латинизируется. Возможно, значитель-
но большее, чем в  стихах его соперников, внимание к  культуре 
Эллады связано с тем, что поэт близко общался с Г. В. Козицким 
и  Н. Н. Мотонисом, специалистами по классической филологии. 
Хотя восприятие античного наследия Сумароковым шло преиму-
щественно через посредничество европейских переводов и подра-
жаний, в его стихах не встречается имени «Амур»: бог именуется 
Эротом или Купидоном. Французский антропоним, вытеснивший 
древние синонимы, начали применять поэты следующего поколе-
ния (уже В. И. Майков), и совершенное признание он получил по-
сле поэмы И. Ф. Богдановича «Душенька». 

Т. Е. Абрамзон указывает на тенденцию к  сокращению числа 
мифологических античных имен в панегирической поэзии Сума-
рокова на протяжении 1760-х гг. (Абрамзон 2006: 125). Это суж-
дение, вероятно, справедливо для редакций, помещенных в сбор-
ник 1774 г., который анализирует исследовательница. Варианты 
собрания сочинений демонстрируют иную картину. Если не счи-
тать пародий на Ломоносова и его подражателей (так называемых 
«вздорных» од), где концентрация антропонимов, включая антич-
ные, доведена до абсурда, больше всего обнаружено мифонимов 
в  оде на восшествие на престол Екатерины II 1762 г. (13 употре-
блений 8 имен — столько же, сколько в пародийном «Дифирамве 
Пегасу»; не случайно Т. Е. Абрамзон активно использует именно 
ее для описания поэтической мифологии Сумарокова). Далее сле-
дует не перепечатанная Новиковым вторая ода Анне Иоанновне 
1740 г. (6  раз назван Марс и  4 — Минерва), ранняя «Ода, сочи-
ненная во первые лета моего во стихотворении упражнения» (9 
употреблений 7 имен), оды на первый день 1764 г. и на мир с Пор-
тою 1774 г. (8 употреблений соответственно 6 и  8 имен). Трудно 
говорить о какой-либо хронологической закономерности. Если же 
учесть все жанры, то становится очевидным, что среди наиболее 
частотных имен на протяжении всего творческого пути писателя 
больше всего античных мифологических. Статистические сведе-
ния об использовании самых распространенных (Зефир, Аврора, 
Флора, Минерва, Борей, Эол, Эхо, Зевс (также в форме «Зевес»), 



383

Феб, Муза, Аполлон и  Паллада) даны в  приложении, каждое из 
них нуждается в  подробном изучении, несмотря на то, что по-
путные характеристики уже давались, особенно комментаторами 
и исследователями од (Сумароков 2009; Абрамзон 2006: 101–142).

Русские антропонимы можно разделить на три части. Первая, 
наиболее употребительная, заключает в себе имена князей, царей 
и священослужителей, состоявших при дворе (Феофан, Платон). 
Вне зависимости от своего происхождения, все они воспринима-
лись как русские слова. Именно к данной категории принадлежат 
два самых частотных имени в  поэзии Сумарокова (если не всей 
нашей словесности его эпохи): Екатерина (II, Великая) — 149 раз 
в 60 текстах, и Петр (I, Великий) — 139 раз в 58 текстах. Их роль 
в поэтике и идеологии писателя наиболее исследована (Абрамзон 
2006: 101–119). Часто встречаются также имена Елисаветы (эту 
императрицу стихотворец именует иногда, подобно Ломоносову, 
Елисавет, а в официальных заглавиях — Елисаветой I) — 43 раза 
в 17 текстах, и Павла — 24 раза в 14 текстах (девятое и двенадцатое 
по числу употреблений).

Вторую группу составляют фамилии реальных частных лиц, 
современников писателя (за исключением Разина). Пожалуй, Су-
мароков первым стал активно и свободно (в сравнении с Тредиа-
ковским и Ломоносовым) вводить в поэтические сочинения, даже 
в оды, такого рода антропонимы. Правда, это особенно характер-
но для позднего периода творчества, когда литературный этикет 
значительно изменился, в том числе и усилиями самого «северного 
Расина» и его окружения. Чаще всего встречаются фамилии гра-
фов П. А. Румянцева-Задунайского (11 раз в  6 стихотворениях) 
и П. И. Панина (10 в 5). С обоими поэт был в довольно дружеских 
отношениях: с первым они в 1732 г. поступили в Сухопутный шля-
хетный корпус; Н. И. Панина, брата полководца и воспитателя на-
следника престола, стихотворец постоянно посещал в 1760-е гг. 

Третья группа — фамильярные обозначения по имени и отче-
ству или уменьшительному имени реальных или вымышленных 
лиц. Поэт мало вспоминает о людях допетровского времени, по-
ловина их фигурирует при этом не как исторические деятели, а как 
персонажи трагедий самого Сумарокова. Набор русских антропо-
нимов (особенно разнообразны вторая и третья группа, но строгий



384

отбор упоминаемых членов царствующего дома и  отдельных их 
предков тоже показателен) заслуживает внимания филологов 
и историков культуры.

Наиболее однородна самая многочисленная пасторальная ант-
ропонимика, использующая только иноязычные литературные 
и  античные мифологические имена. Первые отсутствуют в  двух 
текстах — идиллии IV («В тот миг, когда ты мне в грудь искры за-
ронила»), где упомянуты лишь Зефир и Эхо, и в идиллии VII («Си-
цилийски нимфы пети»), посвященной рождению великого князя 
Павла Петровича. Этот редкий для сумароковской поэзии опыт 
панегирической пасторали — единственный текст из рассматри-
ваемой группы, где, кроме античных, ожидаемых в буколике (Фло-
ры, Эрота, Эхо и перифраз Дианы — дщерь Латоны и Юпитерова 
дщерь), содержатся имена представителей российского царству-
ющего дома: Павел и перифраза к нему «Петрова кровь» (очевид-
но, речь идет о великом князе Петре Федоровиче, хотя, возможно, 
одновременно и  о его славном предшественнике и  соименнике 
Петре Великом, за счет чего смысл стиха углубляется, а  величие 
младенца возрастает). В свою очередь, иносказательные упомина-
ния девственной богини охоты перифрастически отсылают к фи-
гуре императрицы Елисаветы Петровны, прямо не названной, но 
нередко соотносимой современниками с  этим мифологическим 
персонажем (см. об этом: Сумароков 2009: 265): «А Латоны дщерь, 
ты стрелы / Князю Павлу поручи: / Россов ими ты пределы, / За-
щищать его учи! / От юпитеровой дщери, / Убегают люты звери, / 
Так погонит он врагов» (ПСВС 8: 160). Конечно, возможно истол-
ковывать образ Дианы и непосредственно аллегорически, в духе 
распространенного сюжета о дарах, приносимых новорожденно-
му высшими существами. Однако, как контекст придворной сло-
весности, так и то, что императрица взяла в свои руки воспитание 
внучатого племянника, дает основание для двойной интерпрета-
ции. Такая система двойных и тройных отсылок вполне гармони-
рует с поэтикой барочного по своему происхождению жанра, не 
нарушая ясности и естественности слога и придавая ему компли-
ментарную изысканность. 

В духовной поэзии Сумарокова, по самому ее содержанию 
и  прочной связи со священными источниками, присутствуют 



385

многочисленные библейские имена, а наряду с ними и отдельные 
антропонимы других групп. Впрочем, будучи уже носителем свет-
ского антропоцентрического мировоззрения, поэт даже в  этом 
жанре, где соблюдение канонов считалось особенно важным, 
иног да отступал от них и осуществлял странные, по традицион-
ным меркам, эксперименты.

Так, в переложениях ветхозаветных текстов четыре раза появ-
ляются имена античных языческих божеств. Правда, как отмеча-
лось выше, слова «аврора» и «зефир» воспринимались просвещен-
ным читателем, благодаря посредничеству западной поэзии, как 
нарицательные существительные. Однако пуристический подход 
к языку духовных од, свойственный, например, Тредиаковскому, 
вряд ли мог в  ту эпоху одобрить применение таких выражений 
в переложении Библии. Поэт в целом передает содержание источ-
ника: «Коснувся небу, должен пасть, / Касаясь Ангельскому гра-
ду: / А если свергнуся ко аду — / Твоя и в преисподней власть. / 
К которым убегу местам! / Летя ль на крылиях авроры, / Простру 
ко окияну взоры! / Твое владычество и  там» (ПСВС 1: 195). Ср.: 
«Кáмо пойдý от Дýха твоегó? И  от лицá Твоегó кáмо бѣжý? Áще 
взы́ду на небо, Ты́ тáмо еси́: áще сни́ду во áдъ, тáмо еси́. Áще возмý 
крилѣ́ мои́ рáно и  вселю́ся въ послѣ́днихъ мóря, и  тáмо бо рукá 
Твоя́ настáвитъ мя́, и удержи́тъ мя́ десни́ца Твоя́» (Пс. 138: 7–10). 
И все же приведенные фрагменты оказались не тождественны по 
смыслу в результате развертывания описания и авторского стрем-
ления эстетизировать образ, для возвышения которого заря и на-
звана авророй, а море — океаном (это греческое слово тоже было 
еще сравнительно новым и активно использовалось в одах Ломо-
носова). Даже в наше время полет на крыльях зари и авроры, ве-
роятно, воспринимается стилистически немного по-разному, и во 
втором выражении сохраняется античный, мифологический след. 
В XVIII в. эта коннотация, особенно благодаря соседству авроры 
с океаном, была гораздо более маркирована. Стиль процитирован-
ного отрывка, открывающегося анафорой, во многом строится на 
повторах и параллелизмах. Сумароков иносказательно вводит ряд 
крылатых образов, соотнесенных с  летящей зарей. В  псалме от-
сутствует упоминание ангельского града, эпитет здесь зримо акту-
ализируется при упоминании в следующей строфе крыл авроры. 



386

Полет на последних, принадлежащих при всей их нематериально-
сти к миру земному, оказывается доступным субъекту речи, тогда 
как град обладателей горних крыл недостижим. Интересно, что 
и  мотива падения нет в  источнике, где восшествие на небеса не 
сочтено дерзновенным и не карается низвержением. Этот мотив 
в сочетании с образами авроры и океана вызывает ассоциации не 
столько с падшими ангелами и иными библейскими персонажами, 
сколько с Икаром (еще одна крылатая фигура) и Фаэтоном, перио-
дически появляющимися в творчестве писателя.

Хотя Зефир упоминается в  переложениях псалмов в  функ-
ции нарицательной и  в  сравнительно нейтральных контекстах, 
он может приобресть антропоморфные черты, напоминающие 
о мифологическом происхождении слова. Это бывает, когда поэт 
дополняет текст источника устойчивыми оборотами европей-
ской риторики: «Глаголет Бог и внемлет мир; / От запада и до вос-
тока, / От юга до полночна тока, / Где мерзнет дышущий зефир» 
(ПСВС 1: 67). Так передан библейский стих: «Бóгъ Богóвъ Госпóдь 
глагóла, и призвá зéмлю от востóкъ сóлнца до зáпадъ» (Пс. 49: 1). 
Т. Е. Абрамзон показывает, как посредством эротических конно-
таций имени Зефира происходит новаторский синтез одического 
и пасторального стиля в оде на погребение Елисаветы Петровны 
(Абрамзон 2006: 139). В «Истории Сосанны» те же оттенки данного 
антропонима содействуют формированию неуместного для пере-
ложения из Библии слога poésie fugitive: сад героини предстает как 
locus amoenus, располагающий к любовным утехам (в источнике 
подробного описания нет). 

Во вступлении к оригинальной духовной оде «Противу злоде-
ев 1» автор избирает себе в качестве образца не библейского псал-
мопевца (о значении этой фигуры в  творчестве Сумарокова см. 
ниже), а злоязычного греческого стихотворца. Появление антро-
понима, традиционно неуместного в данном случае, объясняется 
попыткой сочинителя наряду с  философскими рассуждениями 
попутно коснуться вопросов литературной полемики, обновив 
тем самым тематику жанра: «Ты, Ямбический стих во цвете, / Же-
стоких к изъясненью дел / Явил, о Архилох, на свете, / И первый 
слогом сим воспел! / Я зляся воспою с тобою, / Не в томной неж-
ности стеня; / Суровой возглашу трубою; / Трохей сокройся от 



387

меня» (ИП: 88). Общий тон стихотворений Сумарокова таков, что 
не только зефир и аврора, но и Архилох не диссонирует в них с ре-
лигиозно-философским содержанием, поскольку выражает миро-
созерцание автора, органически впитавшего общеевропейские то-
посы, восходящие к античности, и принципы светской культуры, 
сложившейся после петровских преобразований.

Это особенно демонстрирует употребление в духовной поэзии 
имен русских правителей. Только они, наряду с античными мифо-
логическими, оказываются для Сумарокова универсальными, при-
менимыми в любом жанре. В его переложениях псалмов, вопреки 
ожиданию, мы встречаем не только канонизированных древних 
князей Бориса, Глеба, Александра Невского, не только Петра Вели-
кого, перенесшего мощи последнего святого в новую столицу, но 
и царствующую императрицу Екатерину Великую. Акростих, по-
строенный на сочетании этих двух слов, представляет собою пере-
ложение псалма CX, совместившее, в результате, черты духовной 
оды и придворного мадригала.

Самый насыщенный антропонимами жанр  — элегия. Если 
в такого рода тексте встречается имя, то нередко оно повторяется 
несколько раз: «Уж нет тебя, уж нет, Элиза дорогая. <…> / Элиза, 
ты со мной навек разлучена. <…> / Элиза, навсегда, любезная, про-
сти!» (ИП: 156–157). Так проявляется магическая, заклинательная 
функция имени, очень востребованная поэзией на ранних фазах 
развития психологизма. Не выработав еще средств выражения 
чувств и описания характера, авторы неоднократно воспроизво-
дят имя адресата, полагаясь на воображение публики, отгадыва-
ющей в этом приеме силу эмоции, и на ассоциативное мышление 
посвященных, которые при настойчивом призыве должны отчет-
ливее представить себе лицо, о котором идет речь. Как отмечалось 
выше, антропонимы встречаются в  тренических, а  не любовных 
элегиях, в панегирических или комических песнях.

Итак, соотнесение тематических и  жанровых групп антропо-
нимов в творчестве поэта, с одной стороны, подтверждает, что он 
довольно строго следовал стилистическим канонам, и  чаще все-
го имена появляются только в  определенных жанрах, в  контек-
сте, соответствующем их языковым и культурным коннотациям. 
С другой стороны, обнаруживаются тенденции к оригинальному 



388

словоупотреблению, не предусматриваемому правилами жанра, 
преимущественно в виде литературной игры и эпизодических экс-
периментов, которые, однако, прослеживаются в поэтической си-
стеме писателя повсеместно, не только в наиболее гибких формах 
(притчах, посланиях, сатирах, стилистический диапазон которых 
часто неоправданно сужается), но и в, казалось бы, строго регла-
ментированных текстах — панегирических и духовных.

199 антропонимов (37,2% от общего числа) встречаются в по-
этическом наследии Сумарокова единожды, еще 153 (28,6%) упо-
треблены несколько раз, но только в одном произведении. 73 лич-
ных имени (13,6%) встречаются в нескольких текстах по одному 
разу и  только 110 (20,6%)  — многократно: они далее в  этой ста-
тье считаются частотными. Подсчет частотности антропонимики 
подтверждает распространенное в литературоведении мнение об 
экстенсивности творчества писателя, который, подражая Вольте-
ру, постоянно расширял круг жанров, тем, мотивов, топосов, худо-
жественных приемов, но не всегда стремился к детальной их раз-
работке. В большинстве случаев имена собственные первых двух 
групп служат лишь для прямого называния лица, речь о котором 
заходит по конкретному, частному поводу и далеко не всегда вы-
зывает значительный интерес автора, появляясь почти попутно, 
или же необходимы для периодического указания на персонажа, 
о  котором идет речь в  отдельном сочинении (притче, эклоге), 
на адресата стихотворения на случай. Хотя так бывает не всегда 
при единичном использовании слова Сумароковым, в его поэзии, 
даже многократно возникающие антропонимы применяются пре-
имущественно утилитарно, выполняя номинативную функцию. 
Эта обширная группа (как, впрочем, и  весь антропонимический 
тезаурус автора) особенно интересен для историко-культурных 
исследований. Проясняются интеллектуальные горизонты, круг 
чтения, сфера познаний, интересов и вкусов, актуальных топосов 
и  их источников как самого Сумарокова, так и  его читателей  — 
с одной стороны, поклонников и единомышленников, той «Публи-
ки», которой он адресовал свои стихи, с другой — довольно ши-
рокой среды потребителей его книг, черпавших оттуда сведения 
(в том числе новые, но быстро входящие в массовый оборот). Обе 
группы были подвержены осознанному или косвенному влиянию 



389

образцового литератора. В  этом отношении важно учитывать 
и  частотность употребления имен, которая свидетельствует об 
эстетических и идеологических предпочтениях писателя, его при-
страстиях к тем или иным знаковым фигурам. Они отчасти отра-
жают общие умонастроения эпохи или ориентацию на определен-
ные образцы, но нередко вполне индивидуальны и многое говорят 
о своеобразии авторского мировоззрения. Для филолога особенно 
интересны именно эти, сравнительно нечастые, но зато эффект-
ные случаи применения Сумароковым антропонимов в  качестве 
художественного средства или идеологического знака. Имена 
выступают тогда, как правило, иносказательно как антономазии, 
элементы перифраз, аллегорические метонимии и т. п. Примеры, 
приведенные в этой статье, свидетельствуют об органической свя-
зи поэтики Сумарокова с традицией барокко, с современной ему 
салонной культурой.

Для того, чтобы проследить, как творчески реализуются Сума-
роковым разные функции личных имен, остановимся подробнее 
на двух группах: на библейских и древневосточных антропонимах 
и на иноязычных именах исторических лиц. 

1. Библейские и древневосточные имена

Почти все древневосточные антропонимы, встречающиеся 
у Сумарокова,5 восходят к Ветхому Завету и языческой мифоло-
гии или древней истории. Единственное новозаветное имя — Ма-
рия — единожды появляется в «Стихирах пресвятой деве»; там же, 
естественно, упомянут и архангел Гавриил, оба в прямой номина-
тивной функции и далее в этой статье также не рассматриваются. 
Из христианских святых, чьи имена имеют восточное происхож-
дение, трижды назван Исаакий Далматский.

«Северный Расин», видимо,¸ не был глубоким знатоком Священ-
ного Писания. Обращение к Богу — «Сотвори´ и´мъ я´ко Мадiáму 
и Сисáрѣ, я´ко Иави´му въ потóцѣ Ки´ссовѣ» (Пс. 82: 10) — переложено

5 Из данной группы исключена «Аталья», французская форма имени 
«Гофолия», поскольку оно обозначает исключительно заглавную герои-
ню трагедии Ж. Расина.



390

так: «Да будет то им сильный, Боже, / Что прежде видел Мидиям, / 
И что Сисара зрела тоже, / И страх Кисоновым брегам!» (ПСВС 1: 
119). Не только исчез один из персонажей и изменилась традици-
онная огласовка (неясно, считал поэт слово «Мидиям» топонимом 
или метонимически использованным антропонимом, оба варианта 
отражают сущность явления), но и  языческий военачальник Си-
сара, очевидно, по грамматической аналогии, поменял родовую 
принадлежность, представ в  женской роли. С  аналогичной мета-
морфозой встречаемся и  в  переложении псалма 88: «Воздвигну-
лась Раав и возмутился Нил: / И вскоре / Царя и воинство пожрало 
море» (ПСВС 1: 126). В  данном случае в  источнике подразумева-
ется демоническое божество рептильного вида, которое в Ветхом 
Завете выступает и как метонимия Египта. Похоже, что Сумароков 
перепутал это чудовище с  омонимичной известной героиней, но 
в  таком случае строки утрачивают смысл. Иерихонская блудни-
ца Раав, помогавшая Иисусу Навину и потому помилованная при 
штурме города, жила значительно позднее описываемых собы-
тий, далеко от Египта и была не противницей, а союзницей народа
Божия.

Подобные несообразности показывают, сколь в  целом Сума-
роков был мало искушен в  библейской истории и  богословии, 
эти области знания не слишком его привлекали как писателя, чье 
творчество имело по преимуществу светский характер. Древнево-
сточные и библейские имена имеют здесь уже несколько экзотиче-
ский колорит, как в литературе значительно более позднего време-
ни. Принципиально по-разному используются они в сочинениях 
духовного и светского содержания.

В первом случае все обычно предначертано источником. По-
казательно, что в оригинальных, не почерпнутых из Священного 
Писания, философских и богословских стихотворениях Сумаро-
кова антропонимов рассматриваемой группы нет. Следовательно, 
они вводятся либо по необходимости, как неотъемлемая принад-
лежность сакрального текста, либо как стилистический маркер 
(в случаях отступления от оригинала). Общеизвестно, что, пере-
лагая священные тексты, поэт относился к  ним очень свободно, 
сокращая и  искажая. В  результате и  имена, встречавшиеся в  ис-
ключенных фрагментах, исчезают (так, перелагая псалмы 59 и 107, 



391

содержащие одинаковый стих с рядом антропонимов: «Мой есть 
Галаад, и мой есть Манассий, Ефрем крепость головы моея, Иуда 
царь мой», — Сумароков в первом случае его оставил, во втором 
сократил). Кроме того, нередко стихотворец и в сохраненных ча-
стях Библии пропускает личные имена или, реже, вставляет их 
там, где не было в источнике. Причины этого не вполне понятны 
и, видимо, связаны с общими представлениями Сумарокова о Вет-
хом Завете, о принципах его перевода, с его религиозными, эсте-
тическими и стилистическими взглядами. Не претендуя на столь 
глубокое освещение проблемы и не предлагая конкретных ее ре-
шений, ограничимся некоторыми наблюдениями.

Духовные стихотворения Сумарокова составляют обширный 
том, но в нем есть только одно повествовательное сочинение, по-
черпнутое из Библии. Выбор сюжета чрезвычайно показателен 
и вновь свидетельствует о светских тенденциях творчества писате-
ля, который из всего разнообразия священных сюжетов остановил 
внимание на едва ли не самом галантном. 13 глава книги пророка 
Даниила послужила основой для «Истории Сосанны». Разумеется, 
здесь употребляются и антропонимы для неизбежного при пове-
ствовании прямого называния персонажей. Кроме того, что имена 
этих действующих лиц в других сочинениях поэта не встречаются, 
интересно соотношение их частотности в переложении и библей-
ском источнике. Даже здесь заметна тенденция, которой руковод-
ствовался поэт, пересказывая знаменитую притчу.

В книге пророка Даниила названы четверо участников ва-
вилонского происшествия: Сусанна (11 раз), ее отец Хелкия (3 
раза), муж Иоаким (6 раз) и  пророк Даниил (6 раз). Мать, ста-
рейшины, служанки остаются безымянными. У  Сумарокова Со-
санна, названная 18 раз, выходит на первый план еще рельефнее, 
чем в  источнике. Описание ее внешности, душевных состояний, 
окружающей обстановки, в  частности, прекрасного сада  — под-
робности, отсутствующие в  оригинале,  — помещают ее в  центр 
читательского внимания и  сопереживания. Как обычно, у  Сума-
рокова возникает прекрасный и  духовно сильный женский об-
раз, воспеваемый автором, и именно он сосредоточивает на себе 
интерес. Роль пророка Даниила, названного всего трижды, значи-
тельно понижается, чему способствует и то, что рассказ о его суде 



392

сильно сокращен. Большинство реплик выброшено или редуциро-
вано. В то время как в Библии постоянно привлекается внимание 
к пророку как к авторитетному носителю слова истины («и речé къ 
ни́мъ данiи́лъ», «речé же данiи́лъ», «речé же емý данiи́лъ», «обли-
чи́ и́хъ данiи́лъ от ýстъ и́хъ» (Дан. 13: 51, 55, 59, 61), у Сумарокова 
имя упомянуто лишь в  связи с двумя неизбежными для фабулы 
сообщения ми: «Был отрок Даниил, его Господь воздвиг»; «И Дани-
ил судити сел» (ПСВС 1: 158, 159). Оставшись спасителем Сусан-
ны, он превратился во второстепенного персонажа, вроде deus ex 
machina. На это указывает третье упоминание: «И с трепетом сто-
ят пред Даниилом оба» (ПСВС 1: 159). В прочих случаях герой на-
зван иносказательно («отрок», «седший судиею» и т. п.), поэтому 
на первый план выходит не его личность, а функция, сам персонаж 
стушевывается. Показательно, что финал, благодаря замещению 
перифразой конкретного имени, у  Сумарокова звучит торже-
ственнее, но вместе с тем и отвлеченнее. Ср.: «Данiи́лъ же бы́сть 
вели́къ предъ людьми́ от днé тогó и потóмъ» (Дан. 13: 64); «А сей 
воздвиженный от Бога судия, / Возвышен домом тем и всенарод-
ным кликом, / И у народа стал в почтении великом» (ПСВС 1: 160). 
Если в  Ветхом Завете эпизод с  Сусанной важен для дальнейшей 
репутации пророка и  является проходным, то в  стихотворении 
Сумарокова, напротив, возвеличение справедливого судии — до-
стойное последствие самодостаточной новеллы о Сосанне.

Хелкия в  русском переложении по имени вообще не назван. 
О  благочестии отца героини упоминается, но, как и  ее мать, он 
перестал быть знаковой фигурой, ведь формула «Сосанна, дочь 
Хелкия, жена Иоакима» для стихотворца XVIII в. не актуальна ни 
как сакральная, ни как юридическая, ни как эстетическая. Иоаким 
тоже отступает на второй план, хотя он у Сумарокова и упомянут 
четырежды. Более того, характер этого персонажа нарисован го-
раздо объемнее, чем в оригинале. Поэт сочинил ему монолог, не-
мыслимый в устах ветхозаветного иудея, но весьма уместный в ба-
рочной галантной литературе. Супруг не верит судьям, убежден 
в невиновности Сосанны, молит казнить и его в том случае, если 
его жена все же будет признана преступной, ведь жизнь без нее ему 
не мила. Однако во всей этой знаменательной сцене Иоаким назван 
лишь перифрастически, притом не слишком комплиментарно, 



393

«усердным другом» старейшин. Расстановка действующих лиц 
в «Истории Сосанны» примерно такова же, какова она в эклогах 
Сумарокова, где в центр поставлена героиня, а значение героя на-
меренно редуцируется, в том числе за счет его безымянности или 
редкого наименования. Этот прием явно обнаруживается при изу-
чении редактирования поэтом эклог.

Разнообразнее использование библейских антропонимов 
в многочисленных лирических переложениях из Священного Пи-
сания.

В качестве отдельной группы выделяются обозначения Бога 
посредством личных имен. Сумароков последовательно избегает 
употребления для этой цели перифразы, содержащей человече-
ское имя, хотя прием этот очень распространен в Псалтири. Поэт 
исключает оборот «Бог Авраамов» (Пс. 46: 10), а самую частотную 
перифразу — «Бог Иаковль», встречающуюся 14 раз в 11 псалмах, 
применяет только 5 раз в 4 стихотворениях (ПСВС 1: 105, 116, 187, 
188). При переложении псалма 147, значительно изменяя стих 8, 
где имеется этот оборот, писатель сохраняет само имя патриарха: 
«Иякову он слово, / Израилю закон вещает, / И правила дает не-
слыханные ими» (ПСВС 1: 112).

Для переводов «Псалтири» не характерно использование имен 
«Иегова» и «Саваоф». Между тем Сумароков (трудно сказать, са-
мостоятельно или под влиянием каких-либо источников) первое 
из них употребил 8 раз в 4 текстах (ПСВС 1: 63, 77, 138, 140–141), 
второе — 5 раз в 2 текстах (ПСВС 1: 28, 115–116). Как видим, эти 
титулы Божества встречаются только в нескольких произведени-
ях, но зато могут повторяться в них неоднократно. В переложении 
псалма 79 (возможно, по ассоциации с какими-то молитвами близ-
кого содержания) четырежды повторено обращение «Боже Сава-
оф», в первый и завершающий раз с добавлением слова «Господи»: 

«Боже возврати нас, просвети лице твое и помоги нам! / Госпо-
ди Боже Саваоф! / Доколе курится гнев твой, при молитве народа 
твоего? / Дал еси нам ясти хлеб окропленный слезами, / И со слеза-
ми смешал еси питие наше. / Бросил нас соседам нашим ко раздору 
с ними; / Враги наши ругаются нами. / Боже Саваоф, возврати нас, 
просвети лице твое и помоги нам! <…> / Боже Саваоф возврати 
нас, / Возри с небеси, виждь и призри виноград сей! / Защити то, 



394

что твоя насадила рука, / И мужа, его же избрал и усыновил еси! / 
Виноград твой позжен, и  пепел его развеян ветром: / Чада твои 
разсеяны гневом твоим. / Защити мужа, ему же клялась десница 
твоя, / И сына человеческаго, его же избрал еси. / Не отвержи нас, / 
Оживи нас: и призовем имя твое! / Господи Боже Саваоф, возвра-
ти нас, просвети лице твое, и помоги нам!» (ПСВС 1: 115–116). 

Повторы здесь и  задают темп, и  структурируют композицию 
текста. Переложение псалма 98 построено на пятикратном упоми-
нании Иеговы: 

«Владеет Егова; / Смущаются народы: / Седит на херувимах; / 
Да движется земля. / В Сионе Егова велик, / И надо всеми он на-
родами высок. / Да славится твое велико имя, / И да святится. / Ты 
любишь истину: / И во Иякове уставил правый суд, / Возславьте 
Егову и  Бога нашего, / И  покланяйтеся подножью ног его; / Он 
свят. / Со Аароном Моисей, / И с ними Иерей их, / И Самуил; / Го-
сподне имя призывают, / И внемлет оный глас Господь. / Во облач-
ном столпе глаголал с ними: / Его устав они хранили, / И данное 
Богом поведение. / Наш, Боже Егова, там их послушал: / Оставил 
им грехи, / И их освободил от наказанья. / Возславьте Егову и Бога 
нашего. / И покланяйтеся ему в горе его святыни; / Господь бо свят 
наш Бог» (ПСВС 1: 141–142). 

Что касается прочих имен, то они используются тремя спосо-
бами: в  составе притяжательных конструкций с  антропонимом 
в родительном падеже или с прилагательным; в качестве простран-
ственной метонимии и в прямом значении. В некоторых случаях 
однозначного истолкования смыслу дать нельзя, и такие примеры 
можно причислить сразу к двум из выделенных групп. Все указан-
ные разновидности есть и в библейском источнике, и в стихотвор-
ных переложениях, но соотношение их неодинаково.

Поэт сохраняет чуть больше половины притяжательных кон-
струкций (16 из 28). Как и  исключенные, это, кроме сочетаний 
«стремленье Давыдово» и «заслуги Давыдовы» (ПСВС 1: 187, 188), 
перифразы — без семантического переноса, метафорические (на-
пример, «рог Давыдов» (ПСВС 1: 189)) и метонимические («страна 
Хамова», «жилища Хамовы», «колено Ефремово», «меч Давыдов», 
«народ Иакова», «сыны Адамли / Ефремовы / Иаковли» (ПСВС 
1: 109, 111, 112, 129, 152, 153, 171) и т. д.). Трудно сказать, почему 



395

те же или аналогичные обороты не включены в  переложения. 
Единственное, что представляется несомненным, Сумароков по-
следовательно избегает перифраз со словом «дом»: «дом Давыдов», 
четырежды употребленный в «Псалтири», «дом Ааронов». 

Из 26 случаев метонимического использования библейских ан-
тропонимов Сумароков сохраняет 17. В такой функции использу-
ются имена Адама, Иакова, Вениамина, Ефрема, Манассии, Иуды. 
Такой пространственной метонимией при переложении псалма 77 
заменено выражение «колено Иудино» (Пс. 77: 68): 

«Гнал и побивал врагов своих, / И оставил им стыд вечный. / 
Отринул хижину Иосифову, / И колена Ефремова не избрал, / Но 
Июду и возлюбленную гору Сион. / Яко высокое небо, созидал он 
себе, святыню, / И основал ее вечно, яко землю» (ПСВС 1: 112).

Из 47 случаев употребления библейских имен в прямом или не-
однозначном, двойственном смысле исключено только 9 и столько 
же включено дополнительно в данной функции там, где их не было 
в источнике. Наиболее интересно в этом отношении употребление 
пяти из них.

Прежде всего, это Давыд, чье имя в такой роли названо 11 раз, 
в том числе 3 раза самовольно в тех местах, где его нет в источни-
ке. Правда, еще в 5 случаях оно пропущено, не говоря уже обо всех 
указаниях на авторство божественных гимнов. Однако имя ца-
ря-псалмопевца было особенно важно для Сумарокова. Сравним: 
в  номинативной функции Моисей упомянут 6 раз, Аарон  —  5, 
Иаков — 4, прочие еще реже, обычно единожды. Более того, по-
жалуй, Давыд  — единственный библейский персонаж (кроме 
участников «Истории Сосанны»), который сложился в  относи-
тельно законченный художественный образ и потому постоянно 
заслуживал личного наименования. В  духовных стихотворениях 
русского поэта Давыд оказывается в значительной степени двой-
ником автора, того лирического героя, который возникает в про-
изведениях Сумарокова разных жанров и напоминает психологи-
чески самого писателя. 

Особенно близко оригинальной лирике Сумарокова — и тема-
тически, и стилистически — переложение псалма 38:

«По струнам извещая слово, / Давыд божественный биет: / 
Гонение ему не ново. / Давыд гонимый вопиет: / Я, Боже! мучуся



396

судьбою; / Но не хочу перед тобою, / В числе неправедных я быть: / 
От беззаконных утекаю, / Не льщу злодеям, не ласкаю, / И  не 
стремлюсь людей губить. // Но, зря неправду, я  сержуся, / Про-
тивяся моей судьбе: / Покорствовати я  стыжуся, / Подвластен 
одному тебе. / Возможно ли неправду видеть, / И злых людей не 
ненавидеть; / Себя злодейством утешают, / Чужим богатством 
украшают, / Я зрю лукавство и кляну. // Или мы то позабываем, / 
Что мы одушевленный прах? / Недолго в жизни пребываем; / Но 
забываем весь сей страх: / Хоть наше житие не вечно; / Живем мы 
здесь бесчеловечно, / Наш век преходит яко день; / Иль мы, траве 
подобно, вянем, / И все минемся яко тень?» (ПСВС 1: 50–51).

В контексте проблемы, которой посвящена статья, наиболее 
знаменательно начало, где дважды повторяется имя певца. В биб-
лейском источнике это вступление отсутствует, но зато четко за-
являет актуальную для Сумарокова тему противостояния сти-
хотворца, гонимого судьбой и невежественным обществом, миру. 
Впоследствии эта тема, впервые в русской поэзии разработанная 
Сумароковым, стала очень популярной у не любивших его пред-
ставителей романтического направления, причем иногда и с биб-
лейскими ассоциациями, и  с аллюзиями на Давида. Предложен-
ный в переложении 38 псалма зачин с наименованием поэта или 
обозначением рода его занятий (поэт, певец), иногда с  повторе-
нием стал типичным для стихотворений на тему о независимости 
творчества. Самым известным является «Чернь» («Поэт и толпа») 
А. С. Пушкина. С  процитированным выше сумароковским тек-
стом сопоставимы не только содержание, но и слог знаменитого 
стихотворения, например, его зачин: 

«Поэт по лире вдохновенной / Рукой рассеянной бряцал. / Он 
пел — а хладный и надменный / Кругом народ непосвященный / 
Ему бессмысленно внимал» (Пушкин 1995: 141).6

6 Некоторые переклички с началом сумароковского переложения 38-
го псалма заметны и  в  той поэтической традиции, откуда Пушкин по-
черпнул пятистишную строфу с  рифмовкой AbAAb для «Черни», хотя 
она формирует немного иной, сентиментальный, тип автора. Ср.: «Пе-
вец, весною вдохновенный, / Не смеет более бряцать, / Но сердце в нем 
еще пылает, / Еще, еще оно алкает / Красу природы созерцать». (Дмитри-
ев 1967: 282); «И се! могущими перстами / Певец ударил по струнам — / 



397

Отражение той стилистики и топики, которые отчасти восхо-
дят к  духовным стихотворениям Сумарокова, при изображении 
творческой личности в  массовой поэзии демонстрирует, напри-
мер, «Награда поэта» (1837) Э. И. Губера: 

«В часы забот и скуки хладной / Молчит задумчивый певец, / 
И вольной песни звук отрадный / Не тронет жаждущих сердец. / 
Он тоже страждет, тоже стонет / Под ношей горя и страстей; / Но 
он тогда струны не тронет, / Он всуе слова не заронит / В сердца 
бесчувственных людей. / На голос черни безответен, / Он бурю 
жизни переждет; / И  одинок и  незаметен, / Он громких хвал не 
соберет. / Зато в  минуту вдохновенья, / Нарушив долгий, празд-
ный сон, / Из глубины уединенья / На грозный суд выходит он. / 
И льется песнь живым потоком, / И въяве сходит благодать, / И на 
челе его высоком / Пылает божия печать. / И робкий мир, склоня-
ясь долу, / Глядит на страшного певца, / И внемлют грозному гла-
голу / Ожесточенные сердца. / Как смелый воин в  бурной сече, / 
Он преступление казнит, / И по лицу земли далече / Живое сло-
во прогремит. / И  то не суетное слово, / Не бесполезное зерно; / 
В сердцах людей свежо и ново / Созреет жатвою оно. / И этой жат-
вою богатой / Гордится праведный поэт, / И в ней одной бессмерт-
ной платой / Ему заплатит грешный свет» (Поэты 1972б: 140–141).

Четыре библейских антропонима выступают в поэзии Сумаро-
кова как оппозиция двух пар героев. Это братья Моисей и Аарон, 
с одной стороны, и восставшие против них отступники веры Да-
фан и Авирон — с другой. Для последовательного попарного упо-
требления поэту пришлось несколько раз вставить имена данных 
персонажей там, где их нет в источнике. Упоминание первой пары 
героев как обрамление композиционно выделяют описание ис-
хода евреев из Египта в переложении псалма № 76. Это основная 

Одушевленны забряцали! / Воспел —дубравы застенали, / И гул помчался 
по горам» (Жуковский 1999: 80). Наряду с царем-псалмопевцем, в том же 
духе мог описываться и иной образцовый поэт, создающий величествен-
ные, вдохновленные свыше строки, но отверженный как безумец, стран-
ник и т. п.: «Певец их, Тасс, тебе любезный, / С кем твой давно сроднился 
дух, / Сладкоречивый, гордый, нежный, / Наш очарует взор и слух. / Иль 
мой певец  — царь песнопений, / Неумирающий Омир, / Среди бесчис-
ленных видений / Откроет нам весь древний мир» (Гнедич 1956: 80–81).



398

часть произведения, иллюстрирующая тезис о  несокрушимости 
божественных сил, которое высказано во вступлении: «Вся тварь 
тебя превозносила; / Ты Бог творящий чудеса; / Ты создал землю, 
небеса; / Твоя известна миру сила» (ПСВС 1: 106). Третья и вось-
мая (финальная) строфы скреплены зеркальным повтором имен 
братьев-предводителей:

«Египта наш народ избавил, / О Господи, ты силой сей: / И с Аа-
роном Моисей, / Ему предшествуя, тя славил. <…> / Преходят море 
без урона; / Господня их рука ведет, / И им сопутников дает — / Со 
Моисеем Аарона» (ПСВС 1: 106–107). 

Значительность строке, содержащей имена, кроме ее повторе-
ния, придает и маркированная ее позиция: этот стих завершает не 
только произведение, но и всю десятую книгу Псалтири в сумаро-
ковской обработке.

Переложение 107 псалма прославляет бесконечное милосердие 
Творца, который неоднократно прощал свой народ, несмотря на 
ропот и впадение в язычество. Здесь, в строфах 10–11-й предво-
дители племени Израиля даны в противопоставлении братьям-от-
ступникам, причем пара «Дафан и Авирон» названа дважды, и оба 
раза в такой последовательности, а «Моисей и Аарон» только по 
одному разу, но каждый раз с  перифрастическим упоминанием 
его брата, которое вновь расположено зеркально по отношению 
к имени собственному:

«Потом яд новый паки сея, / Среди упрямства своего, / Против 
восстали Моисея, / И брата вождя им сего. // Спаслися вышняго 
рукою, / В  стану со братом Аарон, / И  к  общему людей покою, / 
Исчез Дафан и Авирон. // Земля разверзлась и Дафана, / Во пре-
исподнюю брала, / И Авирона средь их стана / Пылая в сонме по-
жрала» (ПСВС 1: 157).

В продолжении повествования названо по одному предста-
вителю из каждой пары — Авирон и Моисей (это единственный 
случай их упоминания поэтом поодиночке), но их имена образуют 
антитезу, проводящую все ту же идею восхваления покорных Богу 
и  осуждения восстающих против него. Интересны и  используе-
мые здесь перифразы «начальствующий» и «вождь», которые при-
менимы как к Моисею, так и к Аарону; возможно, они и нужны 
стихо творцу, чтобы дать лаконичную отсылку к обоим братьям: 



399

«Со Авироном нечестивых, / Огонь пожег и попалил: / Мятеж 
между людей; правдивых / Начальствующий утолил.// Не долго 
мирно пребывали, / В покорстве вождю своему, / Тельца в Хориве 
изваяли, / И поклонялися ему. // Тогда всевышний разозженный, / 
Возрел со яростью с  небес, / И  бросить пламень разозженный, / 
Уже десницу он вознес. // Во гневе праведном и строгом, / Уме Из-
раиль утопал; / Но Моисей тогда пред Богом, / Воздев на небо руки 
пал. // Исполнен трепетной боязни, / Как ад на них разинул зев, / 
Моленьем отвратил он казни, / И умягчил он Божий гнев» (ПСВС 
1: 157–158).

В последних стихах 18-й и  19-й строф переложения того же 
107-го псалма присутствует еще одна антитеза имен: языческого, 
ложного божества (Вельфегор) и праведника-избавителя (Пинех): 

«И вместо Бога, боги мертвы, / Влекли к  себе их <евреев  — 
Н. Г. > тусклый взор: / Они съедали оных жертвы, / Почтен был 
ими Вельфегор. // За злодеянье заражались / Болезнью лютою 
они; / Болезни оны умножались, / Пресек те злы Пинех им дни» 
(ПСВС 1: 158).

Пинех назван второй раз в начале следующей строфы, но прин-
цип симметрической парности организует композицию и этого сти-
хотворения, ведь, кроме Вельфегора, выше упоминалось еще одно 
языческое божество  — златой телец, и, хотя это не антропоним, 
функция его аналогична. Упоминание дважды имени Пинеха и по 
одному разу этих двух персонажей уравновешивают друг друга.

При появлении древневосточных имен в  «светской» поэзии 
Сумарокова обращает на себя внимание активное их применение 
в комических текстах. Наибольшая концентрация библейской ант-
ропонимики (как, впрочем, и античной) присутствует в пародиях. 
В «Дифирамве Пегасу» (1766) вперемешку с греческими и римски-
ми мифологическими персонажами упоминаются почти рядом 
и подряд совершенно не связанные друг с другом апокрифический 
Агасфер, ветхозаветные Сиф, Сим, Хам, Самсон, цари персидский 
Кир, вавилонский Нин, индийский Пор. При этом все они исполь-
зуются в качестве эффектных, но неуместных экзотизмов для соз-
дания галиматьи, демонстрирующей неестественность громкого 
одического слога, привлекающего подобные имена в качестве ри-
торических примеров. Сами же по себе они утрачивают какое бы



400

то ни было значение. Это видно на примере употребления имени 
вечного жида: «Пентезилея с Агасфером / Выходят молча из гро-
бов» (ИП: 293). Помещение в гроб персонажа, обреченного именно 
на вечное скитание и соединение его с легендарной царицей ама-
зонок столь абсурдно, что совершенно уничтожает возможность 
хоть сколько-нибудь серьезного восприятия данного имени.

В притчах и  сатирах используются имена Самсона, Адама 
и Евы, часто одновременно в аллегорической и игровой, комиче-
ской функции.

Первое имя как антономазия храбрости появляется в  притче 
«Лев и Осел» (1762), наряду с именем Ахиллеса, сравнение с кото-
рым введено ради той же цели: «Труслив осел, когда дерется иль 
молчит, / И  очень яростен, когда кричит: / Тогда он храбростью 
подобен Ахиллесу» (ПСВС 7: 93). Однако имя библейского героя 
использовано в  маркированной финальной строчке именно для 
усиления комизма путем типичного для барокко интеллектуаль-
ного обыгрывания аллюзий. Не менее, чем храбрость Самсона, из-
вестно, как она проявилась на примере его встречи как раз с обои-
ми басенными животными: старой ослиной челюстью богатырь 
побил целое войско филистимлян, а льву руками разорвал пасть. 
Сумароковский лев, чтоб напугать зверей, заставляет осла реветь, 
а когда, в отличие от прочих обитателей леса, царь животных не 
убегает, осел выражает удивление и  получает следующий ответ: 
«Клянусь тебе, дружок, я так колико честен, / Что если б не был 
ты толико мне известен, / Страшился бы Самсон и я тебя тогда» 
(ПСВС 7: 94). Если учесть, что это произносит зверь, некогда по-
верженный Самсоном, унижение и  осмеяние, которому подвер-
гается осел, как бы удваиваются. Отметим, что в исходной басне 
Лафонтена (II, 19) ни Ахиллес, ни Самсон не упоминаются. Эти 
имена вводит Сумароков.

В притче «Пени Адаму и Еве» (1769) имена прародителей упо-
требляются в прямом номинативном значении: крестьянин в раз-
говоре с женой сетует на то, что они неповинно обречены на тяже-
лый труд из-за грехопадения первых людей. Однако имя «Адам» 
в этой притче и в сатире «О благородстве» комически обыгрыва-
ется, будучи вставлено в стилистически неоднородную и потому 
очень забавную рифму (одну из выделенных Л. Ю. Виндт в качестве



401

повторяющейся поэтами сумароковской школы гротескной фор-
мулы): «Бранит Адама / И кавалер и дама» (ПСВС 7: 142), «от баб 
рожденным и от дам / Без исключения всем праотец Адам» (ИП: 
189). Идеологически в первом примере ироническое возвышение 
персонажей: крестьяне названы кавалером и дамой, во втором — 
уподобление как однородных понятий простонародного «баба» 
и светского «дама». Стилистически же для Сумарокова, судя по его 
лингвистическим статьям, «дама», как современное и необязатель-
ное иностранное заимствование, является неестественным и не-
уместным и потому особенно комически контрастирует с библей-
ским и возвышенным именем праотца. В то время как имя «Ева» 
рифмуется со стилистически равным и семантически ожидаемым 
словом «древа», обыгрывание имени Адама было маркировано. 
Возможно, рифма заимствована из западной поэзии, но прямые 
источники пока неизвестны. Еще до Сумарокова ее использовал 
в басне «Медведь. Лисица и волк» (1766) В. И. Майков: «Меж тем 
сказала им Лиса словами сими: / “Нельзя считаться вам со лета-
ми моими; / Женился как Адам и Ева замуж шла, / Я не последнею 
на свадьбе их была: / Была вторая дама”. / А Волк сказал в ответ: / 
“Я старее тебя и твоего Адама”» (Майков 1966: 147). Она и позднее 
встречается в легкой поэзии, например, у Пушкина в фривольной 
«Вишне» и у кн. П. А. Вяземского в шутливой «Литературной ис-
поведи». 

Серьезное использование библейских имен в  стихотворени-
ях светского содержания у Сумарокова мы находим только в не-
скольких одах. Интересно, что довольно популярные антропони-
мы, использованные поэтом в  комических произведениях, в  его 
оригинальных одах не фигурируют. Исключение — единственное 
упоминание Самсона в первой редакции «Оды на государя Петра 
Великого» (ПСВС 2: 5), которая, по свидетельству самого автора, 
была сочинена в 1743 г., то есть относится к раннему периоду твор-
чества, но напечатана только в 1755 г. Обращение к библейскому 
персонажу здесь имеет двойной смысл: конкретный и  аллегори-
ческий. Одописец изображает петергофский парк и стоящую там 
статую Самсона, однако упоминание в соседней строфе льва как 
аллегории Швеции актуализирует заложенный в знаменитом фон-
тане иносказательный смысл, позволяющий соотносить древнего 



402

богатыря с Россией, а в общем контексте оды и вслед за Феофаном 
Прокоповичем, влияние которого заметно в тексте, — и с фигурой 
Петра Великого. Однако в последующих редакциях оды, дважды 
переизданной при жизни автора, строфы, посвященные Петерго-
фу, были исключены (правда, восстановлены в публикации Нови-
кова), и имя Самсона исчезло.

Еще два произведения, в  которых употреблен ряд древнево-
сточных антропонимов, — «Ода, сочиненная в первые лета моего 
во стихотворении упражнения» и  «К тебе, Москва, к  тебе зову» 
(22-ая в разделе разных од собрания сочинений), — были напеча-
таны только посмертно Новиковым. Таким образом, для читателей 
1760–1770-х гг., когда влияние Сумарокова было особенно велико, 
его торжественные оды выглядели почти лишенными библейских 
имен, чем усиливался их светский характер и отстраненность от 
традиций церковного панегирика.

Эта особенность очень выделяет поэта в  ряду его современ-
ников, которые, хотя не так уж часто, но все же периодически 
употребляли библейские имена с  различными художественными 
целями как в  номинативном, так и  в  иносказательном значении. 
Так, М. В. Ломоносов в «Оде на новый 1762 г.» сравнивает царству-
ющего императора сразу с четырьмя ветхозаветными персонажа-
ми, чьи имена выступают как обозначения трех добродетельных 
качеств и враждебной злой силы: «Великолепно облекися, / Россий-
ский радостный Сион, / Главой до облак вознесися: / Сампсон, Да-
вид и Соломон / В Петре тобою обладают / И Голиафов презирают» 
(Ломоносов 1959: 759). На отказ Сумарокова-панегириста в сравне-
нии с Ломоносовым от библейской антропонимики обратила вни-
мание Т. Е. Абрамзон, которая указывает в качестве единственного 
употребляемого в  его торжественных одах ветхозаветного имени 
«Агарь», поскольку учитывает только редакции текстов, вошед-
шие в неполный авторский сборник 1774 г. (Абрамзон 2006: 120). 
Однако список не намного увеличится, даже если привлечь более 
широкий материал, как сделано в настоящей статье. 

За исключением Самсона, имена персонажей, получивших 
в Библии положительную оценку, в одах Сумарокова отсутствуют. 
Оставшиеся 14 упоминаний — семеро языческих правителей, бо-
жеств и мятежников, восставших против иудейских патриархов. 



403

Впрочем, в  текстах Сумарокова это не всегда сопряжено с  резко 
отрицательной коннотацией, в  том числе и  потому, что во всех 
случаях антропонимы применены как тропы для обозначения 
общих понятий и  очень отдаленно связаны с  прототипическим 
номинативным смыслом. В  «Оде Елисавете Первой о  прусской 
вой не» сказано: «Не с Дарием имеешь дело, / Ты новый Александр 
теперь: / Велик ты: я  скажу то смело, / Но меньше как Петрова 
дщерь» (ПСВС 2: 23). Если перифраза, заменяющая имя Фридриха 
II, еще непосредственно отсылает к ряду качеств, приписываемых 
традиционно Александру Великому, то ассоциативное привлече-
ние имени Дария не столько напоминает читателю о конкретном 
персидском царе, сколько вводит нарицательное употребление 
исторического имени в  значении «многочисленный, но посиль-
ный враг». Такая синекдоха, возможно, была распространена в то 
время. Во всяком случае, мы встречаем ее и  в  поэме Ломоносо-
ва «Петр Великий», тоже писавшейся в 1750-х гг., применительно 
к  другому противнику России  — Карлу XII: «Не найдет Дария, 
чтоб Александром стать» (Ломоносов 1959: 729). Оба имени вы-
ступают здесь примерно в том же значении, что и у Сумарокова.

Остальные древневосточные антропонимы, подобно Дарию 
и Александру, тоже используются попарно.

Соединение имен Авирона и Давана восходит к Ветхому Заве-
ту и в качестве антономазии безбожных мятежников появляется 
в  стихотворении «К тебе, Москва, к  тебе зову…» при описании 
чумного бунта (наряду с  традиционно символизирующими грех 
топонимами): «Против людей и  Божества / Воополчились суеве-
ры: / Бьют Пастыря, где Божий дом. / Ниже Гоморра и  Содом, / 
Когда толико были злобны; / Бывали ль Авирон, Даван, / Ког-
да между Российских стран, / И  действа варварским подобны?» 
(ПСВС 7: 179).

Более оригинальна пара «Аммон  — Навходоносор», вклю-
ченная в  цепочку перифрастических оборотов, обозначающих 
непомерную гордыню, необоснованное стремление к  самообо-
жествлению: «Филиппов сын, когда корона / Сияла на главе его, / 
Слыть сыном восхотел Аммона / Среди народа своего. / Навходо-
носор в счастье многом / Возмнил себя почтити богом. / До звезд 
ты, гордость, возросла! / <…> Дух слабый прямо помышляет: /



404

“То так!”, зря в счастье тьму чудес, / И робость сильну власть равня-
ет / С превышней властию небес. / Там Македонин — сын Аммона, / 
Там бог — владыка Вавилона. / Ерусалима разоритель, / Воззри, где 
твой престол стоял! / Ты мертв, о гордый повелитель, / Божествен-
ный твой трон упал» (ИП: 56–57). В то время как имя Навуходо-
носора использовано в номинативной функции, а затем заменено 
чередой перифраз («владыка Вавилона… Ерусалима разоритель… 
гордый повелитель»), имя египетского божества присутствует 
лишь в составе оборота «сын Аммона», который задает стилисти-
ческую игру в  ряду перифрастических обозначений Александра 
Великого. Возникают две оппозиции: «Филиппов сын — сын Ам-
мона» и «македонянин — сын Аммона», где первый член — истин-
ный, второй — ложный, и это усиливается противопоставлением 
экзотическому и возвышенному прозванию вымышленного небо-
жителя тем, которые на самом деле уместны для объекта, — име-
ни, привычного русскому человеку XVIII в., обыденного, несмотря 
на античные и библейские ассоциации (Филипп), и наименования 
предельно локализованного, земного (македонянин).

Анализируя цитированную строфу из «Оды, сочиненной в пер-
вые лета моего во стихотворении упражнения» (начало 1740-х гг.), 
Н. Ю. Алексеева справедливо отметила, что новаторским оказыва-
ется здесь соединение античного и библейского планов (Алексеева 
2005: 223). Как видим, оно проявляется и  в  антропонимике. До-
бавим, что такое соположение двух культурных парадигм оказа-
лось возможным в  значительной мере потому, что сакральность 
ветхозаветной тематики, возникающей у  Сумарокова вне духов-
ной поэзии, крайне ослаблена (вероятно, таким было авторское 
ее восприятие). На первый план выдвинуты иные признаки, по-
этому оппозиция «библейское — античное» может в последующих 
текстах трансформироваться сначала в соотнесение восточного / 
азиатско-африканского и  западного / европейского, полуденно-
го и  полуночного (российского), языческого и  христианского, 
варварского и  просвещенного с  соответствующими этическими 
и политическими коннотациями. Примеры таких вариаций неод-
нократно встретятся на протяжении статьи. Представляется, что со-
поставление античных и восточных исторических фигур восходит
к «Оде на счастие» (1712) Ж.-Б. Руссо, где Александр Великий не-
ожиданно уподоблен варвару Аттиле (Rousseau 1743: 97). Этот 



405

текст, согласно убедительным доводам Н. Ю. Алексеевой, является 
главным образцом для раннего произведения русского поэта. 

Третья пара («Агарь — Семирамида») антонимична (подобно 
оппозиции «Дарий — Александр»), встречается сразу в двух одах 
1769 г. и заслуживает особенного внимания. Оба эти антропонима 
по отдельности встречаются и в иных стихотворениях Сумароко-
ва. Имя вавилонской царицы возникает как пространственная ме-
тонимия в одной из ранних од: «Царя прославити навеки, / Себе 
достойной ждуще мзды, / Идут в концы вселенной греки / В Семи-
рамидины следы» (ИП: 54). Метонимически же обозначение ма-
гометан именем их легендарной прародительницы Агари, а также 
производным «агаряне» и  перифразами («Агари племя», «Агари 
чада» и т. п.) — топос литературы XVIII в., который во всех пере-
численных вариантах встречается в  одах Сумарокова 1770-х гг. 
Агарянами называл турок и  татар еще Ломоносов в  оде 1739 г. 
и поэме «Петр Великий», вслед за ним, одновременно с Сумароко-
вым в 1769 г. М. М. Херасков и В. И. Майков, чуть позже В. П. Пет-
ров, М. Н. Муравьев, И. И. Хемницер и  др. Само по себе такое 
использование данного антропонима не являлось оригинальным 
и примечательным (Сумароков 2009: 222). 

Тем интереснее его контрастное сопоставление в  двух одах 
1769 г. с  именем Семирамиды. Последнее в  обоих случаях  — пе-
рифраза Екатерины II, принадлежащая к числу наиболее извест-
ных. Она рассмотрена в интересной статье А. Долинина (Долинин 
2006), который обратил внимание на то, что популярность оборо-
та «северная Семирамида» относится к XIX столетию, при жизни 
же российскую императрицу так изредка величали иностранцы, 
но отнюдь не подданные, и  сумароковские строки оказываются 
явным исключением. Исследователь высказал сомнение в  том, 
что сопоставление с  вавилонской царицей льстило Екатерине II, 
запретившей, между прочим, представление трагедии «Семира-
мида» Вольтера, который особенно часто в  переписке уподобля-
ет двух правительниц. Долинин, анализируя письма философа, 
убедительно показывает, что комплиментарность этих фрагмен-
тов сомнительна, благодаря двусмысленности тона. Добавим, что 
и адресатами нередко выступают лица, относившиеся к императ-
рице неоднозначно, например, И. И. Шувалов. Ученый выделя-
ет две оды Сумарокова 1769 г. в  качестве уникальных случаев



406

применения топоса «северная Семирамида» в  екатерининской 
России, усматривая здесь отражение оппозиционности опально-
го поэта, высказанной неявно, под видом похвалы. С этим, одна-
ко, трудно согласиться, учитывая и  общий смысл произведений, 
и биографические обстоятельства (немилость императрицы к по-
эту усиливается именно с  1769 г., логично предположить, что ей 
способствовали и  неудачные комплименты).7 Вероятнее всего, 
Сумароков, зная, что Вольтер в письмах периодически уподобляет 
двух цариц без вредных последствий, и считая себя равным фран-
цузскому собрату по перу (этот факт общеизвестен), решил, что 
и  ему позволено использовать это эффектное сравнение, и  тем 
самым повел себя одновременно независимо и  наивно. Вопреки 
утверждению Долинина, у  Сумарокова есть аналогичное сопо-
ставление и в прозе. В «Слове на день восшествия на престол Ека-
терины II» (1771) оратор обращается к Греции: 

«Ободри утомленные свои члены, укрепи от ига и  работы 
ослаб шие свои силы и вознеси главу твою! припади ко стопам се-
верныя Семирамиды! омывай слезами ноги Ея! Вы прочие герои, 
хотя и  прославлялися многими победами, но сколько таковых 
победителей, которые не утесняли рода смертных, ради единого 
тщеславия?» (ПСВС: 2, 288).

Представляется, что и здесь, и в обеих одах автор вводит пе-
рифразу с самыми верноподданническими чувствами, и оппози-
ция имен «Агарь — Семирамида» как раз способствует исчезнове-
нию возможных отрицательных коннотаций.

«Византия взыграет, / Что грек оковы попирает, / И изгнанна 
Агарь из врат: / Романия скорбя не дремлет: / Главу восточный 
Рим подъемлет: / Европа видит новых чад. // Преклонят пред то-
бой колена / Страны, где сад небесный был, / И игом утесненный 
плена / Восплещет радостию Нил: / А  вест быстрее аквилона, / 
До стен досяжет Вавилона, / Подвигнет волны инда страх: / Мы 
именем Семирамиды / Рассыплем пышны пирамиды: / Каир раз-
веем яко прах» (ПСВС 2: 94–95); «Российский гром на юге грянет, / 
Разсыплет ужас на брегах: / И роза в тернии увянет, / В Евфратских, 

7 Комментаторы од Сумарокова в новейшем научном издании также 
выражают сомнение в той идейной трактовке имени Семирамиды, кото-
рую предложил Долинин (Сумароков 2009: 272).



407

Тигровых лугах. / От Росския Семирамиды, / Падут над Нилом пи-
рамиды, / И возвратится Иордан <…>. // Промчится слух по всей 
вселенной: / Агари чада днесь падут. / Во Греции возвеселенной, / 
Афины паки процветут <…>. // Но что Всевышний нам речет? / 
“Когда Агарь не покорится, / Ея жилище претворится / Во груду 
камней и во прах» (ПСВС 2: 98–100).

Приведенные фрагменты аналогичны по содержанию: Россия 
как победоносная держава противопоставлена страшащейся ее 
Турции. Эта антитеза оформляется именно за счет оппозиции пары 
имен, примененных как метонимические перифразы по отноше-
нию к воюющим странам. Оппозиция антропонимов подключает 
целую парадигму противопоставлений: Семирамида и  Агарь  — 
это царица и  рабыня, изгоняющая и  изгнанница, просветитель-
ница и  прародительница поклонников ложной веры, уверенная 
в правоте своих поступков и вечно живущая в заслуженном стра-
хе, истинное величие и спесь, обреченная на посрамление и кару. 
Рифма «Семирамиды  — пирамиды» была введена в  русскую по-
эзию еще Ломоносовым (Ломоносов 1959: 398) и относится к зна-
чимым: она несет намек сразу на два из семи чудес света, ведь 
именно Семирамиде приписывается сооружение знаменитых ви-
сячих садов в Вавилоне. Сумароков подчеркивает эту ассоциацию 
упоминанием о «странах, где сад небесный был» (одновременная 
отсылка к саду как райскому, располагавшемуся где-то в Мессопо-
тамии, так и к тому, что был искусственно взрощен над землей). 
Однако если в ломоносовской трактовке рассматриваемая рифма 
синонимична, ибо созвучными оказываются явления, обреченные 
в  жертву неумолимому времени, то в  контексте сумароковских 
од, напротив, пирамиды и висячие сады противопоставлены друг 
другу: грандиозные египетские гробницы будут разрушены име-
нем Семирамиды (в том случае, где пропущен эпитет «росская», 
его заменяет местоимение «мы»). Возможно, пирамиды выступа-
ют аллегорией неоправданной гордыни, ложного самообожест-
вления (см. выше в связи с Амоном), тогда как вавилонские сады 
воспринимаются как приятное и полезное сооружение, вполне до-
стойное даже современного просвещенного правителя. Интерес-
но, что, следуя официальной политической концепции, согласно 
которой война с  Турцией имеет религиозный характер и  ставит 
целью возрождение христианской Византии, привлекая, подобно 



408

другим авторам, для посрамления турок метонимический образ 
Агари, отрицательной библейской героини, Сумароков в качестве 
хвалебной перифразы избирает имя не христианской или хотя бы 
античной героини, а языческой царицы с неоднозначной репута-
цией. Представляется, что это связано не столько с оппозицион-
ностью поэта, сколько с  его представлениями о  единстве стиля. 
Общий восточный колорит приведенных строф требовал соответ-
ствующих же имен для сохранения естественности тона. Именно 
так и появилась необычная пара антропонимов, не встречающая-
ся в других текстах эпохи.

Обзор библейских и  древневосточных имен в  поэзии Сума-
рокова уместно закончить упоминаниями в  надписях № 16 и  25 
Исаа кия Далматского, который заинтересовал стихотворца в свя-
зи с сугубо светским событием: именно в день памяти этого свято-
го родился Петр Великий, между прочим, подчинивший церковь 
государству. В  изящном панегирике древний отшельник назван 
с почтением, но выступает в служебной роли; в духе придворной 
иерархии оказывается в  тени величия российского монарха, по-
следний как бы возвышается за счет умаления первого: «Исакию 
день к славе учрежден, / В день памяти его Великий Петр рожден» 
(ПСВС 1: 272). Из сказанного получается, что церковный праздник 
замечателен не столько благодаря деяниям чествуемого святого, 
сколько из-за появления на свет императора. В сатире «О худых 
рифмотворцах» воспевание закладки нового Исаакиевского со-
бора причислено к наиболее актуальным и достойным темам для 
современного сочинителя, и вновь безотносительно к самому свя-
тому, а как повод прославить Петра I и Екатерину II.

2. Иностранные исторические имена8

Обилие в  поэзии Сумарокова имен, принадлежащих истори-
ческим лицам, впечатляет при сопоставлении с  числом такого 
рода антропонимов в  стихотворениях других авторов середины 

8 К  этой группе отнесены и  фамилии иностранцев, состоявших на 
российской службе, и  не воспринимавшихся еще как русские (Миних, 
Беринг, Лафон).



409

XVIII в. (даже столь широко образованных и  любивших приво-
дить риторические примеры из других эпох, как Ломоносов и Тре-
диаковский) и показывает, что античная и западная светская куль-
тура основательно вошла в мировоззрение писателя и нашла более 
органичное отражение в его творчестве, чем элементы церковной 
традиции. 

Набор иностранных антропонимов, применяемых Сумароко-
вым, не слишком удивляет специалиста по истории литературы 
XVIII в. и оказывается в известной мере ожидаемым. Однако при 
сравнении его со списком тех имен, к которым обращались совре-
менные ему русские поэты, прежде всего старшие соперники, а от-
части и более молодые авторы, становится ясно, что за немногими 
исключениями, антропонимический репертуар здесь не совпадает, 
и Сумароков явился новатором, знакомившим соотечественников 
с  общими местами западной культуры, вводившим в  читатель-
ский оборот в качестве знаковых фигур таких лиц, чья репутация 
публике была еще малознакома или не очень привлекательна, на-
конец, включал эти только что заданные культурные коды в эф-
фектную риторическую игру. Сказанное касается и тех редких слу-
чаев, когда интерес к иностранным антропонимам совпадал у него 
и  его собратьев по перу. Особенно много сделал Сумароков для 
популяризации, введения в культурный оборот западноевропей-
ских имен, которые в  стихах, в  целом, он употребляет активнее, 
чем Тредиаковский и тем более Ломоносов или Херасков, предпо-
читавшие античные и  библейские ассоциации и  аналогии. Сти-
хотворец, не получивший академического образования, далекий 
от университета, воспитанный на немецкой и  французской сло-
весности, сквозь призму которых он воспринимал и  древность, 
в качестве главного творческого источника (в том числе антропо-
нимического лексикона) обращается к европейской культуре XVI–
XVIII вв. Отсюда большее, чем у других стихотворцев его времени, 
внимание к западным историческим деятелям, причем не только 
правителям, но писателям, ученым, артистам. Отсюда же расхож-
дения с другими русскими поэтами в репертуаре античных имен 
и их трактовке.

Кроме желания просвещать, Сумароков руководствовался 
стрем лением продемонстрировать свою широкую осведомленность 



410

в самых разных областях знаний, причем не экзотических фактов, 
коллекционируемых смешными педантами, а  актуальных для со-
временного общества сведений. «Северный Расин» сочетал пылкий 
патриотизм с  настойчивым подчеркиванием своей причастности 
европейской культуре. Он повторяет о своей известности на запа-
де, об общении с иностранными литераторами, и стихи пишет как 
просвещенный европеец, но при этом русский: свободно пользуясь 
как своим достоянием всем, что может предоставить хорошо зна-
комая ему иностранная словесность, но отбирая из нее только то, 
что полезно и интересно его соотечественникам, потребности кото-
рых ему понятны лучше, чем им самим. Такая позиция отразилась 
и в использовании заимствованной антропонимики.

Имена рассматриваемой группы иногда, конечно, использова-
ны в прямом номинативном значении или в виде риторического 
обращения. Так, в оде о прусской войне закономерно звучит предо-
стережение Фридриху II: «И ты сего сердита рока / Блюдися ныне, 
Фридерик!» (ПСВС 2: 24); в  оде на взятие Хотина назван султан 
Мустафа, при рассуждениях о поэзии перечисляются образцовые 
писатели (в «Эпистоле о стихотворстве» дважды даже приводятся 
целые их списки) и т. д. 

Наряду с такими случаями, имена иностранных исторических 
лиц постоянно появляются в  переносном значении, в  то время, 
как библейские гораздо чаще применялись в номинативной функ-
ции, в том числе и тогда, когда не упоминались в ветхозаветном 
источнике.

Поэт оперирует устойчивыми антропонимическими форму-
лами. Прежде всего, это сочетания имени правителя со словами 
«трон», «скипетр», «град», которые являются перифразами, обо-
значающими столицу враждебной державы, часто метонимиями 
власти или независимости этого государства. Впервые Сумароков 
вводит такой прием в оде «О прусской войне» — «Трясется фриде-
риков трон» (ПСВС 2: 20) — и регулярно воспроизводит его, вос-
певая торжество России над Турцией: «Константинов град» (Стам-
бул), «скипетр Оттомана», трижды «Оттоманов трон». Только 
в этих сочетаниях Сумароков упоминает основателя династии бу-
дущих властителей империи. С той же целью одописец применял 
имена правителей как антономазию противостоящих конфессий. 



411

Турцию как средоточие ислама, помимо кичливой Агари и ее по-
томков, речь о которых шла выше, символизирует Баязет, также 
наделенный эпитетом «гордый»: «Царица северного света, / Повер-
жет горда Баязета» (ПСВС 2: 99). Его имя эллиптически включено 
в ту же оппозицию севера — юга/востока, о которой говорилось 
в связи с парой «Семирамида — Агарь». В той же роли, что Баязет, 
выступает и Мамай, названный «скифским героем». Победу Дмит-
рия Донского Сумароков описывал в 1767 г. с явными намеками на 
предстоящее столкновение России с мусульманским Востоком. Об 
этом свидетельствуют анахронизмы, ведь в  1380 г. Константино-
поль еще был столицей христианской Византии: «И глас по Азии 
пустился: / Мамай развеян яко прах. / Дрожат Орды, Стамбул 
бледнеет, / И горда Порта каменеет, / При Доне смерть, в Херсоне 
страх» (ПСВС 2: 81).

Христианство, точнее православие, которое, согласно прог-
нозам поэта, должно воскреснуть на Востоке, персонифицируют 
Константин Великий и Константин Палеолог, первый и последний 
византийский императоры. Их имена обретают символический 
смысл потому, что, во-первых, соотносятся с утверждением веры 
прямо (Константин официально ввел в Риме христианство) и кон-
трастно (за падением Палеолога последовали века исламского вла-
дычества, потому упоминание об этом правителе влечет за собою 
мотив возрождения). Во-вторых, оба имени удобны для семанти-
ческих рифм: Константин созвучен Екатерине, а Палеолог всегда 
рифмуется со словом «Бог»: «Екатерина, пред тобою, / Пошлет ар-
хистратига Бог: / Твоею счастливой судьбою / Воздымется Палео-
лог» (ИП: 71); «Восторжествуй Палеолог; / В Софийский храм нис-
ходит Бог, / И гибнет адская держава! // Поборствует России рок, / 
Восставит имя Константина: / Подвержется Тебе восток, / Великая 
Екатерина!» (ПСВС 2: 94, 103).

Приведенные антономазии характерны для поэзии середины 
XVIII в. По той же модели построена оригинальная географи-
ческая перифраза из оды на день тезоименитства Екатерины II 
1763 г.: «Я у Берингова гроба, / Вижу флот, торги и град» (ПСВС 
2: 59). Хотя Сумароков лично общался с участниками камчатских 
экспедиций С. П. Крашенинниковым и  Г. Ф. Миллером, инте-
ресовался их деятельностью, он, вероятнее всего, все же смутно 



412

представлял себе места, где похоронен В. И. Беринг (один из Ко-
мандорских островов недалеко от Камчатки). Для стихотворца 
это дикие, но благодатные края, — скорее не на севере, а на вос-
токе или юго-востоке, только не Ближнем, который описан в одах 
на турецкие войны, а на Дальнем (не то в Азии, не то в Америке); 
и в обозримом будущем, по мнению сочинителя, эти берега Россия 
с выгодой для себя должна колонизировать.

Не менее оригинальны и  многие восхваляющие перифразы, 
приравнивающие прославляемое лицо к  образцовому деятелю 
того же типа с пространственным или временным эпитетом, ука-
занием на место и эпоху обитания объекта изображения. Сам по 
себе этот прием принадлежит к наиболее распространенным, осо-
бенно в  панегирических жанрах. Есть такие формулы и  у Сума-
рокова. Так, в сатире «О худых рифмотворцах» Вергилий назван 
римским Гомером (ИП: 200). Однако порой писатель, следуя при-
вычной модели, подбирает не только эффектные, но и неожидан-
ные уподобления, во всяком случае — новые для нашей поэзии.

Некоторые из них по прошествии времени не так просто ин-
терпретировать. Такова надпись «К воде»: «Се чудо новое! весь 
мир на то взирает, / Российский Сципион вал южный попирает» 
(ПСВС 1: 276). Она восхваляет, очевидно, графа А. Г. Орлова или, 
возможно, Г. А. Спиридова. Обозначение командующего флотом 
через отсылку к  образу Сципиона не очень традиционно. Чаще 
этот знаменитый римлянин упоминался как аллегория мудрой 
и  победоносной непреклонности, одержимости высокой целью, 
прославляющей отечество. Ломоносов, не упоминая Сципиона 
в  поэзии, любил приводить заменяющий это имя оборот «разо-
ритель Карфагена» в  риторических сочинениях как очевидный 
пример «парафразиса» (Ломоносов 1952: 52, 252). Сохраняя в сво-
ей перифразе, в  целом, ореол завоевателя-триумфатора, Сума-
роков переносит основное внимание на побочный признак: бла-
годаря упоминанию Сципиона, Россия и  Турция уподобляются 
соответственно Риму и Карфагену с целой парадигмой противо-
стоящих друг другу общеизвестных черт. Таким образом, в  кра-
ткой надписи достигаются две цели: кроме похвалы конкретному 
лицу подведена целая идеологическая концепция с исторической
аналогией.



413

Впрочем, столь спорных риторических оборотов не так уж 
много, прозрачность же прочих не лишает их оригинальности. 
Если характеристика «немецка Сафа» применительно к  поэтессе 
Каршин скорее всего заимствовано, то относящаяся к Ломоносову 
строка «Эпистолы о стихотворстве»: «Он наших стран Мальгерб, 
он Пиндару подобен» (ИП: 125) — звучала в 1748 г., можно предпо-
ложить, довольно дерзко, ведь приравненный к непревзойденным 
одописцам их российский собрат по перу выступил на литератур-
ное поприще менее десяти лет назад. 

Святой Александр Невский в посвященных ему стихирах оха-
рактеризован: «Потомок росска Константина, / Потомок росския 
Елены» (ПСВС 1: 241). Подразумеваются святой князь Владимир 
Святославич как креститель Руси и  в  этом отношении сопоста-
вимый с первым христианским императором Рима и бабка этого 
древнего правителя, святая княгиня Ольга, которая, подобно ма-
тери Константина, приняла крещение еще в  период господства 
язычества. Уподобление древнего князя первым христианским го-
сударям метонимически возвеличивает и его потомков (в частно-
сти, Петра I), и находящуюся под покровительством этого святого 
столицу империи, которая, таким образом, оказывается новым 
Константинополем и Римом.

Обращаясь в оде о прусской войне к Фридриху II, Сумароков 
заявляет: «Союзникам Твоим защита / Воздвигла гнев Российска 
Тита» (ПСВС 2: 22). Само по себе то, что Елисавета Петровна, ко-
торая к  тому времени уже часто награждалась эпитетом «крот-
кая», уподоблена образцовому правителю, слывущему гуманным, 
не удивительно. Необычно здесь то, что новому Титу приписыва-
ется не милосердие, свойственное данной аллегорической фигуре, 
а, напротив, гнев. Представляется, что это один из случаев остро-
умного смещения привычных смыслов, обыгрывания, подмены 
устойчивой формулы. Такие выражения Сумарокова в карамзин-
скую и  пушкинскую эпоху особенно раздражали образованного 
читателя: в  условиях иной эстетической системы риторическая 
игра не ощущалась, высказывание такого типа воспринималось 
напрямую, а  потому казалось нелепым, бессмысленным свиде-
тельством невежества, безвкусия, литературной беспомощности 
писателя, не понимающего, какие коннотации следует приводить 



414

сообразно контексту (нарушение одного из принципов «гармони-
ческой точности», к формированию которых в России поэт имел, 
при всем сказанном, непосредственное отношение). На самом 
деле, Сумароков, конечно, вполне разделял представления сво-
их современников о Тите как о монархе милостивом и отнюдь не 
грозном, что видно в других сочинениях. «Не мог Тит слез своих 
во оный час отерть, / Когда подписывал сей муж великий смерть. / 
Владычица сих стран, родившися беззлобна, / На оно и руки под-
няти неудобна» (ИП: 133) — говорится о той же Елисавете Петров-
не в 1761 г.; «И дни свои щедротой числи, / Как числил оны щед-
рый Тит» (ИП: 77) — обращался стихотворец к великому князю 
Павлу Петровичу. Следовательно, упоминание о гневе российско-
го Тита — гипербола, призванная охарактеризовать чудовищность 
поведения прусского короля и  его союзников, которая вызвала 
даже у кротчайшей и гуманнейшей императрицы гнев.

Уподобление русской царицы Титу официально поощрялось 
при Екатерине II. Сумароков, однако, находит для нее иные, весьма 
неожиданные аналогии, не менее сомнительные, чем проанализи-
рованный выше образ северной Семирамиды. Так, в 1763 г., будучи 
восторженным почитателем новой царицы, осыпавшей его мило-
стями, в  оде на день ее тезоименитства поэт провозгласил: «Зы-
блется престол под Ханом; / Огнь от севера жесток, / И российским 
Тамерланом, / Устрашает весь восток» (ПСВС 2: 59). Независимость 
манеры выражения впечатляет: в качестве хвалебного комплимен-
та использован образ, уже не освященный авторитетом Вольтера 
и традиционно, а не только в глазах адресата, сопровождавшийся 
отрицательными ассоциациями. Позднее Г. Р. Державин в  «Фели-
це», имея в  виду именно репутацию жестокого восточного заво-
евателя, противопоставил его своей идеальной царевне: «И славно 
ль быть тому тираном, / Великим в зверстве Тамерланом, / Кто бла-
гостью велик, как бог?» (Державин 1957: 103). Впрочем, Сумароков, 
конечно, актуализирует не тиранические черты Тамерлана, а побе-
доносный характер его походов. Заметим, кстати, что уже в сумаро-
ковской поэзии наметилась тенденция уподобления Екатерины II 
не западным, а восточным, иногда древнеримским правителям — 
и не с целью обличения, как Дж. Б. Касти, а, наоборот, ради похва-
лы. Эта традиция ведет к той же державинской «Фелице».



415

Как и все его современники, Сумароков, наряду с перифраза-
ми, активно пользовался и  простыми антономазиями, заменяя 
именами известных лиц присущее им свойство или род занятий. 
Так, он часто метонимически упоминает известных деятелей ан-
тичной культуры. В не лишенной автобиографического подтекста 
притче «Сатир и гнусные люди» пастухи изловили смеявшееся над 
их пороками лесное божество: «И бьют сего, / Без милосердия, не-
винна Демокрита» (ИП: 221). Конфетный билетец 113 извещает: 
«Излечить меня не могут, Ипократы, Эскулапы, / С  тех пор, как 
попался я в твои драгие лапы» (ПСВС 9: 192). Подобные иносказа-
тельные обозначения насмешника, врача традиционны для евро-
пейской поэзии и только начинали, в том числе усилиями Сумаро-
кова, приживаться у нас. 

Столь же ходовым было и  имя Гомера в  качестве антонома-
зии великого поэта вообще или эпического стихотворца, особен-
но в ироническом смысле. Невежда «хочет быть Гомер без смыс-
ла и  науки» (ИП: 315), обезьяна-стихотворец, олицетворяющая 
собою Ломоносова, «стала петь, Гомеру подражая, / Величество 
своей души изображая» (ИП: 217). В антропонимическом аспекте 
наиболее интересна саркастическая эпитафия тому же Ломоносо-
ву как автору поэмы «Петр Великий». Она написана еще до смерти 
адресата и бытовала в двух вариантах, которые начинаются оди-
наково: «Под камнем сим лежит Фирс Фирсович Гомер» (ИП: 260, 
509). Имя великого певца употреблено в функции русской фами-
лии, сохраняющей значение традиционной антономазии, которая 
должна соотноситься с характером носителя фамилии, но дискре-
дитирует, а не прославляет его. Это происходит, потому что имя, 
предпосланное фамилии, вступает в логическое и стилистическое 
противоречие с нею и демонстрирует неоосновательность и дерз-
новенность литературных амбиций как носителя оксюморонного 
наименования, так и  его прототипа. Имя «Фирс», греческое по 
происхождению (Θύρσις  — «венчанный цветами»), во-первых, 
дано в простонародном русском произношении, во-вторых, даже 
в  античном варианте давалось пастухам (явный намек на кре-
стьянское происхождение Ломоносова), в-третьих, ассоциируется 
не с серьезной проблематикой и высоким слогом, подобающими 
гомеровскому эпосу, а с легкомысленным буколическим жанром, 



416

к которому сам объект насмешки относился неодобрительно. Та-
ким образом, имя трижды пародийно снижает статус фамилии, 
а  удвоение всех этих смыслов при помощи отчества закрепляет 
и  усиливает их до сокрушительного сарказма. Отметим, что Го-
мер — одно из немногих писательских имен, которое периодиче-
ски возникает в стихотворениях Ломоносова, следовательно, оно 
было значимо для него, как и для его соперника. 

Периодически антропонимы даже в прямом значении приме-
нены как эффектные риторические примеры, часто, несмотря на 
свою традиционность, позволяющие автору выразить собствен-
ную идейную позицию. Такую роль, например, выполняет образ 
Марка Курция — легендарного римского воина, пожертвовавшего 
собою во благо сограждан: оракул потребовал принести в жертву 
главную ценность государства, чтобы исчезла яма на Форуме, воз-
никшая при землетрясении 362 г. до н. э. и не заполнявшаяся вопре-
ки всем усилиям. Курций заявил, что главная ценность — доблесть 
римлян, и в полном вооружении на коне бросился в яму, которая 
тотчас сомкнулась над ним. Этот классический сюжет ввел в рус-
скую поэзию Ломоносов (в именном указателе к VIII тому полного 
собрания его сочинений цитируемые строки ошибочно отнесены 
к Руфу Курцию Квинту): «Как ежели на Римлян злился / Плутон, 
являя гнев и власть, / И если Град тому чудился, / Что Курций, видя 
мрачну пасть, / Презрел и младость, и породу, / Погиб за Римскую 
свободу, / С разъезду в оную скочив, — / То ей! Квириты, Марк ваш 
жив / Во всяком Россе, что без страху / Чрез огнь и рвы течет с раз-
маху» (Ломоносов 1959: 90). Сумароков в  оде на день рождения 
императрицы Екатерины II 1768 г. тоже уподобил древнего героя 
и  россиян, причем не только состоящих на военной службе: «За 
свою мы Мать любезну, / В пламень, в пропасти и в бездну, / Яко 
Курций, полетим» (ИП: 70). С одной стороны, здесь сохраняется 
демонстрация патриотизма и чувства долга перед монархом (что 
подчеркнуто особо), а  также перед государством и  обществом 
(хотя, в отличие от Ломоносова, его соперник не подчеркивает факт 
служения Курция народу, республиканский контекст эпизода был 
известен). С другой стороны, после выхода «Наказа уложенной ко-
миссии», накануне войны с Турцией риторическая фигура приоб-
ретала новые политические коннотации. Актуализировался прямо 



417

не высказанный, но имплицитно присутствующий гуманный, 
антропоцентрический подтекст в  духе официального просвети-
тельства, провозглашенного в «Наказе» самой императрицей и во 
многом разделявшегося одописцем: именно подданные — главная 
ценность государства, ибо цель его — их благо.

В этой статье мы часто видим примеры парного употребления 
стихотворцем антропонимов (впрочем, это, вероятно, вообще 
свойство старинной литературы, мало пока изученная). Особенно 
объединение имен в  устойчивые пары и  даже цепи заметно при 
обращении к перифразам и антономазиям, прославляющим пол-
ководцев.

Поэт несколько раз называет подряд Перикла и Алкивиада. Оба 
греческих государственных деятеля интересуют русского писате-
ля не как законодатели, но преимущественно как военачальники. 
Правда, в  сатире «О благородстве» они фигурируют, скорее, как 
правители и  отмечена их просвещенность: «Перикл, Алькивияд 
наукой не гнушались, / Начальники их войск наукой украшались» 
(ИП: 190). В других случаях это образцы отважных и искусных во-
инов — сначала без соотнесения с конкретным лицом. «Периклов 
и Алкивиадов / России суждено рождать» (ПСВС 2: 42), — пред-
сказывается в оде 1762 г. на день восшествия Екатерины II на пре-
стол. Затем под перифразой подразумеваются уже конкретные 
генералы, как в оде 1774 г. на заключение мира с Турцией: «Тебя 
Румянцов нам природа / Ко славе росского народа, / Щедротою 
произвела, / Ты вновь Россию прославляешь, / И вновь подсолнеч-
ной являешь, / Екатеринины дела. // Потряс Стамбул и край асий-
ский, / Ты сильною своей рукой, / Перикл, Алкивиад российский, / 
И россам возвратил покой» (ПСВС 2: 128).

В эпистоле Павлу Петровичу 1771 г. упомянут только один гре-
ческий полководец, на этот раз в применении уже не к Румянцеву, 
а к П. И. Панину: «Трофеем Бендер вечным будет: / Перикла рос-
ска не забудет» (ИП: 74). Видимо, в синонимической паре Перикла 
и Алкивиада (упоминания которых лишены индивидуальных при-
знаков и семантически тождественны) первый — более знаковая 
фигура и может появляться самостоятельно.

Такое же положение в аналогичной паре — Тюренн и Мальбо-
руг (герцог Мальборо)  — выполнял последний. Ему Сумароков 



418

уподобляет того же полководца, которого сравнивал с греческими 
героями: «Румянцев, лаврами украшен, / Как ветр, развеет турков 
вдруг; / О, коль срацинам глас сей страшен: / Возносит руку Маль-
боруг» (ПСВС 9: 220). Эти патетические строки завершают «Оду на 
победы российские», отсутствующую во втором издании собрания 
сочинений. В  сатире «О благородстве» соответствие русских ге-
нералов иностранным образцам меняется: «Румянцев — наш Тю-
ренн, / А Панин — Мальборуг у неприступных стен» (ИП: 191).

Еще в оде на первый день 1764 г. поэт объединил пары идеаль-
ных военачальников в ряд, дополненный принцем Евгением и гра-
фом Б.-Х. Минихом: «И се уже пред нашим войском, / Сократов 
ученик и друг <перифраза Алкивиада — Н. Г. > / Или во действии 
геройском, / Тюренн, Евгений, Мальборуг. / О буди кто из нас го-
товый, / Нам вождь Перикл, иль Миних новый, / Не нужны казни 
внешня зла!» (ПСВС 2: 62). Ни один из перечисленных полковод-
цев не появляется в сочинениях старших современников одопис-
ца. Правда, Ломоносов в  «Кратком руководстве к  красноречию» 
дважды цитирует слово на погребение де Тюренна, но лишь для 
того, чтобы подчеркнуть достоинства ораторских приемов, кото-
рыми пользуется епископ Флешье, произнесший эту речь (Ломо-
носов 1952: 174, 276). 

Все присутствующие в процитированном тексте антропонимы 
тождественны по смыслу, это антономазии образцовых воинов, 
уподобление которым в стихотворениях 1770-х гг. должно возвы-
сить славу соотечественников и  близких знакомых автора. При-
меры, приведенные из разных стихотворений, свидетельствуют 
о том, что все перечисленные имена полководцев взаимозаменя-
емы без минимального ущерба для смысла, могут отсылать к лю-
бому из екатерининских генералов, лишены индивидуальных се-
мантических оттенков и, видимо, воспринимались писателем как 
совершенно эквивалентные словесные формулы. Универсальность 
этих иносказаний, превратившихся фактически в нарицательные 
понятия, мало связанные с  конкретным лицом, подтверждается 
наиболее полным их списком в похвальном слове императрице на 
новый 1769 г.: «Малая область победит Европу, ежели она на ма-
лейшия раздробится куски: и  тогда бы сим раздробленным чле-
нам, и  никогда прямо не соединяющимся, но почти всегда друг 



419

другу препятствующим, бесполезны были Периклы, Фемисток-
лы, Алькивияды, Евгении, Монтекукули, Тюренны, Мальборуги 
и Миннихи» (ПСВС 2: 250).

Интересно, что исторический ряд идеальных воинов замыкают 
Перикл и Миних, в оде 1764 г. самим синтаксическим строем фра-
зы они фактически уравнены в достоинствах. Для России середины 
XVIII в. провозглашение образцом для подражания современника 
(таков и Мальборуг) и соотечественника (хоть и чужестранца по 
происхождению) — крайне редкий, исключительный случай. Ве-
роятно, Сумароков сохранил почтение и благоговение перед ним 
с юности, когда тот одновременно возглавлял шляхетный корпус, 
где учился поэт, и армию, успешно воевавшую с Турцией. Кадетам 
он должен был представляться и начальством, и героем сражений. 
Воспитанник корпуса, став знаменитым стихотворцем и действи-
тельным статским советником, сохранил уважение к своему быв-
шему командиру, тем более, что тот был возвращен из ссылки и, 
несмотря на верность Петру III, не оставлен царскою милостью. 
Сохранилось письмо Сумарокова к  В. В. Фермору от 26 марта 
1764 г. (вскоре после создания цитированной оды) с  просьбой 
о совместном визите к старому фельдмаршалу: «А я до ф<он> Ми-
ниха никакой нужды не имею, кроме чтобы сего достойного чело-
века увидеть и с ним говорить» (Письма 1980: 95). Если учесть, что 
большинство обращений писателя к влиятельным особам содер-
жит настойчивые просьбы о материальной помощи, то приведен-
ная цитата красноречиво характеризует место анненского вельмо-
жи в кругу образцовых для Сумарокова военачальников. Миних, 
в  свою очередь, ценил внимание стихотворца: 25 апреля 1765 г., 
например, послал тому свой портрет с любезным приглашением 
в  гости (Отрывки 1858: 583). Заметим, что чуть позже столь же 
высокую оценку Миниху дал Херасков, обращавшийся в  1769 г. 
к туркам: «Презренный род! иль ты забыл, / Каков у россов Миних 
был?» (Херасков 1812: 102). Здесь полководец упоминается уже не 
в ряду мировых знаменитостей, а особо как великий человек, вы-
зывающий гордость соотечественников, изумление и трепет ино-
земцев. Нужда в такой фигуре явно ощущалась, и Миних казался 
единственным, кто подходил на эту роль. Выдвижение Румянце-
ва и  Панина, к  тому же сверстников Сумарокова и  близких ему



420

людей, вытеснило из его поэтического пантеона старого фельд-
маршала.

Объединяются в ряды и имена образцовых деятелей искусства 
и науки, а также их покровителей. Помимо упомянутых списков из 
«Эпистолы о стихотворстве», приведем подобный им из «Стихов 
Дюку Браганцы»: «Вергилий, и Гомер, и Ариост, и Тасс, / Мильтон 
и Камоэнс, сии пиитов предки / Во всей подсолнечной сколь слав-
ны, столько редки» (ИП: 397).

Особенно интересно риторическое обращение, с которого на-
чинается притча «Два повара»: «Вергилий, Цицерон, / Бургавен, 
Эйлер, Локк, Картезий и  Невтон, / Апелл и  Пракситель, Мецен 
и  Сципион  — / О  треблаженная божественная мода!» (ИП: 218). 
Здесь интересно, во-первых, что имя Сципиона введено не в той 
роли, в какой мы наблюдали его в надписи «К воде», а в более тра-
диционной  — просвещенного и  добродетельного патриция. По 
этому принципу он соотнесен с Меценатом. Во-вторых, в качестве 
примеров великих ученых приведена целая группа представите-
лей новейшей науки; образцы же в прочих областях позаимство-
ваны из древности и  объединены в  пары, построенные на диа-
лектическом тяготении и противостоянии маркированных ролей 
каждого: латинские писатели  — поэт и  прозаик (оратор), грече-
ские художники — живописец и скульптор, римские покровители 
наук и художеств — эпикуреец и стоик. То, что выделение группы 
«новых» среди пар «древних» — сознательный прием, отчасти по-
лемический по отношению к расхожим мнениям современников, 
включая Ломоносова, подтверждается появлением имен двух наи-
более важных для автора мыслителей еще в оде на день рождения 
Елизаветы Петровны 1755 г. в  стилистически знаковой позиции. 
Поэт восхваляет императрицу за учреждение университета: «Твоя 
сияюща корона, / В  России Лока и  Невтона, / И  всех премудрых 
оживит» (ПСВС 2: 18). Здесь очевидна вариация на известные 
строки из ломоносовской оды 1747 г. (которую Сумароков потом 
подробно разобрал как одно из лучших сочинений своего сопер-
ника) — призыв к ободренным покровительством соотечествен-
никам «показать, / Что может собственных Платонов / И быстрых 
разумом Невтонов / Российская земля рождать» (Ломоносов 1959: 
206). При сходном общем смысле знаменательно, что упоминание 



421

Ньютона сохранено, имя же греческого философа заменено на 
такое, которое в  те времена не только в  России, но и  в  других 
странах пользовалось еще довольно сомнительным авторитетом. 
В  полном собрании сочинений Ломоносова Дж. Локк упомянут 
один раз в переводе трактата Х. Вольфа по физике: основополож-
ник просветительских теорий не заинтересовал русского ученого, 
в отличие от Сумарокова, который в 1759 г. в своей «Трудолюби-
вой пчеле» напечатал специальную статью, пропагандирующую 
взгляды Локка, с почтением упоминал его и в других прозаических 
сочинениях. Таким образом, проявляется одна из особенностей 
позиции писателя в  споре «древних» и  «новых», актуальном не 
только для Франции, но и для всех европейских стран. Допуская 
непреходящую ценность античных образцов («треблаженную бо-
жественную моду», как он выразился в процитированной притче) 
в большинстве сфер культуры, хотя, как увидим далее, не безого-
ворочно, в науке и философии поэт отдает полное преимущество 
современности.

Статистика демонстрирует экстенсивную избирательность ис-
пользования антропонимов рассматриваемой группы, как и всех 
прочих: большинство встречается только единожды или несколь-
ко раз, но в  одном произведении, персонажами или адресатами 
которого являются обозначаемые этими антропонимами люди. 
Только 22 имени из 115 появляются в нескольких стихотворениях, 
причем хотя бы в одном из них больше одного раза, если не счи-
тать заглавий.9 Этот избранный круг, вполне ожидаемый, удосто-
веряет, кто наиболее значим для Сумарокова из представителей 
иноземной культуры. Среди них только четыре правителя, сим-
волизирующие разные типы монархов, остальные — образцовые 
писатели, чье творчество было любимо русским стихотворцем или 

9 На этом основании в группу наиболее частотных антропонимов не 
включены следующие: Тит, Нерон, Константин, Карл, Фридерик, Перикл, 
Алкивиад, Мальборуг, Невтон, Локк, Тасс. Хотя они, несомненно, важны 
для Сумарокова, как показал предложенный в статье анализ, в каждом 
тексте встречаются лишь один раз. Роль наиболее частотных имен ока-
зывается в творческой системе писателя особой, поэтому формальное, на 
первый взгляд, разграничение представляется правомерным.



422

чья личность, жизненная позиция им уважаема, а то и психологи-
чески близка ему.

Иноземные правители, которых неоднократно упоминает 
поэт  — Александр, Калигула, Август и  Оттоман (основатель ди-
настии непросвещенных, варварских, следовательно  — деспоти-
ческих властителей, которые противны самому естеству и потому 
должны быть устранены с престола: одна из идейных посылок од 
на турецкую войну). О  последнем уже шла речь выше, поэтому 
остановимся на первых трех.

До Сумарокова уже существовала традиция применения ино-
странных исторических антропонимов в  отечественной поэзии. 
Так, в  переводе «Поэтического искусства» Буало Тредиаковский 
проводит уподобление: «толикий, / Что Цесарь, Александр или 
наш Петр Великий» (Тредиаковский 2009: 37). Аналогичное срав-
нение тот же поэт воспроизвел в  «Плаче о  кончине… Петра Ве-
ликого», восхвалял этого императора чередой риторических 
вопросов: «Вящий кой есть Кир? / Лучший Александр? Юлий, Ав-
густ болий» (Тредиаковский 2009: 336). Комментируя эти строки, 
Н. Ю. Алексеева справедливо замечает, что сравнение монарха 
с  перечисленными правителями  — топос европейской панеги-
рической литературы (Тредиаковский 2009: 551). В России же он 
встречается в ораторской прозе, но в оде не так уж распространен. 
Так, Ломоносов не называет в поэзии знаменитых римских импе-
раторов, Александра Великого он перифрастически (сын Филиппа 
и младой герой) дважды упомянул в одной из наименее известных 
од  — на день рождения императора Иоанна Антоновича (1741); 
прямо же именует лишь один раз: «Великий Александр тогда себя 
был боле, / Когда повелевал своей он сильной воле» (Ломоносов 
1959: 173). Здесь, как видим, македонский властелин трактует-
ся неоднозначно: периодически он был безрассуден и  потому не 
достигал истинного величия. Перечисленный выше ряд древних 
монархов и  у Сумарокова возникает преимущественно в  ран-
них стихотворениях, приобретая двойственность трактовки, как 
в надписи Ломоносова об Александре, и превращаясь в политиче-
ские и философские символы.

На первый взгляд, автор оды «На государя Петра Великого» 
выстраивает ту же череду имен славных правителей-полководцев, 



423

что и Тредиаковский: «Цесарь страшен был в день брани. / Август 
покорил весь свет, / К Александру носят дани, / Где лишь меч его 
сверкнет: / Петр природу пременяет, / Новы души в нас влагает» 
(ПСВС 2: 4). Однако поэт не только уподобляет, но и  противо-
поставляет Петру Великому царей древности. Они выступают 
символами не только величия и славы, но и гордыни (в отличие 
от российского монарха). Античные герои обожествили себя  — 
Петр I же, как сообщает одописец, хотя мог бы рассчитывать на 
такой же почет, но не претендовал на него, будучи христианином. 
Между тем он не только покорял, подобно императорам древно-
сти, но преображал свои владения и подданных.

Критическое отношение к  некоторым «образцовым» прави-
телям могло, в  частности, сформироваться, по справедливому 
суждению Н. Ю. Алексеевой, под влиянием оды Ж.-Б. Руссо «На 
счастие». Эта ода, «произведшая во Франции и  за ее пределами 
сильное впечатление, отличалась страстным обличением войн 
и  завоевателей, наполняющих мир ужасом и  стонами. Прослав-
ленные герои, среди которых Александр Македонский, император 
Август, предстали в  ней тщеславными и  жестокосердыми агрес-
сорами, которым Руссо противопоставил славу мудрого Сократа, 
миролюбивого императора Веспасиана, созидательного Энея. Раз-
мышление о  мировой истории в  такой плоскости вводило в  оду 
ряд новых незнакомых русской оде имен, существенно изменяя 
привычный одический пантеон героев» (Алексеева 2005: 221–223). 
Последнее замечание принципиально важно при осмыслении 
поэтической антропонимики. Действительно, набор, трактовка 
имен, привлекавших внимание авторов и читателей, существенно 
изменились. И  первым испытал сильное влияние Руссо именно 
Сумароков. Выше приводилась ироническая характеристика Фи-
липпова сына, провозгласившего себя сыном Амона, из раннего 
стихотворения, опубликованного посмертно. Однако даже если 
она не была известна публике, Сумароков задолго до того, как 
в журнале «Полезное увеселение» за 1760 г. появился его перевод 
оды «На счастие» вместе с переводом Ломоносова, не только ввел 
в свои произведения прежде неактуальных исторических персона-
жей, но и заявил свое, оригинальное для русского общества, к ним 
отношение в напечатанных текстах (а судя по его характеру, можно 



424

не сомневаться, и в устных светских беседах, мастером которых он 
слыл). Помимо уже упоминавшегося обращения к  враждебному 
королю Фридриху II как к новому Александру, заметим, что еще 
в  оде 1743 г., адресованной Елисавете Петровне, две строфы по-
священы описанию Александра, Кира и Юлия Цезаря, выведенных 
в том же амплуа: гордецов, ради власти и славы безжалостно про-
ливающих кровь. Вообще, Александр Великий у Сумарокова чаще 
выступает как отрицательный пример, персонифицируя собою до 
середины 1750-х гг. порок тщеславия вообще, позднее сильных, 
но слишком амбициозных врагов России. Последняя ассоциация 
так укоренилась, что македонский и  прусский полководцы про-
должают образовывать пару даже в том редком случае, когда под-
черкивается их достоинство: «Великий Александр и ею <наукой; 
следовательно, кроме просвещенности признаются и еще какие-то 
его достоинства — Н. Г. > был велик, / Науку храбрый чтит венчан-
ный Фридерик» (ИП: 190). Уподобление прусского короля-фило-
софа македонскому завоевателю усвоил и Херасков: «Весь свет бы 
Фридрих победил, / И больше б Александра был, / Как Россов не 
было бы в свете» (Херасков 1812: 104).

Двойственная фигура античного героя, чей потенциал поисти-
не грандиозен, но цели и поступки часто этически неприемлемы, 
была удобна для иносказательного прославления побед России: 
одновременно отдавалось должное мощи, отваге опасного врага, 
нравственно оправдывалась победа над ним и  подчеркивалось, 
сколь высока ее цена. Показательна притча «Александрова слава», 
написанная в связи с турецкой войной 1768–1774 гг.: «Мы прямо 
это знаем: / Когда бы, Александр, ты побыл за Дунаем, / Или бы 
в Бендере сидел, / Или бы флотами противу нас владел / На Гел-
леспонте / И видел корабли в огне на оризонте / Или б на флоте 
был среди воинских дел, / Конечно, б ты тогда гораздо потерпел / 
И песню Греции иную б ты запел; / Встревожилися бы твоих геро-
ев душки, / Когда бы загремели пушки / Под предводительством 
великих сих мужей, / О коих я сказал тебе в поэмке сей, / Принес-
ших новую России славу всей; / Сказал бы ты тогда: “Во дни Екате-
рины / Мои увяли крины”» (ПСВС 7: 268).

Особенно эффектно, в  духе салонного красноречия, двой-
ственная репутация античного завоевателя обыграна в эпитафии 



425

Карлу XII: «Едва от ужаса сей камень не дрожит; / Полночный 
Александр зарыт под ним лежит. / Восточный Александр с побе-
дою вел греков, / Где нет уж и  зверей, не только человеков; / Но 
не был бы и сей, как оный, побежден, / Когда бы не был Петр во 
время то рожден» (ПСВС 1: 264). Здесь мы вновь встречаем оп-
позицию «север  — восток», но оба ее элемента оцениваются от-
рицательно, в то время как обычно у Сумарокова данное противо-
поставление синонимично парам «цивилизация  — варварство», 
«христианство — магометанство», «истина — ложь» и т. д. Здесь, 
однако, север олицетворяет Швецию, а не Россию, которая оказы-
вается вознесена над равными по силе и по обреченности перед 
ее мощью силами двух частей света, прошлого и настоящего, по-
скольку воплощением ее является Петр Великий, в сумароковской 
образной системе личность сверхъестественная. Заметим, что 
непосредственное упоминание имени Карла XII всегда возника-
ет только в паре с именем Петра Великого. Эта антитеза особен-
но эффектно использована в оде Петру III, при описании рая — 
блаженного края, где примирились враги — Карл и Петр (ПСВС 
2: 32). Вспомним, что и Ломоносов тоже видел в шведском короле 
претензии стать Александром (выше приведена цитата). Возмож-
но, лишь отчасти обоснованное стремление возродить в себе этого 
древнего героя — общее место в литературе XVIII в. (ср. позднее 
пушкинское «Мы все глядим в Наполеоны»). Особенно актуален 
этот топос был как полемическое средство применительно к опас-
ному внешнему врагу. Отголоски его через посредничество «Ре-
визора» звучат в  известной сцене фильма «Чапаев» по роману 
Д. А. Фурманова.

Пожалуй, единственный случай в  поэтическом наследии Су-
марокова, когда имя Александра обыгрывается с явной симпати-
ей как аллегория истинного величия в противопоставлении тще-
славию заурядности в  лице Пармениона,  — притча «Александр 
и Парменион»: «Войск вождю греческих царь перский дщерь да-
вал, / Пол Азии ему приданым обещает, / Чтоб он ему спокойство 
даровал, / И чрез послов его об этом извещает. / Парменион давал 
такой ему совет: / “Когда бы Александр я был на свете, / Я взял бы 
тотчас то, что Перский царь дает.” / Во Александровом сей слышит 
муж ответе, / Ответствовал ему на слово это он: / “И я  бы взял, 



426

когда б я был Парменион”» (ИП: 230). Этот анекдот, почерпнутый 
из трактата Лонгина «О возвышенном», воспроизведен в  статье 
«Об остроумном слове» (ПСВС 6: 348–349). Видимо, именно ри-
торический след обусловил столь неожиданную для Сумарокова 
симпатию к греческому герою. Как образец великодушия обычно 
выступает он и  в  «Кратком руководстве к  красноречию» Ломо-
носова, где приведены, в частности, лукианов диалог Александра 
с  Ганнибалом (побеждает в  споре первый) и  фрагмент из книги 
Руфа Курция Квинта, где юный царь отказывается последовать со-
вету все того же Пармениона и проявить коварство по отношению 
к врагу (Ломоносов 1952: 342–346, 360–362).

Коннотативное поле, сложившееся в  творчестве Сумарокова 
вокруг имени македонского царя, не смогло закрепиться в русской 
поэзии по ряду причин: прежде всего — в силу своей неоднознач-
ности, не свойственной большинству топосов, особенно в началь-
ной фазе их формирования. Кроме того, сказалось влияние школь-
ной риторики с ее особым пристрастием к этой фигуре, вызвавшим 
сарказм Гоголя в  «Ревизоре». Апологетическое отношение к  ней 
рано вошло в культурное сознание, ведь еще средневековые тек-
сты, варьирующие сюжеты с участием Александра Великого, были 
популярны у  самой широкой и  разнородной публики. Наконец, 
отрицательные ассоциации с этим именем стали не всегда умест-
ны после рождения великого князя Александра Павловича, люби-
мого внука императрицы, а затем и царя, получившего прозвище 
«Благословенный». 

Зато более четко трактованные имена других римских правите-
лей вошли в отечественную поэтическую культуру XVIII в. именно 
благодаря Сумарокову. Это в первую очередь касается пары Кали-
гула и  Нерон, которая отсутствует в  творчестве старших совре-
менников писателя. В оде на погребение императрицы Елисаветы 
Петровны имена обоих императоров употреблены во множествен-
ном числе как нарицательные обозначения тиранов: «Зри, как му-
чатся в подземной, / Злы мучители стеня; / Как лишившися коро-
ны, / Там, Калигулы, Нероны, / В вечном пламени горят» (ПСВС 
2: 36–37). Т. Е. Абрамзон справедливо отметила, что образы этих 
римских правителей органично вписываются в инфернальную то-
пику, богато представленную в одах писателя (Абрамзон 2006: 126). 



427

Добавим, что они гармонируют не только с  пространством пре-
исподней, представленной как классический locus terribilis, но 
и населяющими его демоническими персонажами, хтоническими 
животными и чудищами. Злодеяния Калигулы и Нерона, если их 
оценивать по той нравственной мере, которой руководствуется 
Сумароков, гораздо страшнее, чем самовластие восточных деспо-
тов, которые представлены вдадыками земного ада и союзниками 
подземного. В то время как преемники Оттомана — варвары, им-
ператоры-тираны — представители великой цивилизации, счита-
ющие себя покровителями муз; тем непростительнее их вина. Они 
уподобляются чудовищам, среди которых терпят вечные муки. 
Именно потому, хотя значения обоих антропонимов в контексте 
сумароковского творчества, по-видимому, тождественны, особен-
ное внимание поэта привлек не Нерон, а Калигула, чье имя обыч-
но возникает в связи с упоминанием о коне, произведенном в се-
наторы. Образ императора, неотделимый от образа его любимца, 
воспринимался особенно чудовищным, а его поступки — наруше-
нием законов естества, грозящим общему благу. Тираноборческая 
проблематика, все больше занимавшая писателя на протяжении 
его творческого пути и, возможно, лично ему, долго прожившему 
при дворе, небезразличная, трактована в традициях романа Фене-
лона «Приключения Телемака», высоко ценимого поэтом (Абрам-
зон 2006: 125–132), а  также в  духе идей эпохи Просвещения. Не 
случайно вместо синонимической фигуры Нерона спутником 
Калигулы в  поэзии Сумарокова часто оказывается противопо-
ставленный тирану мудрец Локк или Невтон — уже знакомая нам 
пара, предшественники просветительского учения, которое боро-
лось с деспотизмом как с причиной и результатом общественных 
предрассудков. Особенно превратности судьбы императорского 
коня в качестве поучительной аллегории оказались востребованы 
в сатирических текстах.

В притче «Калигулина лошадь» знаменитый анекдот10 служит 
противопоставлению непостоянных внешних почестей и вечных 

10 На пародийном снижении этого сюжета построена притча «Чино-
любивая свинья», открывающаяся ссылкой на классический образец — 
коня Калигулы.



428

духовных ценностей, а деспот и ученый выступают как аллегории 
безумного и мудрого поведения: «Калигула любовь к лошадушке 
храня, / Поставил консулом коня. / Безумцу цесарю и смрадному 
маня, / Все чтут боярином сиятельна коня, / Превосходительством 
высоким титулуют, / Как папу в туфлю все лошадушку целуют. / 
В Сенате от коня и ржание и вонь. / По преставлении Калигулы 
сей конь, / Хотя высокого указом был он роду, / Не кажется уже 
патрицием народу, / И  возит Консул воду. / Невтон, / Не брав 
к почтению рецептами лекарства, / В почтеньи жил без барства» 
(ПСВС 7: 179–180). Та же проблема с подчеркиванием социального 
ее аспекта ставится в эпиграмме XXII: «Не вознесемся мы велики-
ми чинами, / Когда сии чины не вознесутся нами, / Великой чело-
век, великой господин, / Кто как ни думает, есть титул не один. / 
Великой господин, кто чин большой имеет, / Великой человек, кто 
много разумеет, / Локк не был Господин великой в весь свой век, / 
Ни конь Калигулин великой человек» (ИП: 252). Искусная игра 
антитезами и  параллелизмами приводит к  тому, что оппозиции 
«человек  — господин» и  «человек  — лошадь» иронически при-
равниваются друг к другу так же, как в сатире «О благородстве» 
непросвещенный дворянин уподоблен скотине, а его крепостные 
не только по закону естественных прав, но и в сравнении с таким 
барином обретают статус людей. Не случайно Сумароков прово-
дит просветительскую идею именно на примере основоположника 
этого учения и одного из тех предрассудков, порожденных тира-
нией, с которыми боролись философы XVIII в. 

Наибольшую актуальность для Сумарокова фигуры римских 
тиранов, связаннный с ними круг тем и образов приобрели в по-
литической обстановке 1761–1762 гг., когда появилась и  цитиро-
ванная выше ода на погребение Елисаветы Петровны. В  произ-
ведениях этого периода в  качестве антитезы царям-чудовищам 
и их любимцам выдвинуты не бескорыстные мудрецы, а правите-
ли-благодетели и  труженики. В  эпистоле великому князю Павлу 
Петровичу (1761) автор завершает длинное описание придворных 
льстецов и воспитанных ими тиранов: «Таков Калигула был в Риме 
и Нерон: / Все жители земли гнушаются их прахом. / Царь мудрый 
подданных любовию, не страхом, / Имея истину единую в закон, / 
К повиновению короны привлекает. / И сходны с естеством уста-
вы изрекает» (ИП: 133).



429

Особенно эффектно та же политическая антитеза воплощена 
в программном стихотворении «Феб и Борей», открывающем пер-
вую книгу притч (1762). Пересказав лафонтеновский источник, 
поэт дополнил его отсутствующей там неожиданной, на первый 
взгляд, моралью, выражающей политическую позицию автора. 
Сюжет состоит в споре северного ветра и солнца, названных соот-
ветственно греческим и римским антропонимами: они доказыва-
ют свое превосходство, пытаясь сорвать плащ с путника. Первый 
действует насилием, второе — лаской и побеждает. «Борей — Ка-
лигула, а Феб — Екатерина», — резюмирует автор. Стихотворение 
имеет два плана. Внешне это реакция на злобу дня, придворный 
комплимент новой царице (вполне искренний, если учесть, что 
Сумароков еще в 1759 г. посвятил ей свой журнал, хотя тогда она 
была в немилости). Тиран должен противопоставляться импера-
трице, во-первых, как узурпатору власти, объявляющему для свое-
го оправдания прежний режим деспотическим, во-вторых, как по-
борнице просветительской философии, намеренной следовать ей 
на троне. Сама идея применить к ситуации именно этот басенный 
сюжет, у  Лафонтена с  политикой не связанный и  композицион-
но не маркированный, подсказана национальной традицией: еще 
в средневековой русской литературе правитель нередко уподобля-
ется солнцу, а его враги — холодным и бурным стихиям; эти ме-
тафоры имеют, очевидно, и фольклорные истоки. В посвящении 
великому князю Павлу Петровичу Сумароков объясняет не только 
идею всего сборника, но отчасти предварительно трактует смысл 
притчи-зачина: «Под благословенною державою Матери Вашего 
императорского высочества, матери моего отечества, избавитель-
ницы российского народа и  воскресительницы муз российских, 
должны писатели ободряти сердца свои и  мысли и  приносити 
жертву государям своим и  Отечеству своими трудами» (ПСВС 
7: 3). Эти строки показывают, почему в качестве панегирической 
аллегории избран именно Феб: он одновременно олицетворяет 
собою солнце (роль, восходящая к старинной хвалебной топике) 
и  покровительствует музам (роль, пропагандируемая новейшей 
философией). При такой интерпретации антропонимы имеют 
конкретное номинативное значение, а качества обозначаемых ими 
лиц переданы посредством аллегорий Феба и Борея.



430

Между тем сам характер притчи как жанра универсального, 
допускающего множественность истолкований в зависимости от 
контекста, дает основание трактовать имена Калигулы и Екатери-
ны как нарицательные обозначения набора признаков порочного 
и идеального монарха вообще (второй список приведен в проци-
тированном посвящении, первый  — в  упоминавшейся эпистоле, 
написанной годом раньше). Двойственно и употребление мифоло-
гических имен Феба и Борея, которые, обозначая конкретных пер-
сонажей басни, при их соотнесении с реальными историческими 
лицами начинают восприниматься как нарицательные понятия. 
Таким образом, перед нами не только панегирический, но и дидак-
тический текст в духе просветительских теорий, входящий в цикл, 
специально предназначенный для поучения будущего царя (Сума-
роков претендовал на роль российского Фенелона). 

Антропонимы «Калигула» и «Нерон», введенные Сумароковым 
в поэтический обиход, скоро стали привычными примерами ти-
ранов. Так, В. И. Майков противопоставляет эту зловещую пару 
идеальному монарху Титу по уже сложившейся к  тому времени 
просветительской модели: «Не красила вовек корона / Калигулу, 
ниже Нерона, / Таких главы тягчит венец. / И Тит не тем прослав-
лен в мире, // Что был во царской он порфире, / Но тем, что Риму 
был отец» (Майков 1966: 251). Закрепила традицию знаменитая 
сентенция из оды Державина «Вельможа»: «Калигула! твой конь 
в Сенате / Не мог сиять, сияя в злате: / Сияют добрые дела» (Дер-
жавин 1957: 212).

Напротив, император Август стал образцом просвещенно-
го правителя. Это имя в  хвалебной функции, конечно, не было 
новаторским. Уже Тредиаковский сравнивал с  Августом Анну 
Иоанновну (Тредиаковский 2009: 378), а князь А. Д. Кантемир — 
Елизавету Петровну (Кантемир 1956: 274), но затем эта барочная 
панегирическая традиция пресеклась, во второй половине столе-
тия манера этих авторов заметно утрачивала популярность. Кроме 
того, применительно к обеим царицам поэты больше намекали на 
лексическое значение латинского слова «augustus» — «божествен-
ный» (подчеркивая святость власти), чем на определенные черты 
исторического лица. В оригинальных стихотворениях Ломоносова 
Август не появляется.



431

Репутация этого миролюбивого и  гуманного правителя, по-
следовательно проводимая в сочинениях Сумарокова, во многом 
восходит к  неоднократно упомянутой оде Руссо «На счастие». 
Процитированная выше интерпретация этого произведения, 
предложенная Н. Ю. Алексеевой, содержит неточность, каса-
ющуюся Августа. Ее важно устранить именно в связи с изучением 
антропонимики. Однозначно осуждая завоевателя Александра, 
Руссо двойственно относится к  первому римскому императору, 
противопоставляя два периода его деятельности: до и  после во-
царения. «En vain le destructeur rapide / De Marc-Antoine et de Lé-
pide / Remplissoit l’ univers d’honneur. / Il n’eût pas eu le nom d’Au-
guste / Sans cet empire heureux et juste, / Qui fi t oublier ses fureurs»11 
(Rousseau 1743: 99). И Сумароков, и Ломоносов в своих переводах 
противопоставляют два имени персонажа, олицетворяющие два 
описанных периода: виновник кровопролитий, не заслуживший 
доброй славы,  — Октавиан или, как писали в  XVIII в., Октавий 
(Руссо этого имени не называет), Август же — миротворец и бла-
годетель. В ранних произведениях Сумарокова эти антропонимы 
функционально не дифференцированы. В оде «На государя Петра 
Великого» Август поставлен в  ряд завоевателей-гордецов, в  на-
печатанной тогда же (1755) эпистоле «Желай, чтоб на брегах сих 
музы обитали…» «Октавий Тибр вознес и Сейну Лудовик», то есть 
прославил Рим, как позднее Людовик XIV  — Францию, очевид-
но, просвещенным управлением. Заметим, что, не считая перево-
да оды Руссо, это единственное упоминание данного антропонима 
в  поэзии Сумарокова; в  прозаическом слове на новый 1769 г. он 
употреблен с  коннотацией, восходящей к  оде «На счастие»: «Ни 
Петра, ни Октавия одни победы не учинили бы толико почтенны-
ми на свете» (ПСВС 2: 251).

В начале екатерининского царствования у Сумарокова сформи-
ровалась позиция по отношению к первому римскому императору, 
которого он называет только Августом и  превозносит, связывая 

11 Перевод: «Напрасно быстрый сокрушитель / Марка Антония и Ле-
пида / Наполнял бы почестями свет. / Он не обрел бы имя “Август”, / 
Если б не то владычество, счастливое и справедливое, / Которое позво-
ляет забыть его неистовства».



432

с его властью, прежде всего, расцвет литературы. «Когда владеет 
Август, тогда пишут Виргилии и Овидии, и в почтении тогда “Эне-
иды”, а не “Бовы-королевичи”» (Письма 1980: 162), — заявлял поэт 
31 января 1773 г. Екатериной II. Не потому ли страстный пропа-
гандист словесности как общественно значимого явления предпо-
чел Августа Титу в роли образцового монарха?

В 1763–1764 гг. писатель стал настойчиво уподоблять русскую 
царицу Августу или превозносить над ним, используя эту исто-
рическую фигуру как мерило совершенств правителя. Метафо-
рические перифразы «августов век», «августовы лета» вводятся 
в  значении «золотой век» (в тождественном смысле он говорит 
о  веке Астреи), а  «августов Рим» — для характеристики идеаль-
ного пространства. «Екатерина вас прославит,  — вещает россам 
Минерва, — / И в равенстве ваш век поставит, / Со веком августо-
вых дней»; «Петрополя во градски стены / Крылатый конь ногой 
биет,  <…> / Столицу учинит иною, / Взыграя сладко Амфион: / 
Представит ону свету зриму, / Подобну августову Риму, / Толь 
пышну, как российский трон. <…> / Настали августовы лета, / 
Россию до небес вознесть» (ПСВС 2: 55, 61). Заметим, что анало-
гия с древним монархом все время переносится Сумароковым из 
политического плана в культурный, во многом сводится к наибо-
лее волновавшей его проблеме процветания литературы. Причи-
ны такого внимания к образу Августа частично поясняет письмо 
Екатерине II от 23 сентября 1770 г.: «При огромных в. и. в. победах, 
когда вся вселенная прославляет имя Великия Екатерины, мне, бу-
дучи стихотворцем, молчать неудобно, сколько развращенное мое 
состояние меня ни огорчает. <…> реляции и приносимые вашей 
священной особе похвалы не составляют той картины, которая 
бы потомкам живо представить могла славу нашего века, славу 
России и славу бессмертного вашего имени. Царствованию Авгу-
ста потребен Гораций. Без описателей истории, как бы слава чьей 
особы ни гремела и как бы настоящему времени дела великие ни 
вверялись, будущие века оные много ослабят.<….> Дела Великия 
Екатерины требуют чувствительного изъяснения» (Письма 1980: 
142–143). В тот же период в сатире «О худых рифмотворцах» поэт 
утверждал: «Вергилий должен петь в дни сей императрицы, / Го-
раций возгласит великие дела» (ИП: 201). Сумароков, несомненно, 



433

претендовал на роль Вергилия и Горация своего времени, ему был 
необходим и  новый Август. В  начале своего правления Екатери-
на II осыпала поэта милостями, и он надеялся, что у него есть все 
шансы на роль придворного сочинителя, а поскольку политика ца-
рицы в то время соответствовала его убеждениям, то намерение 
воспевать деяния своей покровительницы было вполне искренним 
и естественным. С середины 1760-х гг. отношения между импера-
трицей и  писателем заметно ухудшились, причем недовольство 
было взаимным. Хотя, как показывает цитированное письмо, Су-
мароков периодически предпринимал попытки вернуться к свое-
му проекту повторить собою римских творцов золотого века, но 
они не имели успеха. Имя Августа (мелькнув в прямом значении 
в сатире «О благородстве»), навсегда исчезло из его поэзии.

Созданные же им формулы с  именем Августа в  связи с  рас-
суждениями о  процветании словесности или для возвеличения 
Екатерины II вскоре усвоили и воспроизводили неоднократно, ча-
сто гиперболизируя: «Счастливый век к нам возвратился, / Каков 
в дни августовы тек, / Наш век наукой просветился, / Блажен, мо-
нархиня, наш век!»; «О, Август, власть твоя скончалась: / Екатерина 
увенчалась / Вселенной всей повелевать»; «Хоть Август был глашен 
вселенныя владыкой, / С Екатериною сравнятися Великой / Не мог 
бы никогда, то лесть была Сената. / Но сколько Августа она превоз-
вышает, / То истина сама вселенной возглашает» (Майков 1966: 209, 
222, 304); «Достигли письмена изящества толика / В столетьях Ав-
густа, и Льва, и Лудовика, / Что сделались они потомству образ-
цом»; «И вкус приличности, любезная стыдливость / И Августовых 
дней сиянье и учтивость» (Муравьев 1967: 134, 191). Знаменательно, 
что в этот хор подражателей Сумарокова включился и враждебный 
ему В. П. Петров, который заявил в посвящении перевода «Энеи-
ды» великому князю Павлу Петровичу: «Я, мыслей в высоте Маро-
ну подражая, / И вящим, нежель он, усердием пылая, / Потщился 
бы пред всей вселенной показать, / Чем выше Августа твоя Августа 
мать!» (Поэты 1972а: 342). Возможно, Петров обратился к топике 
соперника, поскольку ощущал, что роль, на которую недавно пре-
тендовал Сумароков, предоставлена судьбою ему.

Частое упоминание в стихах исторических имен некоронован-
ных иноземцев — заметная черта творчества Сумарокова, в целом, 



434

новаторская, несмотря на появление антропонимов такого рода 
в произведениях князя Кантемира и Тредиаковского, у Ломоносо-
ва и большинства авторов середины столетия они довольно редки. 
В целом, отношение писателя к 16 деятелям античной и француз-
ской культуры, чьи имена появляются у него особенно часто, при-
влекало внимание исследователей, поэтому остановимся на них 
очень кратко.

Особое место в  рассматриваемом ряду занимает Сократ: не 
правитель и не писатель. Выше говорилось о предпочтении, кото-
рое поэт отдавал философии нового времени. В нескольких баснях 
фигурируют древние персонажи исторических анекдотов, о чьих 
ученых занятиях умалчивается, если же и говорится, то пренебре-
жительно: «Сказал какой-то Исократ» (ПСВС 7: 51). Антропоним 
применен здесь как антономазия мудреца (ложного, судя по содер-
жанию притчи), который давно забыт и сам по себе не важен. Де-
мокрит, как мы видели, упомянут однажды и с горьким сарказмом.

Единственный античный мыслитель, для которого сделано 
явное исключение — греческий мудрец, не записывавший своих 
рассуждений, независимый в мнениях, смело их выражавший и за 
то несправедливо преследуемый обществом. Имея возможность 
свободно трактовать этот полулегендарный образ, поэт наделя-
ет его теми же чертами философа-просветителя, которые прису-
щи у него Локку и Невтону. Сумароковский Сократ бескорыстен, 
равнодушен к  богатству и  роскоши: «Сократов хулен дом за то, 
что дом был мал / И дружеским беседам тесен. / Сократу слух та-
кой гораздо был чудесен. / Сократ на то сказал: / “Друзей числом 
большим пускай безумцы льстятся, / Мои друзья в одном чулане 
уместятся”» (ПСВС 7: 181–182). Именно потому он добродетелен 
и достоин быть советником и даже образцом для царей. Обратим 
внимание на то, что Алкивиада (всегда оцениваемого положитель-
но) стихотворец именует учеником и другом Сократа, но, даже от-
мечая ученость сомнительного в нравственном отношении Алек-
сандра, нигде не сообщает, что того воспитал Аристотель.

Не случайно именно к авторитетному образу Сократа поэт об-
ратился в «Другом хоре ко превратному свету», написанном для 
массовых коронационных торжеств в  Москве 1763 г.: «За морем 
Сократы добронравны, / Каковых и  здесь мы видаем, / Никогда 



435

не суеверят, / Не ханжат не лицемерят» (ИП: 279). Здесь это ан-
тономазия истинного мудреца. В той же роли это имя возникает 
в оде на день коронации 1770 г., автор которой советует императ-
рице: «В други дни будь Сократ на троне / Ко счастью полуноч-
ных стран» (ПСВС 2: 108). Это одна из наиболее четких в русской 
поэзии XVIII в. формул, призывающая явление просвещенного 
монарха в  утопическом понимании этого амплуа, которое было 
свойственно Вольтеру и энциклопедистам.12

Сниженный вариант того же амплуа выведен Сумароковым 
в образе Эсопа. В отличие от Федра и Лафонтена, на которых басно-
писец часто ссылается как на авторитетный источник излага емого 
сюжета (второй упоминается и  в  списках образцовых поэтов), 
греческий мудрый раб наделен характером, уже знакомым нам по 
описаниям иных мыслителей. Его социальный статус не позволяет 
претендовать на роль учителя царей и  полководцев, изрекаемые 
им истины не простираются далее житейского опыта, внушенного 
самою природою, поэтому Эсоп не выходит за пределы бытовой 
сферы, среды ничем не знаменитых лиц и низких комических жан-
ров, но нравственная чистота, здравый смысл, сарказм и незаслу-
женные обиды, вызывающие сострадание читателей, делают этого 
персонажа весьма симпатичным, достойным выступать просвети-
телем черни (не только в сословном, но и в этически оценочном 
понимании этого слова), заменяя в соответствующем ему общест-
ве Сократа и Локка.

17 из 22 самых частотных иностранных исторических имен 
принадлежат писателям. Выделеные на основании статистическо-
го анализа по формальному, количественному критерию, они обо-
значают фигуры, явившиеся настолько важными ориентирами для 
Сумарокова, что избранный характер этой группы вряд ли может 
вызвать сомнения у  того, кто знаком с  литературным наследием 

12 Имя Сократа упоминается Сумароковым и в связи с традиционным 
сюжетом о злой жене, заметно привлекавшим писателя (например, прит-
ча «Супруг и супруга»). Не обойдена вниманием и жена философа, чье 
имя иронически употреблено как нарицательное обозначение агрессив-
ной и вздорной женщины: «В деревне слышится везде Ксантиппа древ-
ня, / И зашумела вся от лютых баб деревня» (ИП: 234).



436

основателя русского театра. Дифференциальным признаком для 
каждого служит совершенное владение тем жанром, в  котором 
прославлен этот творец. Образцовые сочинители составляют в ху-
дожественном мире Сумарокова симметричную систему. 10 антич-
ных авторов — два трагика (Софокл и Еврипид) и по 4 греческих 
и  римских поэта: баснописцы (Эсоп и  Федр), любовные (Сафа 
и Овидий), одические (Пиндар и Гораций), эпические (Гомер и Вер-
гилий). Плеяду новых великих творцов составляют 7 французов. 
Первым четырем античным парам соответствуют Расин, Лафон-
тен, Кино(льт) и Мальгерб; их дополняют сатирик Боало (Депро) 
и комедиограф Мольер. Наконец, современный писатель — Воль-
тер — преуспел во всех родах литературы. Как уже говорилось, эти 
имена часто образуют ряды, где наряду с  конкретным значением 
обретают функцию антономазии мастерства в своей области или 
гениальности вообще: «Расинов я  теятр явил, о  россы, вам» (не 
только похожий по манере на творчество Расина, но и трагический, 
а главное — построенный по истинным правилам, идеальный); «Не 
все к науке сей рожденны человеки: / Расин и Молиер во все ль бы-
вают веки? / Кинольт, Руссо, Вольтер, Депро, Де-Лафонтен — / Пло-
ды ль во естестве обычны всех времен?» (ИП: 157, 200).

Конечно, иногда использование перечисленных имен продик-
товано литературным этикетом, правилами жанра и т. д.: таково 
сопоставление Пиндара с орлом в начале оды «На государя Петра 
Великого» (ПСВС: 2, 3), которое является вольным переводом из 
Боало. Однако чаще всего упоминания их очень пристрастны, вы-
званы глубоко индивидуальным отношением к  каждому из них, 
ощущением близости своего творчества их манере, причастности 
их участи и жаждой повторить их славу или даже превзойти ее.

В этой статье уже шла речь о претензиях писателя на роль рос-
сийского Вергилия или Горация. Он явно соотносил себя и с дру-
гими классиками, по крайней мере считал себя равным и близким 
им. Это могло приобретать форму шуточной светской causerie по 
законам басенного слога: «Вино фалернское то было, пишет Федр, / 
А я другое здесь вино напоминаю; / Причина та, что я фалернского 
не знаю. / То было не оно, / А было то венгерское вино. / С Гораци-
ем мне ввек попить не удалося: / Венгерское лилося» (ПСВС 7: 179). 
Однако тон подобных рассуждений и  риторических обращений 



437

к прославленным собратьям по перу бывал у Сумарокова серьез-
ным, даже трагическим: «Делафонтен, Есоп, в уме мне были вид: / 
Простите вы, Расин, Софокл и Еврипид: / Пускай, Расин, твоя Мо-
нима жалко стонет; / Уж нужная любовь ея меня не тронет. / Оре-
стова сестра пусть варвара клянет, / Движения, Софокл, во мне 
ни мала нет. / С супругом плача пусть прощается Альцеста, / Не 
сыщешь Еврипид в  моем ты сердце места. / Аристофан и  Плавт, 
Терентий, Молиер, / Любимцы Талии и  Комиков пример, / Едва 
увидели меня в парнасском цвете»; «Слезами я кроплю, Вольтер, 
письмо твое» (ИП: 159, 160). Аналогичное употребление писатель-
ских имен мы встречаем в  письмах Сумарокова: «Шествуя я  по 
стопам Горация, Ювенала, Депрео и  Молиера; имею ли я  нужду 
в пасквилях?»; «Ста Молиеров требует Москва, а я при других де-
лах по моим упражнениям один только» (Письма 1980: 107, 122).

Известно, сколь различны были реакции публики на такого 
рода строки: одни считали их вполне уместными и титуловали ав-
тора северным Расином и Мольером, нашим Лафонтеном и Буа-
ло; другим казалось это дерзкой фамильярностью, маниакальным 
тщеславием. С точки зрения историко-литературной, это было но-
ваторским приемом, который не сразу прижился в нашей поэзии, 
но на рубеже XVIII и XIX вв. открыл широчайшие возможности 
для творческого выражения личности.

Задолго до эпохи романтизма, не только не разделяя ее умона-
строений, но и не догадываясь о них, Сумароков стал использовать 
знаменитые антропонимы не только как аллегорические знаки, 
антономазии, что было знакомо его современникам, но и  в  ка-
честве двойников субъекта речи для того, чтобы раскрыть свой 
внутренний мир и  произвести впечатление на публику. Поэт ча-
сто называет не просто образцовых, любимых им или изумлявших 
его исторических деятелей, но тех, кто, как ему казалось, мыслил 
и чувствовал аналогично ему. Большинство из них, подобно Сума-
рокову, претерпели гонения вследствие происков соперников (как 
Расин) или за обличение нравов и независимость взглядов, из-за 
равнодушия непросвещенных соотечественников. Перечень вста-
вавших перед ними проблем — набор лейтмотивов сумароковской 
поэзии. Современники, между прочим, нередко высмеивали и де-
фекты его внешности. Не усиливали ли его симпатию к Сократу, 
Эсопу, а, быть может, и к Вольтеру аналогичные упреки в их адрес?



438

* * *

Подводя итоги далеко не полному обзору антропонимики Су-
марокова, отметим основное противоречие, лежавшее в  основе 
его отношения к лексике этого типа, а возможно — и творческой 
манеры в целом.

С одной стороны, функционирование личных имен в его поэзии 
показыает, что писатель использует их как «готовое слово» (если 
применить терминологию А. В. Михайлова). Они появляются либо 
с прагматической целью (сообщить сведения о лице или обратить-
ся к нему), либо как топосы, устойчивые символы отвлеченных по-
нятий (антономазии, перифразы и т. п.). В таком случае антропони-
мы почти лишаются неповторимой семантики, несмотря на то, что 
относятся к совершенно разным людям. Слова оказываются легко 
взаимозаменяемы (вместо Калигулы может появиться Нерон, вме-
сто Локка — Невтон или Сократ, вместо Дафана — Авирон, Икар 
или Фаэтон, вместо Тюренна — Миних или Перикл, вместо Семи-
рамиды — Тамерлан). Все эти имена выстраиваются в синонимиче-
ские или антонимические пары или ряды, причем внутри них каж-
дое может быть замещено перифразой, содержащей антропоним, 
потенциально поддающийся замене на эквивалентный. Роль имени 
собственного, таким образом, при переносном его употреблении 
в данной системе почти утрачивается, оно превращается в нарица-
тельное, чаще отвлеченное. Эстетика поэта строится на жанровой 
дифференциации, в том числе и при отборе антропонимов.

С другой стороны, Сумароков — представитель светской куль-
туры, носитель антропоцентрического сознания, индивидуалист 
по душевному складу. В центре его внимания — собственная лич-
ность, через призму которой он воспринимает и традицию, и си-
стему любых правил, и  принципы словоупотребления. Поэтому, 
казалось бы, вопреки магистральной логике своего творчества, но 
вместе с  тем органично и  закономерно, стихотворец постоянно 
осуществляет эксперименты разного масштаба, оригинально под-
ходя к топике, свободно обращаясь, в случае потребности, с жан-
ровым каноном, расширяя количественно антропонимический 
репертуар, а порой совершая качественные преобразования поэ-
тики, открывая новые возможности русской поэзии.



439

Таблица 1
Распределение антропонимов по жанрам

Жанровые группы
Личных

имен

Употребле-
ний антро-

понимов

Текстов, 
содержащих 

личные 
имена

Число упо-
треблений 

антропони-
мов в тексте

Пасторальная поэзия 163 744 70 1–28

Послания, сатиры 154 268 18 1–125

Одическая поэзия 136 631 57 1–40

Притчи 111 306 94 1–14

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы, иные малые 
тексты

62 111 52 1–8

Элегии 55 109 14 3–22

Духовные стихотворения 42 145 37 1–14

Песни и хоры 31 65 15 1–13

Надписи 18 64 32 1–8

Всего 535 2443 389 1–125

Таблица 2
Иноязычные литературные имена

Личных
имен

Употребле-
ний антро-

понимов

Текстов, 
содержащих 

личные 
имена

Количество 
употребле-

ний в тексте

Всего 174 697 101 1–24

Пасторальная поэзия 139 616 68 1–24

Послания, сатиры 15 17 3 1–13

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы

13 22 15 1–3

Притчи 10 24 9 1–9

Элегии 5 14 4 3–4

Песни и хоры 2 4 2 1–3



Т
аб

ли
ц

а
 3

И
н

о
я

зы
ч

н
ы

е 
и

м
ен

а 
и

ст
о

р
и

ч
ес

к
и

х 
л

и
ц

Л
и

ч
н

ы
х 

и
м

ен

У
п

о
тр

еб
л

е-
н

и
й

 а
н

тр
о

-
п

о
н

и
м

о
в

Т
ек

ст
о

в
, 

со
д

ер
ж

ащ
и

х 
л

и
ч

н
ы

е 
и

м
ен

а

Ч
и

сл
о

 у
п

о
-

тр
еб

л
ен

и
й

 
в

 т
ек

ст
е

В
се

го
1

1
5

2
7

8
7

6
1

–
3

3

И
н

о
я

зы
ч

н
ы

е 
и

м
ен

а 
п

р
ав

и
те

ле
й

 и
 г

о
су

д
ар

ст
в

ен
н

ы
х 

д
ея

те
ле

й
3

8
9

3
4

2
1

–
6

И
н

о
я

зы
ч

н
ы

е 
и

м
ен

а 
ч

ас
тн

ы
х 

и
ст

о
р

и
ч

ес
к

и
х 

л
и

ц
7

7
1

8
5

4
6

1
–

3
3

Т
аб

ли
ц

а
 4

И
н

о
я

зы
ч

н
ы

е 
и

м
ен

а 
п

р
ав

и
те

ле
й

 и
 г

о
су

д
ар

ст
в

ен
н

ы
х 

д
ея

те
л

ей

Р
и

м
ск

и
е

З
ап

ад
н

о
ев

р
о

п
ей

ск
и

е
Гр

еч
ес

к
и

е
В

о
ст

о
ч

н
ы

е

Личных имен

Употреблений 
антропонимов

Текстов, содер-
жащих личные 
имена

Число употре-
блений в тексте

Личных имен

Употреблений 
антропонимов

Текстов, содер-
жащих личные 
имена

Число употре-
блений в тексте

Личных имен

Употреблений 
антропонимов

Текстов, содер-
жащих личные 
имена

Число употре-
блений в тексте

Личных имен

Употреблений 
антропонимов

Текстов, содер-
жащих личные 
имена

Число употре-
блений в тексте

В
се

го
1

4
3

5
2

2
1

–
3

1
0

2
0

8
1

–
4

7
2

7
1

7
1

–
6

7
1

1
8

1
–

3

О
д

и
ч

ес
к

ая
 п

о
эз

и
я

1
0

1
5

1
0

1
–

2
7

1
0

5
1

–
4

5
1

2
1

0
1

–
2

6
9

6
1

–
3

П
о

сл
ан

и
я

, с
ат

и
р

ы
7

1
0

5
1

–
3

5
5

3
1

–
3

3
4

2
1

–
3

1
1

1
1

П
р

и
тч

и
3

7
4

1
–

3
1

2
1

2
2

8
2

2
–

6
1

1
1

1

Н
ад

п
и

си
1

1
1

1
1

2
2

1
1

2
1

2
–

–
–

–

Д
у

хо
в

н
ая

 п
о

эз
и

я
1

1
1

1
–

–
–

–
1

1
1

1
–

–
–

–

Э
п

и
гр

ам
м

ы
, э

п
и

-
та

ф
и

и
, м

ад
р

и
га

л
ы

1
1

1
1

–
–

–
–

–
–

–
–

–
–

–
–



441

Таблица 5
Иноязычные имена частных исторических лиц

Античные Западноевропейские

Л
и

ч
н

ы
х 

и
м

ен

У
п

о
т

р
е

б
л

е
н

и
й

 
ан

тр
о

п
о

н
и

м
о

в

Т
ек

ст
о

в
, 

со
д

ер
-

ж
ащ

и
х 

л
и

ч
н

ы
е 

и
м

ен
а

Ч
и

сл
о

 
уп

о
тр

е-
б

л
ен

и
й

 в
 т

ек
ст

е

Л
и

ч
н

ы
х 

и
м

ен

У
п

о
т

р
е

б
л

е
н

и
й

 
ан

тр
о

п
о

н
и

м
о

в

Т
ек

ст
о

в
, 

со
д

ер
-

ж
ащ

и
х 

л
и

ч
н

ы
е 

и
м

ен
а

Ч
и

сл
о

 
уп

о
тр

е-
б

л
ен

и
й

 в
 т

ек
ст

е

Всего 41 104 48 1–27 36 81 21 1–33

Послания, сатиры 24 41 5 1–27 24 54 5 2–33

Притчи 20 50 24 1–6 7 8 4 1–5

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы

2 3 3 1 6 8 6 1–2

Элегии 6 1 8 8 4 6 3 1–4

Песни и хоры 2 3 2 1–2 1 2 1 2

Одическая поэзия 3 5 5 1 3 3 2 1–2

Духовная поэзия 1 1 1 1  – – – –

Таблица 6
Античные мифологические имена

Личных 
имен

Употреблений 
антропони-

мов

Текстов, со-
держащих 

личные имена

Число упо-
треблений 

в тексте

Всего 106 674 209 1–46

Одическая поэзия 62 226 46 1–16

Притчи 53 181 59 1–14

Послания, сатиры 38 70 10 1–46

Пасторальная поэзия 22 124 50 1–9

Песни и хоры 13 20 10 1–7

Эпиграммы, эпита-
фии, мадригалы

13 18 13 1–3

Элегии 12 20 8 1–6

Надписи 7 11 9 1–2

Духовная поэзия 2 4 4 1



442

Таблица 7
Библейские и древневосточные имена

Лич-
ных 
имен

Употреблений 
антропонимов

Текстов, содер-
жащих личные 

имена

Число употре-
блений в тексте

Всего 45 162 47 1–26

Духовная поэзия 31 127 32 1–26 

Одическая поэзия 15 24 9 1–8

Притчи 3 7 2 1–6

Послания, сатиры 2 2 2 1

Надписи 1 2 2 1

Таблица 8
Русские фамилии

Личных 
имен

Употреблений 
антропони-

мов

Текстов, 
содержащих 

личные 
имена

Число упо-
треблений 

в тексте

Всего 39 100 42 1–46

Послания, сатиры 23 27 9 1–12

Одическая поэзия 7 22 7 2–7

Элегии 13 21 8 1–6

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы

11 16 11 1–2

Притчи 4 6 4 1–2

Надписи 3 3 2 1–2

Песни и хоры 1 5 1 5



443

Таблица 9
Русские имена частных лиц и литературных персонажей

Личных 
имен

Употреблений 
антропони-

мов

Текстов, со-
держащих 

личные имена

Число упо-
треблений 

в тексте

Всего 25 77 26 1–12

Эпиграммы, эпита-
фии, мадригалы

11 22 10 1–8

Элегии 10 27 7 1–12

Песни и хоры 6 17 4 1–11

Послания, сатиры 6 8 3 2–4

Притчи 2 3 2 1–2

Таблица 10
Русские имена правителей и священнослужителей

Личных 
имен

Употреблений 
антропони-

мов

Текстов, со-
держащих 

личные имена

Число 
употреб-

лений 
в тексте

Всего 20 430 101 1–28

Одическая поэзия 17 304 46 1–28

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы

6 21 9 1–5

Духовная поэзия 6 11 2 1–9

Послания, сатиры 5 28 11 1–3

Элегии 5 13 4 1–5

Надписи 4 43 23 1–8

Пасторальная поэзия 2 4 1 4

Притчи 2 3 3 1

Песни и хоры 2 3 2 1–2



444

Таблица 11
Клички животных

Личных 
имен

Употреблений 
антропони-

мов

Текстов, со-
держащих 

личные имена

Число упо-
треблений 

в тексте

Всего 9 19 6 1–11

Песни и хоры 4 11 1 11

Притчи 3 6 3 1–4

Одическая поэзия 1 1 1 1

Послания, сатиры 1 1 1 1

Таблица 12
 Наиболее частотные имена в поэзии Сумарокова

Екатерина Петр Зефир Аврора

уп
о

тр
еб

-
л

ен
и

й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

-
л

ен
и

й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

-
л

ен
и

й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

-
л

ен
и

й

те
к

ст
о

в

Всего 154 60 134 58 39 24 30 29

Одическая поэзия 111 34 85 30 12 10 10 10

Надписи 13 9 27 13 – – – –

Послания, сатиры 9 5 7 4 – – 2 1

Эпиграммы, эпитафии, мадри-
галы

12 7 7 3 – – – –

Элегии 4 4 4 2 – – – –

Духовная поэзия 2 1 2 2 3 3 1 1

Песни и хоры 1 1 2 1 2 2 – –

Притчи 2 2 – – 3 2 – –

Пасторальная поэзия – – – – 19 17 18 17



445

Флора
Минер-

ва
Борей Эол

Елиса-
вета

Эхо

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

Т
ек

ст
о

в

Всего 27 27 30 23 21 22 21 18 43 17 23 16

Одическая поэзия 8 8 13 10 11 13 8 8 38 12 – –

Надписи – – 2 2 – – – 2 2 – –

Послания, сатиры 2 2 1 1 – 1 1 2 2 1 1

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы

– – 2 2 – 1 1 – – – –

Элегии – – – – – – – – 1 1 1 1

Пасторальная поэзия 15 15 – – 6 6 10 7 – – 17 13

Песни и хоры 1 1 1 1 – – – – – – 4 1

Притчи 1 1 11 7 14 3 – – – – – –

Зевс Павел Феб Муза Апол-
лон

Палла-
да

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

те
к

ст
о

в

уп
о

тр
еб

л
ен

и
й

Т
ек

ст
о

в

Всего 20 15 24 14 18 14 16 13 15 13 13 13

Одическая поэзия 8 7 11 5 7 6 6 5 4 4 6 6

Надписи – – – – – – – – – – 2 2

Послания, сатиры 2 1 4 3 – – 4 3 3 3 3 3

Эпиграммы, эпитафии, 
мадригалы

1 1 4 4 – – 1 1 1 1 – –

Элегии – – 2 3 – – 1 1 – – – –

Пасторальная поэзия – – 3 1 7 6 – – – – – –

Песни и хоры – – – – – – – – – – 1 1

Притчи 9 6 – – 4 2 4 3 7 5 1 1



446

Литература

1. Абрамзон 2006  — Абрамзон Т. Е. Поэтические мифологии XVIII в. 
Ломоносов. Сумароков. Херасков. Державин. Магнитогорск, 2006.

2. Алексеева 2005  — Алексеева Н. Ю. Русская ода: Развитие одической 
формы в XVII–XVIII веках. СПб., 2005.

3. Гнедич 1956 — Гнедич Н. И. Стихотворения. Л., 1956.
4. Гуськов 2020 — Гуськов Н. А. «Эклоги» Сумарокова как поэтическая 

книга (К постановке проблемы) // XVIII век: Сб. 30. СПб., 2020. С. 42–
58.

5. Державин 1957 — Державин Г. Р. Стихотворения. Л., 1957.
6. Дмитриев 1967 — Дмитриев И. И. Полное собрание стихотворений. 

Л., 1967.
7. Долинин 2006  — Долинин А. А. Северная Семирамида: примечание 

к докладу «Пушкин и Байрон: новые замечания к старой теме», про-
читанному на Тыняновских чтениях 2006 года и, кажется, понравив-
шийся Кириллу Юрьевичу Рогову // Кириллица, или Небо в алмазах: 
сборник к  40-летию Кирилла Рогова. URL: http://www.ruthenia.ru/
document/539839.html (дата обращения: 30.01.2021).

8. Жуковский 1999 — Жуковский В. А. Полное собрание: в 20 т. Т. 1. М., 
1999.

9. Кантемир 1956 — Кантемир А. Д. Собрание стихотворений. Л., 1956.
10. Ломоносов 1952  — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: 

в 11 т. Т. 7. М.; Л., 1952.
11. Ломоносов 1959  — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: 

в 11 т. Т. 8. М.; Л., 1959.
12. Майков 1966 — Майков В. И. Избранные произведения. М.; Л., 1966.
13. Муравьев 1967 — Муравьев М. Н. Стихотворения. Л., 1967.
14. Отрывки 1858 — Отрывки из переписки А. П. Сумарокова // Отечест-

венные записки. 1858. № 2. С. 579–598. 
15. Письма 1980 — Письма русских писателей XVIII в. Л., 1980.
16. Поэты 1972а — Поэты XVIII в.: в 2 т. Т. 1. Л., 1972.
17. Поэты 1972б — Поэты 1840–1850-х годов. Л., 1972.
18. Пушкин 1995  — Пушкин А. С. Полное собрание сочинений: в  17 т. 

Т. 3. Кн. 1. 1995.
19. Сумароков 1781 — Сумароков А. П. Полное собрание всех сочинений 

в стихах и в прозе: в 10 ч. М., 1781.
20. Сумароков 1787 — Сумароков А. П. Полное собрание всех сочинений 

в стихах и в прозе: в 10 ч. М., 1787.



447

21. Сумароков 1957  — Сумароков А. П. Избранные произведения. Л., 
1957.

22. Сумароков 2009 — Сумароков А. П. Оды торжественныя. Елегии лю-
бовныя. М., 2009.

23. Тредиаковский 2009  — Тредиаковский В. К. Сочинения и  переводы, 
как стихами, так и прозою. СПб., 2009.

24. Херасков 1812 — Херасков М. М. Творения: В 12 т.: Изд. 2-е. Т. 7. М., 
1812. 

25. Rousseau 1743 — Rousseau J.-B. Œuvres. T. 1. Bruxelles, 1743.



448

А. Варда

АНТРОПОНИМЫ В «СКАЗКЕ О ЦАРЕВИЧЕ ХЛОРЕ» 
ЕКАТЕРИНЫ II

В очень богатом писательском наследии императрицы Екате-
рины II находятся разнообразные с точки зрения жанра, формы 
и  предназначения тексты: юридические акты, декреты, указы, 
труды из области истории и  философии, письма, публицистика, 
дневники, комедии, комические оперы, переводы, произведения 
дидактического характера. Среди них есть и  две литературные 
сказки для детей: Сказка о царевиче Хлоре (1781) и Сказка о царе-
виче Февее (1783). Особенную популярность приобрела первая из 
них благодаря Гавриилу Державину, который использовал ее как 
источник своей знаменитой оды Фелица (1782). Также, благодаря 
ему, антропоним «Фелица» стал с тех пор «литературным» именем 
русской царицы (Warda 2013а). 

В данной статье предметом наших рассуждений будет назван-
ная выше сказка Екатерины о  царевиче Хлоре, которую мы рас-
смотрим с точки зрения содержащихся в ней антропонимов. 

Итак, вспомним, что Сказка о царевиче Хлоре была сочинена 
Екатериной в  1781 г. и  в  том же самом году издана в  виде само-
стоятельной книжки небольшим тиражом (точно неизвестно 
каким). Спустя год появилось ее следующее издание тиражом 
в 600 экземпляров, а в 1783 году — в 809 экземпляров. До наших 
дней сохранились три экземпляра первого издания этой сказки, 
два из которых хранятся в Москве, третий — в Санкт-Петербурге. 
Сказка о царевиче Хлоре была также помещена в учебнике русско-
го языка, грамматики и  чтения Бабушкина азбука (1783), напи-
санном Екатериной для ее внуков — Александра и Константина. 
Следует также отметить, что уже в 1781 г. Сказка о царевиче Хло-
ре была переведена на немецкий язык и опубликована в журнале 



449

«St. Petersburgisches Journal» (т. 4, с. 75–92). Значение, которое сама 
Екатерина придавала этой сказке, проявилось прежде всего в ука-
зе, связанном с  третьим ее изданием в  1783 г., в  котором Екате-
рина Дашкова, директор Императорской Академии наук, видимо, 
по просьбе императрицы, собственноручно дописала, что следует 
издать ее тиражом в 800 экзмпляров на русском языке с приобще-
нием греческого перевода (Сводный каталог 1962, 1: 337–338). 

В сказке рассказывается о том, как царевич Хлор попал в плен 
к киргиз-кайсацкому хану, который для испытания царевича по-
ручил ему найти розу без шипов, являющуюся символом доброде-
тели. В поисках помогает ему дочь хана, царевна Фелица, которая 
дала ему в спутники и помощники своего маленького сына по име-
ни Рассудок, вместе с которым царевич после многих приключе-
ний нашел на высочайшей горе розу без шипов.

Как заметил еще Василий Сиповский, екатерининская Сказка 
о  царевиче Хлоре оказывается сокращенной переработкой фран-
цузской сказки Florine ou la Belle Italienne, conte de fées, изданной 
в  Париже в  1713 г. (Małek 1998). Ее авторство приписывается 
Франсуазе Ле Маршан, которая функционирует в  литературе 
как Мадам Ле Маршан (ум. 1754). Следует заметить, что Екате-
рина II хорошо знала французский язык и  переписывалась по-
французски со своими знакомыми, пребывающими за границей, 
а  также с  энциклопедистами. Ее французскоязычные тексты ис-
правлял граф А. П. Шувалов, который не изменял их содержания, 
но ограничивался лишь поправками грамматического и стилисти-
ческого характера. 

Непосредственным адресатом сказки царицы был ее внук  — 
Александр, который родился в 1777 г. и с которым Екатерина свя-
зывала свои династические надежды. Неслучайно императрица 
назвала внука именем великого вождя, победителя шведов и кре-
стоносцев — Александра Невского и знаменитого вождя — Алек-
сандра Македонского. Созданная Екатериной Сказка о  царевиче 
Хлоре была продуманным элементом сознательного воспитания 
будущего царя и по намерению царицы должна была выполнять 
не только развлекательные, но прежде всего дидактические цели. 

Французский первоисточник, Florine ou la Belle Italienne, conte 
de fées (Флорина, или итальянская красавица), насчитывающий 



450

232 страницы, намного шире его русской переработки в несколько 
страниц. Он представляет собой волшебную сказку с элементами 
авантюрно-приключенческого и  любовного романа. Екатерина 
использовала к своей сказке сюжет, некоторые мотивы и персона-
жи из первой части прототипа, который она склонила на русские 
нравы и придала своему произведению дидактический характер. 
Следует также заметить, что, как и  в  оригинале, царица назвала 
некоторых своих героев значащими именами, отражающими их 
определенные черты характера (Варда 2013б: 152–159).

Вторая часть произведения Мадам Ле Маршан носит любовно-
приключенческий характер, в ней появляется много новых героев 
и  сложных ситуаций. Однако она не заинтересовала Екатерину, 
так как не отвечала ее литературным замыслам создания дидакти-
ческой сказки для детей. 

Так, среди всех антропонимов, выступающих в сказке Екатери-
ны, можно выделить следующие три группы:

а) древнерусские легендарные имена (Кий);
б) русские и восточные неисторические (вымышленные) наи-

менования царей, ханов (Хлор, Киргиз-Кайсацкий хан, Фелица);
в) «говорящие» вымышленные имена (Рассудок, Брюзга, Лень-

тяг, Честность, Правда).
Кий — легендарный основатель Киева — появляется в тексте 

царицы в начальной, темпорально-топографической формуле, ко-
торая в сказках указывает на неопределенность места и времени 
действия. Сказка Екатерины традиционно повторяет эту схему 
и  вводит имя Кия только для того, чтобы сообщить читателям, 
что действие ее сказки проходит в давние, ближе неопределенные 
времена, еще до правления Кия: «До времени Кия, Князя Киевско-
го, жил да был в России Царь…». Во французском прототипе речь 
идет тоже о легендарном времени до рождения Ромула в Италии. 
Как русский, так и  французский антропонимы легендарных, но 
хорошо известных в своих культурах персонажей, намекают имен-
но на отдаленное, легендарное время действия и одновременно на 
вымышленный характер рассказанной дальше истории. 

В той же традиционной вступительной части сказки, но в тре-
тьей очереди вводится главный герой сказки — Хлор. Он родил-
ся в  семье любящих и уважающих друг друга родителей — царя 



451

и царицы. Отец его был человеком добрым, правым, проявля ющим 
радушие по отношению к другим людям, часто объезжа ющим свои 
владения, чтобы посмотреть, как живут его подданные. Почти та-
кая же характеристика отца главной героини Флорины появляется 
в инициальной части сказки мадам Ле Маршан. 

Прототипом персонажа Хлора во французской сказке является 
Флорина. Это имя латинского происхождения, означающее ‘усе-
янная цветами, цветущая’. Это один из вариантов имени римской 
богини цветов и весны — Флоры. В русском языке употреблялась 
лишь мужская форма этого имени  — Флор, которая трансфор-
мировалась в народе в имя Фрол. Как утверждают Нелли Стаффа 
и Рышард Ваксмунд, польские исследователи и переводчики Сказ-
ки о царевиче Хлоре на польский язык, имя Хлор может быть тра-
вестацией имени римской богини Флоры или диалектной формой 
этого имени, для которой характерным был переход звуков [х] в [ф] 
(Staff a, Waksmund 2007). Интересно, что как героиня французского 
прототипа Флорина, так и царевич Хлор отличались необычайной 
красотой, что вполне соответствовало семантике их имени.

Можно обратить внимание также на то, что имя героя сказки 
Екатерины ассоциируется в первый момент с химическим элемен-
том с таким же названием. Однако это ошибочная ассоциация, по-
скольку во времена Екатерины II хлор не был широко известным 
элементом. Правда, он был открыт в чистой форме в 1774 году Кар-
лом Вильгельмом Шееле, однако не считался им элементом, а лишь 
химическим соединением на основе кислорода. Лишь в 1810 году 
Гемфри Дэви установил, что это отдельный элемент и назвал его 
хлор. Имя героя сказки царицы скорее следует соотносить с рим-
ским императором — Константином I Хлором (250–306), который 
вошел в историю как отец цезаря Константина I Великого и после 
смерти был обожествлен. Прозвищем Хлор (греч. χλωρός ‘блед-
ный’) он был наделен византийскими историками. Прославился 
же он как способный предводитель и  администратор; добрый, 
скромный, приветливый властитель, заботящийся о своих поддан-
ных. Возможно, Екатерина II позаимствовала имя для героя своей 
сказки и у этого императора.

Замена Екатериной героини из французской сказки мужским 
персонажем была, несомненно, продиктована личностью непо-
средственного адресата ее сказки — Александра и ролью, которую 



452

он должен был сыграть в  будущем в  своем государстве, а  также 
совсем другим по сравнению с  первоисточником характером ее 
сказки. 

Киргиз-кайсацкий хан принадлежит ко второй выделенной 
нами группе антропонимов. Французским прототипом этого пер-
сонажа является ведьма Мауритияна. Хотя в тексте Екатерины не 
появляется имя собственное этого героя, но все-таки оба слова, 
входящие в  его наименование, имеют определенное смысловое 
наполнение. Хан, как известно, — это тюрко-монгольский титул 
властителя, монарха, а  в Османской империи это титул султа-
на. Киргиз-кайсаками или киргизами, в  свою очередь, называли 
в царской России с 1734 вплоть до 1925 года нынешних казахов. 
В  тексте сказки появляется описание восточного богатства это-
го властителя. Следует при этом упомянуть, что такой персонаж, 
как хан, часто появлялся в  восточных повестях, модных в  XVIII 
столетии как в странах Европы, так и в России. Подробное описа-
ние шикарного шатра хана в сказке напоминает описания, кото-
рые можно обнаружить, например, в  повестях из Пересмешника 
М. Чулкова (Малэк 1988).

Последним антропонимом из этой группы является Фелица. 
Это имя носит дочь киргиз-кайсацкого царя. Во французской 
сказке мадам Ле Маршан соответствующий ей персонаж  — это 
Рационтына, которая появляется в  тексте сказки вместе со вто-
рой по очереди задачей, которую Мауритияна ставит для Фло-
рины, состоящей в том, чтобы она принесла розу без шипов. Во 
время поисков розы Флорина встретила Рационтыну (Разум), ко-
торая посоветовала ей, чтобы, встретив кого-либо по дороге, она 
не останавливалась  — лишь тогда ей удастся благополучно дой-
ти до цели. Ее проводником стал сын Рационтыны — Агатонфиз
(Рассудок). 

В произведении императрицы Фелица, как и  ее французский 
прототип, появляется довольно поздно, лишь во время пребыва-
ния царевича Хлора в степи, и выступает как второстепенный, но 
существенный с точки зрения развития действия персонаж. Эти-
мология имени Фелица связана с латинскими словами: felicitas ‘уда-
ча или счастье’ и  felix ‘счастливый’. Именем Фелицитас (Felicitas) 
была именована древнеримская богиня счастья и успеха. 



453

Из текста сказки мы узнаем, что Фелица была веселой, остро-
умной, милой и приветливой женщиной, характеристика которой 
явно напоминает в  сказке Екатерины ее саму. Встретив цареви-
ча Хлора и узнав о его задании, которое ему поручил выполнить 
ее отец, она проявила заботу и  выразила готовность пойти вме-
сте с ним. Однако когда она сообщила своему отцу о намерении 
отправиться с Хлором на поиски розы, он ей этого не разрешил. 
В  связи с  этим Фелица встречается с  царевичем Хлором, и, как 
и  Рационтына, дает царевичу советы, которые пригодятся ему 
в поисках розы без шипов (в частности, она предостерегает его от 
соблазнителей, неискренних льстецов, желающих свести его с вы-
бранного пути). Она также говорит ему, что розу находят те, у кого 
чистое сердце, и те, кто сумеет не сойти с пути добра. Кроме того, 
люди низших сословий находят ее быстрее, чем высших.

Хотя антропоним Фелица мы включили во вторую выделенную 
нами группу, в которой находятся имена русских и восточных не-
исторических (вымышленных) названий царей, ханов, но одно-
временно можно было бы его ввести и в третью группу, которую 
составляют «говорящие», вымышленные имена. К ним также при-
надлежит антропоним Брюзга. Герой сказки Екатерины, который 
носит это имя, — это султан, муж Фелицы. Брюзга — это значащее 
слово, которое обозначает человека, имеющего обыкновение на-
доедливо ворчать, сердито бормотать что-либо. Герой сказки, но-
сящий это имя, — это очень мрачный человек, который злился при 
виде улыбки на лице других. Этот персонаж вызывает отчетливые 
ассоциации с мужем Екатерины II — Петром III. Интересно, что во 
французском прототипе нет персонажа, который соответствовал 
бы Брюзге, введенному императрицей в ее сказке.

Следующий антропоним — Рассудок — относится к сыну Фе-
лицы, которого она отправила вместе с Хлором помогать ему в по-
исках розы без шипов. Тем самым Рассудок выполняет в  сказке 
функцию помощника ищущего. Сначала он указал Хлору дорогу, 
по которой им надо было идти дальше в поисках розы, а потом все 
время он следит за ним и подсказывает царевичу хорошие реше-
ния, которые помогут ему приобрести розу без шипов. 

Во французской сказке персонажем, который сопутствует глав-
ной героине и  выполняет роль, сходную с  ролью Рассудка, сына 
Фелицы, был сын феи Рационтыны — Агатонфиз.



454

Среди антропронимов третьей группы находится также Лень-
тяг. Это герой сказки царицы, которого путники, Хлор и Рассудок, 
встретили в момент, когда тот прогуливался со своими домашни-
ми. Он пригласил их в свой дом, накормил, напоил и заснул, а его 
подданные вышли и тоже отдались сну, пустой болтовне или игре 
в  карты и  кости. После того как хозяин проснулся, снова нача-
лось угощение. Следует отметить, что Гавриил Державин в своих 
Объяснениях написал, что прототипом Леньтяга для героя сказки 
Екатерины II был несомненно князь Григорий Потемкин, который 
вел ленивую, беззаботную, роскошную жизнь (Державин 1864: 
139). Интересно отметить, что во французской сказке прототипом 
Леньтяга была хозяйка первого дворца — Ойцозына (Лень), к ко-
торой пришла Флорина. Замена Екатериной женского прототипа 
мужским аналогичным героем несомненно не была случайна, так 
как она дала царице возможность выражения в  аллегорической 
форме своего мнения насчет некоторых вельмож ее времени. При 
этом для ее окружения эта аллегория не оставляла никакого со-
мнения, кого она касается.

В сказке Екатерины появилась также пара героев, которых не 
было в оригинале — это пара стариков, одетых в белые плащи, ко-
торые носят символические имена: Честность и Правда. Цвет их 
одежды не случаен, поскольку белый цвет символизирует чистоту, 
невинность, является символом ангелов и апостолов, а также об-
новления духовной жизни. В контексте путешествия Хлора и Рас-
судка с целью найти розу без шипов, символизирующую благоде-
тель, он обладает особой символикой. 

Благодаря введению этих персонажей в  сказку, реализуется 
следующая функция сказки, выделенная В. Проппом: герой стано-
вится обладателем волшебного средства. Старики, наподобие вол-
шебных помощников в народных сказках, дают Хлору палку, ко-
торая как магическое средство должна помочь герою приобрести 
розу. С их помощью герой достигает места, где находится предмет 
его поисков — роза без шипов. 

Подытоживая наши рассуждения об антропонимах в  Сказке 
о царевиче Хлоре Екатерины II, следует сказать, что антропонимы, 
введенные императрицей, преимущественно являются адекватны-
ми тем, которые выступали в  первоисточнике, и  названные ими 
персонажи выполняют те же самые функции. Некоторые из них 



455

приобрели другую родовую форму — из женской перешли в муж-
скую (ср. напр., персонаж Хлора и  Леньтяга). Но есть и  такие, 
которые были впервые введены императрицей и не встречаются 
в первоисточнике. Все решения Екатерины, связанные с антропо-
нимами в ее сказке, не случайны, они должны были преследовать 
цели ее дидактического произведения и соответствовать просве-
тительскому характеру эпохи, в которую возник ее текст. 

Однако следует также вспомнить о том, что вне интересов Ека-
терины остался целый ряд антропонимов французской сказки, ко-
торые не были включены русской писательницей в содержание ее 
текста. Можно предполагать, что их большое количество, а также 
экзотическая форма (Мауритияна, Пробус, Рационтына, Агатон-
физ, Ойцозына, Филафтик, Эргонид) не только могли усложнять 
восприятие произведения молодым читателем, но также и не от-
вечали требованиям, характерным для жанра литературной сказ-
ки, адресатом которой было младшее поколение. Любовно-при-
ключенческая сказка мадам Ле Маршан была довольно сложной 
в событийном плане и по своей тематике была предназначена для 
взрослого читателя. Именно такой реципиент мог следить за мно-
гочисленными любовными перипетиями и приключениями боль-
шого числа ее героев. Для русского читателя, тем более детского, 
как любовная тематика французской сказки, так и  необычные 
и редкие имена ее героев были неподходящими и слишком сильно 
отличающимися от тех, которые были известны русской культуре 
и просветительским идеям эпохи.

Обзор антропонимов в «Сказке о царевиче Хлоре» Екатерины II 
показал, что императрица, перерабатывая иностранные тексты на 
русский язык, не переводила их буквально. Согласно своим наме-
рениям и ожиданиям русских читателей или конкретного реципи-
ента, она сочиняла на их основе свой переработанный текст, ко-
торый реализовал ее литературную или политическую стратегию. 

Литература

1. Варда 2013б — Варда А. «Сказка о царевиче Хлоре» и ее французский 
источник // Сопоставительная филология и  полилингвизм. Т. 1. Ка-
зань, 2013. С. 152–159.



456

2. Гистер 2005 — Гистер М. А. Русская литературная сказка XVIII века: 
история, поэтика, источники: автореф. дис. канд. филол. наук. М., 
2005. URL: http://cheloveknauka.com/russkaya-literaturnaya-skazka-
xviii-veka-istoriya-poetika-istochniki (дата обращения: 30.01.2021)

3. Державин 1864 — Сочинения Державина с объяснительными приме-
чаниями Я. Грота. Т. 1. СПб. 1864. 

4. Екатерина II 1893 — Екатерина II. Сочинения Императрицы Екате-
рины II. Произведения литературные. СПб., 1893.

5. Записки 1907 — Записки императрицы Екатерины II. СПб., 1907.
6. Каменский 1992 — Каменский А. Б. «Под сению Екатерины…»: Вторая 

половина XVIII ве ка. СПб., 1992.
7. Малэк 1988 — Малэк Э. Предметный мир и персонаж в «Пересмеш-

нике, или Славенских сказках» М. Д. Чулкова // Персонаж и  пред-
метный мир в художественом произведении. Межвузовский сборник 
науч. трудов. Сыктывкар, 1988. С. 32–43.

8. Сводный каталог 1962 — Сводный каталог русской книги граждан-
ской печати XVIII века (1725–1800). Т. 1. М., 1962.

9. Małek 1998 — Małek E. U źródeł rosyjskiej baśni literackiej (inspiracje ro-
dzime i obce) // Literatura Ludowa. 1998. № 6. С. 29–38. 

10. Staff a, Waksmund 2007 — Staff a N., Waksmund R. Bajki carycy Katarzy-
ny II dla wnuków i inne utwory baśniowe pisarzy rosyjskich XVIII wieku. 
Wrocław, 2007.

11. Warda 2013а  — Warda A. «Cykl Felicyjski» w poezji rosyjskiej końca 
XVIII — początku XIX wieku. Łódź, 2013.



457

Л. Росси

К ПОНИМАНИЮ АНТРОПОНИМИЧЕСКОГО МИРА
М. Н. МУРАВЬЕВА

1

В 1939 г. Л. И. Кулакова посвятила две страницы своей первой 
монографической статьи о  творчестве М. Н. Муравьева (1757–
1807) «черте, бросающейся в  глаза при чтении <его> произведе-
ний», а именно «насыщенности их именами» (Кулакова 1939: 30). 
«Каждая страница говорит об эрудиции автора. В  прозе это мо-
жет быть легко объяснено педагогическими соображениями <…>. 
В  стихах такой необходимости нет, а  между тем в  большинстве 
из них можно встретить от двух до тридцати имен. Это являет-
ся результатом системы мышления. Поэзия Муравьева “ученая”, 
интеллигентская поэзия. Каждое явление вызывает литературную 
аналогию, а мысль об одном писателе или художнике влечет ряд 
сопоставлений. <…> Большей частью это обращение к  именам, 
апелляция к авторитетам <…> включается в систему размышле-
ний о самом себе. Рассуждение обычно строится по схеме автоо-
ценка, сравнение, вывод» (Кулакова 1939: 30–31).

Как известно, при жизни автор относительно мало публиковал-
ся, но оставил массу драгоценных записных книг и писем. До не-
давнего времени его творческое наследие разделяли на три части: 
раннее, опубликованное под покровительством М. М. Хераскова 
и  В. И. Майкова в  1770-е гг. стихотворное творчество; более зре-
лые, экспериментальные, стихотворения и  прозаические тексты, 
при жизни публиковавшиеся в  ограниченной степени и  увидев-
шие свет отчасти в начале XIX в., когда включились в литератур-
ный процесс новой эпохи, отчасти в начале XX в. (Жинкин 1913), 
большей же частью в  1967 г., благодаря Кулаковой (Муравьев 



458

1967); наконец, зрелую, в основном педагогическую, историческую 
и  повествовательную прозу, написанную для обучения великих 
князей Александра и Константина Павловичей, прозу, на которой 
в основном зиждилась репутация писателя в XIX в. В последние 
сорок (а особенно двадцать) лет исследователи стали публиковать 
неизданные произведения писателя, не только расширяя наше 
представление о последних двух частях (Фоменко, Алехина, Рос-
си, Лазарчук, Топоров), но и выявляя новую, еще более раннюю, 
отчасти прямо ученическую, группу произведений (Западов 1999, 
Ивинский 2021а, 2021б, 2022а). Кроме того, внимание привлекла 
неизданная и малоизвестная драматургия Муравьева разных эпох 
(Росси 1996, Топоров 2001: 29–380, Пашкуров 2011а, 2011б, 2012, 
2020; Ивинский 2017б, 2018б), и возобновился процесс публика-
ции эпистолярного наследия писателя (Лазарчук 1972, Муравьев 
1980, Бухаркин 1982, Ивинский 2017а, 2018а, 2018 б, 2018 д; 2022б).

Но вернемся к самому началу научного исследования творче-
ства Муравьева. Замечания Кулаковой о творческом методе автора 
опирались на такие стихотворения, как «Обаяние любви» (1784, 
1787), «Успех твой первый возвещая (1779), «Сила гения» (1785, 
1797), «Послание о  легком стихотворении» (1783) и  ориентиро-
вались на (тогда новое) восприятие Муравьева как «и в  личной 
и  в  литературной биографии связывающего переходного звена, 
соединившего сумароковскую школу с карамзинизмом (Гуковский 
1938: 255): с одной стороны — почтительное отношение к автори-
тетам, с другой — поэзия о самом себе и личностное отношение 
к предшественникам. 

В ином аспекте рассматривал муравьевские антропонимы 
В. Н. Топоров. В  его трехтомной монографии о  писателе (2001, 
2003, 2007) взгляд на них соответствует одному из направлений 
многогранного научного наследия автора, этимологическому и се-
мантическому (Топоров 1995; Топоров 2004), «тому подходу к име-
ни собственному <…> при котором рассматривается семантиче-
ская аура языковых единиц, возникающая в текстах» (Николаева 
2007: 7). В  монографии проницательные страницы посвящены 
этимологии имен персонажей муравьевской неоконченной тра-
гедии «Болеслав» (Топоров 2001: 181–185), трилогии «Емилиевы 
письма», «Обитатель предместия», «Берновские письма», повести 



459

«Оскольд» (Топоров 2001: 406–407, 544, 855–856), а также семан-
тической ауре имен героинь муравьевских «сказочек», или воз-
любленных, воспетых в  его любовных стихотворениях (Топоров 
2003: 719–800). 

В пределах данной статьи невозможно будет дать исчерпыва-
ющую трактовку темы, но на основе комплексного рассмотрения 
муравьевского наследия как в диахронической, так и в синхронной 
перспективе мы постараемся обозначить границы его антропони-
мического мира, от бытовых до литературных имён, указывая на 
отдельные случаи, достойные особого внимания преимуществен-
но с точки зрения интертекстуальных отношений. Следует учесть, 
что в римской литературе, на которую ориентировался Муравьев, 
«каждому литературному жанру соответствует специфическая 
стратегия в nominatio (выборе имени): если элегия отличается упо-
треблением женских криптонимов, построенных на основе специ-
фических генетических механизмов, то в  комедии господствуют 
«говорящие» имена, кодифицированные автором, трагедия же 
придерживается имён, определенных традициями мифа и герои-
ческой поэмы», а эпиграмма ориентируется на действительность 
(Iulietto 2016: 45). Установив, насколько это было еще актуально 
в случае традиционных жанров, унаследованных от классицизма, 
мы проверим, как обстояло дело с новыми, смешанными жанрами, 
предвещающими сентиментализм.

2

Полушутя скажем, что, возможно, обостренное внимание пи-
сателя к  антропонимам берет свое начало от размышлений над 
собственной фамилией. В  письме отцу от 25 сентября 1777 года 
идет ее этимологическое обыгрывание, где антропоним становит-
ся опять зоонимом: «Мы с Иваном Матвеевичем большим ноче-
вали нынче у  дядюшки. Вчерась был и  Николай Федорович, так 
Муравьевых был целый муравейник».1 (Муравьев 1980: 296; курсив 

1 Впрочем, в отличии от Сумарокова, в своих баснях Муравьев не от-
кликнулся на те тексты Эзопа, а затем и Лафонтена, где героем выступает 
трудолюбивый Муравей. 



460

наш.  — Л. Р.). Оставаясь в  пределах писем и  бытовой стороны 
ант ропонимического мира писателя, заметим, что в обращениях 
к отцу и к любимой единственной сестре, сначала молодой девуш-
ке, затем замужней женщине и матери, Муравьев всегда придер-
живался официального имени-отчества: «Милостивый государь 
[мой] батюшка! Никита Артемонович!», «Матушка сестрица / 
Милостивая государыня Федосья Никитишна» (Муравьев 1980; 
Ивинский 2018 д; Ивинский 2021б: 146). И посвящая сестре свою 
драгоценную записную книгу около начала 1780-х гг., Муравьев 
обозначил ее именем-отчеством: «Присвоение сей книги Федосье 
Никитишне» (Муравьев 1967: 196). Однако в «письменной беседе» 
с ней, от отрочества до замужества и после него, брат пользовал-
ся ласкательным: «Фешинька» (см., например письмо от 21  ян-
варя 1776 г.: ОПИ ГИМ. Ф. 445. № 48. Л. 15; письма от 5 сентября 
и 14 ноября 1790 г.: Ф. 445. № 53. Л. 58, 78 об.; письма от 24 июня 
и 2 октября 1791 г.: Ивинский 2021б: 156, 163). 

По своей эмоциональности с  этим именем сопоставимо уже 
неоднократно цитировавшееся ласкательное преображение имени 
и фамилии лучшего друга Василия Васильевича Ханыкова (1759–
1829) «Васинька Ханыковушка», записанное в одной из самых бо-
гатых записных книг (ОР РНБ. Ф. 499. № 30. Внутренняя сторона 
обложки). Ни одно из этих исключительно домашних имен не пе-
реходит в литературу, автор найдет другие антропонимы для обо-
значения любимой сестры и  друзей-литераторов. Но его письма 
свидетельствуют еще об одном виде имен. Речь идет об интерес-
ном и, казалось бы, «современном» выборе кличек для домашних 
животных, приближающем их к  антропонимам или даже теони-
мам. Осенью 1777 г. в приписках к сестре ласкательными именами 
«Фавушка» и «Фавинька» (Муравьев 1980: 263, 272, 277, 280, 284, 
292–294), немногим отличающимися от «Фешиньки», часто назы-
вается оставленная в Твери уже старая беззубая собака (кошка?) 
Фаворитка. А  10 октября 1790 г. автор сообщает зятю и  сестре, 
что у него есть «Аглинская собака Минерва» (ОПИ ГИМ. Ф. 445. 
№ 53. Л. 69), но, кажется, не писал для нее никаких стихов. В  те 
же годы, собака Г. Р. Державина носила относительно банальную 
кличку «Милушка», но поэт посвятил ей эпитафию с  политиче-
ской подоплекой («На смерть собачки Милушки, которая при по-
лучении известия о смерти Людовика XVI упала с колен хозя йки



461

и убилась до смерти», 1793; Державин 1957: 196). Впрочем, на фоне 
упроченной идентификации государыни с «Торжествующей Ми-
нервой» (ср. коронационный маскарад 1763 г. и  стихотворение 
1773 г.: Муравьев 1967: 94), есть соблазн придать какое-то полити-
ческое значение — верноподданное или ироническое — и кличке 
муравьевской собаки.

Теперь рассмотрим литературные произведения писателя, от 
юношеских до более зрелых. Недавняя публикация А. Д. Ивин-
ского заставляет начать с неизданной прозаической комедии «Вы-
игранная тяжба», по мнению исследователя, «одного из первых за-
вершенных литературных опытов Муравьева» (Ивинский 2017б: 
164), автограф которого достоверно датирован 1771–1772 гг. 
Исследователь справедливо утверждает, что «основные образы 
и мотивы комедии Муравьева — проворовавшийся судья, ханжа, 
изобретательный слуга, жадность, невежество, глупость <…> вос-
ходят к французской драматургии XVII–XVIII вв.» А уточнить это 
указание помогут, кажется, антропонимы, представленные в спи-
ске действующих лиц. Приведем его полностью по рукописи: 

Действующия лица:
Обиралов, Судья, отец Новосветова
Новосветов, сын Обиралова
Ябедников, мещанин
Нравовида, дочь его
Криводелов, Секретарь Обиралова

Действие в  том городе, где Обиралов су-
дьей (ОПИ ГИМ. Ф. 445. Ед. хр. 232. Л. 105).

Здесь упомянутые говорящие имена относительно близки к ан-
тропонимическому миру В. И. Лукина. В «Щепетильнике» (1765), 
например, среди действующих лиц встречаются Обиралов и Ста-
росветов; любопытно, что, в отличие от большинства комедий Су-
марокова, Лукина, Фонвизина и впоследствии самого Муравьева,2 

2 В ранней и новой редакции сентиментальной комедии «Простосер-
дечная или Сила первой склонности» героиню зовут Лиза и Алина соот-
ветственно, между тем как ее опекуна зовут Думов и Вельсердов (Росси 
1996); в отрывке «Добрый барин» говорящие имена носят представители 
власти (Любимов господин деревни; князь Глотов), реалистические  — 



462

где девушки носят реально существующие, часто довольно изы-
сканные имена, здесь и  девушка, предмет страсти молодого ге-
роя, носит искусственное (странное), говорящее имя. Но стоит 
обратить внимание на «Ябедникова, мещанина»  — определение 
для России не совсем обычное, оно представляет собой, кажется, 
точную кальку «Chicanneau, bourgeois» (от chicane, ябеда)3 из спи-
ска актеров в то время очень популярной стихотворной комедии 
Ж.-Б. Расина (1639–1699) «Сутяги» («Les Plaideurs», 1668). Осталь-
ные персонажи у Расина носят реалистически-сатирические име-
на, но их роли соответствуют пьесе Муравьева:

Dandin, juge. Данден, судья 
Léandre, fi ls de Dandin. Леандр, сын Дандена
Chicanneau, bourgeois. Ябедников, мещанин
Isabelle, fi lle de Chicanneau. Изабелла, дочь Ябедникова
La Comtesse. Графиня
Petit Jean, portier. Иванушка, дворник
L’intimé, secrétaire. Ответчик, Секретарь
Le souffl  eur. Суфлёр
La scène est dans une ville de Basse Normandie. Действие в городе 

Нижней Нормандии (Racine 1950: 311).

Создается впечатление, что список действующих лиц «Выи-
гранной тяжбы» является слегка сокращенным вариантом списка 
комедии Расина. Последняя, в свою очередь, по признанию автора 
(Racine 1950: 309), восходила к известной комедии древнегреческо-
го комедиографа Аристофана «Осы» (422 года до н. э.), направлен-
ной против политикана Клеона в  контексте афинских народных 
судов. Комедия Расина еще сохраняла ее «абсурдистский» мотив 
«суда над псом», но вводила отсутствующие любовную интригу 
и развязку, связанную с подменой документа, которые самостоя-
тельно развивает и «Выигранная тяжба».4 

люди из народа (Василий молодой солдат, Демьян, приказчик Любимова, 
Машинька дочь Демьянова) (Топоров 2001: 355).

3 См.: DAF 1798; СлРЯ XVIII 12, 172.
4 Её атрибуция полностью и исключительно четырнадцати-пятнадца-

тилетнему Муравьеву потребует, возможно, дальнейшего рассмотрения. 



463

3

Рассмотрев самые первые опыты Муравьева, перейдем сейчас 
к  его первым прижизненным публикациям. Примечательно, что 
в  оригинальном издании «Басней» (Муравьев 1773) имена нари-
цательные зверей пишутся со строчной буквы, не став именами 
собственными, заменой антропонимов. В некоторых из них («Ку-
чер и  лошади», «Кошка и  лисица», «Облако», «Волк и  лисица») 
в сопоставления вводятся имена героев «Илиады» в целях герои-
комического возвышения (Росси 2013); другого типа антропонимы 
встречаются в «Раздоре в улье», басне, которая вошла в томик «Од» 
1775 г., и  в  неопубликованной при жизни басне «Улиссовы спут-
ники»: это фамилия автора басни, переработанной Муравьевым5 
(«В  недавных временах у  Геллерта я  чел…»; Муравьев 1967: 75),  
и имя создателя поэмы об Улиссе, «покойного Гомера» (Там же: 76).

Как показывает свежайшая публикация об антропонимах 
в русской панегирической поэзии XVIII в., муравьевские юноше-
ские торжественные оды и произведения военной тематики по со-
ставу исторических и мифологических антропонимов и теонимов6 
не выделяются на фоне произведений, написанных в этих жанрах 
более известными авторами (Словарь 2022). Тем не менее некий 
интерес представляет опубликованная в  1774 году посвященная 
Павлу Петровичу «Военная песнь», впоследствии переработанная 
в  три самостоятельных текста. Последняя строка десятой стро-
фы первоначального варианта «Там Вобан, Паган, Кегорн, Феш» 
(Муравьев 1967: 300), от которой впоследствии автор отказался, 
перечисляет в  виде внимательных слушателей «военной Пал-
лады» серию известных европейских военных инженеров и  ар-
хитекторов: Sébastien Le Prestre, маркиза de Vauban (1633–1707), 

Некоторые детали, например, отсылают к биографии А. М. Брянчанинова 
(1750–1784), вологодского литератора (Лазарчук 1999: 10–43, 44–82; Топо-
ров 2003: 572–608; ср. также Алехина 1990: 12–13), как известно, адресата 
многочисленных муравьевских стихотворений (см. ниже примеч. 6).

5 Речь идет о басне “Die Biene” («Пчелы») Х. Ф. Геллерта (Петривняя 
2010).

6 Об очень интересной ономастике им современного «Похвального 
слова Михайле Васильевичу Ломоносову» (1774) см.: (Абрамзон 2011).



464

Blaise François Pagan, графа de Merveilles (1603–1665), Menno van 
Coehoorn (1641–1704) и Jean-Rodophe Faesch (1680–1749) или его 
сына Georges Rodolphe Faesch (1710–1787). И  дальше, пользуясь 
традиционными для героических жанров риторическими фигу-
рами «enumeratio» (перечисление) и  «accumulatio» (накопление) 
с особой охотой молодой поэт объединяет именно антропонимы: 
в семнадцатой и восемнадцатой строфах греческих и римских по-
бедителей, в  двадцатой строфе  — русских. Среди римских («Ка-
милл, Маркел, и  Павл Эмилий / И  Сципион, Метелл Цецилий», 
Муравьев 1967: 302; курсив мой — Л. Р.) впервые, кажется, Мура-
вьев упоминает, здесь вряд ли случайно, в обратном порядке кон-
сула Луция Эмилия Павла, о котором будем говорить ниже.

В частом перечислении культурно значимых антропонимов Му-
равьев следует за Сумароковым больше, чем за Ломоносовым. Вме-
сте с тем, вероятно, к известным стихам Ломоносова из «Оды на 
день восшествия на престол императрицы Елизаветы Петровны» 
(1747 г.), «… может собственных Платонов / И  быстрых разумом 
Невтонов / Российская земля рождать», — отсылает использование 
аппеллятивации (деонимизации) в начальной строке «сказки» (то 
есть повести) «Живописец», опубликованной в  «Академических 
известиях» в 1779 г. (Ивинский 2021), где главный герой — худож-
ник назван «питомцем Рюбенсов» (Муравьев 1967: 174). 

Но в томик «Од» (Муравьев 1775) вошли не только панегири-
ческие, но и другого типа оды, характеризуемые антропонимами 
иного рода: фамилиями (часто сопровождаемыми инициалами) 
знакомых, покровителей, литературных учителей и  друзей, ко-
торым посвящены произведения и  обращены трогательные или 
шутливые восклицания. «Ода вторая» сопровождается подзаго-
ловком «К  А. М. Брянчанинову», «Ода десятая. Весна»  — «К  Ва-
силью Ивановичу Майкову», «Стихи»  — «К Мих. Матв. Хера-
скову», «Сонет»  — «К Василью Ивановичу Майкову», автору 
последующего ответного «Сонета», наконец, «письмо» обращено 
«К А. М. Брянчанинову» «на смерть супруги его Елисаветы Пав-
ловны» (Муравьев 1967: 117, 125–128, 312, 129). Во второй, так и не 
напечатанной книге «Новых лирических опытов» (1776) и в дру-
гих, отчасти опубликованных, стихотворениях роль адресатов 
и  их имён (Н. Р. Р. [Никита Романович Рожешников], Майков, 



465

Хемницер, Д***[митревский], Львов, В. И. Петров, Хвостов, В. В. Ха-
ныков) еще увеличивается.

В своё время Г. В. Морозова первой справедливо отметила, что 
в  «Новых лирических опытах» Муравьев шел к  созданию ново-
го жанра, учась у Горация «непринуждённой интонации, умению 
вплетать в канву стихотворения автобиографические черты, быто-
вые подробности, композиционному мастерству» (Морозова 1986: 
102–103). К этому можно добавить, что он учился и употреблению 
антропонимов, имён адресатов. Это наглядно показывает напеча-
танный сразу после «Стихов К Мих. Матв. Хераскову» «Перевод 
первой Горациевой Оды. К Меценату» (Муравьев 1775: 23; 1967: 
262б; курсив мой — Л. Р.). Для Муравьева-Горация (ср. и «Оборот 
на себя»; Алехина 1990: 85) Херасков станет новым Меценатом, 
Брянчанинов — новым Тибуллом.7

Как у Горация, так и у Муравьева в одах уже просвечивают чер-
ты жанра дружеского послания. При этом в таких «Новых лири-
ческих опытах», как «Прискорбие стихотворца» и «К Хемницеру», 
посвященных членам раннего львовского кружка, Муравьев пере-
носил в Россию миф об идеальной дружбе поэтов на фоне природы, 
восходящий к произведениям таких немецких авторов, как Э. фон 
Клейст, Ф. Г. Клопшток, К. М. Виланд (Росси 2003: 294), которые, 
в свою очередь, были читателями и подражателями Горация.

Когда ж со Львовым вы пойдете мимо оба
И станут помавать цветочки сверху гроба,
Поколебавшись вдруг,
Я заклинаю вас: постойте! не бежите!
И, в тихом трепете обнявшися, скажите:

«Се здесь лежит наш друг» (К Хемницеру, 
Муравьев 1967: 154–155).

7 Афанасию Матвеевичу Брянчанинову (1750–1786), «нежнейших лет 
товарищ<у> и  приятел<ю>» Муравьева, посвящены «Сельская жизнь», 
написанная в  традиции Второго Эпода Горация (Скибина 2010), как 
и «Das Landleben. An Herrn Rammler» Э. фон Клейста, «К. А. Брянч.» (Ла-
зарчук 1999: 31–32) и, главное, программное «Послание о легком Стихот-
ворении. К А. М. Бр<янчанинову>» (Муравьев 1967: 217), начинающееся 
переработкой начала четвёртой эпистолы первой книги Горация, к Аль-
бию Тибуллу (Росси 1994: 101). 



466

Примечательно, что не задача, а  жанр обусловливал решение 
прибегнуть к антропонимам: в те же годы в призванных увекове-
чить эту дружбу прозаических «Дщицах для записывания» (Му-
равьев 1778), где философские размышления чередовались с рас-
сказами о встречах и обменах опытом с друзьями-литераторами, 
имена Львова и Ханыкова, присутствующие в черновике (Фомен-
ко 1981), были заменены вычурными перифрастическими фраза-
ми (Росси 2003: 295).

4

Значение антропонимов адресатов муравьевских стихотво-
рений во многом зависит от культурных антропонимов, которы-
ми пестрят эти тексты, особенно те, которые посвящены самому 
творчеству. Это имена античных, французских, итальянских, анг-
лийских, а также и русских, современных, философов, писателей, 
художников, музыкантов; это имена героев поэм, трагедий и опер, 
а порой и имена исполнителей и исполнительниц. За «официаль-
ным» каноном античной литературы (чаще всего Гораций, затем 
Вергилий, Гомер, гораздо реже Овидий и Тибулл, Лукан, но и Сафо, 
Софокл, Ксенофонт, Лонгин) следовали столь же классические 
итальянские и  французские авторы (Тассо, Расин, Ариост, Дант, 
Вольтер) и  более спорные англичане (Шекспир, Томсон, Миль-
тон, Оссиан, Юнг). Когда речь идет о  легкой поэзии, то один за 
другим следуют имена Корины, Мимнерма, Проперция, Колардо, 
Дора, Берниса, А.-Ф. Ж. Массона де Пезея (Pezay), Буфлера (L.-F. de 
Bouffl  ers), Шапеля (Claude-Emmanuel Luillier), Башомона (F. Le 
Cognoix Bachaumont), Мариво, Бомарше, Мармонтеля. В  других 
отрывках упоминаются Дюсис, Шенстон, Метастазий, Руссо (на-
ставник Юлии). И мы не назвали и половины авторов.

Конечно, те стихотворения, которые были написаны «для себя» 
и остались неопубликованными, своими антропонимами преиму-
щественно иностранного происхождения удовлетворяли чувство 
культурного превосходства автора и  приносили удовольствие, 
прежде всего ему самому, экзотическим звучанием и расположе-
нием антропонимов. Берем наугад стихи, опубликованные Кулако-
вой из рабочей тетради, по мнению исследовательницы, «едва ли 
не единственного непосредственного отклика в России на споры 



467

вокруг вышедшего во Франции в 1776 г. первого тома собрания со-
чинений Шекспира в переводе Ле Турнера»:

Мерсьер и ле Турнер и кавалер Ретлидж
                               Стоят за Шекеспира;
   А де ла Гарп и латинистов спира
                       Против Вилиама на стогнах кличут клич
                       (Муравьев 1967: 199, 346).

Уже здесь заметна внутренняя рифма Мерсьер / Ле Турнер. 
С  особым смаком Муравьев ставит антропонимы в  положение 
рифмы и  создает порой богатые, порой смешанные русско-ино-
странные рифмы. Если в «Опыте о стихотворстве», в «Избрании 
стихотворца» и в «Видении» он повторяет рифму «россов / Ломо-
носов» (в «Видении»: Пиндар россов / Ломоносов) (см. Абрамзон 
2011), то в послании «К его превосходительству Алексею Василье-
вичу Нарышкину» о своей юности в Архангельске автор рифмует 
фамилию Ломоносова с южным фруктом абрикосом (Markov 1988: 
39), сделав из его поэзии настоящий драгоценный плод севера:

Ни смокв, ни абрикосов
Не знают там сады;
Но письмен Ломоносов
Там вырастал плоды 

                         (Муравьев 1967: 199).

Восторг от посещения Академии художеств выражается в риф-
мах фамилии художников А. Лосенко (1737–1773) и  Н. Пуссен 
(Nicolas Poussin 1594–1665) со словами «оттенка» и «тень» (Мура-
вьев 1967: 173–174).8

А когда назван адресат, хотя и из узкого круга родных и прия-
телей-стихотворцев, то можно говорить об удовольствии, разде-
ленном, конечно, между такими людьми, для которых не составля-
ют трудности аллюзии на малоизвестных персонажей. Например, 

8 Эти и  другие подобные рифмы к  именам находим и  в  статье Вла-
димира Маркова (1988: 39), усмотревшего в  Муравьеве первого поэта 
«опьяненного» именами, как впоследствии Бальмонт и Хлебников.



468

в  «Успехе бритской музы. К  В. П. Петрову» Муравьев называет 
Мусидору, имя очаровательной купальщицы из «Лета» Томсона, 
с уверенностью, что адресат поймет (Муравьев 1967: 172). 

Примечательно, что от юношеских стихов до более зрелых и до 
самых последних текстов, в одном и том же стихотворении мож-
но найти антропонимы, восходящие к античности, рядом с име-
нами русских авторов, недалекого прошлого или современников. 
В «Эпистоле к его превосходительству И. П. Тургеневу. 1774» ря-
дом с  персонажами греческой истории (например, спартанский 
адмирал Педарет) упоминаются русские литераторы Ломоносов 
и  Поповский; в  «Опыте о  стихотворстве» обозначение филосо-
фа Аристотеля эпитетом «Стагирит» (Муравьев 1967: 134) пред-
шествует именам не только Расина, Мольера, Софокла, его героев 
Филоктета и Едипа, но и Фонвизина, Княжнина и его «Дидоны». 
В опубликованном в 1797 г. опыте «Сила Гения» (ср. ниже) имена 
латинских и итальянских поэтов (Вергилий и Тассо) читаются ря-
дом с именами итальянских художников Корреджо и Франческо 
Альбани, а  в конце находим комплимент «Нине», условной лю-
бимой девушке; в поздней «Музе» Муравьев сочетает латинских, 
английских и французских авторов и героиню русской, совсем не-
давней повести «Бедная Лиза» (Муравьев 1967: 236–238).

Когда после долгого перерыва автор решил переработать свои 
ранние сочинения для публикации в книге «Собрание стихотво-
рений М. Муравьева», он придал новую функцию адресатам своих 
стихотворений и ввел новые антропонимы. Это, конечно, адресаты 
дружеских посланий, как уже названные «К его Превосходитель-
ству Алексею Васильевичу Нарышкину» и «Епистола к е. п. Ивану 
Петровичу Тургеневу 1774 года», но не только. И к произведени-
ям не «личностных» жанров, таким как басни и эклоги, Муравьев 
предпослал короткие посвящения лицам, принимавшим непосред-
ственное участие в его поэтическом развитии, и касался конкрет-
ных обстоятельств их знакомства («Суд Момов. К А. М. Засодим-
скому», «Перо. К его превосходительству Александру Петровичу 
Ермолову», «Еклога. К его превосходительству Алексею Василье-
вичу Олешеву») (Муравьев 1967: 53, 68, 85, 198). Таким образом, 
собрание разрозненных сочинений должно было стать и книгой 
стихотворных мемуаров. Если книга сама по себе так и не увидела 



469

свет, то после смерти автора в  мае 1810 г. в  «Вестнике Европы» 
среди первых было опубликовано «Послание», обращенное к дру-
гу Тургеневу, также недавно скончавшемуся (28 февр. / 12 марта 
1807 г.), и со смертью которого связывали преждевременный уход 
Муравьева (Жинкин 1913: 312). В том же журнале в августе 1810 г. 
было напечатано большое оригинальное стихотворение, озаглав-
ленное «К Феоне» и обращенное к сестре. 

5

Короткое отступление. Как мы уже видели, в посвящениях, ког-
да речь идет о мужчине, упоминаются фамилия, часто имя и отче-
ство или инициалы; в редакциях 1800-х гг., опубликованных, когда 
бывшие школьные друзья или товарищи по полку уже сделали ка-
рьеру, присутствует и титул «его превосходительство». Когда же 
речь идет о  (молодых) женщинах,9 почти всегда встречаем одно 
литературное имя, вернее, криптоним. Если в случае Феоны поэт 
сразу же объявляет, что она  — его сестра, для других дам дело 
гораздо сложнее, и даже установление имени девушки, предмета 
настоящего чувства (Росси 2015а), не решает вопрос. О муравьев-
ских женских криптонимах уже писали Н. Жинкин и В. Топоров. 
Одно их перечисление свидетельствует об их культурной пестро-
те. В  положении адресата встречаются: Нина («Станс. К  Нине», 
1779; ср. «Отъезд», «Истинная красота»), Феона («Письмо к Фео-
не», «К Феоне», «Епистола к Феоне»), Алзора («К Алзоре»), Али-
на («Надпись к  изображению Алины»), Темира («Посвящение 
тебе»), но если учесть и косвенные комплименты, можно добавить 
и Белинду («Любовник прелести»), Ирису («Ириса! ты в слезах»), 
Аглаю («Видали ль вы небесную Аглаю»), Кларису («Иной бы стал 
непостоянством»), Темиру («Темире ленточка», в одной из тетра-
дей существует и  французский перевод или оригинал; ср. также 
«Посвящение тебе»), Розану («Милое дитя»), Еглею («Разлука»), 
Любашу («Итак, опять убежище готово»).

9 Исключение составляет «Надгробная Елисавете Львовне Нарышки-
ной, скончавшейся июля 1-го 1795 года» (Муравьев 1967: 236).



470

Как показал В. Топоров, «Нина» и  «Ниса» включаются в  два 
обширных культурных текста: «Нинин» текст связан с  очаро-
вательной героиней ряда литературных произведений XVIII–
XIX вв., о  которой писал целую книгу Александр Пеньковский 
(2003), а  Нисин текст восходит к  Ниче (Nice), коварной героине 
стихотворения Метастазио «Освобождение». Однако в разных ре-
дакциях «Станса. К Нине» («О милое мечтание…») они взаимоза-
меняемы (Топоров 2003: 719–800; Росси 2015а: 102). Имя Альзора, 
созданное Муравьевым возможно на основе псевдоперуанского 
«Альзира» из одноименной трагедии Вольтера «Альзира или Аме-
риканцы», объединяет два разнородных текста и двух разнород-
ных женщин: даму, адресата неизданного «Письма к  Альзоре», 
мелодраматического рассказа в форме отрывка из ненаписанного 
романа (1779–1780),10 и  «милого дитя», очаровательную девочку, 
адресата стихотворения «К Альзоре» (1781), воспетую и под дру-
гими именами (Алина, Александрина). Речь идет об Александре 
Михайловне Мордвиновой (1769 или 1770–1809), которая стала 
женой Николая Николаевича Муравьева (1768–1840). Имя Теми-
ра восходит к поэме в прозе Монтескье «Книдский Храм», кото-
рым восхищался Муравьев (Росси 2017: 207), его носит пастушка, 
любовница рассказчика; вместе с тем Белинда — героиня ироико-
мической поэмы Поупа «Похищение локона». Если Аглая — одна 
из харит, то Еглея — жена Тесея (Топоров 2003: 743). Розана вос-
ходит к более близкому источнику, комической опере Н. П. Нико-
лева «Розана и Любим» (1776), которой Муравьев интересовался 
в 1779 г. (Ивинский 2017:177; 2018: 207). Особняком стоит Любаша, 
не криптоним, а настоящее ласкательное имя Любови Федоровны 
Муравьевой, младшей сестры хозяйки Берново, Анны Федоровны 
Вульф, в «домашнем» стихотворении «Итак опять убежище гото-
во» (Муравьев 1967: 199–202).

Но вернемся к Феоне. Читатели 1810–1820 гг., наверно, склонны 
были ассоциировать это литературное имя с Муравьевым. Вместе

10 ОР РНБ. Ф. 499. Ед. хр. 30. Л. 70–70 об. Росси 1998: 530–531. Пове-
ствовательный отрывок эпистолярного романа из той же рукописной 
тет ради состоит из писем двух девушек с вполне реалистичными имена-
ми Лиза и Катенька (Топоров 2001: 334–337).



471

с тем данное греческое, не мифологическое имя, использованное 
в  европейских неоклассических литературах, уже до него вошло 
в русскую литературу. Феона — одно из действующих лиц педаго-
гического произведения А. Т. Болотова «Детская философия, или 
нравоучительные разговоры между одною госпожою и ее детьми, 
сочиненные для поспешествования истинной пользе молодых 
людей» (Болотов 2012), написанного по образцу «Детского жур-
нала, или Беседы мудрой наставницы со своими благородными 
учениками»11 Ж.-Мари Лепренс де Бомон (1711−1780). Первый том 
был опубликован в 1776 г. в типографии Московского универси-
тета, а второй — в 1779 г., когда ее получил в аренду Н. Новиков. 
Вполне вероятно, что книга, где необходимые познания о религии, 
нравоучении, а  также естественных науках излагались простым 
и  занимательным образом (Артемьева, Микешин 2012), входила 
в круг чтения молодой Федосьи, которая была не намного старше 
детей госпожи Ц**, четырнадцатилетней Феоны и тринадцатилет-
него Клеона. В 1790 годы в домашней переписке Муравьев называл 
себя Дон-Кихотом, а сестру — Сесилией, героиней романа Фанни 
Берни (Rossi 2003: 789; Ивинский 2021б: 154, 150). Возможно, уже 
в 1780-е гг., учитывая сходство имен и положений Федосьи Ники-
тичны и героини «Детской философии», он создал литературное 
имя для сестры. Это подтверждается тем, что в 1793 г., став пре-
подавателем русского языка невесты в. к. Александра, Луизы Ав-
густы фон Баден, Муравьев создал для нее серию коротких нра-
воучительных рассказов и диалогов, в центре которых семейство, 
напоминающее «Детскую философию»: добродетельная вдова, 
которую здесь зовут Феона, и ее дочери, Еглея и Зилия; любопыт-
ное сочетание уже здесь прокомментированного греческого име-
ни и  имени героини романа Ф. де Графиньи «Письма Перуанки» 
(1752), который Муравьев подарил сестре в сентябре 1779 г. (ОПИ 
ГИМ. Ф. 445. Ед. хр.51. Л. 89).12

Феонин цикл завершает серию муравьевских «книг для чте-
ния», написанных для великих князей во второй половине 

11 Magasin des Enfans, ou Dialogues d’une sage Gouvernante avec ses éleves 
de la premiere distinction (1756).

12 Об этих письмах см.: (Ивинский 2017а).



472

1780-х — начале 1790-х гг. и объединенных отчасти общими геро-
ями: «Утренней прогулки», «Эмилиевых писем», «Обитателя пред-
местия», «Берновских писем», драматической сказочки «Доброе 
дитя». Здесь встает тема роли имён в создании своеобразного ро-
мана из разнообразных фрагментов повествовательной педагоги-
ческой прозы Муравьева (Росси 1995; Топоров 2001). 

В оригинальных изданиях антропонимы все выделены курси-
вом; их можно разделить на три группы: говорящие, реалистиче-
ские, интертекстуальные. Говорящие имена указывают на харак-
тер героя; они то ли русского, то ли греческого происхождения: 
в «Эмилиевых письмах», граф Благотворов, офицер Добросердов, 
секунд-майор Вельзоров, полковник Думов, генерал Славин, судья 
Правдин с одной стороны, а с другой — Филарет и Иринеев, друзья 
Эмилия; в «Обитателе предместья» капитан-коммандор Неслетов, 
купцы Кормилов и Тучин с одной стороны и друг Иринеев, София, 
жена Неслетова, и  Евфемон,13 приемный сын Дрёмова с  другой. 
Некоторые антропонимы, такие как Васинька — для сына графа, 
Осанов — для одного из офицеров и Засодинский — для секретаря 
графа по делам дворянской опеки — реалистичны и содержат ин-
тимную аллюзию: как мы уже говорили, Васинькой звали лучшего 
друга Муравьева Василия Ханыкова, фамилия Осанов напомина-
ла усадьбу Осаново (недалеко от Вологды) и А. М. Брянчанинова; 
Засодимский  — Михаила Андреевича, другого вологодского ли-
тератора, адресата одной из басен Муравьева (Лазарчук 1999: 83–
95). И некоторые фамилии, казалось бы, говорящие (Островских 
2011), отсылают к знакомым писателя: ученый Перков напомина-
ет П. Д. Перкова, смерть которого Муравьев оплакивал элегией, 
оставшейся в его бумагах (ОР РНБ. Ф. 499. Ед. хр. 57. Л. 14), а засе-
датель Карманов — Диомида Ивановича Карманова, тверского пу-
бличного нотариуса, сотрудника Вольного российского собрания 
при Московском университете (Письма 1980: 373). Другие имена, 
как Васильков, Былинский, Закрышкин, Ульев, Полосовский, Ила-
нов, также реалистичны, но нам пока не удалось установить связь 
с биографией Муравьева или его знакомых. 

13 По мнению В. Топорова, антропоним создан самим Муравьевым 
и обозначает, между прочим, «хранить благоговейное молчание» (Топо-
ров 2001: 554).



473

6

Безусловно, большой интерес представляют те имена, которые 
скрывают интертекстуальную связь с произведениями других авто-
ров. Начнем с Эмилия, имя которого современному читателю напо-
минает произведение Руссо о естественном воспитании, но которое, 
по мнению В. Н. Топорова, отсылает и  к консулу Луцию Эмилию 
Павлу, погибшему во время битвы при Каннах в 216 г. д. н. э. О нем 
Муравьев писал, как мы видели, в «Военной песнt» и в «Эпистоле 
к его превосходительству Ивану Петровичу Тургеневу»:

Таков Эмилий Павл равно достоин хвал,
Как жил в семье своей иль как при Каннах пал
                                         (Муравьев 1967: 114).

Это соответствует судьбе муравьевского Эмилия более, чем 
характер героя Руссо (Топоров 2001: 406–407). В предуведомлении 
издателя «Эмилиевых писем» получение «свитка рукописных пи-
сем» погибшего друга происходит во время прогулки по большой 
Московской дороге жителя Софии, нового городка, построенного 
по воле императрицы и  носящего ее настоящее имя. Его сопро-
вож дают «граждане софийские», но англичане, Виль Гоникомб 
и  Дик Эйронсейд. Известно, что в  Софии действительно жили 
англичане, например специалисты, сотрудничающие с  Камеро-
ном в построении парка Царского села, но в данном случае имена 
спутников издателя восходят к сатирическим журналам «Зритель» 
(«Th e Spectator», 1711–1712) Ж. Аддисона и  Р. Стиля и  «Опекун» 
(«Th e Guardian», 1713) Р. Стиля: один из джентльменов Клуба 
Спектатора носит имя Will Honeycomb, а псевдоним издателя вто-
рого — Nestor Ironside. Возможно, Муравьеву «Нестор» показался 
недостаточно «английским», и  он решил заменить его уменьши-
тельным именем редактора, Ричарда. Это явный знак уважения 
создателям жанра, к  которому примыкает «Обитатель предме-
стья». Фамилия одного из героев «Периодических листов» — Дре-
мов отсылает к более близкому источнику, к комедии Екатерины II 
«Именины госпожи Ворчалкиной». На самом деле, почти трагиче-
ская фигура именитого гражданина, отставного майора Дремова, 



474

всепрощающего отца своего (приемного) блудного сына, сильно 
отличается от добродушного, слегка комического дяди из комедии 
Екатерины 1771 г. Тем не менее намек едва ли случаен.

В заключение рассмотрим фамилию «Алетов». Она встречается 
довольно часто в педагогической прозе Муравьева, и персонажи, но-
сящие его, обладают достаточно постоянными чертами, такими как 
светскость, талант, остроумие. При этом он выступает то как воен-
ный, то как гражданский, то как любитель искусств, то как человек, 
пекущийся об общей пользе государства. В «Эмилиевых письмах», 
в  «Обитателе предместья» и  в  «Утренней прогулке» он знакомый 
рассказчика. В женском «Феонином цикле» господин Алетов — пле-
мянник хозяйки, только что возвратившийся из Англии. 

Как мы увидим, эти последние детали некоторым образом 
соответствуют и  происхождению фамилии героя. В. Н. Топоров 
связывал ее с  «правдолюбивым» героем Карамзина [Фил]алет 
(от ἀλήθεια, правда) или с  героем Вергилиевой «Энеиды» Aletes 
(Алет в переводе Петрова) (Топоров 2001: 583, 589). Ориентация 
на «правду» всегда актуальна, но в разные эпохи она принимает 
специфические черты, и  трудно установить, какими путями тот 
или иной автор пришел к ней. В «Никомаховой этике» Аристотеля 
φιλαλέθης («правдивый») противопоставляется лживым и обман-
чивым, и это употребление, по мнению итальянского исследовате-
ля, побудило Тассо дать антифрастическое имя Alete посланнику 
язычнику в «Освобожденном Иерусалиме» (Zatti 2004: 241). Поэма 
была хорошо известна Муравьеву, и не исключено, что, создавая 
имя «Алетов», он вспомнил и  о второстепенном персонаже ита-
льянского поэта.

Но любопытно, что фамилия «Алетов», как якобы русская, уже 
существовала в литературе. Ее носил секретарь русского посоль-
ства в Париже Ivan Aléthof, созданный в мае 1760 года Вольтером, 
как автор сатирической диалогической поэмы «Русский в  Пари-
же»: Le russe à Paris. Dialogue d’un Parisien et d’un Russe. Petit poème 
en vers [alexandrins], composé à Paris, au mois de juillet [/ mai]. Par 
M. Ivan Aléthof, secrétaire de l’ambassade russe. В самом деле, образ 
«русского в Париже» раздваивается. С одной стороны, персонаж, 
«грубый скиф», приехавший в  современные Афины, чтобы про-
светиться, с другой — автор Алетов, «русский, знающий Францию 



475

очень хорошо», о котором Вольтер пишет в своих письмах колле-
гам и друзьям, в том числе А. Р. Воронцову (Voltaire 2015: 121–122). 
«Правдивый» секретарь русского посольства заставляет своего 
парижанина раскрыть русскому энтузиасту все слабости и дура-
чества парижской культуры той эпохи, и последний возвращается 
домой. В последующих изданиях фамилия фиктивного автора уже 
не включалась, и она не фигурирует в русском прозаическом пере-
воде поэмы, которая выходила из печати уже как «Разговор меж-
ду парижанином и  россиянином», образец «сатирического духа 
Вольтера», как гласило заглавие книги (Вольтер 1789). 

7

Упомянутые в отдельных письмах или главах трилогии и при-
мыкающих к ней текстов (даже не учитывая «Тетради для сочине-
ний») антропонимы образцовых представителей разнообразных 
видов деятельности, всех эпох, от античности до ближайшей со-
временности по числу и  разнообразию не уступают антропони-
мам в  муравьевских стихотворениях. Это имена военных, архи-
текторов, инженеров и  теоретиков (Бован, маршал Саксонский, 
1696–1750, Гиберт (J. A. H. Guibert), 1743–1790), европейских и рус-
ских генералов и министров (виконт де Тюренн, 1611–1675, мар-
шал Люксембург, 1628–1695, Петр Великий, Миних, П. П. Ласси, 
1678–1751, П. С. Салтыков, 1698–1773, П. А. Румянцев, 1725–1796, 
Нестор (?), Леонид, Эпаминонд, Ф. А. Ангальт, 1732–1794, М. де 
Сюлли, 1560–1641), историков (Геродот, Плутарх, Полибий, Ксено-
фонт, Э. Гиббон, 1737–1794 и Дж. Гиллис, 1747–1836), философов 
(А. Фергюсон, А. Смит, Декарт), писателей всех стран (Вергилий, 
Э. фон Клейст, Софокл, Теренций, Ж.-Ж. Руссо, С. Геснер, Гомер, 
Гораций, Корнель, Расин, Вольтер, Гесиод, Феокрит, Эсхил, Еври-
пид, Пиндар, Тибулл, Овидий, Тассо, Петрарка, Лопе де Вега, Сер-
вантес, Камоэнс, Спенсер, Шекспир, Мильтон, Буало, Ф. Детуш, 
1680–1754, Ш. Дюфрени (Dufresny), 1648–1724, А. Пирон, 1689–
1773, Лафонтен, Анакреон, Г. А. де Шольё, 1639–1720, К.-Ж. Дора, 
1734–1780, Ф.-И. де Бернис, 1715–1794, Л.-Ж. де Нивернуа, 1716–
1798, С. Де Буффлер, 1738–1815, Э. де Парни, 1753–1814, Ж. Ф. Ла-
гарп, 1739–1803, Ж. Ф. Мармонтель, Ж. Ф. Сен-Ламбер, 1716–1803, 



476

Дж. Томсон, Ж. Делиль, 1738–1813, А. Л. Томас, 1732–1785, Фене-
лон, Ж. Б. Боссюэ, 1627–1704, Ж. Л. Бюффон, 1707–1788, А. фон 
Галлер, 1708–1777, Ф. фон Хагедорн, 1708–1754, Ф. Г. Клопшток, 
1724–1803, Г. Э. Лессинг, 1728–1781, Л. М. Виланд, 1733–1813, 
М. Ж. Седен (Sedaine), 1719–1797  — с  героями их поэм и  драм), 
художников (Г. И. Скородумов, 1754–1792, Дж. Уокер (James 
Walker), 1760–1823, Анжелика Кауфман, П. Батони, 1708–1787, Ра-
фаэль, Корреджо, Тициан, Лосенко), музыкантов, особенно тех, 
связанных с  Россией (Дж. Б. Перголези, 1710–1736, П. А. Монси-
ньи, 1729–1817, А. Гретри, 1741–1813, Дж. Паизиелло, 1741–1816, 
Н. Пиччинни, 1728–1800, П. Анфосси, 1727–1797, А. Сальери, 
1750–1825, Дж. Сарти, 1729–1802, Ф. Кино (Quinault) 1635–1688, 
К. В. Глюк, 1714–1787) и  актеров (И. А. Дмитревского, В. М. Чер-
никова). В  основном они подобраны в  соответствии с  педагоги-
ческим назначением данных произведений, но находится место 
и писательским пристрастиям Муравьева. Мало того, вводя имена 
литературного происхождения, как Алетов, или, в  «Берновских 
письмах», ставя притяжательное прилагательное рядом с именем 
Гомера по образцу «Вертера»,14 чтобы обозначить его поэмы, автор 
позволяет себе и самостоятельную литературную игру. 

Но в те же годы автор зачал и чисто литературный проект, оза-
главленный антропонимом исторического происхождения. В по-
смертной публикации дошел до нас «Оскольд», историческая по-
весть в форме законченного фрагмента или «оссиановская» поэма 
в прозе, напечатанная в марте 1810 г. в «Вестнике Европы» (Му-
равьев 1810). О «персонажно-именном поле» или об «именности» 
этого произведения уже блестяще писал В. Н. Топоров (Топоров 
2001: 809–813), и в разное время было отмечено, что имена воинов 
из «Оскольда» встречаются у  других писателей в  последующие 
десятилетия: у Батюшкова в ранней при жизни не опубликован-
ной повести «Предслава и  Добрыня» (1810 г., Добрыня, Радмир) 

14 Например, в письме от 13 марта Вертер пишет «сердце мое доста-
точно волнуется само по себе; мне нужна колыбельная песня, а такой, как 
мой Гомер, второй не найти» (Гете 2001: 9; курсив наш — Л. Р.). Во втором 
«Берновском письме» рассказчик пишет: «никем не видим, под тенью де-
рева читал я своего Гомера» (Муравьев 1790-е гг.: 17; курсив наш — Л. Р.). 



477

(Фридман 1965: 24) и  в  плане поэмы «Русалка» (1817 г., Озар) 
(Фридман 1971: 278), а также, возможно, у Пушкина в поэме «Рус-
лан и Людмила» (Ратмир) (Западов 1999: 310). 

В самом деле, трудно недооценить роль немногочисленных 
прозаических и  поэтических текстов, опубликованных непо-
средственно после смерти поэта в 1810-е гг. в «Вестнике Европы» 
и  в  «Собрании лучших стихотворений, взятых из лучших твор-
цов», изданном В. А. Жуковским, и  затем вошедших в  «Полное 
собрание сочинений Муравьева» под редакцией Жуковского и Ба-
тюшкова (Муравьев 1819–1820). Они способствовали обогащению 
и  подкреплению культурно-исторического канона пушкинского 
поколения, которое, в  свою очередь, передало последующим по-
колениям целый культурный мир. 

Источники

1. Болотов 2012 — Болотов А. Т. Детская философия. СПб., 2012.
2. Вольтер 1789  — Вольтер Ф.-М. Россиянин в  Париже, или Разговор 

между парижанином и россиянином // Сатирический дух г. Волтера, 
или Собрание некоторых любопытных сатирических его сочинений. 
Переведено с французскаго И. .. Р. .. СПб., 1789. С. 1–55.

3. Гете 2001 — Гете И. В. Страдания юного Вертера. СПб., 2001.
4. Державин 1957 — Державин Г. Р. Стихотворения. Л. 1957.
5. Муравьев 1773 — Муравьев М. Н. Басни лейб-гвардии Измайловско-

го полку фурьера Михайлы Муравьева. Кн. I. СПб., 1773.
6. Муравьев 1775 — Муравьев М. Н. Оды лейб-гвардии Измайловского 

полку сержанта Михайла Муравьева. СПб., 1775. 
7. Муравьев 1778 — Муравьев М. Н. Дщицы для записывания // Утрен-

ний свет. Ч. IV (дек.). 1778. С. 368–378, 380.
8. Муравьев 1790-е гг. — Муравьев М. Н. Берновския писма. СПб., 1790-

е. (ср. Космолинская 1997).
9. Муравьев 1810  — Муравьев М. Н. Оскольд. Повесть, почерпнутая 

из отрывков древних готфских скальдов // Вестник Европы. 1810 № 
6. Март. С. 81–103.

10. Муравьев 1819–1820 — Муравьев М. Н. Полное собрание сочинений 
Михаила Никитича Муравьева. Ч. I–II. СПб., 1819; Ч. III. СПб., 1820.

11. Муравьев 1967  — Муравьев М. Н. Стихотворения / Вступительная 
статья, подготовка текстов и примечания Л. И. Кулаковой. Л., 1967.

12. Муравьев 1980  — Муравьев. М. Н. Письма отцу и  сестре 1777–1778 
годов // Письма русских писателей XVIII века. Л., 1980. С. 259–378.



478

13. Письма 1980 — Письма русских писателей XVIII века. Л., 1980.
14. Racine 1950 — Racine J. Œuvres complètes. T. 1. Paris, 1950.
15. Voltaire 2015 — Voltaire F.-M. Le russe à Paris. Notes sur Le Russe à Paris. 

Edition Critique par Philip Stewart // Les Œuvres completes de Voltaire. 
51A. Oxford, 2015. P. 115–166.

Литература

1. Абрамзон 2011  — Абрамзон Т. Е. Именная парадигма Ломоносов-
ского мифа в творчестве М. Н. Муравьёва // Михаил Муравьев и его 
время. Сборник статей и материалов Третьей Всероссийской научно-
практической конференции. Казань, 2011. С. 24–30.

2. Алехина 1990 — Алехина Л. И. Архивные материалы М. Н. Муравье-
ва в  фондах Отдела рукописей // Записки Отдела рукописей Госу-
дарственной библиотеки СССР им. В. И. Ленина. Вып. 49. М., 1990. 
С. 4–87.

3. Артемьева, Микешин 2012 — Артемьева Т. В., Микешин М. В. Стра-
сти души Андрея Болотова // Болотов А. Т. Детская философия. 
СПб., 2012. С. 5–32.

4. Бухаркин 1982 — Бухаркин П. Е. Письма писателей XVIII века и раз-
витие прозы 1740–1780 гг.: дис. … канд. филол. наук. Л., 1982.

5. Гуковский 1938 — Гуковский Г. А. Очерки по истории русской литера-
туры и общественной мысли XVIII века. Л., 1938.

6. Жинкин 1913 — Жинкин Н. И. М. Н. Муравьев (по поводу истекше-
го столетия со времени его смерти) // Известия Отделения русского 
языка и словесности императорской Академии наук. Т. XVIII. Кн. 1. 
СПб., 1913. С. 273–352.

7. Западов 1999 — Западов В. А. Муравьев М. Н. // Словарь русских пи-
сателей XVIII века. Вып. 2. СПб., 1999. С. 305–313. 

8. Ивинский 2017а — Ивинский А. Д. М. Н. Муравьев в письмах к отцу 
1778–1779 гг. (по материалам ОПИ ГИМ) // Карамзин и его эпоха. Ма-
териалы Всероссийской научной конференции (Москва, 18–19 октя-
бря 2016 г.). М.; СПб., 2017. С. 173–180.

9. Ивинский 2017б  — Ивинский А. Д. О комедии М. Н. Муравьева 
«Выигранная тяжба» (по материалам ОПИ ГИМ) // Stephanos. 2017. 
№ 1 (21). С. 163–169.

10. Ивинский 2018а — Ивинский А. Д. Из предыстории «арзамасской га-
лиматьи»: письма М. Н. Муравьева и В. В. Ханыкова (по материалам 
ОПИ ГИМ) // Болдинские чтения. 2018. С. 102–113.

11. Ивинский 2018б  — Ивинский А. Д. Из эпистолярного наследия 
М. Н. Муравьева: Письма 1778 года к  отцу (по материалам ОПИ 
ГИМ) // Новое литературное обозрение. 2018. № 6 (154). С. 171–191.



479

12. Ивинский 2018в  — Ивинский А. Д. М. Н. Муравьев и  А. П. Сумаро-
ков по материалам ОПИ ГИМ и  ОР РГБ // Вестн. Моск. ун-та. Се-
рия 9. Филология. 2018. № 2. С. 198–210.

13. Ивинский 2018г  — Ивинский А. Д. О драматургии М. Н. Муравьева 
(по материалам ОР РГБ и ОПИ ГИМ) // Известия Российской акаде-
мии наук. Серия литературы и языка. 2018. Т. 77. № 3. С. 62–71.

14. Ивинский 2018д  — Ивинский А. Д. Письма М. Н. Муравьева С. М. 
и  Ф. Н. Луниным (по материалам ОПИ ГИМ) // Avtobiografi ya. №  7. 
2018. С. 193—248. 

15. Ивинский 2021а — Ивинский А. Д. О первом переводе М. Н. Муравье-
ва «Жизнь Эрнеста, по прозванию Благочестиваго, Герцога Саксонско-
го» // Вестн. Моск. ун-та. Серия 9: Филология. 2021. № 1. С. 122–134.

16. Ивинский 2021б  — Ивинский А. Д. М. Н. Муравьев и  античные по-
эты: неопубликованные переводы // Studia Litterarum. 2021. Т. 6. № 2. 
С. 358–385.

17. Ивинский 2022а — Ивинский А. Д. Переводы М. Н. Муравьева из ан-
тичных авторов (по материалам ОР РГБ) // Документально-художе-
ственная литература в России XVIII-XIX вв. М., 2022. С. 83–129.

18. Ивинский 2022б  — Ивинский А. Д. Письма М. Н. Муравьева С. М. 
и Ф. Н. Луниным 1791 (по материалам ОПИ ГИМ) // Документально-
художественная литература в России XVIII-XIX вв. М., 2021. С. 130–172.

19. Космолинская 1997  — Космолинская Г. А. Константин Батюшков  — 
редактор «Эмилиевых писем» М. Н. Муравьева // Рукописи, редкие 
издания, архивы (Из фондов библиотеки Московского университе-
та). М., 1997. С. 143–168.

20. Кулакова 1939  — Кулакова Л. И. М. Н. Муравьев // Ученые записки 
ЛГУ. Вып.4. № 47. С. 4–42.

21. Лазарчук 1972 — Лазарчук Р. М. Дружеское письмо второй половины 
XVIII века как явление литературы: дис. … канд. филол. наук. Л., 1972.

22. Лазарчук 1999 — Лазарчук Р. М. Литературная и театральная Вологда 
1770–1780-х годов. Из архивных разысканий. Вологда, 1999.

23. Лазарчук 2004 — Лазарчук Р. М. «Угла» или «Ухра»? (О текстологии 
стихотворения М. Н. Муравьева «Путешествие») // XVIII век. Сб. 23. 
СПб., 2004. С. 118–125.

24. Лазарчук 2006 — Лазарчук Р. М. Неизвестные тексты М. Н. Муравье-
ва (Переводы басен Ж. Лафонтена) // XVIII век. Сб. 24. СПб., 2006. 
С. 312–316.

25. Лазарчук; Левин 1999  — Лазарчук Р. М.; Левин Ю. Д. «Гамлетов мо-
нолог» в  переводе М. Н. Муравьева // XVIII век. Сб. 21. СПб., 1999. 
С. 303–317.



480

26. Литвинов 2020 — Литвинов В. Указатель словоформ в «Стихотворени-
ях» М. Н. Муравьева. [Электронный ресурс]. URL: https://rvb.ru/18vek/
muravjov/wtindex/toc_index.html (дата обращения: 25.10.2022).

27. Николаева 2007 — Николаева Т. М. Предисловие // Имя. Семантиче-
ская аура. М., 2007. С. 7–12.

28. Островских 2010  — Островских И. Н. Поэтика имени как элемент 
идиллической картины мира в повести М. Н. Муравьева «Обитатель 
предместия» // Михаил Муравьев и его время. Сб. ст. и матер. Второй 
Всерос. науч.-практ. конф. Казань, 2010. С. 23–30.

29. Островских 2011 — Островских И. Н. Имя как элемент идиллическо-
го топоса в сентиментальной прозе Муравьева // Филология и чело-
век. 2011. №4. С. 219–225.

30. Пашкуров 2011а  — Пашкуров А. Н. Драматургия М. Н. Муравьева: 
«пятилогия» о добродетели // Проблемы изучения русской литерату-
ры XVIII века. Вып. 15. СПб.; Самара, 2011. С. 193–206.

31. Пашкуров 2011б  — Пашкуров А. Н. Драматургия М. Н. Муравьева 
как система // Михаил Муравьев и его время. Сб. ст. и матер. Третьей 
Всерос. науч.-практ. конф. Казань, 2011. С. 96–105.

32. Пашкуров 2012 — Пашкуров А. Н. Мелодраматическая поэтика в пье-
се М. Н. Муравьева «Добрый барин» // Известия Самарского научно-
го центра Российской академии наук. 2012. Т. 14. № 2–4. С. 1024–1026.

33. Пашкуров 2020  — Пашкуров А. Н. Аксиология русской «слезной 
драматургии»; на материале пьес М. Н. Муравьева // Духовно-нрав-
ственные основы русской литературы. Сб. научн. ст. Кострома, 2020. 
С. 30–34.

34. Пеньковский 2003 — Пеньковский А. Б. Нина. Культурный миф золо-
того века русской литературы в лингвистическом освещении. М., 2003.

35. Петривняя 2010 — Петривняя Е. К. «В недавних временах у Геллерта 
я чел…» (Художественное наследие Х.-Ф. Геллерта в баснях М. Н. Му-
равьева) // Михаил Муравьев и его время. Сб. ст. и матер. Второй Все-
рос. науч.-практ. конф. Казань, 2010. С. 58–68.

36. Росси 1994а — Росси Л. «Маленькая трилогия» Михаила Муравьева // 
Russica Romana. 1994. Vol. 1. P. 51–78.

37. Росси 1994б — Росси Л. К вопросу о соотношении эпистолярной и ху-
дожественной прозы в  России в  последней четверти XVIII века // 
Slavica tergestina. T. 2. 1994. P. 91–115.

38. Росси 1995 — Росси Л. Сентиментальная проза М. Н. Муравьева (Но-
вые материалы) // XVIII век. № 19. СПб., 1995. С. 114–146.

39. Росси 1996  — Росси Л. Неизвестная комедия Михаила Муравьева 
(к проблематике жанровой системы русского сентиментализма // 



481

A Window on Russia. Papers from the V International Conference of the 
Study Group on Eighteenth-Century Russia (Gargnano 1994). Roma, 1996. 
Р. 257–266.

40. Росси 1998  — Росси Л. К поэтике русского сентиментализма: от-
рывки // Contributi italiani al XII congresso internazionale degli Slavisti 
(Cracovia 26 agosto — 3 settembre 1998). Napoli, 1998. C. 511–539.

41. Росси 2003  — Росси Л. М. Н. Муравьев и  Н. А. Львов в  1770-е гг. 
К  характеристике кружковых объединений в  последней четверти 
XVIII ве ка  // Гений вкуса. Н. А. Львов. Материалы и  исследования. 
Сб. 3. Тверь, 2003. С. 287–298.

42. Росси 2005 — Росси Л. «Вергилий Муравьева»: к проблеме гуманизма 
в России // Study Group on Eighteenth-Century Russia. Newsletter. 2005. 
№ 33. Р. 73–79.

43. Росси 2008 — Росси Л. Наследие гуманизма в русской культуре конца 
XVIII — начала XIX века // Literatura rosyjska XVIII-XXI w. Dialog idei 
i poetyk. Łódź, 2008. Р. 77–85.

44. Росси 2013  — Росси Л. «Улиссовы спутники» М. Н. Муравьева 
и «Улисс и его сопутники» Я. Б. Княжнина // Аониды. Сборник ста-
тей в честь Натальи Дмитревны Кочетковой. СПб., 2013. С. 36–43.

45. Росси 2015а  — Росси Л. Утаенная любовь М. Н. Муравьева // Petra 
Philologica. Литературная культура России XVIII века. Вып. 6. СПб., 
2015. С. 100–107.

46. Росси 2015б — Росси Л. Педагогическая проза М. Н. Муравьева и тра-
диция французского просвещения // Михаил Муравьев и его время 
[V]. Сб. ст. и  матер. пятой всерос. науч.-практ. конф. Казань, 2015. 
С. 9–14.

47. Росси 2017 — Росси Л. Поэма в прозе «Книдский храм» Ш.-Л. Мон-
тескье и ее русские переводы // XVIII век. Сборник 29. Литературная 
жизнь России XVIII века. СПб., 2017. С. 196–211.

48. Словарь 2022  — Словарь антропонимов в  русской панегирической 
поэзии XVIII века. СПб., 2022.

49. СлРЯ XVIII — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 1–6. Л., 1984–
1991. Вып. 7–22 (издание продолжается). СПб., 1992–2019 (издание 
продолжается).

50. Топоров 1995 — Топоров В. Н. Имя и образ Лизы в русской литера-
туре XVIII в. // Топоров В. Н. «Бедная Лиза» Н. М. Карамзина. Опыт 
прочтения. М., 1995. С. 393–479.

51. Топоров 2001 — Топоров В. Н. Из истории русской литературы. Т. II. 
Русская литература второй половины XVIII века. М. Н. Муравьев: 
Введение в творческое наследие. Книга I. М., 2001. 



482

52. Топоров 2003 — Топоров В. Н. Из истории русской литературы. Т. II. 
Русская литература второй половины XVIII века. М. Н. Муравьев: 
Введение в творческое наследие. Книга II. М., 2003.

53. Топоров 2004 —Топоров В. Н. Исследования по этимологии и семан-
тике. М., 2004. Т. 1. Теория и  некоторые частные приложения. М., 
2004.

54. Топоров 2007 — Топоров В. Н. Из истории русской литературы. Т. II. 
Русская литература второй половины XVIII века. М. Н. Муравьев: 
Введение в творческое наследие. Книга III. М., 2007. 

55. Фоменко 1981 — Фоменко И. Ю. Из прозаического наследия М. Н. Му-
равьева. // Русская литература. 1981. № 3. С. 116–130.

56. Фоменко 1983 — Фоменко И. Ю. Проза М. Н. Муравьева. Из истории 
русской прозы последней трети XVIII в.: дис. … канд. филол. наук. 
Л., 1983.

57. Фоменко 1997 — Фоменко И. Ю. М. Н. Муравьев о чтении: из рабо-
чих тетрадей конца 1770 — начала 1780-х гг. // Рукописи, редкие из-
дания, архивы (Из фондов библиотеки Московского университета). 
М., 1997. С. 102–126.

58. Фридман 1965 — Фридман Н. В. Проза Батюшкова. М., 1965.
59. Фридман 1971 — Фридман Н. В. Поэзия Батюшкова. М., 1971.
60. DAF 1798 — Dictionnaire de l’Académie Française. 1798 [Электронный 

ресурс]. URL: https://academie_1798.fr-academic.com (дата обращения: 
25.10.2022).

61. Iulietto 2016 — Iulietto M. N. “Policromia” umana e “fi siologia dell’antro-
ponimo. Il caso del poeta tardo latino Lussorio // Nomina sunt…? 
L’onomastica tra ermeneutica, storia della lingua e comparatistica. Venezia, 
2016. P. 45–55.

62. Markov 1988 — Markov V. Th ree Poets // Russian Literature Triquarterly. 
1988. № 21. P. 25–47.

63. Rossi 2002а — Rossi L. Aspetti della ricezione della cultura italiana negli 
scritti di M. Murav’ev // Settecento Russo e Italiano. Bergamo: MG Print on 
Demand. 2002. P. 179–203.

64. Rossi 2002б — Rossi L. Versi sui versi: due inediti di Michail Murav’ev // 
Russica romana. Vol. IX. 2002. P. 65–71.

65. Rossi 2003 — Rossi L. De F. N. Murav’eva à Th éone: réalité et mythe litté-
raire dans le sentimentalisme russe // Revue des études slaves. V. LXXIV/4. 
2002–2003. P. 777–792.

66. Zatti 2004 — Zatti S. L’onomastica epica del Tasso fra storia e invenzione // 
Il nome nel testo. 2004. № 6. Р. 239–252.



483

А. Ю. Тираспольская

ИМЯ ЛИОДОР В ДВУХ ПОВЕСТЯХ 
Н. М. КАРАМЗИНА1

В творчестве Н. М. Карамзина антропонимические пласты, 
связанные с именами героев произведения, разнообразны и раз-
нородны по своей природе. Так, например, если в  плане выбора 
фамилий воображение писателя следует, скорее, традиции клас-
сицизма, наделяя героев по преимуществу «говорящими» фами-
лиями, прозрачно намекающими на основное качество их харак-
тера: г-н Добров, капитан Радушин, майор Громилов, воеводский 
товарищ Прямодушин и т. д.2, то наделение героя собственно име-
нем становится у  Карамзина гораздо более «индивидуальным» 
и  сложным творческим процессом3. Вспомним, в  частности, два 
справедливых замечания Т. А. Алпатовой: «<…> подход Карам-
зина к именованию своих героев представлялся настолько новым 
и неожиданным, что, возможно, наряду с прочими художествен-
ными открытиями писателя новизна его ономастической образно-
сти может с полным правом расцениваться как одно из оснований

1 Впервые опубликовано: Литературная культура России XVIII века. 
Вып. 8 / под ред. П. Е. Бухаркина, Е. М. Матвеева. СПб., 2019. С. 154–166.

2 Следует напомнить, что персонажи более ранних произведений 
Карамзина, за исключением, пожалуй, только героев «условно-истори-
ческой» повести «Наталья, боярская дочь» и главных действующих лиц 
драмы «София», «бесфамильны» и имеют одни лишь имена; очерк 1791 г. 
о реально существовавшем «благодетельном поселянине» Фроле Сили-
не — вполне понятное исключение.

3 Самому яркому примеру «работы» писателя с  именем главной ге-
роини В. Н. Топоров, в частности, посвятил исследование «Имя и образ 
Лизы в русской литературе XVIII века» (Топоров 1995: 393–478).



484

его исключительного литературного успеха» (Алпатова 2012: 524) 
и  «В  художественном мире Карамзина <…> как правило, имя 
героя содержит не просто свернутый “сюжет”, но  — свернутый 
эмоционально-лирический “сюжет”; имя несет его в себе; будучи 
названо, оно “оживляет” и  развертывает этот эмоционально-ли-
рический план как в самом тексте — концентрируя вокруг себя си-
стему прие мов эмоционального повествования, так и в читатель-
ском восприятии» (Там же: 525).

В качестве своего рода эпиграфа или зачина, открывающего ис-
следование, уместно привести любопытное высказывание карам-
зинского повествователя о герое из первой главы романа «Рыцарь 
нашего времени»: «Если спросите вы, кто он? то я. .. не скажу вам. 
“Имя не человек”, — говорили русские в старину» (Карамзин 1802 
IV: 37). Случайно или неслучайно, но в  произведениях писателя 
сложная, зачастую противоречивая натура героя во многих слу-
чаях оказывается «не тождественной» значению данного ему име-
ни, а иногда вступает в откровенное противоречие, даже, можно 
сказать, в  смысловое противоборство с  этим значением. Напри-
мер, в повести «Бедная Лиза» возлюбленный героини Эраст, чье 
имя переводится с греческого языка как ‘горячо любящий, влюб-
ленный’ (Суперанская 2005: 345), на поверку оказывается лишь по-
верхностно влюбленным в  Лизу, но не способным на подлинную 
любовь в силу ветрености и эгоизма. Героиня драмы София, усту-
пив силе роковой страсти, сначала полностью утрачивает прису-
щие ей от природы и «продиктованные» данным ей от рождения 
именем мудрость и рассудительность, а в финале и вовсе теряет 
рассудок, лишается разума в прямом смысле слова, когда, терза-
емая жестокой ревностью, убивает неверного любовника, а затем 
кончает жизнь самоубийством. 

Имя Лиодор вступает в произведениях Карамзина в не менее 
сложные, противоречивые связи с  образами наделенных этим 
именем персонажей, их мироощущением, поведением и ключевы-
ми поступками. Писатель дважды дает имя Лиодор своим героям. 
Представляется неслучайным, что данное имя возникает в раннем 
карамзинском произведении, в незавершенной повести или рома-
не «Лиодор», увидевшем свет в 1792 г. в пятой части «Московского 
журнала» (еще до выхода «Бедной Лизы»!), к нему же возвращается 



485

автор в  поздней повести «Анекдот», опубликованной в  1802 г. 
в шестой части «Вестника Европы». Таким образом, героев-«тезок» 
разделяет целое десятилетие, причем совпадающее с наиболее ак-
тивным периодом художественного творчества Карамзина. 

1

В повести «Лиодор», которую можно рассматривать в т. ч. как 
незавершенную попытку создания романа о чувствительном «ге-
рое эпохи», сыне своего века, центром повествования становится 
«исповедальный» рассказ вторичного нарратора (о данном тер-
мине см.: Шмид 2003: 79–80), молодого человека по имени Ли-
одор  — о  его юности, странствиях, встречах и  потерях, счастье 
и страданиях, жизни на родине и вдали от нее. Имя героя — Лио-
дор, сокращенное от Илиодор (Ἡλιόδωρος) и в переводе с греческо-
го означающее ‘Гелиоса дар’, т. е. ‘дар солнца’ (Суперанская 2005: 
195),  — выбрано автором неслучайно. Карамзин неоднократно 
обыгрывает значение имени своего героя, то различными спосо-
бами намекая на его природную «солнечность» и «светоносность», 
сопричастность свету и живительному солнечному теплу / жару, 
то на контрасте описывая противоположные состояния его души 
как лишенные света, траурно-мрачные. Описывая свою первую 
встречу с  Лиодором, герой-повествователь делает основной ак-
цент на следующих чертах его внешности: «Прекрасное, умное 
лицо — большие черные, огненные глаза, светлое зеркало великой 
души (курсив мой.  — А. Т.)» (Карамзин 1792: 308–309). Так, при 
знакомстве с  героем у  читателя с  самого начала создается пред-
ставление о его «огненности» и вместе с тем «светлости»: чертах, 
возможно, пока не вполне отчетливо, но уже роднящих молодо-
го человека с дневным светилом. Несколькими страницами ниже 
слова об огненном жаре души Лиодора и его способности, подоб-
но солнцу, «заражать» этим теплом окружающих становятся сле-
дующим шагом в развитии образа «солнечного» чувствительного 
героя: «<…> слова его изливались всегда из сердца и, будучи, так 
сказать, согреваемы внутренним огнем души, трогали слушате-
лей и  воспаляли воображение самых холодных людей» (Там же: 
316). В  данном контексте неслучайным кажется и  упоминание 



486

повествователя о том, что в своем доме, где «комнаты были одна 
другой меньше и темнее», Лиодор выбрал себе для кабинета «са-
мую верхнюю комнату, которая в свое время называлась теремом 
или светлицею» (Там же: 314). Очевидно, что слова, заключающие 
в себе идеи света и огня, окружают, как бы обволакивают со всех 
сторон имя героя, и, актуализируя таким образом значение имени, 
возвращают нас к его внутреннему содержанию, а вместе с этим — 
к сущности самого Лиодора. 

Но Карамзин не был бы Карамзиным, если бы представленный 
им образ Лиодора сводился к одной только ясности и лучезарно-
сти, к исходящему от героя внутреннему свету. Очень скоро пе-
ред читателем раскрывается другая, глубинная часть жизни души 
героя, пережившего много горестей и  потерь. Показательно то, 
каким образом повествователь описывает ту «мрачную меланхо-
лию», которая подтачивает изнутри изначальную «солнечность» 
страдальца: «Часто природная светлость глаз его скрывалась 
в какой-то черной туче, и вдруг печальная ночь распростиралась 
по лицу его, на котором за минуту перед тем сиял веселый пол-
день» (Там же: 318). В этих строках Лиодор предстает перед нами 
уже в качестве «дара солнца», омраченного какой-то таинственной 
печалью, носящего в душе вечный траур. В дальнейшем испове-
дальный рассказ героя-несчастливца о своей жизни позволяет чи-
тателю прикоснуться к этой тайне.

В «исповеди» Лиодора перед новообретенными друзьями упо-
минания о  свете / солнце и  мраке / тьме играют важную роль. 
В рассказе о кончине матери герой вольно или невольно противо-
поставляет себя тьме, мраку или пытается их избежать. В этой свя-
зи крайне любопытно следующее высказывание безутешного сына 
о смерти родительницы, в котором духовный, загробный мир ас-
социируется у него (вопреки христианской традиции) с тьмой:

«Тысячу раз упадал я на колени и молил Бога, чтобы Он по-
зволил ей из тьмы духовного мира обратить взор свой в мир, 
оставленный ею, и видеть чувства моего сердца! (курсив мой. — 
А. Т.)» (Там же: 324). 

От мрака же бежит Лиодор, когда покидает родную землю 
и ищет утешения в путешествиях: 



487

«Кончина моей матери покрыла для меня мраком все мое 
отечество, и мне казалось, что в пределах его нет для меня ни 
радости, ни веселия. Выронив последнюю слезу на гробе роди-
тельницы, на гробе отца моего, спешил я  выехать из России» 
(Там же: 324–325). 

Жизнь за границей и путешествия в самом деле помогают ге-
рою утишить боль потери и даже отчасти забыть горе. В «Гишпа-
нии» молодой человек и вовсе попадает в свою «солнечную» сти-
хию:

«Там нашел я прекрасную землю, прекрасный климат; там, 
палимый лучом солнечным, погружался я в прозрачные струи 
тихой Гвадианы» (Там же: 326).

Но подлинным потрясением стала для Лиодора встреча с един-
ственной любовью, произошедшая в Провансе, недалеко от Мар-
селя. В  воспоминании героя о  той ночи, когда он впервые слу-
чайно увидал свою возлюбленную, прекрасную Турчанку, нельзя 
встретить ни одного намека на «солнечную» природу молодого 
человека. Рассказ о  событиях как раз предваряет описание того, 
как день и солнце «сдают свои позиции», уступая место позднему 
вечеру и ночи. 

«Солнце, сиявшее на чистом небе, закатилось за зеленые 
пригорки и  скрылось от глаз моих; луна явилась в  серебря-
ной своей ризе и тихо вызвышалась (так в тексте! — А. Т.) на 
голубом своде; блестящие звезды, подобно свечкам, засвети-
лись и засверкали вокруг ее <…> Наступила ночь, самая тихая 
и приятная, такая, какою только в южных землях Европы на-
слаждаться можно» (Там же: 328), — 

такими словами начинает Лиодор свое повествование о  судьбо-
носной встрече. Но здесь, в  финальной части, погружение «сол-
нечного» героя в  таинственный ночной мир приводит к  неожи-
данному всплеску, пробуждению неких глубинных, самых общих 
и  имманентно присущих европейской культуре (в качестве на-
следницы культуры античной, впитавшей, в  свою очередь, еще 
более древние и  ранние культуры) мифологических образов, 
подтекстов и  смыслов. На последних страницах неоконченной 



488

повести Карамзина происходит встреча Лиодора, чей образ к тому 
моменту прочно ассоциируется в  сознании читателя с  солнцем, 
светом, днем, традиционно закрепленными за мужским началом 
(а имя героя значительно конкретизирует образ, отсылая знако-
мых с  античной мифологией читателей к  Гелиосу  — богу солнца 
и солнечного света и отождествляемому с ним Аполлону (Мифо-
логический словарь 1989: 24–25, 52), с прекрасной Турчанкой. Та-
инственная Турчанка изображается в окружении ночной темноты 
под покровительством ночного светила (луны / месяца), и образ ее 
символизирует собой не просто женское начало, но, пожалуй, весь 
«классический» ряд женских божеств  — от Афродиты / Венеры, 
Дианы-Цинтии (Кинфии) / Селены4 до Царицы Ночи. Красноре-
чивее всего об этом говорят слова самого героя:

«Если бы вы тогда на нее взглянули, как она на дерновом ка-
напе сидела, устремив блестящие черные глаза свои на светлый 
месяц, который с высоты лобызал ее своими лучами и освещал 
снежную белизну лица ее, алые щеки, алые губы, подобные розе, 
к которой ни дыхание бури, ни рука смертного не прикасалась! 
Если бы вы, по крайней мере, взглянули на зыблющийся образ 
ее в кристальной воде бассейна, образ, которым, казалось, и са-
мые струи любовались!» (Карамзин 1792: 332–333). 

Сцена купания Турчанки в бассейне, тайным свидетелем кото-
рой становится Лиодор, еще более усиливает намеченные в пове-
ствовании античные параллели: 

«Потом расстегнула она верхнее свое платье, скинула его — 
трепет разлился по моим жилам — я увидел грудь белее Парос-
ского мрамора, подобную полному месяцу,  — грудь, которая 
могла бы служить моделью Фидиасу, когда он образовал Меди-
цейскую Венеру» (Там же: 333), 

а последующий поворот сюжета — внезапное обнаружение при-
таившегося юноши собачкой героини — явственно вызывает в па-
мяти читателя миф об Артемиде / Диане и  Актеоне (см.: Мифо-
логический словарь 1989: 14), правда, герою Карамзина удается 

4 Любопытно отметить, что, согласно одному из вариантов мифа, боги-
ня Селена считалась женой Гелиоса (Мифологический словарь 1989: 184).



489

благополучно скрыться с  «места преступления», а кровожадные, 
безжалостные собаки древнего мифа заменены в повести малень-
кой безобидной собачкой, способной лишь громко лаять да «хва-
тать за полу» непрошеного гостя.

Пожалуй, в качестве последнего штриха, точки в развитии па-
раллельного подтекстного сюжета повести, в котором солнце, свет 
и день вступают в противоборство с темнотой, ночью и ночным 
светилом, следует рассматривать рассказ Лиодора о  том, как он 
на какое-то мгновение лишился чувств, созерцая прекрасную ку-
пальщицу. В признании героя: «Тут мрак покрыл глаза мои — я не 
видал более ничего и через несколько минут, как будто бы сквозь 
приятный сон, услышал в бассейне тихое плесканье (курсив везде 
мой. — А. Т.)» (Карамзин 1792: 333–334) — можно усмотреть, по-
мимо простой победы женской красоты, и нечто большее — некое 
глобальное торжество женского начала, способного ослепить, по-
грузить в темноту или сон. Упоминание о сне вызывает уже иную 
ассоциацию  — с  мифологической историей любви Дианы и  Эн-
димиона (кстати, неоднократно встречающейся в произведениях 
Карамзина, в частности, в прозаическом этюде «Ночь», опублико-
ванном в предыдущем номере «Московского журнала» за 1792 г.), 
а  вкупе со словами о  мраке, покрывшем глаза чувствительного 
молодого человека, подчеркивает мысль о полной мужской безза-
щитности перед таинственной женской природой.

2

Можно сказать, что в творчестве Карамзина за именем Лиодор 
тянется шлейф страданий, потерь, какой-то особенной несчаст-
ливости, одним словом — трагической судьбы. В поздней повести 
«Анекдот», носящей притчеобразный характер и содержащей ав-
тобиографические мотивы, это имя дается главному герою — мо-
лодому человеку с блестящим будущим, которого один за другим 
поражают сразу два жестоких удара судьбы: смерть горячо люби-
мой невесты и ближайшего друга, а в финале и его самого ожидает 
нелепая гибель. Мгновенное превращение молодого счастливца 
в  раздавленного горем страдальца неоднократно подчеркивает-
ся писателем и на лексическом уровне. Если Лиодора до трагедии 
сопровождают радостные возгласы друзей: «Как ты счастлив!» 



490

и упоминания о «счастливейшем расположении» его духа (Карам-
зин 1802 VI: 108–109), то с момента получения известия о кончине 
Эмилии герой прямо называется «несчастным молодым челове-
ком» (Там же: 110). 

В отличие от повести «Лиодор», в  «Анекдоте» само значение 
имени героя (‘дар солнца’) никак не актуализируется в тексте, не 
найдем мы также указаний или намеков на противопоставление 
«солнечного юноши» тьме или ночи. В позднем произведении Ка-
рамзина имя Лиодор оказывается носителем совсем иного под-
спудного «сюжета», связанного с идеями христианского мучени-
чества, монашества, отречения от мирской жизни. 

Во время посещения могилы Эмилии в  Донском монастыре, 
Лиодор беседует со старцем, который говорит юноше о  необхо-
димости «покоряться таинственной воле Всевышнего», и эта хри-
стианская беседа, по словам повествователя, «чудесным образом 
успокоила его сердце» (Там же: 113). После разговора с монахом 
Лиодор принимает решение отречься от мира. Вот как об этом со-
общается в тексте повести:

«Лиодор поехал в свою деревню в Во–ской губернии, окру-
женную густыми лесами. Недалеко оттуда есть монастырь, ос-
нованный (как говорит предание) в шестом-надесять веке од-
ним несчастным отцом и супругом, который служил в войске 
царя, возвратился в свое поместье и не нашел ни дому, ни жены, 
ни детей: они сгорели во время его отсутствия. Он построил 
монастырь и был в нем первым монахом. Лиодор решился сле-
довать его примеру <…>» (Там же: 113–114). 

Причина, по которой герой Карамзина стремится добровольно 
заключиться именно в этой духовной обители, очевидна: Лиодору, 
безусловно, особенно близка трагедия ее основателя, потерявшего, 
как и он сам, всех своих близких. Поначалу и правда кажется, что, 
отрекшись от суетного мира, молодой несчастливец обретает уте-
шение и покой, находит свое место в жизни в стенах монастыря:

«Начальник тамошнего духовенства, муж благоразумный, 
советовал ему прежде испытать сердце свое и  назначил для 
него три года искуса. Молодой человек поселился в сей уеди-
ненной обители и  два года служил примером строгой жизни 



491

древних христианских отшельников. Господин П*** <…> ви-
дел его в исходе второго года: Лиодор казался в душе и в сердце 
мертвым для света; на бледном лице его изображалось какое-то 
величественное спокойствие; он не хотел даже говорить о сво-
их несчастиях и потерях» (Там же: 114).

Однако такая отрешенность от всего мирского оказывается 
лишь временным состоянием у молодого, и, как выяснилось, пол-
ного жизни героя, чему становится свидетелем его приятель:

«Господин П*** увиделся с ним в другой раз через несколько 
месяцев: Лиодор обрадовался ему, повел его гулять в лес и, за-
красневшись, указал ему на одном дереве имя Эмилии. Слезы 
полились из глаз его; он начал говорить об ней; рассказывал все 
обстоятельства своей истории с великою живостию и слушал 
с великим вниманием, когда Господин П***, удивленный его пе-
ременою, советовал ему возвратиться в свет» (Там же: 114–115).

Не вняв совету посетителя, Лиодор совершает роковую ошиб-
ку: он остается в  монастыре вопреки свершившимся в  его душе 
переменам не по зову сердца, а из боязни стать «предметом насме-
шек». Расплата за такое решение (очевидно, во многом продикто-
ванное гордыней!) не заставляет себя ждать, и уже в следующем 
абзаце повествователь сообщает следующее:

«Через полгода Господин П*** узнал, что Лиодор умер, бу-
дучи выгнан из монастыря за непристойные поступки (курсив 
Карамзина. — А. Т.), которых я не хочу описывать!!!… Вот фе-
номен человеческого сердца!» (Там же: 115)

Трагическая история жизни «непутевого» Лиодора в  части, 
рассказывающей о попытках юноши посвятить жизнь служению 
Богу, благодаря имени, которым Карамзин наделяет своего героя, 
неизбежно вызывает в сознании читателя некоторые, пусть даже 
самые расплывчатые, аллюзивные переклички с  христианскими 
мучениками, носившими имя Илиодор. 

Впрочем, следует сразу же сделать важную оговорку: ни в об-
разе, ни в биографии карамзинского Лиодора мы не можем най-
ти прямых соотнесений ни с  одним из жизнеописаний Святых 



492

мучеников с данным именем. Святым мученикам Илиодору Ма-
гидскому (Памфилийскому), обезглавленному около 273 г. за сме-
лое и твердое исповедание веры во Христа (см.: Православная эн-
циклопедия), Илиодору Клавдиопольскому (Маромилийскому), 
Илиодору, принявшему мученическую кончину в 380 г. во времена 
персидского царя Сапора (Шапура) II, без сомнения, было чуж-
до «отступничество» героя повести «Анекдот». Особый интерес 
представляет в данном случае стоящая особняком история жизни 
Илиодора (Гелиодора) — епископа Трикки в Фессалии, который, 
еще будучи язычником, написал «Эфиопику» (один из пяти ка-
нонических греческих романов — erotici scriptores), впоследствии 
оказавшую значительное влияние на развитие византийского ро-
мана. По словам Сократа Схоластика (в «Церковной истории»), 
приняв христианство и став епископом, Илиодор «запрещал свя-
щенникам своей епархии брачное сожительство» (Православная 
богословская энциклопедия 1904: V, 856), а, согласно рассказанной 
Никифором Каллистом Ксанфопулом популярной легенде, когда 
на одном из соборов епископу Триккскому предложили или унич-
тожить свой роман, или сложить с себя духовный сан, он якобы 
выбрал последнее (История греческой литературы 1960: III, 268), 
иными словами, сознательно отказался отречься от «мирской» ча-
сти своей биографии.

В поздней повести Карамзина Лиодор предстает перед читате-
лями, безусловно, несчастливцем и страдальцем, но никак не му-
чеником в христианском понимании данного слова. В отличие от 
страданий и мук за веру, выпадающих на долю христианских свя-
тых, «гонение», которое в финале претерпевает юноша, напротив, 
исходит от христианской православной церкви и описывается как 
справедливое изгнание из монастырской обители за «непристой-
ные» поступки, очевидно, совершенно не совместимые с поведе-
нием человека, готовящегося принять постриг. Перед нами возни-
кает образ «неудавшегося святого»: духовная ноша, которую герой 
попытался возложить на себя в порыве отчаяния, которой он хо-
тел заслониться от постигшего его горя, оказалась ему явно не по 
плечу, да и, скорее всего, противоречила самой его природе. Также 
недостало у Лиодора мужества (в отличие от его тезки — еписко-
па Триккского из легендарной истории) открыто признать свое 



493

поражение на религиозном поприще: неготовность посвятить 
себя служению Богу и церкви без остатка, бесповоротно отречься 
от всего, что связывает с «суетным миром».

Рассмотрение характера и судьбы Лиодора через призму интер-
текстуального «сопряжения» его имени с христианской тради цией 
позволяет наблюдать уже в  зрелой прозе Карамзина едва ли не 
такое же глубокое и сложное преломление религиозно-духовных 
образов и тем, о котором до сих пор было принято говорить отно-
сительно произведений писателей первой половины XIX столетия, 
среди которых в первую очередь следует назвать повесть Н. В. Го-
голя «Шинель». В  частности, вспомним, что, с  одной стороны, 
Акакий Акакиевич Башмачкин в первой части повествования вы-
ступает безответным и беззлобным «смиренным послушником», 
подобным своему небесному покровителю Акакию Синайскому: 
аскетом, безропотно сносящим изо дня в день бедность, издевки 
и попрание собственного достоинства, с другой стороны, далее он 
уже предстает перед читателями «стяжателем», возведшим приоб-
ретение новой шинели в настоящий культ и абсолютно забывшим 
о Евангельском предостережении: «Не скрывайте себе сокровищ 
на земли» (подробнее об этом см.: Бухаркин 2001).

Литература

1. Алпатова 2012 — Алпатова Т. А. Проза Н. М. Карамзина: поэтика по-
вествования. М., 2012. 

2. Бухаркин 2001  — Бухаркин П. Е. Об одной евангельской параллели 
к «Шинели» Н. В. Гоголя (к проблеме внетекстовых факторов смыс-
лообразования в повествовательной прозе) // Бухаркин П. Е. Ритори-
ка и смысл: Очерки. СПб., 2001. С. 112–127.

3. История греческой литературы 1960  — История греческой литера-
туры / под ред. С. И. Соболевского, М. Е. Грабарь-Пассек, Ф. А. Пет-
ровского. Т. III: Литература эллинистического и римского периодов. 
М., 1960. 

4. Карамзин 1792  — Карамзин Н. М. Лиодор // Московский журнал. 
Ч. V. Кн. 3. Март, 1792. С. 305–334. Здесь и далее орфография и пунк-
туация произведений автора частично приведены в  соответствие 
с ныне действующими правилами. 

5. Карамзин 1802 IV — Карамзин Н. М. Рыцарь нашего времени // Вест-
ник Европы. Ч. IV. Июль, № 13. 1802. С. 35–51. 



494

6. Карамзин 1802 VI  — Карамзин Н. М. Анекдот // Вестник Европы. 
Ч. VI. Ноябрь, № 22. 1802. С. 108 — 116. 

7. Мифологический словарь 1989  — Мифологический словарь / 
М. Н. Ботвинник, М. А. Коган, М. Б. Рабинович, Б. П. Селецкий. Минск, 
1989.

8. Православная богословская энциклопедия 1904 — Православная бо-
гословская энциклопедия (Под ред. проф. А. П. Лопухина). Т. V: Дон-
ская епархия — Ифика. С илл. и картами. Петроград. 1904. 

9. Православная энциклопедия  — Илиодор // Православная энцикло-
педия / под ред. Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. URL: 
http://www.pravenc.ru/text/389283.html (дата обращения: 29.06.2019).

10. Суперанская 2005  — Суперанская А. В. Словарь русских личных 
имен. М., 2005. 

11. Топоров 1995 — Топоров В. Н. «Бедная Лиза» Карамзина. Опыт про-
чтения: К двухсотлетию со дня выхода в свет. М., 1995.

12. Шмид 2003 — Шмид В. Нарратология. М., 2003. 



495

А. Ю. Тираспольская

ОБ АНТИЧНЫХ ИМЕНАХ В ЭТЮДЕ 
Н. М. КАРАМЗИНА «ПОСВЯЩЕНИЕ КУЩИ»

Без изучения всей совокупности художественных прозаиче-
ских текстов Н. М. Карамзина, начиная с самых ранних и малоиз-
вестных, невозможно представить себе всё разнообразие сюжетов, 
образов, тем, мотивов и приемов, использованных писателем в его 
творчестве. 

Пожалуй, трудно вспомнить имя исследователя, который не 
упоминал бы хотя бы вскользь о просветительской направленно-
сти как об одной из важнейших составляющих большинства ка-
рамзинских произведений (см., например: «В течение всей своей 
жизни Карамзин никогда не мог забыть просветительских уроков 
своих учителей, начиная от Шадена и Хераскова и кончая Нови-
ковым. Культура, знание, широкое образование для него всегда 
оставались одним из основных условий народного благосостоя-
ния, а распространение их — одной из важнейших задач прави-
тельства» (Гуковский 1999: 427). Начиная с самых первых ориги-
нальных сочинений, написанных и  опубликованных еще в  годы 
активного сотрудничества в  журнале Н. И. Новикова «Детское 
чтение для сердца и разума», Карамзин старается «насытить» свои 
тексты именами из древней и новой истории, которые, по его мне-
нию, в обязательном порядке должен знать «любезный читатель», 
претендующий на право считаться просвещенным человеком. 

Помимо имен исторических личностей, в произведениях моло-
дого писателя, серьезно увлекавшегося античностью, пожалуй, не 
менее часто встречаются имена богов и героев из греческой и рим-
ской мифологии, не только апеллирующие к  эрудиции читателя, 
но и, вне всякого сомнения, аккумулирующие в себе эстетическое 
начало, в  частности, создающие или усиливающие лирическую 



496

тональность, что, например, и происходит в раннем прозаическом 
этюде «Ночь»: 

«Ночь тиха и  прекрасна, подобно той, в  которую целому-
дренная Диана на горе Карийской узрела в первый раз нежного 
Эндимиона, в  сладком сне погруженного, и, ощутив в  сердце 
своем жар любви, дотоле ей неизвестный, ниспустилась с высо-
ты небесной и девственными устами своими поцеловала счаст-
ливого юношу» (Карамзин 1792: 2731).

Вместе с тем у Карамзина существует еще более ранний проза-
ический этюд под названием «Посвящение кущи» (опубл. в «Мо-
сковском журнале» в  1791 г.), в  котором упоминание античных 
мифологических имен все же, как кажется, в первую очередь пре-
следует именно культурно-просветительские задачи. В необычай-
но малом даже по карамзинским меркам произведении (всего 3,5 
страницы в формате «Московского журнала» образца 1791 года!) 
едва ли не третья часть объема всего текста отводится автором под 
развернутые подстрочные комментарии, которые по справедливо-
сти можно назвать кратким экскурсом в античную мифологию. 

Укрывшись от всего мира в уединенной, безмолвной куще, ге-
рой-повествователь лирического этюда с  трепетом ожидает при-
хода «богини Фантазии». Далее, в описаниях многочисленных об-
разов, в  которых Фантазия может явиться мечтательному герою, 
читатель встречает имена богини Горы, титанов Прометея и Иапета, 
Юпитера, Ниобы, Дианы и Аполлона, Океанид, а в формах притя-
жательных прилагательных на -ов — Океана, Амфиона и Адониса.

Упоминание имени Прометея, присутствующее в  основном 
тексте этюда всего в одной достаточно краткой фразе «примчишь-
ся от снежной вершины седого Кавказа, где внимаешь ты воплю 
окованного Прометея, хищною птицею беспрестанно терзаемого 
и  вместе с  Океанидами клянущего жестокость бесчеловечного, 
неблагодарного Юпитера» (Карамзин 1791: 3242), в  подстрочном 

1 Здесь и далее орфография и пунктуация текстов произведений пи-
сателя приведены в соответствии с ныне действующими правилами.

2 Далее ссылки на это издание даются в тексте сокращенно (указыва-
ются страницы в скобках).



497

комментарии разворачивается автором в  емкий пересказ основ-
ных положений мифа о «человеколюбивом» титане с кратким экс-
курсом в историю взаимоотношений между божествами:

«Прометей, как известно, был сын титана Япета. Юпитер, 
озлобясь на него за то, что он образовал богам подобного чело-
века, велел приковать его к Кавказу и послал к нему коршуна, 
который беспрестанно терзал его печень. Сей жестокий языче-
ский бог забыл, что Прометей помогал ему мудрыми советами 
во время войны с титанами» (324, примеч.).

Другое античное мифологическое имя, данное в основном тек-
сте и вовсе в проброс: «<…> в тишину ночную, в виде сетующей 
Ниобы, медленно ниспустишься на гроб моего Агатона» (324), 
в  подстрочном комментарии также «обретает плоть», обрастая 
сюжетными подробностями и судьбой: «Супруга Амфионова. Ког-
да Аполлон и Диана умертвили детей ее, то она о смерти их столь-
ко печалилась, что наконец превратилась в камень» (324, примеч.).

В стремлении максимально обогатить свой камерный этюд 
античными аллюзиями, Карамзин идет дальше: дает развернутые 
комментарии, включая в  них мифологические имена даже в  тех 
случаях, когда данные имена отсутствуют в основном тексте про-
изведения. Так происходит, например, при упоминании анемонов 
с  гиацинтами, рассыпаемых богиней Фантазией (в образе скор-
бящей Ниобы) на могиле Агатона, которое подстрочно коммен-
тируется автором следующим образом: «Анемон напоминает не-
счастную кончину Адонисову, а гиацинт — безвременную смерть 
любимца Аполлонова, называвшегося сим именем» (325, примеч.). 
Используя в  переносном значении выражение «гиметский мед» 
(«гиметским медом услаждаешь горесть слез, проливаемых сиро-
тою» (325–326), писатель в комментарии снова дает подробное по-
яснение, насыщенное античным колоритом: «Гиметский мед почи-
тался у древних греков самым лучшим. Пчелы горы Гимета питали 
Юпитера в его младенчестве» (325, примеч.).

Наконец, в  тексте «Посвящения кущи» содержатся любопыт-
ные сведения о римско-италийской богине Горе, которые могут сы-
грать важную роль в расширении и уточнении представлений со-
временных исследователей об изображении античности в русской 
литературе и культуре рубежа XVIII–XIX столетий. В данном слу-



498

чае крайне интересны детали образа богини, облик которой Фан-
тазия может принять в воображении повествователя: «<…> увен-
чанная благовонными миртами и подпираясь лилейным стеблем, 
явишься в  образе нежноулыбающейся Горы» (323). Образ Горы, 
имеющий в античной мифологии множество культурных наслое-
ний: архаические афинские Горы (Хоры, Оры), ведавшие сменой 
времен года, — позднегреческие Горы, ставшие также охранитель-
ницами порядка и законности в обществе, — римско-италийская 
Гора Квирина — отождествляемая с ней позднее Герсилия (жена 
Ромула или Гостилия) (см.: Мифологический словарь 1989: 65, 
64, 58), у Карамзина представлен, судя по сопутствующим богине 
миртам и  лилиям, наиболее близким к  ипостаси Талло  — древ-
нейшего божества весны и цветения3, несмотря на подстрочный 
комментарий писателя, в котором Гора названа «римской богиней 
красоты» (323). При этом повествователь неслучайно ассоцииру-
ет посещающую его Фантазию с божеством цветения: в финаль-
ных строках этюда многообразная, крылатая богиня воображения 
объявляется достойной «храмов и алтарей» (326), а в обрамляю-
щих грезы героя зачине и заключении именуется «цветущей Фан-
тазией»! 

Литература

1. Гуковский 1999 — Гуковский Г. А. Карамзин // Гуковский Г. А. Русская 
литература XVIII века. Учебник. М., 1999. С. 423–450.

2. Карамзин 1792 — Карамзин Н. М. Ночь // Московский журнал. 1792. 
Ч. V. Кн. 2. Февраль. С. 271 — 277. 

3. Карамзин 1791 — Карамзин Н. М. Посвящение кущи // Московский 
журнал. 1791. Ч. III. Кн. 3. Сентябрь. С. 323–326. 

4. Мифологический словарь 1989  — Мифологический словарь / 
М. Н. Ботвинник, М. А. Коган, М. Б. Рабинович, Б. П. Селецкий. Минск, 
1989. 

5. Мифологический словарь 1992  — Мифологический словарь / гл. 
ред. Е. М. Мелетинский. М., 1992. 

3 Ср. сказанное об архаических Горах: (Мифологический словарь 
1989: 65; Мифологический словарь 1992: 160).



499

А. Ю. Тираспольская

О «НЕМУДРОЙ» СОФИИ В ДРАМЕ Н. М. КАРАМЗИНА 
(ХУДОЖЕСТВЕННАЯ ФУНКЦИЯ ИМЕНИ)

Вклад Н. М. Карамзина в развитие новаторской художествен-
ной прозы не исчерпывается созданием нового литературного 
языка и стиля (Успенский 1985), а также смелыми экспериментами 
в области повествовательных стратегий (Тираспольская 2008; Ти-
распольская 2009). Новаторство писателя коснулось, в частности, 
и антропонимической составляющей его произведений. Герои Ка-
рамзина получают свои имена «не просто так», но это, безуслов-
но, не главное достижение: заслугой видится именно подвижка, 
«перемещение» имен в  переделах русской культурно-ономасти-
ческой парадигмы, сформировавшейся ко времени вхождения 
автора в  литературу. Так, например, В. Н. Топоров убедительно 
показал, как молодому Карамзину одной лишь повестью «Бедная 
Лиза» (опубликованной в 1792 г.) удалось «открепить» имя Лизы 
(Лизаветы) от сложившихся культурно-исторических и  соци-
ально-функциональных ассоциаций (Топоров 1995: 132–141). По 
справедливому замечанию исследователя, «этот шаг был своего 
рода подкопом под бастионы классицистических “аллегорически-
номиналистических” конвенций и  своего рода либерализацией 
отношений между “означающим” и  “означаемым”, именем и  его 
носителем в пространстве литературы» (Топоров 1995: 138). 

Однако при обращении к раннему творчеству Карамзина пери-
ода издания «Московского журнала» (1791–1792) выясняется, что 
«подкоп под бастионы» классицистических представлений о жест-
ком прикреплении имени к строго определенному типажу или ам-
плуа героя был совершен писателем еще до выхода «Бедной Лизы», 
причем в куда более радикальной форме. Этот решительный но-
ваторский шаг был сделан автором в  1791 г. в  его единственной 
драме «София», получившей название по имени главной героини. 



500

Вспомним, что в традиции, закрепленной в классицистической 
литературе, имя (в широком смысле) всякого героя или персона-
жа является либо «открыто говорящим» (например, Любочест, 
Зловред, Стародум, Чужехват, Милон, Скотинин, Правдин, Кутей-
кин, Простаков, Слабоумов, Нельстецов, Добролюбов, Вральман 
и т. п.), либо «говорящим» в том смысле, что характер, поведение 
и мировоззрение изображаемой личности находятся в полном со-
ответствии со значением (или одним из значений) его имени. Так, 
например, героини с интересующим нас именем София / Софья 
(из греч. мудрость, разумность, наука (Суперанская 2005: 435)) 
традиционно являются носительницами разумно-рассудочного 
начала, они рассудительны, мудры не по годам, сдержаны в своих 
порывах. Сердце следует у них за головой, а не наоборот, они об-
разованны, тянутся к  знаниям, это исключительно добродетель-
ные, положительные натуры, их мысли, чувства и помыслы всегда 
чисты. В качестве наглядного примера достаточно вспомнить двух 
Софий из комедий Д. И. Фонвизина «Бригадир» и «Недоросль». 

В своей первой и единственной драме Карамзин «заставляет» 
героиню Софию противоречить значению собственного имени, 
а также закрепленному за этим именем типу личности буквально 
во всем! София становится трагической жертвой своего рокового 
заблуждения — вспыхнувшей в ней слепой любви к недостойному 
мужчине. В нескольких сценах писатель показывает необратимое 
движение несчастной, мятущейся молодой женщины от неразум-
ной всепоглощающей страсти до реального безумия — бешеной, 
неукротимой ревности, которая доводит героиню до подлинного 
распада личности: убийства неверного любовника, а затем и до са-
моубийства. 

Влюбившись, карамзинская София абсолютно лишается той 
мудрости и  разумности, которые, по всей вероятности, были 
у нее ранее. Недаром обманутый муж героини вспоминает о сво-
ей прежней надежде, что его некогда похоронит «чувствительная 
супруга, печальная, но рассудительная»1 (Карамзин 1791а: 265). Го-
лос сердца и страсти заглушает в Софии все разумно-рассудочное, 

1 Орфография и пунктуация произведения частично приведены в со-
ответствие с ныне действующими правилами.



501

включая элементарные проявления инстинкта самосохранения. 
В  начале произведения мы застаем героиню в  тот момент, когда 
она наконец решилась признаться супругу в своей связи с другим 
мужчиной и уйти от мужа к любовнику. Показательно, что на пер-
вых страницах драмы Карамзин начинает вводить мотив безрас-
судства, отсутствия здравого смысла у неверной жены подспудно, 
когда вкладывает в уста недоумевающего и еще ничего не подозре-
вающего господина Доброва (мужа Софии) слова: «Ты сумасбро-
дишь, сударыня! Тебе надобно пустить кровь. У  тебя какой-ни-
будь вздор в голове (курсив везде мой. — А. Т.)» (Карамзин 1791а: 
255). С трудом осознав, что слова супруги не шутка, после первого 
приступа гнева и ярости, Добров всячески старается отговорить 
Софию от столь опрометчивого поступка, как уход к любовнику, 
приводя все возможные доводы против этого необратимого шага. 
Но героиня тверда и упорна в своей страсти и заблуждении сердца. 
Именно поэтому ее не могут остановить никакие рассудочные, ло-
гические доводы мужа, даже его предложение отсрочить задуман-
ное на какое-то время: «дай мне умереть спокойно и потом делай, 
что хочешь!» (Карамзин 1791а: 267). Для героини существует лишь 
логика чувств, недаром позднее, во второй части драмы, ее начи-
нают так раздражать, едва ли не бесить логические (впрочем, как 
выяснится, насквозь фальшивые!) доводы любовника Ле Тьеня:

Ле Тьень. Я в твоей любви не сомневаюсь, София. 
София. А я в твоей сомневаюсь? Даже и тогда, когда ты пред-

лагаешь такие убедительные доказательства? Какая несправедли-
вость! Итак, ты все еще любишь меня, потому что ты все еще жи-
вешь со мною в этой скучной деревне? (Карамзин 1791б: 18). 

Болезненная ревность, которую несчастная женщина начинает 
испытывать, видя охлаждение неверного любовника, вкупе с по-
стоянными угрызениями совести  — чувством вины за болезнь 
и скорую смерть покинутого мужа, приводят к тому, что героиня 
теряет рассудок уже в прямом смысле этого слова и из немудрой, 
неразумной Софии превращается в Софию безумную. Соскаль-
зывание в пропасть безумия ощущает в последних сценах и сама 
героиня: «<…> я  не могу молиться: в  сердце моем нет ни веры, 



502

ни надежды. <…> Разум мой мешается; сердце мое наполняется 
адскою злобою» (Карамзин 1791б: 25). Верные слуги Софии также 
определяют состояние своей «барыни» как помешательство: 

Иван. Что с нею будет! Она и так почти как сумасшедшая (Ка-
рамзин 1791б: 26). 

Воспринимает надоевшую любовницу как безумную и  веро-
ломный Ле Тьень: «Сумасшествие заразительно: каждый дикий 
взор ее возбуждает в моем воображении какой-нибудь ужасный 
образ» (Карамзин 1791б: 28). 

Наконец, мнение героев драмы о душевном расстройстве Со-
фии подкрепляется в финале ремарками самого автора. Так, Сцену 
IX предваряет следующее описание героини: «София поспешно 
входит; волосы ее распущены, платье в беспорядке, лицо бледно; 
дикая свирепость видна в ее взорах» (Карамзин 1791б: 26), ремар-
ка к последней, одиннадцатой сцене и вовсе гласит: «София бро-
дит в сумасшествии по лесу» (Карамзин 1791б: 30). 

Страшные последние сцены драмы Карамзина беспощадно 
демонстрируют читателям разрушение, распад личности прежде 
доброй, чувствительной молодой женщины. Получается, что без-
оглядно поддавшись «неправедной» страсти, София, которой, 
в соответствии с данным ей именем, по природе надлежало быть 
мудрой и разумной, отреклась не просто от семейного долга, но 
и от своей данной свыше сущности, что привело ее сначала к утра-
те рассудка, а затем — и самой жизни. Иными словами, имя карам-
зинской героини символизирует ту подлинную «светлую» судьбу, 
которой запутавшаяся женщина отказалась следовать, свернув на 
ложный путь. 

Несмотря на то, что сам Карамзин в  последующие годы как 
будто бы забыл про свою единственную драму со столь страш-
ным концом и почти не публиковал ее более, этот ранний литера-
турный опыт не прошел бесследно для русской литературы. Так, 
одним из первых очевидных откликов на карамзинскую драму 
(если вообще не первым), следует считать опубликованную в на-
чале 1794 г. повесть писателя-сентименталиста П. Ю. Львова, не-
спроста получившую аналогичное название — «София. (Русская 



503

повесть)». В  своем произведении «переимчивый» Львов назвал 
Софией главную героиню, которая, будучи изначально «чистой, 
как ангел» и  помолвленной с  честным и  добродетельным (под 
стать себе) Менандром, была соблазнена, а  затем покинута под-
лым князем Ветролетом. Жестоко обманутая брошенная девушка 
не смогла перенести предательства и позора и утопилась в пруду 
в момент помутнения рассудка. Таким образом, в повести Львова 
продолжила жизнь открытая Карамзиным тема «не оправдавшей» 
своего имени заблудшей, немудрой Софии. 

Литература

1. Карамзин 1791а  — Карамзин Н. М. София // Московский журнал. 
1791. Ч. II. Кн. 3. Июнь. С. 253–276. 

2. Карамзин 1791б  — Карамзин Н. М. София. (Окончание) // Москов-
ский журнал. 1791. Ч. III. Кн. 1. Июль. С. 13–31.

3. Суперанская 2005 — Суперанская А. В. Словарь русских личных имен. 
М., 2005. 

4. Тираспольская 2008  — Тираспольская А. Ю. О сознательной экс-
пликации повествовательных приемов в  повестях Н. М. Карамзина 
1790-х гг. // Язык, культура, менталитет: проблемы изучения в  ино-
странной аудитории: Материалы VII Международной научно-практи-
ческой конференции, 24 — 26 апреля 2008 г. Т. 2. СПб., 2008. С. 194–
199.

5. Тираспольская 2009  — Тираспольская А. Ю. О принципе игры с  чи-
тателем в  повестях Н. М. Карамзина 1790-х годов // Литературная 
культура России XVIII века. Выпуск 3. / Под ред. П. Е. Бухаркина, 
Е. М. Матвеева, А. Ю. Тираспольской. Санкт-Петербургский гос. ун-т. 
Факультет филологии и искусств. 2009. С. 266–286.

6. Топоров 1995  — Топоров В. Н. «Бедная Лиза» Карамзина. Опыт 
прочтения: К двухсотлетию со дня выхода в свет. М., 1995. 

7. Успенский 1985 — Успенский Б. А. Из истории русского литературно-
го языка XVIII — начала XIX века. Языковая программа Карамзина 
и ее исторические корни. М., 1985. 



504

А. Ю. Тираспольская

О РОЛИ ИМЕН СОБСТВЕННЫХ 
В «ПУТЕШЕСТВИИ В КРОНШТАДТ» 
КНЯЗЯ П. И. ШАЛИКОВА

«Путешествие в  Кронштадт» (1805), впервые увидевшее свет 
в  1806 г. на страницах «Московского зрителя», а  впоследствии 
изданное князем П. И. Шаликовым отдельной книжкой в  1817 г. 
с  посвящением близкому другу Борису Егоровичу Герсеванову, 
в  отличие от обеих частей «Путешествия в  Малороссию» (1803 
и 1804 гг.), имеет незавидную судьбу в современном литературове-
дении: о нем написано исключительно мало.1 Вместе с тем, будучи 
(как того требовал присущий литературе «массового» сентимен-
тализма принцип генерализации2) явным подражанием «образ-
цу», которым для автора, вне всякого сомнения, являлись «Письма 
русского путешественника» Н. М. Карамзина, травелог Шаликова, 
с одной стороны, в полной мере демонстрирует «развернутую кар-
тину “чувствительного” бытия» (Иванов 1976: 12), с другой сторо-
ны, заключает в  себе настоящие «экскурсии» по достопамятным 
местам и  памятникам архитектуры (часть из которых безвоз-
вратно утрачена в наше время!) Кронштадта — Ораниенбаума — 

1 В качестве «счастливого исключения», пожалуй, можно вспомнить 
небольшой фрагмент главы, посвященной «готическим» литературным 
пристрастиям П. И. Шаликова, в  книге В. Э. Вацуро (см.: Вацуро 2002: 
111), в остальных случаях исследователи, как правило, ограничиваются 
лишь упоминанием данного произведения в  ряду других путешествий 
писателя. 

2 Ср.: «Принцип генерализации, т. е. возведения конкретного собы-
тия к  эстетически освоенному контексту, определяет художественную 
природу “путешествий” массового сентиментализма» (Иванов 1976: 14). 



505

Петергофа, которые могут быть интересны современным читате-
лям и даже историкам. 

Но существует иной не менее важный аспект, исследованию 
которого и предлагается посвятить данную работу. Речь пойдет об 
именах собственных — мифологических, литературных и истори-
ческих, — которые Шаликов включает в свое путешествие: о роли 
этих имен в повествовании, принципах их отбора и ситуациях упо-
требления. Рассмотрение означенных групп слов в рамках литера-
турного произведения позволит, во-первых, значительно попол-
нить список собственных имен, используемых в художественном 
творчестве писателя, и, во-вторых, хотя бы отчасти определить 
меру традиционности — оригинальности выбора автора в области 
антропонимов и их функционирования в тексте. 

I. Имена морских путешественников: Эней — аргонавт —
Робинзон Крузо — Улисс 

Завязка «Путешествия…» проста: чувствительный герой-по-
вествователь, находясь в Петербурге, решает посетить Кронштадт 
в  компании двух своих приятелей, которые, как и  он, никогда 
преж де не были на море. Впрочем, главный герой в своих стран-
ствиях не ограничивается одним Кронштадтом: он также добира-
ется морем до Ораниенбаума, а затем попадает в Петергоф, отку-
да уже по суше возвращается в «исходную точку» — в Петербург. 
Повествование травелога, последовательно проводящее читателей 
по всем основным достопримечательностям осматриваемых мест, 
как уже было сказано, ярко окрашено личными субъективными 
«чувствованиями» автобиографического героя, ведущего рассказ 
от первого лица. 

Первое, что способно привлечь взгляд в  травелоге Шалико-
ва, — мягкий безыскусный юмор, с которым герой-повествователь 
описывает свой весьма скромный, едва ли не игрушечный морской 
вояж по Финскому заливу, упоминая при этом целый ряд имен 
наиболее известных легендарных и литературных мореплавателей. 

Актуализация «линии» Энея начинается опосредованно: с шут-
ливого называния капитана катера (на котором плывут герой-по-
вествователь и его друзья) именем спутника и кормчего Энея (имя 



506

Эней прямо указывается самим автором путешествия в подстроч-
ном примечании): 

«<…> мы всеминутно спрашивали у нашего Палинура, ско-
ро ли войдем в море» (Шаликов 1817: 2–33). 

Собственно, настоящего имени капитана катера читатели так 
и  не узнают, поскольку повествователь Шаликова дает ему ис-
ключительно мифологические прозвища, используя аллюзивные 
антропонимы:4 

«Хладнокровный, подобно элементу своему, Палинур на-
помнил нам <…> о Финском заливе, который, вместо моря, го-
товился принять гостей на тихие свои зыби…» (Шаликов 1817: 
3–4). 

«мы <…> приступили снова к  угрюмому сыну Нептунову 
с бесконечными расспросами» (Там же: 4). 

В определенный момент повествования о  морской дороге 
в Кронштадт имя Энея появляется и в основном тексте повести. 
Любопытно отметить, что используется оно во множественном 
числе, поскольку герой-повествователь совершает путешествие 
вместе с двумя своими приятелями, также ни разу прежде не пла-
вавшими по Финскому заливу: 

«“Далеко ли до Кронштадта?” — спросили мы у своего Пали-
нура. “Верст пятнадцать”, — отвечал он своим Энеям» (Там же: 7). 

Тему морского путешествия древних героев, осовремененную, 
перенесенную на берега Финского залива и предлагаемую в шут-
ливом ключе, продолжает сравнение трех приятелей с другими от-
важными античными мореплавателями — аргонавтами: 

3 При цитировании по данному изданию орфография и пунктуация 
прозаической части текста произведения частично приведены в соответ-
ствие с ныне действующими нормами; стихотворная часть воспроизво-
дится с сохранением орфографии и пунктуации оригинала.

4 Ср.: «Аллюзивный антропоним является разновидностью аллюзии 
и представляет собой текстовый знак, отличающийся от обычных тексто-
вых знаков тем, что он способен осложнять его структуру благодаря спо-
собности совмещать в одном означающем два означаемых, одно из которых 
принадлежит иному семиотическому пространству» (Соловьева 2004: 7).



507

«Берега, которые обыкновенным мореходцам приятны, нам, 
аргонавтам, были всего несноснее: они полагали границу наше-
му честолюбию, нашей славе!» (Там же: 4–5). 

В отличие от своих древнегреческих предшественников, искав-
ших спасения во время шторма в обращении к всесильным богам, 
повествователь и  его друзья, напротив, безрассудно жаждут во 
что бы то ни стало увидеть бурю на море и буквально молят о не-
настье: 

«Между тем <…> мы плыли — по тихой воде: какая досада! 
“Если бы, по крайней мере, буря, гром, молния!” — говорили 
мы друг другу, — “Мы бы видели прекрасное зрелище; мы бы 
испытали чувство, нам неизвестное, — какая досада!” <…> нам 
хотелось бури — и только» (Там же: 5–6). 

Небольшой шторм и правда вскоре начинается, однако его мас-
штабы явно оставляют трех «Энеев-аргонавтов», ожидавших на-
стоящего разгула морской стихии, разочарованными: 

«Буря зашумела и в самом деле; радость с молниею блеснула 
в сердцах наших, одушевила наше воображение, и каждая тучка, 
каждое облачко были для нас даром неба: мы смотрели на него 
и молились <…> о сгущении мрака, о сильном громе и колеба-
нии моря; восхищались движением матросов при наступа ющем 
шторме, <…> повелениями Палинура и проч. <…> Другие серди-
лись на забаву нашу, но скоро пришла очередь сердиться и нам: 
тучи рассеялись, гром затих — и все кончилось» (Там же: 6–7). 

После ужина, организованного на судне, герой-повествователь 
снова называет себя и своих друзей аргонавтами, на этот раз пря-
мо подчеркивая «игрушечный» масштаб их морского возвраще-
ния с линейного корабля на сушу: 

«Уже смеркалось, когда мы поплыли в обратный путь свой; 
яркая луна северная золотила волны, которые шумели под вес-
лами искусных гребцов наших, и по которым летело судно ма-
леньких аргонавтов (курсив мой. — А. Т.) с тихим, роскошным 
колебанием» (Там же: 30–31). 

Любопытным выпадением из представленной выше чере-
ды античных образов отважных мореплавателей можно назвать 



508

шутливое сравнение героя его же друзьями с Робинзоном Крузо 
в финале «кронштадтской» части травелога: 

«Напоследок товарищи моего путешествия возвратились 
в Петербург и, прощаясь со мною, называли меня Робинзоном-
Крузе, оставленным на острове незнакомом <…> (везде курсив 
Шаликова. — А. Т.)» (Там же: 31). 

«Ораниенбаумская» и  заключительная, «петергофская» части 
травелога отделяются друг от друга стихотворным «Посланием 
к А*** С*** Т-й», в котором герой-повествователь (на этот раз — 
в ипостаси поэта), предвкушая встречу с «одной знакомой дамой», 
видит себя уже в образе Одиссея — Улисса, благополучно завер-
шившего долгое странствие и готового рассказывать о своих при-
ключениях:

Пылающій каминъ и сердца скромный жаръ 
Улиссу твоему въ разсказахъ — но правдивыхъ — 
Доставятъ занимать немного трудный даръ…
Съ какою жадностью жду сихъ минутъ щастливыхъ! 
                                                                 (Там же: 45). 

В тексте путешествия Шаликова можно обнаружить любо-
пытную закономерность: тема странствий «Энеев-аргонавтов», 
а  следовательно, и  упоминания этих имен, прекращаются непо-
средственно перед частью, посвященной Ораниенбауму, несмотря 
на то, что в ней повествователю предстоит еще одно водное ми-
ни-путешествие на катере из Кронштадта, причем не в одиночку, 
а  в  компании другого своего друга, «любезного Б*» (подразуме-
вается близкий друг Шаликова Борис Герсеванов), кронштадтца, 
прежде оказавшего столь радушный прием герою и  его товари-
щам. Вероятно, это происходит потому, что Б*  — самый насто-
ящий «мореходец», и  подобная морская прогулка не имеет для 
него никакой новизны, не носит характер приключения. 

II. Имена российских монархов 

Не лишним будет отметить, что и в части, посвященной пребы-
ванию повествователя и его друзей в Кронштадте («Ожидаемый 
прием; Кронштадт»), которая непосредственно предшествует «ора-
ниенбаумской», уже нельзя обнаружить имен Энея и  Палинура,



509

только по одному упоминанию об «аргонавтах» и Робинзоне, как 
было сказано выше, в  ее финале. Зато, именно начиная с  «крон-
штадтской» части, травелог Шаликова изобилует именами исто-
рических деятелей — российских монархов: от Петра I до Алексан-
дра I. Там, где в произведении идет речь о жизни и деяниях русских 
императоров и императриц, милым шутливым «античным» срав-
нениям не остается места, да и тон повествования в целом стано-
вится гораздо серьезнее, местами — торжественнее. 

Показательно, что в «Путешествии в Кронштадт» количество 
упоминаний имени того или иного монарха строго ранжировано 
в  соответствии с  масштабом личности правителя, его заслугами 
перед отечеством и, разумеется, участием в развитии и процвета-
нии описываемого места. Так, например, в  данной иерархии мы 
можем с уверенностью выделить две группы: 

1. Петр I (упоминается в тексте 7 раз) и Екатерина II (упомина-
ется 4 раза); 

2. «все прочие» — Елизавета Петровна, Петр III, Мария Феодо-
ровна и Александр I (каждый — по 2 раза). 

Имя Александра I первый раз обнаруживается в «кронштадт-
ской» части травелога, где повествователь ведет рассказ о  пред-
стоящем приуроченном к юбилейной дате (100-летие победы над 
шведами при Котлине) торжественном спуске новых кораблей на 
воду: 

«Из больниц пошли <…> к  сему редкому в  свете каналу; 
в нем стояло на дне <…> несколько больших и посредственных 
кораблей, фрегатов и  прочих судов, которые были уже гото-
вы к  выходу, и  которые только ожидали Державного Зрителя 
к сему величественному зрелищу: император АЛЕКСАНДР еще 
не видал его <…>» (Шаликов 1817: 14–15). 

В следующий раз имя правящего царя упоминается уже толь-
ко в «петергофской» части, причем, что характерно, снова в свя-
зи с празднеством — тезоименитством его матери, вдовствующей 
императрицы Марии Феодоровны: 

«<…> все заставит вас думать, что вы перенесены в жилище 
богов, угощающих друг друга… Но не все ли равно? здесь МА-
РИЯ угощает АЛЕКСАНДРА!» (Там же: 49). 



510

Повествование построено так, что и имя самой Марии Феодо-
ровны также оказывается сопряженным с атмосферой торжества, 
великолепного праздника: 

«Надобно быть в нем (Петергофе. — А. Т.) 22 июля — день, 
в который обыкновенно празднуется здесь тезоименитство го-
сударыни императрицы МАРИИ ФЕОДОРОВНЫ. Какое вели-
колепие! сколько искусства! как все очаровательно!» (Там же: 
46–47). 

Имя Петра III по понятной причине возникает в части, посвя-
щенной Ораниенбауму, и  внимание героя сосредоточено исклю-
чительно на музыкальном даре правителя: 

«Маленькая башня перед домиком, в котором некогда Петр 
Третий занимался одними своими удовольствиями, привлекла 
тотчас взоры мои. Мы вошли в башенку, готовую повалиться; 
из нее — в домик, украшенный — птичьими гнездами. Воспо-
миная о таланте мирного хозяина, мне чудилось, что я слышу 
приятные звуки, вылетавшие из-под смычка его, и единственно 
для этого пробыл более одной минуты в стенах заплесневших, 
унылых» (Там же: 39). 

Пожалуй, самым интересным и неожиданным представляется 
пространный пассаж в  «ораниенбаумской» части, посвященный 
Елизавете Петровне: в нем повествователь, подчеркивая «добро-
ту и кротость» монархини, далее говорит об императрице и соб-
ственных ощущениях от ее любимого дворца едва ли не в тех выра-
жениях, в каких «чувствительный» герой рассказывал бы о своей 
возлюбленной, с которой он находится в разлуке или которую по-
терял навсегда: 

«Переходя медленно из комнаты в комнату, я думал непре-
станно о  любезнейшей царице, о  нежной, доброй матери от-
ечества, о кроткой, незабвенной Елисавете, которая построила 
здешний дворец, насадила сады и приезжала сюда наслаждать-
ся тишиною и прохладою в прекрасные летние дни севера. Мне 
казалось, что я вижу какие-то остатки, следы чувствительной 
женщины-монархини; дышу воздухом, в котором еще хранит-
ся ее дыхание; прикасаюсь к предметам, которых она касалась» 
(Там же: 34). 



511

Для того чтобы убедиться в  особенно трепетном отношении 
нарратора к  образу дочери Петра I, достаточно сравнить сло-
ва о  «чувствительной монархине» с  завершающим «ораниенба-
умскую» часть травелога стихотворным «Посланием к  А*** С*** 
Т-й», в котором герой обращается к предмету своих чувств: 

Я видѣлъ тѣ мѣста, которыя тобою 
Когда-то красились; въ которыхъ ты жила 
Съ любовью, съ дружбою и съ мирною душою; 
Гдѣ всѣми чтима ты была; 
<…> 
Съ обыкновенными души моей мечтами 
Ходилъ я по твоимъ слѣдамъ; 
Безъ всякаго труда отыскивалъ ихъ самъ, 
Или передо мной они являлись сами. 
<…> 
По каждой Англійской дорожкѣ золотой, 
Казалось мнѣ, я шелъ тихонько за тобой; 
Подъ каждымъ древомъ кудрявымъ и тѣнистымъ 
Я воздухомъ дышалъ съ тобою свѣжимъ, чистымъ 
<…> 
                                                      (Там же: 41–44). 

В таком «вольном» обращении автора к  образу царицы, ве-
роятнее всего, следует видеть основополагающий для травелога 
«принцип жанровой свободы, пронизывающий разные уровни 
текста путешествия, отсутствие строгих литературных условно-
стей и жанровых канонов» (Шачкова 2008: 280). 

Посещение героем-повествователем Катальных горок Ора-
ниенбаума обращает его мысли к другой российской императри-
це — Екатерине Великой: «<…> мы пришли к деревянным высо-
ким горам, которые составляли одно из удовольствий великой 
Женщины, сильнейшей в мире государыни ЕКАТЕРИНЫ Второй. 
Богоподобная Фелица в минуты отдыха, свободы от бессмертных 
дел своих любила кататься с дружеским своим обществом на сих 
необыкновенных горах» (Шаликов 1817: 37). 

Первое, на что необходимо обратить внимание в данном фраг-
менте, двойное именование царицы, причем второе из них — ли-
тературно-поэтическое, заимствованное из оды Г. Р. Державина 



512

«Фелица» (1782) и, к  моменту написания «Путешествия в  Крон-
штадт», с легкой руки поэта уже неотрывно и навечно прикрепив-
шееся к образу Екатерины — идеальной правительницы и в то же 
время реальной женщины, имеющей, подобно всякому человеку, 
личную жизнь (см., например: Варда 2015). Важно отметить, что 
Шаликов последователен в  способах называния императрицы: 
в предложении, в котором говорится о ее репутации «сильнейшей 
в мире государыни», она — творящая бессмертные дела Екатерина 
Вторая, когда же речь идет о моментах ее частной жизни, она — 
Фелица. 

Тема двойственности образа Екатерины II  — с  одной сторо-
ны, мудрой повелительницы могучей державы, с другой стороны, 
частного человека, женщины, которой не чужды простые житей-
ские радости и пристрастия, — развивается (в том числе, путем те-
перь уже явного цитирования строк из другого произведения Дер-
жавина — стихотворения «Вельможа» (1794)) и в «петергофской» 
части произведения, где повествователь обращается к  описанию 
Монплезира: 

«В сем домике забавлялась и  Великая ЕКАТЕРИНА! Я  во-
ображал, как владычица полвселенной, сняв тяжелую порфи-
ру и диамантовую корону, положив золотой скипетр и блестя-
щую державу, одевалась в легкое платье, брала творческое перо; 
и в тишине, в уединении, при виде моря и кораблей своих, со-
чиняла какую-нибудь сказочку <…>; потом приходила, в соло-
менной шляпке, к  цветнику своему, очищала и  поливала лю-
бимые цветы <…>; после того сзывала колокольчиком голубей 
своих или рыбу, <…> кормила их, утешалась ими и была счаст-
лива — без величия и трона… 

ЕКАТЕРИНА въ низкой долѣ, 
И не на Царскомъ бы престолѣ 
Была великою женой. 

Державин 
Без сомнения!.. великие везде и во всем вели-
ки!» (Шаликов 1817: 50–51). 

По не нуждающимся в разъяснении причинам имя Петра I и со-
держащие его фрагменты «Путешествия» приобретают особый



513

статус. Стоит, пожалуй, отметить лишь то, что имя основателя 
Санкт-Петербурга ни разу не упоминается повествователем в ча-
сти, посвященной Ораниенбауму (читатель не найдет его даже 
в  стихотворном «Послании к  А*** С*** Т-й»): в  ней, напомним, 
речь идет о «дщери Петровой» Елизавете, Екатерине II и ее супру-
ге Петре III. Зато можно сказать, что «кронштадтская», «петергоф-
ская» части и  особенно  — финал произведения полностью ком-
пенсируют данный пробел. 

Обращение к имени первого российского императора при опи-
сании современного автору вида Кронштадта, без сомнения, но-
сит панегирический характер: 

«Широкие улицы, красивые строения, тенистые садики дают 
приятный вид сему острову. Творческая рука ПЕТРА Великого 
оставила на нем следы неизгладимые; она чертила планы, ри-
сунки — все; беспримерный его гений окружает, останавливает 
вас на каждом шагу, и каждый предмет занимает душу истинно 
волшебным образом» (Там же: 13). 

В тексте неоднократно подчеркивается мощь личности царя — 
создателя Кронштадта, чья творческая воля определила архитек-
турный облик города: 

«Из школы пошли мы в церковь Богоявления, которая по-
строена скоро после смерти бессмертного ПЕТРА, и также по 
его плану и  рисунку. Она деревянная, архитектуры величе-
ственной; колокольня ее также деревянная, не ниже Ивана Ве-
ликого» (Там же: 18–19). 

Обращает на себя внимание оксюморон «смерть бессмертного» 
Петра, использование которого подчеркивает вечность, непрехо-
дящую ценность дел великого государя. 

В травелоге Шаликова Петр I предстает не только как неутоми-
мый, талантливый «зиждитель», но и как блестящий флотоводец, 
приумноживший славу России на море и буквально отвоевавший 
у шведов процветающие ныне островные земли: 

«<…> ожидали Державного Зрителя к сему величественно-
му зрелищу (торжественному спуску судов на воду.  — А. Т.): 
император АЛЕКСАНДР еще не видал его и  выбрал для это-
го эпоху блестящую: столетие победы, одержанной ПЕТРОМ 



514

Великим над Карлом неустрашимым при острове Котлине, ко-
торый тогда же получил имя Кронштадта и  основание всего 
того, что ныне видим в нем» (Там же: 15–16). 

Более «камерный» образ Петра — скромного, не стремящегося 
к  роскоши труженика, возникает далее, когда герой-повествова-
тель обращается к «скромному жилищу» царя — его дворцу: 

«<…> мы возобновили переходы наши от одного предме-
та к другому — и дворец ПЕТРА Великого был из них первым. 
Слово дворец представляет воображению — по крайне мере — 
большой каменный дом; ничего не бывало: здесь дворец Ве-
ликого есть маленький деревянный домик, по собственному 
плану и  рисунку монарха-художника выстроенный» (Там же: 
16–17). 

Здесь же, при описании впечатлений от дворца герой-нарратор 
вносит новый важный «обертон» в  тему неустанной творческой 
деятельности царя: всю жизнь созидая на благо России и своего 
народа, вечный труженик сам не успел насладиться плодами соз-
данного, предоставив это счастливое право потомкам — будущим 
поколениям россиян: 

«Я имел счастие ходить по тенистой аллее высоких лип, ге-
ройскими руками насажденных подле скромного дворца ПЕТ-
РОВА. “Неутомимый Отец Отечества не для себя готовил тень, 
которая прохлаждает лицо мое!” — думал я — и бесконечная 
цепь неподражаемых дел его блеснула в  моем воображении» 
(Там же: 17). 

Разумеется, означенная тема была открыта русской литерату-
рой задолго до Шаликова: на момент написания «Путешествия» 
она существовала и активно развивалась, как минимум, уже более 
полувека. В частности, яркое воплощение ее находим в «Похвале 
Ижерской земле и царствующему граду Санктпетербургу» (1752), 
сочиненной В. К. Тредиаковским: 

Но вам узреть, потомки, в граде сем, 
Из всех тех стран слетающихся густо, 
Смотрящих все, дивящихся о всем, 
Гласящих: «Се рай стал, где было пусто!» 



515

Явится им здесь мудрость по всему, 
И из всего Петрова не в зерцале: 
Санктпетербург не образ есть чему? 
Восстенут: «Жаль! Зиждитель сам жил вмале». 
                                 (Тредиаковский 1963: 181). 

После небольшого перерыва на рассказ о поездке в Ораниенба-
ум повествователь вновь обращается к имени и делам императора 
уже в «петергофской» части травелога, когда описывает свое по-
сещение Монплезира: 

«С каким удовольствием, с  какими мечтами ходил я  <…> из 
комнаты в комнату сельского дома, стоящего на самом краю мор-
ского берега и  названного Петром Великим Mon plaisir (моя за-
бава)! <…> В сем домике находится кровать, на которой покоился 
неусыпный Гений России; картины, которые сохраняют память 
любопытных случаев из жизни порфироносного странника» (Ша-
ликов 1817: 49–50). 

Немалый интерес вызывает «Заключение» истории, повество-
вание которого сконцентрировано исключительно на фигуре Пет-
ра I. В нем уже вернувшийся из своего путешествия в Петербург 
герой показывает себя благодарным, достойным наслаждаться на-
следием великого царя потомком, свято чтящим дела «Гения Рос-
сии» и готовым прославлять его имя в стихах и прозе: 

«По возвращении в Петербург, первым чувством моим было 
желание идти на поклонение Петру Великому, непрестанно за-
нимавшему ум, мысли и душу мою в продолжение целых двух 
недель. Удовольствие и благодарность требовали сего священ-
ного долга, и я прихожу к славному памятнику славнейшего Ге-
роя на войне и в мире; и там, у гранитного подножия бронзовой 
статуи, достойной своего предмета и художника, излились пря-
мо из сердца следующие стихи <…>» (Там же: 54–55). 

III. Имя Н. М. Карамзина 

Можно сказать, что глубокое чувство благодарной признатель-
ности вообще является отличительной чертой повествователя 
«Путешествия». Очевидно, в  этом Шаликов максимально сбли-
жает своего героя с самим собой. В частности, в тексте травелога 



516

нашло отражение благоговейное отношение автора к Н. М. Карам-
зину, перед чьим талантом он всю жизнь преклонялся, которого он 
почитал как учителя в «сентиментальной» литературе и которому 
не уставал платить дань уважения в своих произведениях (доста-
точно, например, вспомнить лирико-прозаический этюд Шалико-
ва «К праху бедной Лизы» 1797 г.) 5. Осматривая Кронштадт, путе-
шественник Шаликова остро ощущает свою преемственность по 
отношению к путешественнику-Карамзину как к «чувствительно-
му первопроходцу», посетившему этот славный город, именно по-
этому для него столь значимо, едва ли не свято каждое место, где 
ступала нога автора «Писем русского путешественника»: 

«<…> я хотел видеть тот трактир, в котором отдыхал наш 
славный путешественник на возвратном пути в любезное оте-
чество, и которому дал он имя гостиницы нищих. Но с того вре-
мени все переменилось: мы увидели большой деревянный дом 
под английским гербом  — и  толстый трактирщик, встречав-
ший Карамзина, встретил нас. “Где комната, которую занимал 
Русский путешественник?” — спрашивал я; не имел ответа; по-
бежал отыскивать ее по догадке, по чувству — и нашел в одной 
комнате <…> прекрасную англичанку <…> которая смеялась 
надо мною, узнав, о чем я заботился. “Этот дом не существовал 
тогда”, — сказала она мне» (Шаликов 1817: 20–21).6 

Новое здание трактира отнюдь не единственная положитель-
ная перемена, произошедшая со времени путешествия кумира 
Шаликова. Всего за какие-нибудь десять лет, разделяющие посе-
щения города Карамзиным и Шаликовым, облик Кронштадта пре-
образился до неузнаваемости, что подчеркивает автор «Путеше-
ствия…», подспудно заявляя при этом о преемственности своего 

5 Ср.: «Шаликов — истинный рыцарь сентиментализма. Карамзин — 
его кумир» (Коровин 1990: 16); «Шаликов понимал и признавал это пре-
восходство, до конца своей жизни считая Карамзина “гением”, своим 
учителем, которому и старался следовать в стихах и в прозе» (Дрыжакова 
1995: 272). 

6 Ср. в последнем 159-м письме «Писем русского путешественника»: 
«Вы знаете, что трудно найти город хуже Кронштата; но мне он мил! 
Здешний трактир можно назвать гостинницею нищих; но мне в нем весе-
ло!» (Карамзин 1987: 388). 



517

описания «славного града», а вместе с ней — о приобщении (пусть 
даже очень скромном) к «карамзинской» традиции странствований: 

«Русский путешественник 7, который сказал, что трудно 
найти города хуже Кронштадта, теперь бы не узнал его: вместо 
страшной грязи везде гладкая мостовая; теперь можно сказать 
о нем, что “трудно найти города суше Кронштадта”, и сие пре-
вращение воспоследовало очень недавно: лет пять — не более» 
(Шаликов 1817: 12–13). 

Если читатель вспомнит, насколько для нарратора Шалико-
ва важны «напечатления чувствительной души» столь значимых 
и дорогих его сердцу людей в тех местах, где они некогда бывали, 
для него станет очевидной перекличка трех фрагментов травелога: 
1. «карамзинского» (состоящего из двух частей) — в начале описа-
ния Кронштадта, 2. пассажа о «кроткой Елисавет» и ее пребыва-
нии в Ораниенбауме — приблизительно в середине повествования 
и  3. стихотворного «Послания к  А*** С*** Т-й»  — перед «петер-
гофской» частью. Такое бесконечно трепетное отношение к «сле-
дам души» — черта, перенятая Шаликовым, вне всякого сомнения, 
у самого Карамзина, который, в частности, вложил в уста главного 
героя повести «Сиерра-Морена» (1793) слова: 

«Долго не знал я ни сна, ни отдохновения; скитался по тем 
местам, где бывал вместе  — с  жестокою и  несчастною; хотел 
найти следы, остатки, части моей Эльвиры, напечатления души 
ее…» (Карамзин 1795: 168). 

Рассказывая от лица своего героя-повествователя о  неудав-
шемся поиске «карамзинской» комнаты в  трактире Кронштадта, 
Шаликов в примечании говорит в защиту подобного проявления 
чувствительности (в жизни и литературе!) следующее: 

«Для многих подобный энтузиазм кажется странным  — 
даже заслуживающим порицание: холодные души! вы не стои-
те того, чтобы оправдываться перед вами!» (Шаликов 1817: 21). 

7 Отметим, что в  подстрочном примечании к  тексту Шаликов дает 
сноску, в которой прямо называет читателям подразумеваемое имя: «Г-н 
Карамзин». 

8 При цитировании по данному изданию орфография и пунктуация 
произведения частично приведены в соответствие с ныне действующими 
нормами.



Этими категоричными словами автор «Путешествия в  Крон-
штадт» предельно четко обозначает свое жизненное и литератур-
ное кредо, которое сформировалось под мощнейшим влиянием 
творческой «школы» Карамзина. 

Литература

1. Варда 2015  — Варда А. Гавриил Державин и  «Фелицейский цикл» // 
Филология и культура. Philology and Culture. 2015. № 1 (39). С. 125–127. 

2. Вацуро 2002  — Вацуро В. Э. П. И. Шаликов // Вацуро В. Э. Готиче-
ский роман в России. М., 2002. С. 105–112. 

3. Дрыжакова 1995  — Дрыжакова Е. Н. А. С. Пушкин и  князь Шали-
ков // Новые безделки: Сборник статей к 60-летию В. Э. Вацуро. М., 
1995. С. 271–283. 

4. Иванов 1976  — Иванов М. В. Карамзин и  проблемы русской сен-
тиментальной прозы 1790-х  — 1800-х годов: автореф. дис. … канд. 
филол. наук. Л., 1976. 

5. Карамзин 1795  — Карамзин Н. М. Сиерра-Морена. (Элегический 
отрывок из бумаг N) // Аглая. Кн. 2. М., 1795. С. 7–18. 

6. Карамзин 1987 — Карамзин Н. М. Письма русского путешественни-
ка. Л., 1987 (Литературные памятники). 

7. Коровин 1990  — Коровин В. И. «Наслаждающее размышление 
самого себя» // Ландшафт моих воображений: Страницы прозы рус-
ского сентиментализма / сост., авт. вступ. статьи и примеч. В. И. Ко-
ровин. М., 1990. С. 5–28. 

8. Соловьева 2004  — Соловьева М. А. Роль аллюзивного антропонима 
в создании вертикального контекста (на материале романов А. Мер-
док и их русских переводов): автореф. дис. … канд. филол. наук. Ека-
теринбург, 2004. 

9. Тредиаковский 1963  — Тредиаковский В. К. Избранные произведе-
ния. М.; Л., 1963. 

10. Шаликов 1817 — Шаликов П. И. Путешествие в Кронштадт 1805 года, 
изданное К. П. Шаликовым. М., 1817. 

11. Шачкова 2008  — Шачкова В. А. «Путешествие» как жанр художе-
ственной литературы: вопросы теории // Вестник Нижегородского 
университета им. Н. И. Лобачевского. Сер.: Филология. Искусствове-
дение. 2008. № 3. С. 277–281.



V

ФОЛЬКЛОР 

И МИФОЛОГИЯ 

В РУССКОЙ 

СЛОВЕСНОСТИ 

XVIII ВЕКА





521

С. С. Волков

ВОСТОЧНОСЛАВЯНСКИЕ ТЕОНИМЫ 
В ТЕКСТАХ М. В. ЛОМОНОСОВА

1. В Санкт-Петербургском филиале Архива РАН хранится 
коллекция рукописей М. В. Ломоносова (Ф. 20, Оп. 1, № 5), из-
вестная в литературе о Ломоносове XIX и первой половины XX в. 
как «Рукопись 112», а после публикации в Академическом полном 
собрании сочинений (АПСС) 1950–1983 гг. получившая название 
«Материалы к  Российской грамматике» (АПСС 7: 595–760). Она 
представляет собой переплетенный конволют, в котором 158 ли-
стов  — большинство из них заполнено заметками М. В. Ломо-
носова, относящимися к  его филологическим изысканиям. При 
публикации в АПСС 1950–1983 гг. «Материалы к Российской грам-
матике» (МРГ) были охарактеризованы как подготовительные за-
писи и заметки, предшествующие созданию «Российской грамма-
тики»; В. Н. Макеевой была выполнена огромная, можно сказать, 
самоотверженная работа по дешифровке черновиков и набросков 
Ломоносова, а затем подготовке их к публикации в Академическом 
полном собрании сочинений; кроме того она провела сопостав-
ление текста «Материалов» с  текстом «Российской грамматики», 
результаты которого послужили для подготовки комментариев, 
сопровождающих издание «Российской грамматики». Кроме того, 
аналитический анализ черновых материалов Ломоносова содер-
жит её монография (Макеева 1961). Однако утверждение В. Н. Ма-
кеевой о том, что «Материалы» являются совокупностью подгото-
вительных записей для «Российской грамматики» представляется 
не вполне справедливым, а публикация этих материалов под назва-
нием «Материалы к Российской грамматике» может быть оценена 
как явная ошибка, вводящая читателей Академического собрания 
сочинений в заблуждение. Во-первых, конволют Ф. 20, оп. 1, № 5 



522

был сформирован уже после кончины Ломоносова как темати-
чески упорядоченная (тексты «гуманитарной направленности») 
коллекция рукописей, отобранных Г. В. Козицким и  Н. Н. Мото-
нисом для домашнего «музеума» графа Г. Г. Орлова (Кулябко 1977: 
100). Во-вторых, несмотря на то, что при издательской подготовке 
АПСС Г. П. Блоком и В. Н. Макеевой была проведена селекция ма-
териалов и часть их (черновики естественнонаучных сочинений, 
стихотворные наброски и пр.: см. об этом подробнее: Волков, Ка-
рева 2018) была «выделена» и перенесена в другие тома, связь не-
которых заметок (микротекстов) Ломоносова из этого собрания 
с  «Российской грамматикой» остается спорной. Пора обратить 
внимание на то, что некоторые из заметок, включенных редак-
торами тома «Труды по филологии» в «Материалы к Российской 
грамматике» написаны совсем по другому поводу.

2. Одним из таких микротекстов, например, являются находя-
щиеся на л. 149 и л. 149 об. списки античных и славянских языче-
ских сверхъестественных существ (АПСС 7: 708–709): 

Таблица 1
Jupiter   Перунъ Изъянъ

Юнона  Juno Коляда Помха

Aeolus Eolus Похвист

Her1

(л. 149)
Таблица 2

Юпитеръ Перунъ Шиликунъ

Вóлос

Юнона Коляда Здунай

Нептунъ Царь морской Дида

Тритоны Чуды морскiя Яга баба

Венера Лада Обмѣнъ

Купидо Леля Змѣй летучей

Церера Полудница

Плутонъ Чортъ Гиганты. Волоты

1 Возможно, Her[mes], Her[a] или Her[cules] (зачеркнуто Ломоносовым).



523

Прозерпина Чертовка

Центавръ Полканъ

Марсъ 

Нимфы Русалки

Фавны Лѣшiе

Пенаты
Домовые, нѣжити, 
кикиморы.

Лемуръ Бука

Терминъ Чуръ

(л. 149 об.)

Комментарий к таблицам. Всего в списках 46 наименований, 
из них 3 латинские: Jupiter, Aeolus (Eolus), Juno. В списки также вхо-
дит 4 устойчивых словосочетания. Судя по публикации в АПСС, 
данные списки зачеркнуты; некоторые лексические единицы 
в списках зачеркнуты отдельно (Марс, Jupiter, Aeolus). С семанти-
ческой точки зрения лексические единицы можно разделить на 
две основные группы. Первая  — это мифоантропонимы или те-
онимы (Перун, Юпитер, Волос, Венера, Лада, Коляда, Юнона, Неп-
тун и др.). Вторая — наименования мифологических сущностей 
или разнообразных сверхъестественных существ и духов, персо-
нажей низшей мифологии и  народной демонологии (леший, ру-
салка, черт, нимфа, домовой, центавр, кикимора, лемур, шиликун, 
полудница и пр.). 

Ни одна из указанных выше лексических единиц (включая име-
на собственные) не употребляется в тексте «Российской граммати-
ки» (исключение составляет слово змѣй, но в «Российской грамма-
тике» оно представлено только в значении ‘пресмыкающееся’, а не 
‘мифологическое чудовище’: «Имена скотовъ, звѣрей, птицъ, рыбъ 
и гадовъ мало производятъ женскихъ чрезъ перемѣну окончанiй, 
какъ орелъ, орлица; волкъ, волчица; левъ, львица; медвѣдь, 
медвѣдица; змѣй, змѣя́ (Ломоносов 1755: 98). Как мы уже указыва-
ли выше, складывается впечатление, что список мифонимов Ломо-
носова связан вовсе не с «Российской грамматикой», а с какими-то 
иными текстами.



524

3. Таким текстом, как представляется, может быть глава 7 
«Древней Российской истории» М. В. Ломоносова (1754–1758) 
«О княжении Владимирове прежде крещения», в которой описы-
вается воздвижение в Киеве по повелению Владимира языческих 
идолов (даем с небольшими сокращениями):

«Его <Владимира  — авт.> повелением поставлен в  Кие-
ве перед двором теремным, на высоком холме главный идол 
Перун, деревянный с  серебряною головою и  золотым усом. 
<…> Сей богом грома и молнии почитавшийся Перун был Зе-
вес древних наших предков. Меньших богов Нестор именует: 
Хорса, Дажбога, Стрибога, Семаргла, Мокошь, не показав зна-
менования и  приписыванной им от идолопоклонников силы 
и власти. По Перуне имел Волос первое место, коему покрови-
тельство скота приписывалось (рачение о  скотопасстве боль-
шее, нежели у римлян, нижним божкам оное препоручившим); 
Погвизд, Похвист или Вихрь — бог ветра, дождя и ведра, Еол 
российский; Лада (Венера), Дида и  Лель (купидоны), любви 
и браков покровители, толь усердно от древних предков наших 
почитались, что оттуда и поныне в любовных простых песнях, 
особливо на брачных празднествах, упоминаются <…> Купа-
лу, богу плодов земных, соответствующему Цересе и  Помоне, 
праздновали перед началом сенокоса и жатвы в двадцать чет-
вертый день июня. Остатки сего идолопоклонства толь твердо 
вкоренились, что и поныне почти во всей России ночные игры, 
особливо скакание около огня, в великом употреблении; и свя-
тая Агриппина, которой тогда память празднуется, по древнему 
идолу проименована от простонародия Купальницею. Отстоя-
нием полугодичного времени почиталася Коляда, празднич-
ный бог, декабря в 24 число. Не иначе сие разуметь можно, как 
что, зимние дни в праздности без военного дела, без пашенной 
и  скотопасной работы люди препровождая, уставили Коляде 
сей праздник. Употребительные ныне между христианами око-
ло сего времени на празднество рождества христова игрища, 
в личинах и в отменном платье, едва ли не оттуду происходят, 
ибо по деревням и поныне Коляду в плясках и песнях возгла-
шают. И  хотя сие приводят в  сомнение иностранные народы 



525

тем же с нами обычаем, не зная Коляды нижé по имени; однако
Янусом нашим древним сей идол не без вероятности назван 
быть может ради разных лиц, харями развращенных. Прино-
силась, сверх сего, жертва рекам и  озерам по общему много-
божному употреблению народов. Древние наши предки как 
текущие воды боготворили, явствует, что и поныне простона-
родные песни от многократного именования Дунай начало свое 
принимают; в иных и на всяком повороте имя обоженной реки 
повторяется. От реки ж Бога (Буга) и всевышнему творцу имя 
даем даже доныне» (АПСС 6: 251–253).

Всего в этом тексте содержится 22 теонима: Перун, Зевес, Хорс, 
Дажбог, Стрибог, Семаргл, Мокошь, Волос, Погвизд (Похвист, 
Вихрь), Еол, Лада (Венера), Дида, Лель (купидоны), Купала, Цере-
са, Помона, Коляда, Янус, Дунай, Бог (Буг): наименования антич-
ных и славянских языческих божеств показываем в том порядке, 
в котором они следуют в тексте Ломоносова. В начале 7-ой главы 
«Древней Российской истории» Ломоносов делает примечание: 
«Нестор» (АПСС 6: 251). Г. М. Коровин расшифровал эту помету 
следующим образом: это название списка с  Радзивиловской ле-
тописи, сделанного в Кенигсберге в 1713 г. для Петра I (Коровин 
1961: 236–237) и хранившегося в Академии наук.

Г. Н. Моисеева полагает, что при работе над главой 7 Ломо-
носов использовал текст еще одного важного источника — «Сте-
пенной книги»: на странице рукописи, повествующей об установ-
лении идолов, сохранились пометы и  отчерки, сделанные рукой 
Ломоносова (Моисеева 1971: 281). Однако оба эти источника при 
сравнении с  «Древней Российской историей» Ломоносова сооб-
щают более краткую информацию о «языческой реформе» князя 
Владимира Святославовича:

«И бысть въ лѣто 6488. устраиваше Владимиръ многiя ку-
миры, и повелѣ содѣлати въ древѣ кумиръ Перунъ, емуже глава 
сребряна, а усъ златъ, и постави его въ Кiевѣ на холмѣ внѣ дво-
ра теремнаго идѣже и прочая кумиры постави, Хорса и Дажба, 
и Стрыба, и Смаргла и Мокошь. <…> Егда же прiиде во градъ 
Кiевъ, и  первое повелѣ кумиры сокрушати, Перуна и  Харса 
<так в тексте — авт.>, да Жаба (так в тексте — авт.) и Мокоша, 



526

и Власiи бога скотья и прочая идолы» (Степенная книга 1775: 
I, 92–93, 138).2

«И нача кн(я)жити Володимиръ въ Кыеве единъ, и постави 
кумиръ на холмѣ внѣ двора теремнаго: Перуна древяна, а глава 
ему серебряна, а усъ золотъ, и Хорса, и Дажеб<о>га <в Москов-
ско-Академическом списке Дажьбога>, и Стробога <в Москов-
ско-Академическом списке Стрибога>, и  Семарьгла, и  Мо-
кошь <…> а самъ прииде к Кыеву; и яко прииде, повелѣ идолы 
испроврещи, овы сѣщи, а  другиа огневи предати; Перуна же 
повелѣ привязати коневи хвосту и влекущи с горы по Боричеву 
на Ручаи» (Радзивиловская летопись 1989: 39, 53).

Итак, на капище в  Киеве было установлено 6 кумиров. Ни-
спровергнуто позднее, как свидетельствует, например, «Степенная 
книга», уже не 6, а 7, при этом остается неизвестным, где находил-
ся идол Власия, т. е. Волоса или Велеса. Он, таким образом, подвер-
гается своеобразному остракизму: возможно, это просто особен-
ность текста источника, но В. В. Топоров и В. Н. Иванов считают 
Волоса (Велеса) антагонистом Перуна (Иванов, Топоров 1974: 45–
47; также Успенский 1982: 31; Карпов 2019: 41–57), поэтому, воз-
можно, идолов этих богов нельзя было помещать рядом. Заметим, 
что в теонимиконе МРГ (см. табл. 2) имя собственное Волос стоит 
изолированно от других славянских теонимов: это единственное 
имя славянского божества, которое включено в столбец наимено-
ваний античных божеств.

Как известно, «Радзивиловская летопись» украшена много-
численными миниатюрами (всего, по А. В. Арциховскому, их 
617); среди них имеются три миниатюры, на которых, как считает 
А. В. Арциховский, изображен Перун: 

«…все три раза Перун изображен почти в  виде античной 
статуи. Этот голый мальчик, со щитом в левой руке, с копьем 
в правой не имеет ничего общего с подлинными славянскими 

2 Цитируем по изданию «Степенной книги», подготовленному 
Г. Ф. Миллером, как хронологически наиболее близкому «Древней Рос-
сийской истории», хотя существует современное издание (Степенная 
книга 2007–2012).



527

идолами <…> В двух рисунках Перун одинок, но третий (45 л.) 
представляет собой попытку изобразить пантеон Владимира. 
Всех богов должно быть шесть, но здесь, как и во многих рисун-
ках, число фигур сокращено. В центре Перун, по бокам его два 
существа с  высокими гребнями, крылатые и  хвостатые. Соб-
ственно говоря, это — традиционные русские черти, которые 
встречаются на иконах» (Арциховский 1944: 16–17).

В ярком и красочном барочном духе и с большим количеством 
деталей «организация» языческого пантеона описывается в «Си-
нопсисе или Кратком описании о  начале славенскаго народа, 
о первых киевских князех, и о житии святаго, благовернаго и ве-
ликаго князя Владимира всея России первейшаго самодержца», 
автором которого был уроженец Кенигсберга, сначала протестант, 
а после принятия православия — священник, архимандрит Киево-
Печерской лавры Иннокентий Гизель. Эта книга, вышедшая в свет 
в  1674  году и  несколько раз переиздававшаяся на протяжении 
XVIII века «в пользу любителей истории» (1714, 1718, 1735, 1746, 
1762, 1768, 1774, 1785, 1798 (Сводный каталог 1962: 387–388)) была 
весьма популярна, и, вероятно, Ломоносов был знаком с ней еще 
со времени обучения в  Славяно-греко-латинской академии (по 
мнению Г. М. Коровина, Ломоносов мог пользоваться изданием 
Академии наук 1735 года). «Синопсис» сообщает следующее:

«Нача <Владимир Святославович> ставити богомерзкiя 
ïдолы въ Кïевѣ, и по окрестнымъ горамъ и полямъ Кïевскимъ, 
творя имъ честь и  поклоненïе божественное самъ, и  всѣмъ 
людемъ повелѣваше творити <…> Въ первыхъ поста-
ви начальнѣишаго кумïра, именемъ Перуна, бога грому, 
молнïи и  облаковъ дождевныхъ, на пригоркѣ высокомъ надъ 
бурïчовымъ потокомъ, по подобïю человѣческу, тѣло его бѣ 
отъ древа хитростнѣ изсѣчено, главу имуща слïянну отъ сре-
бра, уши златыя, нозѣ желѣзны, въ рукахъ держаше камень, 
по подобïю Перуна палающа, рубïнами, и карбункулемъ укра-
шенъ, а  предъ нимъ огнь всегда горяше <…> Вторыи ïдолъ 
бысть Волосъ, богъ скотовъ. Третïй Позвïздъ; инïи же прозваша 
его Похвïстъ, нѣцыи нарицаху вихром, исповѣдающе бога быти 
воздуху, ведру и безгодïю. Четвертыи ïдолъ Ладо; сего имѣяху 



528

бога веселïя, и  всякаго благополучïя; жертвы ему приношаху 
готовящïися къ браку, помощïю Лада мняще себѣ добро веселïе 
и  любезно житïе стяжати. Сïя же мерзость отъ древнѣишихъ 
ïдолослужителеи произыде, иже некïихъ боговъ Леля и Полеля 
почитаху: ихже богомерзское имя и до нынѣ по нѣкïим стра-
намъ на сонмищахъ игралищныхъ, пѣнïем лелюмъ полелюмъ 
возглашаютъ. Такожде и матерь лелеву и полелеву Ладу поюще 
<…> Пятыи ïдолъ Купало, егоже бога плодовъ земныхъ быти 
мняху. и  ему прелестïю бѣсовскою омраченнiи благодаренïя, 
и  жертвы въ началѣ жнивъ приношаху <…> Шестыи ïдолъ 
коляда, богъ праздничныи, ему же праздникъ велïи мѣсяца 
Декемврïя 24 дня составляху. <…> Кромѣ тѣхъ бѣсовскихъ ку-
миръ, еще и инïи ïдоли мнози бяху именами, Услядъ или Ос-
лядъ, Корша или Хорсъ, Дашуба или Дажбъ, Стриб или Стри-
богъ <…> Семаергля или Семарглъ, и  Макошъ или Мокошъ, 
имже бѣсомъ помраченнïи людïе, аки богу жертвы, и хваленïя 
воздаваху» (Синопсис 1735: 58–64).

Аскетично описывает киевский языческий пантеон В. Н. Та-
тищев. В «Истории российской, неусыпными трудами через три-
дцать лет собранной» с  рукописью которой, как утверждается, 
М. В. Ломоносов был знаком (Коровин 1961: 238–239; также Мои-
сеева 1971: 12) сообщается буквально следующее (идол Велеса 
опять отсутствует): 

«Владимиръ государствуя въ Кїевѣ, поставилъ на холмѣ внѣ 
двора теремнаго кумиръ Перуна деревянный, глава ему сереб-
рена, усъ златый, да и  другихъ боговъ Хорса, Дажбу, Стриба, 
Семаргла и Мокошь, которымъ люди жертвы приносили» (Та-
тищев 1773: 61).

Ознакомление с текстами-источниками «Древней Российской 
истории» позволяет предположить, что реконструкция восточ-
нославянского языческого пантеона  — один из первых научных 
проектов в области исследования восточнославянской мифологии 
и один из первых этапов создания государственно-политического, 
можно даже сказать, монархического мифа елизаветинской эпо-
хи — осуществлялась Ломоносовым, по-видимому, под влиянием 
текста «Синопсиса» И. Гизеля. Основные теонимы совпадают, ме-
няется только порядок изложения. 



529

Следует, однако, отметить, что, используя в своей реконструк-
ции текст «Синопсиса», Ломоносов как историк тем не менее после-
довательно следует тексту летописей и уклоняется от колоритных 
деталей И. Гизеля (Гизель ссылается на труды М. Стрыйковского 
и А. Гваньини), например, от описания камня, украшенного в кро-
ваво-красной гамме (очевидно, по аналогии с цветом сакрального 
огня и жертвенной крови) — рубинами и карбункулом (драгоцен-
ным камнем красного цвета — рубином, шпинелью или гранатом), 
который идол держал в  руках.3 Обратим внимание также на то, 
что у Ломоносова идол киевского Перуна (если этот идол вообще 
когда-либо существовал) все-таки описывается как деревянный 
чурбан, а у И. Гизеля — это изваяние антропоморфного существа 
с деревянным туловищем, руками, серебряной головой, золотыми 
ушами и ногами из железа. По этому поводу фольклорист и этно-
граф Л. Н Виноградова пишет: 

«Интерес к  славянской мифологии начался, как известно, 
с  попыток реконструировать языческий пантеон высших бо-
жеств, сведения о которых извлекались прежде всего из сред-
невековых письменных источников: сочинений византийских 
авторов, записок путешественников, исторических хроник 
и летописей <…> Движимые стремлением описать славянскую 
мифологию по аналогии с детально разработанной античной, 
авторы первых трудов по славянскому язычеству создавали 
длинные списки так называемых «божеств», названия которых 
добывались весьма сомнительными способами» (Виноградова 
2000: 7).

А что касается фрагмента из «Материалов к Российской грамма-
тике» (по-видимому, эту ценную коллекцию автографов Ломоно-
сова все-таки было бы более правильно называть «Рукописью 112»

3 Подобное описание находим и  у М. Д. Чулкова: «Перунъ  — 
начальнѣйшїй Славенскїй богъ. Онаго признавали производителемъ 
грома, молнїи, дождя, облаковъ и всѣхъ небесныхъ дѣйствий. Станъ ево 
вырѣзанъ былъ искусно изъ дерева, голову имѣлъ серебряную, уши зо-
лотые, ноги желѣзные, въ рукахъ держалъ камень украшенной рубинами 
и карбункулемъ, на подобїе пылающаго Перуна» (Чулков 1766: 122).



530

или «Черновыми записями, набросками и  заметками»), который 
мы привели в табл. 1 настоящей статьи, то, во-первых, он связан 
не с «Российской грамматикой», а с «Древней Российской истори-
ей» и, во-вторых, представляет собой черновик, подготовитель-
ный материал, можно сказать, конспект реконструкции пантеона 
славянских божеств. Ломоносов осуществляет эту реконструкцию 
на основе хорошо знакомой и  понятной ему античной системы 
теонимов.4 По-видимому, это дело было для Ломоносова важ-
ным, поскольку он принимался за него дважды. Об этом, в част-
ности, свидетельствуют страницы «Рукописи 112» (см. табл. 1 и 2 
выше), которые могли быть написаны в разное время: позволим 
себе напомнить, что материалы в  этом конволюте упорядочива-
лись составителями скорее по тематическому, чем по хронологи-
ческому принципу. Обратим внимание на то, что реконструкция 
осуществляется на основе римской теонимической парадигмы 
(хотя, как мы увидим далее, греческая теонимическая традиция 
тоже остается для Ломоносова актуальной): первый столбец вто-
рого списка (табл. 2) содержит наименования римских языческих 
божеств, к которым Ломоносов, размышляя и припоминая, под-
бирал, «приискивал» славянские мифоантропонимы. По этой же 
причине в  теонимиконе «Материалов к  Российской грамматике» 
вычеркнут Марс  — Ломоносову, как представляется, не удалось 
найти славянский «аналог», совпадающий по характеристикам 
с  кровожадным римским богом войны.5 Более того, перечисляя 
в МРГ персонажей восточнославянской демонологии (леший, по-
лудница, водяной, домовой, кикимора и пр.), он хотел «вспомято-
вать (выделено нами. — авт.) всѣ ихъ дѣйствïя» и с огорчением 
замечает: «Мы бы имѣли много басней, какъ греки, естьлибы на-
уки въ идолопоклонствѣ у россіянъ были» (АПСС 7: 618). «Следы» 
осуществленной Ломоносовым реконструкции и совмещения гре-
ческой и римской мифологических парадигм сохраняются в тексте 

4 Это подметила еще Л. Н. Виноградова (Виноградова 2000: 8).
5 Ср. у М. М. Хераскова в эпической поэме «Владимир возрожденный» 

(1785): «Шумящ оружием явился Чернобог (выделено нами.  — авт.); / 
Броня была на нем, броня окровавленна, / Суровость на челе и злость на-
печатленна. / Военным богом был сей дух в России чтим; / Именовал его 
издревле Марсом Рим» (Херасков 1785: 21).



531

«Древней Российской истории» М. В. Ломоносова, см., например, 
Перун — Зевес, Погвизд (Похвист, Вихрь) — Еол, Лада — Венера, 
Коляда — Янус и пр.

4. Насколько активны славянские теонимы в  корпусе текстов 
Ломоносова? Рассмотрим их употребление:

Таблица 4

Волос 2 Перун 19

Дажбог 1 Семаргл 1

Коляда 7 Стрибог 1

Купала 1 Хорс 1

Мокошь 1

Как показывает таблица, большинство восточнославянских 
теонимов обладают довольно низкой частотностью в  текстах 
М. В. Ломоносова. Такие теонимы как Дажбог, Мокошь, Семаргл 
и пр. пока связаны только с текстом «Древней Российской исто-
рии». По имеющимся в нашем распоряжении данным (которые, ко-
нечно, не могут считаться полными), низкочастотны они и в дру-
гих текстах русской литературы второй половины XVIII века: вот, 
например, в эпической поэме М. М. Хераскова «Владимир», где ис-
пользование восточнославянских теонимов, заметим, обусловле-
но сюжетом и все они называют, конечно, верных слуг князя тьмы: 

«Перун ужасного привлек в  беседу Ния / Судьи геэнско-
го страшилась в  нем Россия; / Он пламенный в  руках держал 
на грешных бич! / Являлся тамо Хорс, Семиргл, Купало, Знич; / 
Изобразился лик роскошнаго Услада, / И златовласая с младен-
цем зрима Лада. / Полель веселостей богиню провождал; / В нем 
Киев брачные союзы обожал. / Там Посвист; бурями, как ризой 
вкруг увитый / Там Волос, паствы бог; и  Дажбо плодовитый. / 
В чем Север признавал священны божества, / То были действия 
и  свойства естества, / Людские слабости, сердец слепые стра-
сти, / Чрез кои мира князь держал людей во власти… (курсив 
наш. — авт.)» (Херасков 1785: 21). 



532

Хотя этот контекст очень интересен как еще одно предназна-
ченное для широкого читателя красочное описание парада язы-
ческих божеств, однако появление в  нем таких фигур, как Знич, 
Услада, Полель ‘славянский Гименей’ и  др. показывает бóльшую 
близость «пантеона» Хераскова к  псевдоисторическому восточ-
нославянскому теонимикону М. И. Попова (см. Попов 1768)6, воз-
можно, в какой-то степени впитавшему его театральный опыт, чем 
к теонимикону М. В. Ломоносова. 

«Национальный корпус русского языка» (поэтический подкор-
пус) предоставляет информацию только об одном употреблении 
теонима Велес (и иных восточнославянских теонимов) у А. Н. Ра-
дищева в «Песнях петых на состязаниях в честь древним славян-
ским божествам»: 

Твои все слуги, твои силы: 
Знич светлый, жаркий, жизнодатель, 
Велес, отец сей будущих животных, 
И Позвизд и Купало, 
Скрывавшие в своих огромных недрах 
Всемирный океан, 
И реки, и озера; 
И Ний, отец земли, и крушц, и камней, 
И мать рожденья Лада 
                         (Радищев 1975: 166).

Теоним Купала на протяжении века фиксируется более чем ред-
ко. Настойчивые попытки обнаружить примеры его употребления 
в  словарной картотеке, «Национальном корпусе», в  электронной 
базе текстов «Словаря русского языка XVIII века» ИЛИ РАН при-
водят к самым скромным результатам. Он встречается, например, 
в указе св. Синода 17 (29) апреля 1721 года, в «Мифологическом 
лексиконе» М. Д. Чулкова (см. подробнее СлРЯ XVIII 11: 75). Ин-
тересный контекст употребления теонима Купала предлагает 

6 «Г. Попов, будучи в древностях Славянских мало сведущ (курсив 
наш. — авт.), внес в свою баснословию все что ему ни попалося без раз-
бору, и многия такие вещи под статью богов поместил, кои никогда сла-
вянами боготворимы не были» (Болтин 1788: 98).



533

описание истории Пермского края у  академика И. И. Лепехина 
в его «Путешествиях» (часть IV, 1772): 

Во время Владимирова Крещения … многие, а  наипаче из 
Новогородцев, не хотя принять Христианския веры, оставя 
свои жилища переселилась на сии места, которыя по отдален-
ности своей и  по местному положению от поисков Владими-
ровых безопасными им показались, и им по причине торговли 
уже известны были: и так перешед там поселились и богов сво-
их с  собою принесли, которых следы и  ныне еще в  сих стра-
нах видал; ибо в некоторых местах есть обычай Июня 23 числа 
топить бани и в оных настилать траву, называемую по просту 
купальница, на которой лежа и той же травы навязав в веники 
парятся, и после купаются, в чем состояло древнее празднество 
богу Купалу: из чего видно, что и сей бог у них в почтении был; 
а по сему и о других заключить можно (Лепехин 1805: 409–410).

Следует дополнительно указать на единичные употребления 
теонимов Велес (Волос) и Купало в «Описании древнего славянско-
го языческого баснословия» М. И. Попова и в «Церковном слова-
ре» П. А. Алексеева (Алексеев 1794: I, 139; II, 68). Все это позволяет 
сделать вывод о том, что восточнославянские теонимы, в отличие 
от античных, не обладали мощным символическим и  образным 
потенциалом7. Интерес к ним начинает вяло пробуждаться только 
в самом конце XVIII столетия8. 

5. Теоним Перун ‘восточнославянское языческое божество гро-
ма, молнии, грозы, дождя, облаков и небесных явлений; изображение, 
идол этого божества’ является самым употребительным из всех 
славянских теонимов в текстах М. В. Ломоносова — всего 19 слу-
чаев: 2 употребления — в «Замечаниях на диссертацию Г. Ф. Мил-
лера “Происхождение имени и  народа российского”» (1749 г.), 
14 — в «Древней Российской истории», 2 употребления в «Мате-
риалах к Российской грамматике» (в составе таблиц, приведенных

7  См. выше вполне уместное замечание Ломоносова об отсутствии 
«басен», т. е. устойчивой фольклорной и литературной традиции.

8 Это подметил в своей известной статье о поэзии XVIII века проф. 
Г. П. Макогоненко (Макогоненко 1972: 43).



534

выше), одно — в «Оде Императрице Елисавете Петровне на пре-
светлый торжественный праздник Ея Величества восшествия на 
Всероссийский престол ноября 25 дня 1761 года», при этом по-
следнее употребление тоже связано именно с историческим кон-
текстом — описанием княжения Владимира Святославовича:

Ему <Святославу. — авт.> Геройством равный сын
Владимир, превосходный верой, <…>
Вливает свет Христов в народ;
Счетав с любовью постоянство,
Густую разбивает тень;
На Перуна и на поганство
Ступив, восшедший кажет день (АППС 8: 747).

В число теонимов Перун входит также один антропотопоним 
(ороним по классификации Н. В. Подольской (Подольская 1978: 
14))  — наименование некой горы или холма: «По извергнутому 
ниже порогов <Днепра — авт.> идолу ближнюю гору Перуном на-
зывают» (АПСС 6: 268). 

Связанный с  теонимом апеллятив перун в  значении ‘молния, 
громовой удар’ (фиксируется «Словарем русского языка 11–17 вв.» 
и «Словарем Академии российской») достаточно активен (13 упо-
треблений в  разных падежных формах единственного и  множе-
ственного числа). Более того, можно предположить, что Ломоно-
сова все более и более увлекает применение этого экспрессивного 
слова в поэтическом творчестве: он дважды употребил это слово 
в 1757 году, дважды — в «Оде Ея Императорскому Величеству Им-
ператрице Елисавете Петровне на торжественный праздник тезо-
именитства Ея Величества сентября 5 дня 1759 года» и дважды — 
в героической поэме «Петр Великий» (1761), а это почти половина 
всех имеющихся поэтических употреблений. Возможно, что воз-
растание активности этого слова связано с  завершением работы 
над «Древней Российской историей»; кроме того, если оценивать 
его применение в поэтических текстах, то это, безусловно, высокое 
«одическое» слово. Добавим, что слово перун ‘молния’ реализуется 
в поэтических текстах Ломоносова в словосочетаниях разить пе-
руном, бросать, метать перун (последнее к концу века становит-
ся устойчивым и приобретает черты фразеологической единицы), 



535

а  также с  эпитетами гремящий перун, ужасный перун, например, 
в «Оде на взятие Хотина» (1739): 

Кругом Его из облаков
Гремящие перуны блещут (АПСС 8: 22).

В числе словосочетаний со словом перун в поэтических текстах 
Ломоносова следует указать также на индивидуально-авторскую, 
но созданную по активной фразеообразующей модели перифра-
зу-теоним строитель перунов в изящной «Надписи на конное, ли-
тое из меди изображение <…> Елисаветы Петровны в амазонском 
уборе»:

Увидев Аполлон в меди изображенный
Богини Росския великолепный вид
И бодростью того металл одушевленный
Со тщанием спешил к нему с Парнасских гор.
Промолвил восхищен к строителю перунов:
«Стоял бы и по днесь мой город и Нептунов,
Когда бы защищать Приямов скиптр и трон
Пришла подобна сей Царица Амазон» (АПСС 8: 640).

В данном тексте строителем перунов, т. е. создателем молний 
(строить ‘делать, производить’  — САР1 5: 888), с  которым вос-
торженный Аполлон спешит поделится своими впечатлениями по 
поводу того, что он видел прекрасное изображение царицы Ели-
заветы Петровны, Ломоносов, по-видимому, называет владыку 
богов и  людей Зевса9 (перифразируемое слово-теоним), одним 
из важнейших божественных атрибутов которого, как известно, 
была молния. Вместо молнии Ломоносов вкладывает в руки Зевса 
перун. Это типичная замена для русской словесности XVIII века: 
например, у  В. К. Тредиаковского в  «Тилемахиде»: «<Зевса> Взо-
ры остряе, / Нежели Громы егожъ, и-егóжъ огнисты Перуны» 

9 В текстах Ломоносова этот теоним представлен 16-ю употребления-
ми, из них 11 — в поэзии Ломоносова, все употребления только в форме 
Зевес, см., например: «Зевес, богов отец, егоже сильный гром / Страшит 
восток, и юг, и дальный солнцев дом (АПСС 8: 163). Отметим также пе-
рифразу российский Зевес (1) ‘Петр Великий’ (АПСС 8: 735) и притяжа-
тельное прилагательное Зевесов (5 употреблений).



536

(Тредиаковский 1766: 139), у  В. П. Петрова: «Зевес, имущ перу-
ны строги, / Сильняй, как все на небе боги» (Петров 2016: 125). 
В «Плачевном падении стихотворцев» М. Д. Чулкова перуном уже 
вооружен Юпитер: «Какъ только въ пещь сïю Юпитеръ лишъ во-
шелъ, / Тогда уже и онъ видъ пламенный имѣлъ, / Беретъ онъ пла-
менникъ или Перунъ въ десницу, / Возводитъ на Парнассъ суро-
вую зѣницу, / И хочетъ поразить людей великихъ строй (Чулков 
1775: б/п). У  А. И. Клушина перуном войны распоряжается гроз-
ный Марс и т. д. Перифраза строитель перунов, таким образом, 
становится еще одним примером синтеза, взаимодействия антич-
ной и древнеславянской языческих стихий в области теонимиче-
ских парадигм, а «громодержитель» «с пламенновидным взором» 
Зевес — не грозным античным божеством, а уже каким-то «отча-
сти своим», так сказать, славяно-эллинской контаминацией. Кро-
ме того, лексема строитель обладает в текстах Ломоносова особой 
коннотацией — оно активно участвует в образовании перифраз, 
в которых перифразируемое слово — верховное божество, Творец, 
Всевышний: всесильный строитель (АПСС 1: 534), непостижимый 
строитель бытия (АПСС 3: 317), строитель мира (АПСС 5: 347; 7: 
260), всевышний строитель (АПСС 6: 403), всевышний строитель 
мира (АПСС 7: 395) и др. Ср. у В. К. Тредиаковского в «Феоптии» 
(Эпистола III): «премудрость верховного строителя». Теонимиче-
скую рифму перун — Нептун встречаем ранее также у В. К. Тре-
диаковского в «Оде торжественной о сдаче города Гданска» (1734) 
(Тредиаковский 2009: 153).

6. Словарная статья к слову перун в «Словаре русского языка 
XVIII века» включает описание семантической новации середи-
ны XVIII века: перун ‘О разящем врагов оружии’ (СлРЯ XVIII 19: 
177) со знаком вхождения, пометой Ритор. (риторическое) и со-
кращенной иллюстрацией из второй песни героической поэмы 
М. В. Ломоносова «Петр Великий». Трудно с этим не согласиться, 
но приведем более широкий контекст (речь идет об осаде в сентяб-
ре-октябре 1702 г. русскими войсками шведской крепости Ноте-
бург, расположенной на Ореховом острове и защищающей исток 
Невы):



537

С отказом зашумел из жарких тучей град,
Перуны Росские <выделено нами — авт.> и блещут и разят.
Напрасно из дали противны подъежжают
Осадных выручать: ни в чем не успевают.
Готовится везде кровопролитной бой,
И остров близ врагов под нашей стал пятой (АПСС 8: 724).

В данном случае М. В. Ломоносов создает яркий поэтический 
образ битвы, сражения через описание бури, грозы (см.: Волков, 
Матвеев, Шарихина 2017: 65–67): именно так рождается тот уни-
кальный контекст, «уловить» который, по словам Л. С. Ковтун 
(Ковтун 1962: 31), является задачей составителя словаря. При этом 
в  поэтическом тексте происходит актуализация новых содержа-
тельных элементов: так, например, звуки, которые издаются обиль-
ным дождем, градом, сополагаются с шумом или звуком, который 
издают летящие снаряды при осаде, выстрелы пушек — с молни-
ей и громом и пр. Град, который зашумел из жарких тучей — это, 
конечно, не природное явление (‘вид атмосферных осадков в виде 
частичек льда неправильной формы, выпадающих в теплое время 
года’), а ядра и бомбы русской осадной артиллерии (не случайно 
Петр I после штурма писал А. А. Виниусу: «Алътиллерия наша 
зело чюдесно дѣло свое icправила» (ПБП II: 92) — возможно, Ло-
моносов, внимательно изучавший материалы Петровской эпохи, 
знал или слышал об этом, и, соответственно, перуны росские (об-
ратим внимание на характерное для антономазий множественное 
число)  — это русская артиллерия, которая, подобно молниям, 
и блещет, т. е. стреляет, и разит, т. е. наносит противнику урон. 
Подтверждениями этому, например, могут служить употребления 
слов перуны и перунный у В. П. Петрова: 

Густится мгла черняй, как ночи тень безлунной; 
Ад адом сперт, умолк снаряд врагов перунной; 
Их вождь и бодрости и стана обнажен,
Бежит с остатком сил, толпой пугливых жен 
                                                 (Петров 2016: 98);

Держа в руках великий флот, 
Великий, страшный, многокрыльный, 



538

Перунами и войском сильный, 
Кой россов тьмами попленит? 

                                  (Петров 2016: 175).

Показательны употребления слова перун в первой трети XIX в. 
у А. А. Бестужева-Марлинского: «Вся гора курилась дымом поро-
ха, подобно волкану; отовсюду мелькали убийственные выстрелы, 
и повременно сверкал перун орудии, заглушая ревом своим пере-
стрелку»; «Ну-тка попробуем, как низко возьмут орудия! Перун 
блеснул — ядро ударилось в каменный череп и дважды осыпало 
окрестность искрами, — грохот пошел по горам» (Бестужев-Мар-
линский 1981: 158, 162): это экспрессивное слово, как мы видим, 
продолжает выполнять свою функцию, правда, уже не в торжест-
венно-одическом контексте, а во вполне реалистическом рассказе 
очевидца о военных действиях на Кавказе в 1831 году. Эстетика, 
таким образом, изменяется, а семантика остается.

Таким образом, в тексте поэмы «Петр Великий» перун — это 
все-таки не оружие в целом, тем более холодное, а, скорее, артил-
лерия и, метонимически, артиллеристы. И  хотя это, безусловно, 
троп, но языковой статус этой семантической единицы нуждается 
в  дополнительных комментариях: возможно, это всего лишь по-
этизм, а  все последующие случаи употребления в  XVIII веке  — 
только подражания Ломоносову или следование стилистическому 
и поэтическому узусу, установленному поэзией М. В. Ломоносова. 
В силу этого помета ритор. представляется здесь не совсем умест-
ной: более соответствующей этому употреблению была бы помета 
в поэтическом контексте. В заключение хотелось бы предложить 
следующую схему семантического описания этого «поэтизма»:

ПЕРУН, а, м. 1. Теоним, наименование языческого божества 
восточных славян  — бога грозы. … 2. Молния, удар грома. … 
В поэтическом контексте: о гибельных для противника, разя-
щих ударах. Распространительно: о пушечных выстрелах, дей-
ствии артиллерии.



539

Литература

1. Алексеев 1794 — Алексеев П. А. Церковный словарь, или истолкова-
ние речений славенских древних, також иноязычных без перевода 
положенных в  Священном Писании и  других церковных книгах … 
сочиненнный Московского Архангельского собора Протопресвите-
ром и Императорской Российской Академии членом Петром Алексе-
евым. Часть I. Часть II. СПб., 1794. 

2. АПСС — Ломоносов М. В. Полное собрание сочинений: в 11 т. М.; Л., 
1950–1983.

3. Арциховский 1944  — Арциховский А. В. Древнерусские миниа-
тюры как исторический источник. М., 1944.

4. Бестужев-Марлинский 1981  — Бестужев-Марлинский 
А. А. Письма из Дагестана // Сочинения: в 2 т. Т. 2: Повести. Расска-
зы. Очерки. Стихотвороения. Статьи. Письма. М., 1981. С. 142–170.

5. Болтин 1788  — [Болтин И. Н.] Примечания на историю древния 
и нынешния России г. Леклерка, сочиненныя генерал маиором Ива-
ном Болтиным. Том I. СПб., 1788. 

6. Васильев 1999  — Васильев М. А. Язычество восточных славян 
накануне крещения Руси. М., 1999. 

7. Виноградова 2000  — Виноградова Л. Н. Народная демонология 
и мифо-ритуальная традиция славян. М., 2000.

8. Волков, Карева 2018  — Волков С. С., Карева Н. В. «Материалы 
к  Российской грамматике» М. В. Ломоносова как источник сведе-
ний для истории русского языка XVIII века // Миллеровские чте-
ния — 2018. Преемственность и традиции в сохранении и изучении 
документального академического наследия. Материалы II Междуна-
родной научной конференции 24 — 26 мая 2018 г., Санкт-Петербург 
СПб., 2018. С. 531–539.

9. Волков, Матвеев, Шарихина 2017  — Волков С. С., Матвеев Е. М., 
Шарихина М. Г. Устойчивые сочетания в «Словаре языка Ломоносо-
ва» // Материалы метаязыкового семинара ИЛИ РАН. Вып. 2. 2015–
2016 годы. СПб., 2017. С. 59–124. 

10. Иванов, Топоров 1974  — Иванов В. В., Топоров В. Н. Исследования 
в  области славянских древностей. Лексические и  фразеологические 
вопросы реконструкции текстов. М., 1974.

11. Карпов 2019 — Карпов А. В. Религиозная жизнь Древней Руси в IX–XI 
веках. Язычество, христианство, двоеверие. СПб., 2019. 

12. Ковтун 1962 — Ковтун Л. С. О специфике языка писателя // Словоу-
потребление и стиль М. Горького. Л., 1962. С. 12–31.

13. Коровин 1961 — Коровин Г. М. Библиотека Ломоносова. М., Л., 1961.



540

14. Кулябко 1977  — Кулябко Е. С. Замечательные питомцы Академиче-
ского университета. Л., 1977. 

15. Лепехин 1805 — [Лепехин И. И.] Путешествия академика Ивана Лепе-
хина. Часть IV. В 1772 году. СПб., 1805.

16. Ломоносов 1755 — Ломоносов М. В. Россiйская грамматика. СПб., 1755. 
17. Макеева 1961 — Макеева В. Н. История создания «Российской грам-

матики» М. В. Ломоносова. М.; Л., 1961.
18. Макогоненко 1972  — Макогоненко Г. П. Пути развития русской по-

эзии XVIII века // Поэты XVIII века. Том первый. Л., 1972. С. 5–72. 
19. Моисеева 1971 — Моисеева Г. Н. Ломоносов и древнерусская литера-

тура. Л., 1971.
20. Петров 2016 —  Петров В. П.  Оды; Письма в стихах; Разные стихо-

творения / Василий Петров; выбор [и вступ. ст.] Максима Амелина. 
М., 2016.

21. Петрухин 2000  — Петрухин В.  Я.  Древняя Русь: народ, князья, ре-
лигия // Из истории русской культуры. Т. 1 (Древняя Русь). М., 2000. 
С. 10–410. 

22. Подвысоцкий 1885 — Словарь областнаго архангельскаго нарѣчiя въ 
его бытовомъ и этнографическомъ примѣненiи. Собралъ на мѣстѣ 
и составилъ Александръ Подвысоцкiй. СПб., 1885.

23. Подольская 1978  — Подольская Н.  В.  Словарь русской ономастиче-
ской терминологии. М., 1978.

24. ПБП  — Письма и бумаги императора Петра Великого. Т. 2 (1702– 
1703). СПб., 1889. 

25. Попов 1768 — [Попов М. И.] Описанiе древняго славенскаго языче-
скаго Баснословiя, Cобраннаго изъ разныхъ писателей, и снабдѣннаго 
примѣчаниями. СПб., 1768. 

26. Радзивиловская летопись 1989 — Полное собрание русских летопи-
сей. Т. 38. Радзивиловская летопись. Л., Наука, 1989.

27. Радищев 1975 — Радищев А. Н. Стихотворения. Л., 1975 (Библиотека 
поэта. Большая серия).

28. САР1 5 — Словарь Академии Российской. Ч. 5. СПб., 1794.
29. Сводный каталог 1962 — Сводный каталог русской книги граждан-

ской печати XVIII века (1725–1800). Т. 1 (А–И). М., 1962.
30. Синопсис 1735  — Иннокентий (Гизель). Сiноѱiсъ или краткое 

описанiе о началѣ славенскаго народа, о первыхъ кiевскихъ кня-
зехъ, и о житiи святаго, благовѣрнаго и Великаго Князя Владимiра 
Всея Россiи первѣйшаго Cамодержца, и о его наслѣдникахъ, даже 
до благочестивѣйшаго Государя Царя и Великаго Князя Ѳеодора 
Алеѯиевича Самодержца всероссiйскаго, въ пользу любителямъ 
Iстории третьимъ тисненiемъ изданное. СПб., 1735.



541

31. СлРЯ XVIII — Словарь русского языка XVIII века. Вып. 1–6. Л., 1984–
1991. Вып. 7–22. СПб., 1992–2019 (издание продолжается).

32. Степенная книга 1775 — Книга Степенная Царскаго Родословiя, со-
держащая Исторiю Россiйскую. Ч. 1. М., 1775.

33. Степенная книга 2007–2012 — Степенная книга царского родословия 
по древнейшим спискам: Тексты и комментарии: в 3 т. М., 2007–2012.

34. Татищев 1773  — Татищев В.  Н.  Исторiя россiйская съ самыхъ 
древнѣйшихъ временъ неусыпными трудами черезъ тритцать лѣтъ 
собранная и описанная Покойнымъ Тайнымъ Совѣтникомъ и Астра-
ханскимъ Губернаторомъ, Васильемъ Никитичемъ Татищевымъ. 
Книга первая. Часть вторая. М., 1769. 

35. Тредиаковский 1766  — Тредиаковский В.  К.  Тилемахiда или 
Странствованiе Тилемаха сына Одѵссеева описанное въ составѣ 
ироiческiя пиiмы Васiлiемъ Тредiаковскимъ. Т. 1. СПб., 1766.

36. Тредиаковский 2009 — Тредиаковский В. Сочинения и переводы как 
стихами, так и прозою. Издание подготовила Н. Ю. Алексеева. СПб., 
2009.

37. Успенский 1982 — Успенский Б. А. Филологические разыскания в об-
ласти славянских древностей. М., 1982.

38. Херасков 1785  — Херасков М.  М.  Владимир возрожденный. Эпиче-
ская поэма. М., 1785. 

39. Чулков 1766 — Чулков М. Д. Пересмѣшникъ или славенскïе сказки. 
Ч. 1. СПб., 1766.

40. Чулков 1775 — [Чулков М. Д.] Плачевное паденiе стихотворцевъ сати-
рическая поема. СПб., 1775.



542

И. С. Веселова

«КУМЕРИЧЕСКИЕ» БОГИ, АПТЕКАРИ И КУЗНЕЦЫ 
НА ОДНОЙ СЦЕНЕ: 
МИМЕСИС ГОСУДАРЕВОЙ СЛУЖБЫ 
(НА МАТЕРИАЛЕ СЕВЕРНОРУССКИХ ВАРИАНТОВ 
НАРОДНОЙ ПЬЕСЫ «ЦАРЬ МАКСИМИЛИАН»)

Своей целью в  рамках данного исследования я  вижу опи-
сание особенностей употребления антропонимов в  народной 
пьесе «Царь Максимилиан» в  контексте речевой культуры и  по-
вседневности ее исполнителей, распространителей и  зрителей. 
Антропонимы (обращения и  номинации) рассмотрены как одна 
из конвенций речевых жанров приказа, представления, рапорта 
и некоторых других, занимающих в этой народной пьесе заметную 
долю всех реплик. 

Для исследования в  рамках проекта мною были выбраны се-
вернорусские варианты популярной народной драмы. Выбор об-
условлен несколькими обстоятельствами. Во-первых, фольклор-
ная пьеса «Царь Максимилиан» известна в  нескольких десятках 
вариантов, многие из которых зафиксированы на Русском Севере. 
Во-вторых, в Фольклорном архиве СПбГУ хранится один из таких 
вариантов, обнаруженных в ходе экспедиции в Лешуконский рай-
он Архангельской области. В-третьих, несмотря на то, что пьеса 
известна по косвенным свидетельствам с начала XIX века, а ее за-
писи фиксируются со второй половины XIX века, исследователи 
на основании анализа текста по скрытым цитатам обнаруживают 
источники пьесы в литературе и культуре XVIII века и рассматри-
вают ее как феномен устной словесности XVIII века (Виноградов 
1914; Волков 1912; Гусев 1980). 

Записи пьесы, свидетельства о  ее представлениях фиксируют 
особую популярность «Царя Максимилиана» сначала среди солдат 



543

и матросов, а затем в крестьянской среде. Путь распространения 
пьесы среди конкретных сословий повторяет вектор социальных 
трансформаций, начавшихся в российском обществе в XVIII веке. 
Именно тогда шло усвоение нового культурного тезауруса рос-
сийской элитой, расширялся его социальный охват в непривиле-
гированных сословиях в удалении от столиц. Далее я постараюсь 
показать, как рассматриваемая пьеса выполняла роль культурного 
лифта, перемещающего к политическим, историческим, религиоз-
ным инновациям широкий круг заинтересованных лиц. 

Проследим за появлением «больших» народных пьес в реестре 
фольклорных жанров, которое хорошо описано в работах фольк-
лористов. Косвенные свидетельства о представлении «Царя Мак-
симилиана» относятся к  первым десятилетиям XIX в. В. Е. Гусев 
находит информацию о  первых упоминаниях постановки пьесы 
в  1810 г.: «представление «Царя Максимилиана» матросами Бал-
тийского флота <…> вероятно, происходило в  Кронштадтском 
театре, организованном декабристом Н. Бестужевым» (Гусев 1980: 
39). Появление «народных пьес» в  жанровой номенклатуре рус-
ского фольклора Н. И. Савушкина в монографии «Русский народ-
ный театр» объясняет влиянием элитарного театрального искус-
ства XVIII в. на массовое сознание. «Наиболее крупные народные 
драмы (например «Царь Максимилиан») и их представления воз-
никли под воздействием профессионального театра <…>, «школь-
ного» театра, состоявшего из учеников духовных, медицинских 
учебных заведений, театра крепостных в  барских усадьбах, что 
было характерно для России в XVIII в.» (Савушкина 1976: 5). 

Не случайно большая часть исследований из обширной биб-
лиографии «Царя Максимилиана»1 посвящена вопросам генези-
са пьесы и  отдельных ее элементов: происхождению имен пер-
сонажей, истории заимствования отдельных сюжетных линий, 
источникам цитат. Для собирателей, публикаторов и  исследо-
вателей важно было описать абсолютно новаторский для фоль-
клора (считающегося хранилищем архаики) жанр и его поэтику. 

1 Приведу лишь самые существенные публикации: (Берков 1959; 
Богатырев 1971; Волков 1912; Гусев 1991; Народный театр 1991: 131–150; 
Ончуков 1910; Сорокина 2013).



544

Обнаружение истока явления должно прояснить его суть. В ответе 
на вопрос о происхождении народного театра был достигнут кон-
сенсус: массовые миграции крестьян в город на принудительные 
работы и  заработки, начавшиеся во время реформ Петра I, раз-
витие внутреннего и  внешнего рынков, рекрутская повинность 
для всех сословий создали потребность в  культурных иннова-
циях. Социальный контекст народного театра охарактеризовала 
А. Ф. Некрылова в статье о влиянии солдатской среды и столично-
го антуража на распространение пьесы «Царь Максимилиан». Во-
первых, исследовательница заметила отчетливый «территориаль-
ный» след многих записей «Царя Максимилиана»: большинство 
свидетельств о  реальных представлениях и  списки пьесы имеют 
столичное происхождение. «Последний петербургский вариант 
“Царя Максимилиана”  — “Как править трон”  — зафиксирован 
экспедицией ИРЛИ в  Красносельском районе в  1947 г. К наибо-
лее ранним и  полным спискам “Царя Максимилиана” относится 
скопированный в 1896 г Н. Н. Виноградовым текст из рукописной 
тетради, принадлежавшей костромскому мещанину Степану Сер-
гееву. Последнему рукопись досталась от “дедушки флоцкого”: дед 
был матросом и тетрадку с записью “Царя Максимилиана” «при-
нес со службы из Питера». Виноградов определил (может быть, 
с небольшой ошибкой) дату рукописи — 1818 г.» (Некрылова 1992: 
198). Петербургское происхождение вариантов пьесы подтверж-
дает версию о государственных реформах как триггере театрали-
зации вовлеченных в реформаторскую деятельность социальных 
групп. Подсчет указаний на «социальное» происхождение вариан-
тов (десять из двадцати одного имеющегося свидетельства) при-
вел исследовательницу к  выводу, что солдаты и  матросы были 
той «творчески-созидающей средой (кто первоначально испыты-
вал тягу к «не своему» материалу, искусству, образу жизни, соот-
ветственно перенимал и перерабатывал все это) и кто выполнял 
функции активного посредника между разными культурными 
традициями» (Некрылова 1992: 196). Дополняет картину распро-
странения пьесы в  военной среде собранная А. Ф. Некрыловой 
информация об институциональном положении солдатского 
и матросского театров. Они являлись не просто самодеятельными 
инициативами низших чинов, но институтом «окультуривания»



545

низших чинов, поддерживаемым государством.2 Среди официаль-
но рекомендованных к постановке пьес «Царь Максимилиан» был 
особо любим актерами и зрителями. Предпочтения пользователей 
привели к тому, что в отредактированном виде текст пьесы рас-
пространялся в  сборниках пьес военного и  морского ведомства. 
Переписанные во время службы грамотными солдатами и матро-
сами варианты пьесы расходились по деревням и  селам (иногда 
через посредничество городских заводов). 

Но почему именно театральные формы стали столь популярны 
в народной среде, и особенно среди служивых непривилегирован-
ных сословий? 

Ю. М. Лотман рассматривал «театрализацию» русской культу-
ры в XVIII в. в контексте изменения повседневности. По мнению 
исследователя, распространение театральных форм было связа-
но со сменой привычного уклада европеизированным бытовым 
этикетом, предписанным прежде всего дворянам. «Для русского 
XVIII в. исключительно характерно то, что дворянский мир ведет 
жизнь-игру, ощущая себя все время на сцене, народ же склонен 
смотреть на господ как на ряженых, глядя на их жизнь из парте-
ра» (Лотман 1992: 250). Круги от вброшенных в общество социаль-
ных и культурных реформ от элит доходят до быта всех жителей 
государства. «Русское дворянство после Петра I пережило изме-
нение, — пишет Лотман, — значительно более глубокое, чем про-
стая смена бытового уклада: та область, которая обычно отводится 
бессознательному, «естественному» поведению, сделалась сферой 
обучения» (Лотман 1992: 249). Все общество (не только дворяне, 
но их слуги, домочадцы, подчиненные в городе и деревне) заново 

2 В «Руководящих указаниях для деятельности попечительств о  на-
родной трезвости, одобренных министерством финансов 28 января 
1897 г.» читаем: «В местах расположения войсковых частей устройство 
народных спектаклей может несколько облегчится. Нижние чины неред-
ко устраивают у себя спектакли, и попечительства могли бы воспользо-
ваться этим обстоятельством, в том смысле, чтобы содействовать таким 
солдатским спектаклям и возможности посещения их народом, или же 
в  смысле приглашения солдатской труппы для участия в  спектакле на 
сцене народного театра» (цит. по: Хайченко 1975: 48).



546

училось вести себя, и каждый ежедневно представлял себя непри-
вычным образом. Повседневное поведение становилось поведени-
ем театрализованным. Игра в «другого» формировала новое тело 
«актеров» посредством нового костюма, новой системы телесных 
жестов, нового речевого этикета. 

Итак, с начала XVIII века любовь к театральным художествен-
ным формам и театрализация быта проникли в слои русского об-
щества, вовлеченные в  государственное переустройство. Новые 
персонажи и новые имена давали форму новому социальному со-
держанию: ролям, статусам, отношениям и эмоциям. Театр был той 
культурной инновацией, который отвечал тотальным переменам. 

Социальные отношения, техники тела и  эмоции формируют 
в терминологии Э. Гуссерля «жизненный мир» человека (Гуссерль 
2013: 167). Феноменологический подход, сформулированный для 
социальных наук Альфредом Шютцем предполагает, что индивид 
постоянно воспроизводит социальную реальность (Шютц 2003: 
116). Каждый акт в  области практической деятельности и  ком-
муникации поддерживает воспроизводство «жизненного мира». 
В  феноменологической перспективе фольклорные модели и  сце-
нарии — это привычки думать и поступать в реальной жизни, а не 
только отражения «мифологических» представлений. «С этой точ-
ки зрения “народная культура”, как и вся литература, называемая 
“народной” <…> выступает как “искусство делания” <…>. Эти 
практики задействуют “народное” ratio, а именно — способ мыс-
лить, инвестированный в  способ действовать, искусство комби-
нирования, неотделимое от искусства использования» (Де Серто 
2013: 44). 

Если взглянуть на произведения «народной культуры» как на 
своего рода практические руководства, то в  самых непонятных 
и далеких от современной «повестки» фольклорных произведени-
ях можно разглядеть фигуры действующих людей с их эмоциями, 
опытом и  телами. Феноменологический подход позволяет рас-
смотреть фольклор как форму опыта и  почувствовать человека, 
пусть и  отдаленного от исследователя во времени и  социальной 
позиции. «Поворот от сугубо исторического взгляда на народную 
культуру и поиск иных путей для изучения ее “человеческого” со-
держания,  — писала, характеризуя свою методологию, этнограф 



547

и фольклорист Татьяна Александровна Бернштам, — был обуслов-
лен как глубоким вчувствованием в  жизненный мир культуры 
и осознанием своей родственности с ним, так и эволюцией своего 
собственного чувственного опыта  — миропознания и  мировоз-
зрения» (Бернштам 1993: 74). 

Попробуем за феноменологическим поворотом найти «чело-
веческое» содержание народных пьес. В начале ХХ века Н. Е. Он-
чуков в  своей поездке по деревням и  селам Архангельского 
и Онежского уездов Архангельской губернии и Повенецкого уезда 
Олонецкой губернии заметил, что многие крестьяне знают пьесы 
наизусть и регулярно разыгрывают их. Его беседы с театральными 
«заводилами» свидетельствуют об удовольствии, испытываемом 
зрителями и актерами как главной движущей силе распростране-
ния пьесы. «В с. Тамице Н. Е. Ончуков встретил 37-летнего кре-
стьянина Ивана Кондратьевича Герасимова. Герасимов очень по-
кладистый мужик, первый весельчак и балагур в селе. Живет он 
очень бедно, имеет большую семью, но ничем не смущается, лю-
бит выпить и постоянно смеется и балагурит; он первый песенник 
на селе, знает много сказок, он же теперь и главный воротила при 
постановке “Царя Максемьяна”. Участвовал Герасимов в  “Царе 
Максемьяне” семь раз и перенял комедию от Ник. Ник. Ворони-
хина, тамицкого же крестьянина, 20 лет назад. До Воронихина 
“Царя Максемьяна” в Тамице не было, а Воронихин привез пьесу 
из бурлаков, когда ходил на выгонку леса, при чем тогда ему, веро-
ятно, приходилось бывать и в Петербурге на лесопильных заводах. 
Лесопильные заводы в Петербурге, около Архангельска и по все-
му Поморью являются хранителями народной драмы» (Ончуков 
1911: VIII). Понятные актерам и  зрителям импровизации, шут-
ки и цитаты сдабривали и оживляли переписанные и заученные 
тексты пьесы. Представления в забавной форме распространяли 
знания и  мнения о  положении дел в  мировой политике, о  соци-
альных инновациях и престижных культурных знаниях. Недаром 
Ончуков, описывая исполнителей народной пьесы отмечал их 
широкий кругозор. «В  дер. Пянтина указали ему на волостного 
старшину С. Я. Коротких как на знатока “Царя Максемьяна” и др. 
пьес. Савва Яковлевич, человек хорошо грамотный, очень дель-
ный, любознательный: он читает газеты, интересуется политикой



548

и общественным движением в России. Савва Яковлевич очень за-
нят своей работой по волости: он старается об открытии общест-
венных лавок и товариществ. Но в то же время он совсем, до кор-
ня волос местный, северный житель: он верит в чертовщину, сам 
не раз имел дело с лешими, интересуется сказками и твердо знает 
и  играет, даже верховодит в  театральных представлениях в  селе 
<…> С. Я. Коротких перенял драмы от своего брата и  от других 
односельчан, которые побывали на военной службе или на “про-
мыслах” в Петербурге» (Ончуков 1911: VII–VIII). 

Итак, мы можем описать некоторые черты распространителей, 
актеров / постановщиков и зрителей пьесы. Распространителями 
первого звена были грамотные солдаты и матросы, которые сами 
участвовали в постановках или переписывали пьесы для дальней-
шего использования в тетради и дневники. От солдат и матросов, 
вышедших с действительной военной службы и оставшихся в го-
родах, тексты пьес и приемы постановки узнавали пришедшие из 
деревень на заводские заработки сезонные рабочие. В деревне за-
интересованными в культурной инновации оказывались «грамот-
ные, деятельные и  любознательные» крестьяне. Так можно оха-
рактеризовать и тех, кто окружали и расспрашивали о новостях 
каждого возвращающего домой служивого. Корреспондент Те-
нишевского бюро так описывает возвращение в родную деревню 
в Вологодской области с действительной службы солдата: «Когда 
приезжает солдат, то вся деревня собирается около него и начи-
наются бесконечные расспросы о дальней стороне, где он служил, 
о  ее обитателях, о  том “везло“ ли ему на службе и  т. д. Смотрят 
крестьяне на возвращающегося на родину солдата как на человека 
бывалого, фартового и  выпрафтикованного (практичного)» (Те-
нишевский архив 2004: 165). 

Дополнить портрет медиатора инновационной культурной 
практики может рассказ об авторе (авторах) рукописи, обнару-
женной экспедицией филологического факультета СПбГУ в Лешу-
конском районном краеведческом музее. В его экспозиции наше 
внимание привлекла толстая старинная тетрадь в картонном пе-
реплете, озаглавленная твердым писарским почерком «Сборник 
русских военных песен и  прохождение военной службы солда-
та. Списывал Ефим Алексеев Морозов». Время написания этого 



549

солдатского сборника косвенно датируется по сведениям из пер-
вой части тетради. «Положение общее» состоит из переписанных 
из «Книжки для молодых солдат кавалерии и казаков» (Крестов-
ский 1887) вопросов, ответы на которые молодые солдаты должны 
были знать наизусть. Один из первых вопросов — «Как зовут Го-
сударя Императора?» На него следует ответ: «Его Императорское 
Величество, Государь Императоръ Александр Александрович». Та-
ким образом, написание тетради приходится на период царствова-
ния Александра III с 1881 по 1894 г., а служба Ефима Алексеевича 
происходила уже после введения всеобщей воинской повинности 
в 1874 г. Тетрадь из 208 страниц состояла из следующих разделов: 
«Положенiе общие», записи сына [Н. Е. Морозова], «Пѣсни», за-
писи сына, «Пѣсни!», «Списокъ Малокалиберной винтовки систе-
мы бердана», «Довольствiе провиантское», «Оклады жалованья 
въ годъ мѣстных воискъ», расчеты, «Сборникъ русскихъ военыхъ 
пѣсенъ», «Ciя Понятная Книшка для Выписыванiя ролей О Царѣ 
Максимiанѣ», Фрагменты народной драмы «Лодка», «Пѣсни».3 
Солдат Ефим Алексеевич Морозов проживал после службы 
в  д. Заручевская (Заручей) Юромской волости, принадлежащей 
в конце ХIХ в. Мезенскому уезду. Кроме Ефима Алексеевича Мо-
розова к написанию тетради приложил руку его сын — «подписал 
сын ему Николай Ефимович Морозов 30 сентября 1923 г». Сын 
в отличие от отца записи вел уже по правилам послереволюцион-
ной орфографии, и  заполнил ими все свободные места тетради. 
Он пользовался только карандашом, никогда не забывал подпи-
саться и  поставить дату очередной записки  — самая ранняя от-
носится к 1920 г., самая поздняя — к 1933. Николай — мастер ви-
ньеток и каллиграф. Он писал черновики заявлений односельчан 
(например, в кредитное общество), размышления о женской при-
роде «Все наши замыслы о борьбе с нашими барышнями…», хо-
зяйственные заметки и описания природы. Отец, Ефим Алекссе-
вич, писал только пером и чернилами, некоторые блоки тетради 
оформлены рамками. Орфография небезупречна, но почерк очень

3 Цифровая копия тетради хранится в Электронном архиве «Россий-
ская повседневность». Шифр DPh09_Arch-Lesh_03048 - DPh09_Arch-
Lesh_03066.



550

аккуратный и заметна рачительность в отношении расходования 
бумаги.

Самой интересной для нас находкой в сборнике стал полный 
список народной драмы «Царь Максимилиан»: «Ciя Понятная 
Книшка для Выписыванiя ролей О Царѣ Максимiанѣ». Как извест-
но, основу сюжета пьесы составляет конфликт между отцом — ца-
рем Максимилианом и  его сыном Адольфом. Тирания заглавно-
го героя настолько доминирует над всеми остальными линиями 
пьесы, что качества и проступки сына или других персонажей не 
имеют решающего значения для развития действия. Пятнадцать 
из восемнадцати «партнеров» Царя по сцене к концу действия ока-
зываются умерщвлены, в живых остаются старик-гробокопатель, 
придворный кузнец и  скороход. Основной пафос сына Адольфа 
содержится в  реплике, трижды произносимой в  ответ на требо-
вание отца признать его веру: «Я ваши комерчески боги въ грязь 
топчу въровать нехочу»4. В полной мере конфликтом взаимоот-
ношения Максимилиана и  Адольфа назвать нельзя. Кроме твер-
дого отказа верить в «комерческих» богов, Адольф демонстриру-
ет абсолютное послушание и смирение перед своей участью. Эти 
сыновни качества, с одной стороны, заимствованы из агиографи-
ческой литературы — так претерпевают муки за веру христиане, 
с другой — из семейной практики, при которой воля отца-хозяина 
оставалась абсолютной и  неограниченной в  патриархальном де-
ревенском обществе вплоть до 1960-х гг. Не без эмоционального 
накала и  даже некоторой эмпатии корреспондент Тенишевского 
бюро в Сычевской вол. Вологодской губернии Василий Аркадье-
вич Шестериков описывал 15 мая 1899 г. властное положение отца 
и бесправное положение сыновей, подчиненных отцовской воли: 
«Пока родители, особенно отец, в силах и работают сами, так удер-
живает в повиновении и детей, и заставляет их покоряться себе. 
Непокорных он смиряет или собственною силою или прибега-
ет к  помощи общества, прося обуздать непокорство сына. <…> 

4  «Коммерческие» боги в этом списке заменяют обычных «кумериче-
ских». «Коммерческие боги» являют себя в конце пьесы — это «богиня» 
и Марс, меж ними происходит соревнование во власти, которое неожи-
данно заканчивается примирением и удалением в «белокаменныя палаты».



551

Бывают часто случаи, что отец выгоняет из дому непокорного 
сына, не давая ему надлежащего отделу или просто ни с чем, и это 
в  народе считается законным. Отец, говорят, волен над сыном. 
Сын же самовольно не имеет права оставить отца. Бывают, правда, 
случаи, когда дети, не желая жить с родителями, уходят от них са-
мовольно. Но отец, по народному понятию, имеет право удержать 
сына, если захочет. Когда тот не слушается, тогда отец прибегает 
к суду общества. Народный же суд всегда бывает на стороне отца» 
(Тенишевский архив 2004: 604). В небольшом отрывке В. А. Шесте-
риков четыре раза употребляет такой признак отношений между 
отцом и сыном как «покорность» или «непокорство».

Полагаю, что «грамотные, деятельные и  любознательные» 
крестьяне-театралы (женщин среди них не было) не могли не за-
метить сквозного эмоционального мотива пьесы  — сыновьей 
покорности перед отцовским своеволием. Важной деталью для 
понимания характера отношений «отцов и детей» в контексте сол-
датской среды бытования пьесы о  «непокорном сыне Адольфе» 
является тот факт, что окончательное решение об отдаче молодого 
человека в рекруты принимал отец. Со времен петровских указов 
о воинской повинности (солдатский состав набирался из крестьян 
и мещан, а офицерский — из дворян) и вплоть до закона о всеоб-
щей воинской повинности 1874 г. распределенная на общину обя-
занность по предоставлению рекрута по жребию «спускалась» на 
отдельные крестьянские хозяйства. В каждый призыв требовалось 
различное количество рекрутов, но в среднем — по одному рекру-
ту с  20 хозяйств за призыв. В зависимости от семейных обстоя-
тельств и  действующих на конкретный момент правовых актов 
глава семьи мог или заплатить в казну «выкуп» за сына-рекрута 
или выбрать из сыновей того, кто пойдет в солдатчину. С одной 
стороны, выбор мог основываться на принципах справедливости, 
сводившейся к  тому, чтобы минимизировать урон для семьи от 
ухода рекрута. Ф. Н. Иванов, историк рекрутской повинности на 
Русском Севере, свидетельствует о следующем принципе справед-
ливости при выборе родителями, кого из сыновей отдать в рекру-
ты: «если в семействе было несколько людей, годных в рекруты, то 
в первую очередь в рекруты брали холостых, если все были жена-
ты, то сначала брали бездетных. В случае, если у всех были дети, 



552

то выбор совершался или родителями, или по соглашению сторон, 
или же на основе жеребьевки» (Иванов 2016: 50). С другой, выбор 
сына для отправки в  солдаты мог быть дисциплинарной мерой. 
Если отец был недоволен сыном и жаловался на него в общинный 
суд, тот мог присудить внеочередное рекрутство для «буяна», по-
скольку «государство, выдвигая общинам требования о выставле-
нии рекрутов и  практически не вмешиваясь в  то, как они будут 
выполнены, тем самым облегчало рекрутскую повинность, по-
скольку общины имели возможность избавляться от нерадивых 
своих членов, отличавшихся «всяким буйством», «непрочностью 
в хозяйстве» или не плативших налогов» (Иванов 2016: 48). Даже 
если рекрутчина и последующая военная служба не были связаны 
с  прямым конфликтом между отцом и  сыном, разрыв экономи-
ческих и эмоциональных связей между ними был неизбежен. По 
наблюдениям историков, в  пореформенной России действовало 
две тенденции в поведении мужчин после службы: «“оседание” от-
ставных и запасных солдат в городах, где они могли найти сред-
ства к существованию, занимая должности, осваивали мелочную 
торговлю и прочее», и «распад “больших” крестьянских, семей под 
воздействием возвращавшихся со службы солдат, которые не же-
лали уже вести совместное хозяйство» (Щербинина 2007). И в том, 
и в другом случае результатом солдатской службы оказывался вы-
ход сына из-под отцовской власти.

С 1 января 1874 года на смену рекрутской системе пришла все-
общая воинская повинность. Все мужское население, достигшее 
21-летнего возраста, без различия сословий, 6 лет служило непо-
средственно в строю и 9 лет числилось в запасе (для флота — 7 лет 
действительной службы и  3 года в  запасе). С течением времени 
сокращался срок действительной службы, но результатом рефор-
мы стало то, что преобладающее количество лиц мужского пола 
прошли через опыт армейской жизни, отцовская власть потеряла 
такой существенный рычаг управления как угроза отдачи непокор-
ного сына в солдаты, а сами солдаты перестали существовать как 
отдельное сословие, растворившись в других социальных стратах. 

Полагаю, что в  распространившейся в  конце XVIII  — начале 
XX в. в солдатской среде (позже апроприированной деревенской 
культурой) пьесе сюжет «покорности» младших воле старших 



553

разыгрывается и воспринимается служилыми с особым трепетом. 
Долгое время жалоба на жестокость отца поддерживалась и в ду-
шещипательных сценах народной пьесы, и  в  солдатских песнях. 
После введения всеобщей воинской повинности обида сыновей на 
отцов потеряла твердые основания — призыву подлежали все год-
ные к военной службе лица мужского пола. Народная пьеса «Царь 
Максимилиан» о жестоком отце-царе и «непокорном» сыне (оста-
вим в  стороне все остальные распространенные в  фольклорных 
исторических песнях сюжеты о  конфликтах царственных отцов 
и сыновей — Петра I и царевича Алексея, Ивана Грозного и сына) 
питала сыновьи обиды и формировала особую «матрицу чувстви-
тельности». Солдаты, актеры и  зрители пьесы, переживали свой 
опыт расставания с  отцами как драматический и  жалостливый. 
На финальном фронтисписе тетради из Лешуконского музея мы 
видим черновик солдатского письма домой  — «Дражайшие мои 
родители, татенька и  маменька», т. е. сыновьи чувства солдата 
XIX  века продолжали оставаться нежными. В записях его сына, 
тем не менее, мы находим черновик заявления в  Кредитное то-
варищество с  просьбой о  выдаче ссуды на строительство после 
раздела хозяйства с отцом5. После революции 1917 г. сыновья не 
ждали разрешения отцов на раздел имущества, инициируя раз-
дел самостоятельно и рассчитывая на помощь кредитных товари-
ществ. Сама революция во многом представляла собой бунт сы-
новей против власти отцов. Мы видим, как на протяжении века 
(с конца XVIII века до начала ХХ) крестьяне, менявшие социаль-
ную и культурную идентичности, приспосабливали для «пример-
ки» новых ролей театральные формы. Для крестьян, перемещен-
ных в  солдаты, матросы, ученики и  рабочие, и  для оставшихся 
в деревне «деятельных и любознательных» крестьян театр стано-
вился культурной формой модерности и примерочной кабинкой 
статусов, эмоций и ролей. 

Какие же костюмы и для каких ролей были заготовлены в «ко-
стюмерной» народного театра? Имена действующих лиц пьес, на 
мой взгляд, и являют собой реестр идентичностей и ролей, которые

5 Об обычном праве раздела крестьянского хозяйства и  конфликте 
отцов и детей см.: (Кушкова 2004).



554

осваивали охарактеризованные выше пользователи. В области 
изучения фольклорной антропонимики заметны две тенденции: 
изучение семантики имени в  рамках отдельных жанров и  обще-
типологические исследования.6 Общая семантика имен персона-
жей народной пьесы «Царь Максимилиан» достаточно хорошо из-
учена, и без этих работ и кропотливого комментирования тексты 
были бы практически закрыты для понимания современным чита-
телем. Помню, что пьеса произвела на меня на первом курсе впе-
чатление самого странного и непонятного произведения в рамках 
университетской программы по русскому фольклору (а,  как из-
вестно, в этой программе одна диковинка сменяет другую). В дан-
ном случае принцип бриколажа реализуется во включении в пьесу 
искаженных, но узнаваемых специалистами цитат из монологов 
комедий, авторских и анонимных похвальных, лирических и исто-
рических песен XVIII  — XIX вв.,7 а  также фольклорных произ-
ведений  — духовных стихов (например, стиха про Анику-вои-
на и Смерть). Пока публика и актеры помнили источники цитат, 

6 Перечислю наиболее заметные исследования, посвященные 
различным аспектам изучения антропонимики фольклорных жанров: 
(Адоньева 2001; Байбурин 2001; Кондратьева 1967; Левкиевская 1993; 
Митропольская 1974; Черепанова 1983).

7 «Последняя реплика Племянника Мамая:

Пуская моя душа идет в ад,
И там будет нетленна —

является утратившими размер заключительными словами трагедии Су-
марокова «Димитрий Самозванец»:

Ступай душа во ад и буди вечно пленна!
<…>

В монологе племянника Мамая обращает внимание длинная и совершенно 
несвязанная с содержанием «Царя Максимилиана» цитата. Это выдержка 
из стихотворения И. И. Дмитриева «Ермак» (1794)» (Берков 1959: 334–335);

«“Хвала, хвала тебе, герой!” — видоизмененные строки песни в честь 
графа П. Х. Витгенштейна, включенный в  “дивертисмент с  пением”, 
поставленной в  1813 г. в  Петербурге под названием “Праздник в  стане 
союзных армий”» (Берков 1959: 335).

Впервые на заимствования в  пьесе из «Разлуки» К. Н. Батюшкова 
и «Гусара» А. С. Пушкина обратил внимание П. Г. Богатырев. См.: (Бога-
тырев 1923).



555

и персонажи были им интересны, пьеса держалась в деревенском 
«репертуаре». Н. Е. Ончуков, замечания которого уже цитирова-
лись, заметил, что в одной деревне «Царь Максимилиан» был лю-
бим и доставлял удовольствие заводилам, а в другой про него уже 
лет 20 как забыли. «Сначала в  Нижмозере играли “Царя Максе-
мьян”, которым очень увлекались и который очень нравился. Но 
“Царя Максемьяна” давно уже забросили; его не играли уже лет 
20; и  молодые крестьяне, например Степан Павлович и  его при-
ятель Резин “Царя Максемьяна” совсем не знают. Хотя в памяти 
людей 45–50 лет, эта комедия сохранилась. Я. С. Бородин, расска-
завший Ончукову игру “Маврух”, цитировал целые монологи из 
“Царя Максемьяна”. Маврух нравился гораздо больше Царя Мак-
семьяна и Барина, потому что выходил смешнее, а смешливость, 
кажется, главное условие успеха деревенской комедии» (Ончуков 
1911: XII). Постановка “Царя Максимилиана” требовала привле-
чения большого количества участников. В пьесе задействовано 
20–30 лиц. При постановке на деревенской сцене и при недостатке 
желающих участвовать в ней актеры были вынуждены играть не-
сколько ролей в разных явлениях. В солдатском и матросском те-
атрах в актерах недостатка не было. Чаще складывалась обратная 
ситуация: постановщики старались привлечь больше служивых 
к культурной инициативе, и потому значительное число статистов 
и  «ролей второго плана» было скорее достоинством пьесы. По-
добный принцип широкого охвата мы наблюдаем в современных 
практиках школьных и  детсадовских постановок. Воспитателям 
и учителям важно, с одной стороны, никого не обидеть, оставив 
ребенка без роли, а с другой, вовлечь в театральную деятельность 
максимальное количество воспитанников. 

Перечисление действующих лиц и  исполнителей инварианта 
«Царя Максимилиана» занимает немало времени. В пьесе участву-
ют иноземцы (Араб и Персидский рыцарь), боги всех конфессий 
(Иисус, Венера, Марс), персонажи с именами экзотического про-
исхождения (Змиулан, Максимилиан, Адольф, Брамбеус, Мамай), 
представители разнообразных профессиональных цехов (Доктора, 
Кузнецы, Портные, Аптекари, Палачи, Послы и  Гробокопатели), 
военные специалисты (Уланы, Казаки, Скороходы-фельдмарша-
лы, Гусары), царедворцы и свита. Этнонимы, экзотические имена 



556

собственные, теонимы и номенклатура профессий в фольклорном 
театре работают как «формулы» типических ситуаций и отноше-
ний. А. Ф. Некрылова в статье, посвященной именам в народном 
театре, объясняет экзотизм номинаций «романтической» атмо-
сферой театрального мира. «Здесь предпочтение отдавалось си-
туациям и  героям условно-правдоподобным, не “прописанным“ 
в конкретных географических и  временных координатах, вечно 
пребывающим в некоем романтическом мире, который, подобно 
сказочной и былинной действительности, вполне самодостаточен 
и относительно замкнут. Оттого и имена здесь скорее приближа-
ются к  нарицательным существительным в роли определений-
приложений. В этом смысле Дамма, Богиня, Мамай, Максимилиан, 
Зареза, атаман Буря ближе прозвищам или именам-характеристи-
кам традиционного русского фольклора: Добрыне, Емеле, Волху, 
Горыне, Кощею, Незнаму, Несмеяне, Одноглазке и т. п.» (Некрыло-
ва). Однако особенностью поэтики имен в «Царе Максимилиане» 
является то, что персонажи с  экзотическими именами запросто 
взаимодействуют с вполне понятыми (Послами и Посланниками, 
Фельдмаршалами и  Гусарами) и  даже с  представителями совсем 
обычных, на современный взгляд, профессий — докторами, апте-
карями и кузнецами (Сорокина 2012: 147–157). Однако при том, что 
доктора-лекари, аптекари и кузнецы давно входят в обязательный 
набор персонажей и  деревенского ряженья, и  театра Петрушки, 
и прочих народных игровых форм, они отнюдь не всегда входили 
в обязательный канон костюмирования. Возвращаясь к предпри-
нятому в первой части работы описанию пользователей народного 
театра, вспомним, что для крестьян, ушедших не по своей воле из 
деревни в солдаты или на заработки в город, доктора, гробокопа-
тели, палачи и аптекари были ничуть не более близкими явлени-
ями, чем Цари, Богини и Рыцари. Лечение и медицина, наказания 
и правоприменение, роды и похороны — все это в деревне долгое 
время оставалось в руках самих крестьян. Народные лекари, де-
ревенский сход и ритуальные специалисты справлялись с потреб-
ностями деревенских жителей. При необходимости проучить за 
проступок или даже жестоко наказать за преступление крестьяне 
сами находили способы поимки виновных и справедливого, на их 
взгляд, возмездия. Вылечить, оказать услуги родовспоможения 
и похоронные услуги могли соседи или признанные деревенские 



557

авторитеты. Первые встречи с врачами, тюремщиками, аптекаря-
ми и, к сожалению, гробокопателями для крестьян происходили 
в городе в государственных структурах. Новые профессии отнюдь 
не «естественным» образом входили в жизнь крестьян. Новые про-
фессионалы не вызывали доверия, их услуг избегали, и они часто 
страдали от народного возмущения. Как известно, протест про-
тив карантинов и  других противоэпидемиологических меропри-
ятий в ходе холерных эпидемий в XIX веке оборачивался против 
докторов и аптекарей. Даже городские могильщики, пытавшиеся 
хоронить жертв болезни по медицинским правилам, становились 
злейшими врагами живущих в другом жизненном укладе низших 
сословий. Знакомство деревенских парней с институтом академи-
ческой медицины происходило в  условиях рекрутского набора. 
Доктора проводили медицинское освидетельствование рекрутов, 
и  в  их власти было «забрить» или выбраковать потенциального 
служивого. Новые профессионалы были форпостом государства 
в новой повседневности, и солдаты пытались преодолеть непри-
ятие вмешательства в  сферу приватного, высмеивая представля-
емых на сцене неумных и корыстных специалистов. 

Практики обращений и номинаций в контексте социальных ие-
рархий и речевых ролей на материале фольклорных речевых жан-
ров демонстрируют изысканную систему коммуникативных при-
емов8. Бытовой и ритуальный речевой регистры особенно заметно 
различаются, если рассмотреть системы обращений и  номина-
ций9. Описывая собственный полевой материал А. И. Никифоров 
отмечал почти полное отсутствие «антропологического матери-
ала» в северорусских сказках о животных и в сказках о змеебор-
честве, понимая под «антропологическим материалом» наличие 
человеческих персонажей с их антропологическими признаками: 
«сказки дают понятия только схематические и общие: мужик, му-
жик да жонка, старик, старик и старуха» (Никифоров 2008: 227). 

8 См.: (Адоньева 2001).
9 В 2014 г. под руководством Ю. Ю. Мариничевой в  СПбГУ был 

осуществлен проект «Коммуникативные параметры жанров русского 
фольклора: номинации и обращения». Среди публикаций по результатам 
исследования см.: (Веселова 2016; Мариничева 2016; Куприянова 2016; 
Семенова 2016).



558

Интерес, проявленный А. И. Никифоровым к «антропологическо-
му материалу», отнюдь не праздный. Будучи выдающимся поле-
вым исследователем и автором работ о сказочниках и драматургии 
сказочного перформанса, он уделял особое внимание именам ска-
зочных персонажей. Так, при записи одной из сказок от молодого 
проезжего сказочника в деревне Вожгора на Мезени, он заметил, 
что героиня исполняемой сказки — царевна — получила имя при-
сутствующей при записи девушки-фельдшера. Усилия сказочника 
были направлены на привлечение внимания одной-единственной 
слушательницы. На этом примере видно, что антропоним как поэ-
тический прием работает на успех речевого акта, в  данном слу-
чае решавшего задачи флирта. Согласно теории речевых жанров 
М. М. Бахтина, «каждая сфера использования языка вырабаты-
вает свои относительно устойчивые типы таких высказываний, 
которые мы и называем речевыми жанрами» (Бахтин 1997: 159). 
М. М. Бахтин различал первичные и  вторичные речевые жанры, 
относя к первым жанры повседневного общения, а ко вторым — 
сложные жанры художественной литературы и фольклора. Позд-
нее теория речевых жанров или коммуникативных фреймов 
получила модель описания через систему коммуникативных кон-
венций, которые соблюдают участники общения, чтобы быть по-
нятыми и успешными. Номинации и обращения относятся к та-
кого рода конвенциям. В народной пьесе «Царь Максимилиан» 
первичные речевые жанры представлены приказами, рапортами 
об исполнении, официальными представлениями, обвинениями, 
перемежающимися песнями и  словесными поединками, состо-
ящими из череды угроз и  унижений. Представлю эти жанры на 
примере варианта из Фольклорного Архива СПбГУ (в цитатах со-
хранена орфография рукописи). 

Официальное представление-приветствие 

Здравствуйте, почтеннейшие господа вот и я прибыл скоро-
ход Фельдмаршал 

Здравствуйте вся почтеннейшие Господа вот и  я прибыл из 
западных стран сюда за кого вы меня признаете Признаетъ за Рус-
скаго или прускаго или короля францускаго я не есть русскiй я есть. 



559

грозный (слово «грозный» зачеркнуто) Король францускiй я  есть 
грозный царь Максимiянъ Сяду я на сей трон буду судить

здраствуйте всъ почтеннейши господа, вотъ и  я прибылъ 
при=дворный Кузнецъ сюда,10 

Здравствуйте всъ почтенишiе господа вотъ и я прибылъ изъ 
Змиуланскаго царс=тва сюда Ходилъ я гулялъ повсъмъ 4.мъ сторо-
намъ

я небаба я не пьяна я нешлюха деревенская я есть Прекрасней-
шая и чесная смерть твоя

Здравствуйте все почтеннейшiи господа вотъ и  я (прибылъ 
сюда) предворный Док=Торъ прибылъ сюда, я Докторъ я есть и Ле-
карь прiотли=чнейшiй Аптекарь я  такъ личу что изъ угла въ 
уголъ

мечу, комнъ приходятъ на ногахъ аувозятъ на дровняхъ.

Здравстуйте всъ почтеннейшiи господа водъ япридворная 
Богиня всъ земли покорила одного непокорила Мар-сова поля,

Вызов подчиненного 

Пажи мои върны по службъ не=изменны я витесь предъ тро-
номъ

грознаго монарха Царя Максимiа=на. 

Скороходъ федмаршалъ явись предъ трономъ грознаго монарха
Царя Максимiана.

Вопрошание о причине вызова

Великий превелий всему свету покоритель грозный Царь 
Максимиан на что так скоро пажей призываете что делать по-
велеваете

10 Сохранены орфография и синтаксис рукописи. В рукописи знак «=» 
используется автором как знак переноса.



560

Почто так скорохода фельмаршала призываете или что де-
лать повелеваете

О великий Император грозный Царь Максимильян зачем при-
зываете или что делать повелеваете

Царь Максимильян на чтотакъ скоро Анику Воина приз=ваите 
или чты дълать по вълева=ете али на мою грозную руку сопротив-
никъ есть?

Какая, царь-батюшку, забота (старик-гробокопатель).

О Великiй Императоръ грозный Царь Мак=симильянъ, за-
чемъ такъ скоро придворнаго Кузнеца призываете или что дълать 
повълеваетъ?

начто такъ 

Любезнейшiй мой дядюшка племянника призыва=
ите или что дълать повле=ваите

Приказ

Пажи мои верны по службе неизменны явитесь пред троном 
грозного монарха Царя Максимиана

Сходите и принесите скипер и державу на главу мою царскую

Защитники мои обнажите сабли

Рапорт о понимании приказа

Схожу и возвещу по всемъ Сто=ронамъ и пределамъ что воца=
рился новый Царь недля то гоонъ воцарился что бы дълать
въ миръ урону; Но для того онъ воцарился что-бы Тишину
и Оборону.

возму и привяжу его къ конскому хвосту и оправлю его въ змиу-
ланское царство



561

Приветствия

Здравствуй дражайший мои папенька влас имеете повелева-
еть и что делать повелеваете

Силы употребляю к  папеньке поспешаю здравствуйте, дра-
жайший папенька

Ну сын мой любезный добра желаю на трон сажаю

Испытание-вопрошание

Любезный сын, Веруешь ли наши комерческие боги
Любезный сын, одумался ли ты

Ответ на вопрошание 

Одумался Дражайшiй мой папенка,
Последняя просьба
Любезнейшiй мой папенка позволь мне последнiй разъ спеть 

мою Любезную песенку,

Угроза-похвальба

ах ты распроклятый грозный царь Максимилиьян победи-
тель ты всехъ южныхъ и восточныхъ странъ, много ты побъ-
ждалъ, рыцарей, Царей, Королей, и богатырей, но мънянепобедить 
я все твое царство попалю и тибя грознаго царя Максимiльяна 
въ пленъ возму всемъ твоимъ царствомъ Завладъю!

Что ты объ моемъ Царстве хлопочешь или ты отъ моей 
гро=зной руки смърти хочешь?

вознесуся вознесуся на чистое небо и опущуся на Мар=
сово поле еслибы Марсъ явился и тотъ бы мнъ покорился мой
бы булатный мечь кровью облился



562

Ответ на угрозы/похвальбу

нехвались когда въ полъ идешь а хвались когда и споля и дешъ 
Хвались хва=лись данесвались, хвалился хвалилсясамъ и свалился

Ахъ ты мърская богиня зачемъ такъ порыцаешь или Марсовой 
храбрости незнаешъ я сяду на Тронъ тронъ пока=

Хвала

хвала хвала тибе герою что то=бою градъ Антонъ Спасенъ, на 
храбрыхъ воинахъ вънки вьются хвала хвала тебе герою, что градъ 
Антонъ тобой спасенъ

Надгробное слово

Спи герой въ земли, сырой, заростетъ, твой

Суждение

я нерусский посолъ прежде всехъ сюда пришолъ посмотритека 
братцы

какое въ мире кровопролитiе кровь ръками льется и гора съ го-
ройсходится одинъ у царя Макси=мильяна любезный сынъ и то го 
хотятъ казнить

Эпитафия

прикажу похоро=нить твое тъло въ самое чистое мъсто по-
ставлю мраморный памътникъ и  напишу золотыми литерами, 
что Тутъ то лежитъ покорный послушный палачь Бранбеусъ.

Народная пьеса «Царь Максимилиан» состоит из следующих 
первичных речевых жанров: официальное представление-при-
ветствие, обращенное к публике (8), эпитафия (1), политическое 
суждение (1), надгробное слово (1), угроза (3), ответ на угрозы/по-
хвальбу (4), хвала герою (1), последняя просьба (2), испытание (3), 
ответ на испытание (3), вызов (8), вопрос о причине вызова (18), 
приказ (18), рапорт о понимании приказа (18). 



563

Собственно театральной формой является приветствие-об-
ращение к  публике, в  котором публика неизменно именует-
ся почтеннейшими господами, что, во-первых, говорит о  пред-
почтительно мужском составе публики, а  во-вторых, о  том, что 
крестьяне, солдаты и  матросы в  театре становятся «господами». 
Последнее обращение не соответствует принятому на службе 
обращению к  низшим чинам и  практиковавшемуся обращению 
к представителям низших сословий. Выбор этого обращения в на-
родном театре — прием «примерки» престижных социальных ро-
лей, который льстит зрителям. 

Жанры надгробного слова и  эпитафии (с надписью имени 
почившего «золотыми литерами»), несомненно, являются инно-
вационными для фольклорных ритуальных речевых конвенций. 
Употребленные в них номинация Тутъ то лежитъ покорный по-
слушный палачь Бранбеусъ и обращение Спи герой въ земли, сы-
рой свидетельствуют о знании речевых конвенций парадных по-
хорон и мемориальных военных захоронений.

Самые популярные речевые жанры в  рамках пьесы связаны 
с речевым актом приказа — вызов подчиненного, вопрос о при-
чине вызова, приказ и рапорт о понимании приказа. Приказы от-
дает единственный персонаж  — царь Максимилиан. Единожды 
призывает к  себе помощника (племянника) соперник Максими-
лиана и равный ему по положению — царь Мамай. В этом случае 
диалог с  помощником сопровождается родственными обраще-
ниями (верный мой племянник, Любезнейшiй мой дядюшка), что 
для военного устава совершенно недопустимо. Фамильярность 
в обращении царя Мамая с племянником только подчеркивает то, 
что обращения царя Максимилиана к подчиненным и отзывы по-
следних практически полностью соответствует воинскому уставу: 
«Если начальник вступит с ним в разговор, то солдат должен вни-
мательно выслушивать то, что говорит ему начальник; на вопро-
сы его отвечать кратко, без лишних слов. Говоря с начальником, 
а также и со всяким старшим себя, должно стоять смирно и при-
ложить правую руку к головному убору, держа ее таким образом 
все время, пока начальник не прикажет опустить руку. На вопросы 
начальника отвечать смело, почтительно и  правдиво, прибавляя 
при ответах титул начальника. Если начальник даст солдату какое 



564

либо поручение или приказание, которое он не ясно понял, то сол-
дат должен доложить об этом, чтобы верно исполнить приказан-
ное» (Крестовский 1887).

Вопрошание о причине вызова всегда содержит пышное ти-
тулование вышестоящего лица, например Великий превелий всему 
свету покоритель грозный Царь Максимиан. Исключение из этого 
правила составляет явление старика-гробокопателя к  царю, при 
котором старик обращается к царю по-сказочному царь-батюшко. 
Рапорты о понимания приказа достаточно кратки, как и рекомен-
дует устав. Употребление обращений в блоке «уставных» жанров, 
встречающихся в пьесе, демонстрирует нюансы коммуникативных 
конвенций: диалоги царя Максимилиана с  большинством персо-
нажей демонстрируют его верховенство в  формальной иерархии 
над ними. Исключение составляет старик-гробокопатель — его об-
ращение к старшему носит отнюдь не уставный характер. Вторым 
исключением из правила формального обращения являют диалоги 
с сыном Адольфом, о которых речь пойдет ниже. Противник Мак-
симилиана — царь Мамай — имеет единственного подчиненного, 
своего племянника, и с тем находится не в уставных отношениях.

Из череды официальных воинских речевых жанров выпадают 
диалоги царя Максимилиана и Адольфа. Обращения, используемые 
царственными отцом (любезный сын) и сыном (дражайшiй мой па-
пенка, любезнейшiй мой папенка), приняты в эпистолярных обраще-
ниях отца и сыновей. Как мы уже упоминали в тетради из Лешукон-
ского музея со списком «Царя Максимилиана» содержится черновик 
письма к  родителям: Дражайшие мои родители, татенька и  ма-
менька. Крестьянские эпистолярии, особенно с военной службы, не 
очень изучены лингвистами и фольклористами, но коллекция циф-
ровых копий солдатских писем в Фольклорном архиве СПбГУ пока-
зывает, что эпитет любезный / любезнейший и дражайший + термин 
родства или имя-отчество составляет формулу приветствия. Сами 
же приветствия и поклоны занимают большую часть текста писем. 
Ср. с письмами красноармейца Сухова к своей жене любезной Кате-
рине Матвеевне в фильме «Белое солнце пустыни» (реж. В. Мотыль, 
1970), действие которого относится к 20-м годам ХХ века. 

Жанр последней просьбы заимствован из сказочной поэтики. 
В волшебной сказке последняя просьба-обращение к царю перед 



565

казнью дает герою возможность спастись при помощи призыва 
волшебных помощников. В пьесе палач позволяет персонажам, 
приговоренным к казни, выпить чарочку и спеть любезную пес-
ню, но казнь свершается и  на сцену выходит старик-гробоко-
патель. Жанр хвалы герою встречается как мотив хвалы-славы 
в былинных текстах. С эпической поэтикой связаны жанры угро-
зы, похвальбы и  ответа на похвальбу, которые являются устой-
чивыми былинными мотивами. Фольклорное происхождение 
прослеживается у речевых жанров, связанных с явлением Смер-
ти. Смерть  — второй после мимолетного выступления старухи 
женский персонаж пьесы. На ее появление Аника-воин реагирует 
бранной инвективой: что ты за баба, что ты запьяна что ты 
зашлюха деревенская я тибя небоюсь. Смерть в ответной реплике 
резко меняет стилистический регистр самоназвания, восходящего 
к поэтике духовного стиха: я небаба я не пьяна я нешлюха деревен-
ская я есть Прекраснейшая и чесная смерть твоя. 

Третий женский персонаж — Богиня, явление которой заверша-
ет пьесу. Начало диалога между Богиней и Марсом, состоящего из 
угрозы и ответа на угрозу, на первый взгляд похож на эпический мо-
тив похвальбы. Завершение его неожиданно: Богиня падаетъ нако-
лено Сжалься жался надомною Милый Марсъ Марсъ беретъ богиню 
заруку и идетъ въ белокаменные по латы. Просьба о пощаде с об-
ращением Милый Марс и финальный (для всей пьесы) уход героев 
в белокаменные палаты возвращает пьесу от цитирования военного 
устава и фольклорных аллюзий к театральной сцене XVIII века. 

Обращения, титулование и номинации, употребляемые в оха-
рактеризованных речевых жанрах, восходят к нескольким источ-
никам: военному уставу, фольклорным жанрам (эпосу, сказке, ду-
ховному стиху), эпистолярному этикету и  новым литературным 
жанрам (обращениям к почтеннейшей публике с подмостков, над-
гробной кладбищенской эпитафии и театральному апофеозу с па-
дающим занавесом). Для того, чтобы появился пользователь, кото-
рый мог с равным умением ориентироваться в столь изощренном 
сплетении речевых компетенций, нужно было, чтобы в  истории 
России случились реформы XVIII века, стронувшие с места соци-
альные, эстетические, государственные, бытовые уклады. Пьеса 
в  многоплановом смешении речевых жанров дает возможности 



566

примерить речевые роли, до XVIII века неизвестные традиционно-
му деревенскому быту и фольклору: солдата и командира, адресата 
и  получателя писем, доктора и  пациента, почтеннейшей пуб лики 
и  знатока иноземных богов, почившего на поле битвы героя или 
царедворца при исполнении государственной службы. Калейдо-
скоп ролей связан в единое действо эмоциональным лейтмотивом: 
отношением сыновьей «покорности» Адольфа отцовской воле царя 
Максимилиана. Многократно проигрываемое в  диалогах Макси-
милиана и Адольфа испытание «покорности», обвинение в «непо-
корности», стойкое «непослушание» отцовским богам и смиренное 
принятие сыном наказания с устойчивым ласковым и уважитель-
ным обращением друг другу создает диссонанс оценок и  особое 
напряжение. Ни актеры, ни зрители не знают, как разрешить на-
копившийся межпоколенческий конфликт, поэтому просто про-
игрывали его из раза в раз, пока очередной социальный катаклизм 
не свел на нет старые обиды вместе с обидчиками и обиженными.

ПРИЛОЖЕНИЕ

Таблица действующих лиц по северорусским вариантам
«Царя Максимилиана»

Народный 
театр 
ЦМI 

(Виногра-
дов 1905; 
цит. по: 

Народный 
театр 1991: 

131–150)

Народный 
театр 
ЦМII

(Виногра-
дов 1914; 
цит по: 

Народный 
театр: 

151–204)

Народный 
театр 
ЦМIII 

(Дружи-
нина 1959; 

цит по: 
Народный 

театр: 
204–219)

Ончуков 1 
(Коротких 

1911)

Ончуков 2 
(Герасимов 

1911)
ФА СПбГУ11

Царь Мак-
симилиан

Царь Мак-
симилиан

Царь Мак-
симьян

Царь Мак-
симьян

Царь Мак-
симьян

Царь Мак-
симиян

Адольф Адольф Адольфа Адольфа Адольф Адольфа

Богиня

Царь Ма-
май

Король 
Мамай

Король 
Мамай

Царь Ма-
май



567

Народный 
театр 
ЦМI 

(Виногра-
дов 1905; 
цит. по: 

Народный 
театр 1991: 

131–150)

Народный 
театр 
ЦМII

(Виногра-
дов 1914; 
цит по: 

Народный 
театр: 

151–204)

Народный 
театр 
ЦМIII 

(Дружи-
нина 1959; 

цит по: 
Народный 

театр: 
204–219)

Ончуков 1 
(Коротких 

1911)

Ончуков 2 
(Герасимов 

1911)
ФА СПбГУ11

Племянник 
царя Мамая

Племянник 
короля 
Мамая

Племянник 
короля 
Мамая

Посланник 
царя Мамая

Аника-во-
ин

Аника-во-
ин

Аника-во-
ин

Аника-во-
ин

Аника-во-
ин

Крымский 
посол

Коталиче-
ский по-
сланник

Дахмара

Араб Араб Черный 
арап

Марец

Брамбеус Бранбеул Палач 
Брамбеус

Палач 
Брамбеус

Палач 
Бранбеус

Змиулан Змеулан Змеюлан Змиуслан

Главный 
министр

Испо-
линский 
рыцарь

Гусар Гусар

Казак Казак

Доктор Доктор Главный 
дохтор 
Фома

Доктор 
Ульф

Дохтор 
лекарь
аптекарь

Священник Патриарх

Дьякон

Скороход-
маршал

Скороход-
фельдмар-
шал

Скороход-
фельдмар-
шал

Скороход-
фельдмар-
шал

Скороход-
фельдмар-
шал

Скороход-
федмаршал

Кузнец Афонька-
кузнец

Кузнец Придвор-
ный кузнец



568

Народный 
театр 
ЦМI 

(Виногра-
дов 1905; 
цит. по: 

Народный 
театр 1991: 

131–150)

Народный 
театр 
ЦМII

(Виногра-
дов 1914; 
цит по: 

Народный 
театр: 

151–204)

Народный 
театр 
ЦМIII 

(Дружи-
нина 1959; 

цит по: 
Народный 

театр: 
204–219)

Ончуков 1 
(Коротких 

1911)

Ончуков 2 
(Герасимов 

1911)
ФА СПбГУ11

Старик-
гробокопа-
тель

Маркуша-
гробокопа-
тель

Максимко-
гробокопа-
тель

Старик со 
старухой

Первый 
старик

Старик-
гробокопа-
тель

Палач Палач

Посол

Старуха Старуха Второй 
старик

Старуха 
с лопатой

Старуха

Смерть Смерть Смерть Смерть Смерть

Рестант

Затюрем-
ный сторож

Два пажа Пажи, два Пажи Пажи

Царедвор-
цы

Воины ЦМ Воины

Воины царя 
Мамая

Портные

Богиня

Марс

Литература

1. Адоньева 2001 — Адоньева С. Б. Имя и обращение // Чужое имя. Ка-
нун. Альманах. Вып. 6. СПб., 2001. C. 232–245.

2. Байбурин 2001 — Байбурин А. К. Заметки о прагматике имени в на-
родной культуре // Чужое имя. Канун. Альманах. Вып. 6. СПб., 2001. 
С. 205–216.

3. Бахтин 1997  — Бахтин М. М. Проблема речевых жанров // Бахтин 
М. М. Собрание сочинений: в  7 т. Т. 5. М.: Русские словари, 1997. 
С. 159–206.



569

4. Берков 1959 — Берков П. Н. Одна из старейших записей «Царя Мак-
симилиана» и «Шайки разбойников» (1885) // Русский фольклор. IV. 
1959. С. 336–358.

5. Бернштам 1993  — Бернштам Т. А. Новые перспективы в  познании 
и изучении традиционной народной культуры. Киев, 1993. 

6. Богатырев 1923 — Богатырев П. Г. Стихотворение Пушкина «Гусар», 
его источники и его влияние на народную словесность // Очерки по 
поэтике Пушкина. Берлин, 1923. С. 147–196.

7. Богатырев 1971  — Богатырев П. Г. Народный театр чехов и  слова-
ков // Богатырев П. Г. Вопросы теории народного искусства. М., 1971. 
С. 11–166.

8. Веселова 2010  — Веселова И. С. «Сiя понятная книшка для выпи-
сывания ролей о царе максимiанѣ» — новый список народной дра-
мы // Временник Зубовского института. Вып. 5. Петрушка круглый 
год. СПб., 2010. С. 79–88.

9. Веселова 2016  — Веселова И. С. Управление реальностью: имена 
в ритуальной речи (севернорусское «Виноградье») // Вестник Санкт-
Петербургского университета. Серия 9: Филология, Востоковедение, 
Журналистика. 2016. Вып. 3. С. 15–23.

10. Виноградов 1905 — Виноградов Н. Н. Народная драма «Царь Максе-
мьян и его непокорный сын Одольф» // Известия Отделения русско-
го языка и словесности Императорской Академии наук. СПб., 1905. 
Т. 10. Кн. 2. С. 301–338.

11. Виноградов 1914 — Виноградов Н. Н. Народная драма «Царь Макси-
мильян». Тексты, собранные и приготовленные к печати Н. Н. Вино-
градовым. С  предисл. акад. А. И. Соболевского // Сб. ОРЯС. СПб., 
1914. Т. XC. № 7. С. 97–166.

12. Волков 1912 — Волков Р. О. Народная драма «Царь Максимьян и не-
покорный сын его Адольф». Опыт разыскания о  составе и  источ-
никах // Русский филологический вестник. 1912. № 1–2. С. 323–343; 
№ 4. С. 280–336.

13. Герасимов 1911 — Царь Максемьян. Записан Н. Е. Ончуковым от кре-
стьянина Н. К. Герасимова 37 лет в с. Тамице Онежского уезда Архан-
гельской губ. летом 1905 г. // Ончуков Н. Е. Северные народные дра-
мы. СПб., 1911. С. 48–69.

14. Гусев 1980 — Гусев В. Е. Русский фольклорный театр XVIII — начала 
ХХ вв. Л., 1980.

15. Гусев 1991 — Гусев В. Е. Истоки русского народного театра. Л., 1977.
16. Гуссерль 2013 — Гуссерль Э. Кризис европейских наук и трансценден-

тальная феноменология. Введение в  феноменологическую филосо-
фию / Пер. с нем. Д. Н. Кузницына. СПб., 2013.



570

17. Дружинина 1959  — Царь Максимилиан. Записан в  д. Погост (Оше-
венск) Каргопольского р-на Архангельской области в  1959 г. от 
А. М. Дружининой. Архив МГУ, 1959. Т. 25. № 1.

18. Иванов 2016 — Иванов Ф. Н. Рекрутская повинность на Европейском 
Севере России в 1831-1874 годах (по материалам Архангельской, Во-
логодской и Олонецкой губерний). М., 2016.

19. Кондратьева 1967  — Кондратьева Т. Н. Собственные имена в  рус-
ском эпосе. Казань, 1967.

20. Коротких 1911 — Царь Максемьян. С рукописи С. Я. Коротких, во-
лостного старшины. В Онежском уезде Архангельской губ. Перепеча-
тан Н. Е. Ончуковым летом 1905 г. // Ончуков Н. Е. Северные народ-
ные драмы. СПб., 1911. С. 1–47.

21. Крестовский 1887 — Крестовский Л. В. Книжка для молодых солдат 
кавалерии и казаков. СПб, 1887.

22. Куприянова 2016  — Куприянова С. О. Номинации адресата в  колы-
бельных песнях // Вестник Санкт-Петербургского университета. 
Серия 9: Филология, Востоковедение, Журналистика. 2016. Вып. 3. 
С. 24–33.

23. Левкиевская 1993  — Левкиевская Е. Е. Мифологические имена-апо-
тропеи в  карпатском ареале // Символический язык традиционной 
культуры. Балканские чтения–ІІ. М., 1993. С. 93–102.

24. Лотман 1992  — Лотман Ю. М. Поэтика бытового поведения в  рус-
ской культуре XVIII века // Лотман Ю. М. Избранные статьи: в  3 т. 
Т. 1. Таллинн, 1992. С. 248–268. 

25. Мариничева 2016  — Мариничева Ю. Ю. Имена собственные в  ска-
зочной речи // Вестник Санкт-Петербургского университета. Серия 
9: Филология, Востоковедение, Журналистика. 2016. Вып. 3. С. 34–40.

26. Митропольская 1974  — Митропольская Н. Поэтика имен в  были-
нах // Научные труды высших учебных заведений Литовской ССР. 
Литература. Вильнюс, 1974. Вып. XV (2). Русская литература. С. 7–24.

27. Народный театр 1991  — Народный театр / сост., вступ. ст., подгот. 
текстов и  коммент. А. Ф. Некрыловой, Н. И. Савушкиной. М., 1991 
(Б-ка русского фольклора. Т. 10).

28. Некрылова — Некрылова А. Ф. «Дамма» в народной драме. Из наблю-
дений над именами в фольклорном театре // Сайт «Фольклор и фоль-
клористика в  СПбГУ». URL: http://folk.spbu.ru/Reader/nekrylova2.
php?rubr=Reader-articles (дата обращения: 30.01.2021)

29. Некрылова 1992  — Некрылова А. Ф. Значение Петербурга и  солдат-
ской среды в становлении русской народной драмы // Русский Север: 
Ареалы и культурные традиции. СПб: Наука. 1992. С. 196–206.



30. Никифоров 2008 — Никифоров А. И. Социально-экономический об-
лик севернорусской сказки 1926-1928 гг. // А. И. Никифоров. Сказка 
и сказочник: сб. статей / Сост. Е. А. Костюхин. М., 2008.

31. Ончуков 1910 — Ончуков Н. Е. Народная драма на Севере // Известия 
ОРЯС 1909 г. Т. XIV. Кн. 4. 1910. С. 215–239.

32. Ончуков 1911 — Ончуков Н. Е. Северные народные драмы. СПб., 1911.
33. Савушкина 1976  — Савушкина Н. И. Русский народный театр. М., 

1976.
34. Семенова 2016  — Семенова А. С. «Прагматика необрядовых пе-

сен: номинации и  обращения как параметры анализа» // Вестн. С.-
Петерб. ун-та. Серия 9: Филология, Востоковедение, Журналистика. 
2016. Вып. 3. С. 41–45.

35. Серто 2013  — Серто М. де. Изобретение повседневности. 1. Искус-
ство делать / пер. с фр. Д. Калугина и Н. Мовниной. СПб., 2013. 

36. Сорокина 2012  — Сорокина С. П. Образ доктора в  ранней русской 
драматургии и в народной драме «Царь Максимилиан» // Традицион-
ная культура. 2012. № 2 (46). С. 147–157.

37. Сорокина 2013 — Сорокина С. П. Народная драма «Царь Максимили-
ан» у  восточных славян (театрально-драматургическая специфика). 
М., 2013.

38. Тенишевский архив 2004 — Русские крестьяне. Жизнь. Быт. Нравы: 
материалы «Этнографического бюро» князя В. Н. Тенишева / под 
науч. ред. Д. А. Баранова, А. В. Коновалова. Т. 5. Ч. 1. СПб, 2004.

39. Хайченко 1975  — Хайченко Г. А. Русский народный театр конца 
XIX — начала XX в. М., 1975.

40. Черепанова 1983 — Черепанова О. А. Роль имени собственного в ми-
фологической лексике // Язык жанров русского фольклора: Межвуз. 
науч. сб. Петрозаводск, 1983. С. 74– 84.

41. Шютц 2003  — Шютц А. Аспекты социального мира // Шютц 
А. Смысловая структура повседневного мира. Очерки по феномено-
логической социологии / пер. с англ. А. Я. Алхасова, Н. Я. Мазлумя-
новой; научн. ред. перевода Г. С. Батыгин. М., 2003. С. 114–162.

42. Щербинина 2007 — Щербинина Ю. В. Социальная адаптация и право-
вое положение отставных и бессрочноотпускных солдат русской ар-
мии в XIX в.: автореф. дис. … канд. истор. наук. Воронеж, 2007.



572

SUMMARIES AND KEYWORDS

S. Volkov. Biblical Anthroponyms in the Prose of Peter the Great’s Epoch
Keywords: anthroponym, oratorical prose, biblicalism, 18th century, Stephan 

Yavorsky.
Th e article off ers a description of biblical anthroponyms in the church 

panegyric oratorical prose of metropolitan Stephаn Yavorsky. Attention is paid 
to the semantic transformation of biblical anthroponyms in the text of the 
sermon; such a transformation serves to express new cultural meanings.

A. Trofi mov. Th e Use Of Ancient Names In Th e Prosaic Panegirics of the 
Early 18th Century

Keywords: 18th century, anthroponyms, antiquity, panegyrics.
Th e paper analyzes the features of using of antique anthroponymy in Rus-

sian panegyric literature of 1710–1720. Th e research is based on the material 
of panegyrics in prose by Stephan Yavorsky, Feofan Prokopovich and Gavriil 
Buzhinskij. Th e paper demonstrates changing of the authors’ attitude to an-
tique historical and mythological names — from acception at the beginning to 
negation at the end of analyzed period of time.

D. Rudnev. “Th omas, the Religious Teacher, Talks about Th is …” (Peculiar-
ity of the Use of Anthroponyms in “Conversation between Two Friends on the 
Usefulness of Science and Schools” by V. N. Tatishchev)

Keywords: Russian language, 18th century, Tatishchev, anthroponym, name-
dropping.

Th e article analyzes thematic groups, syntactic features and functions of 
anthroponyms in “Conversation between two friends on the usefulness of sci-
ence and schools” by V. N. Tatishchev. In Tatishchev’s text, anthroponyms are 
used more than 400 times and, thus, it shows some signs of name-dropping. 
Th e analysis identifi ed thematic groups of anthroponyms. Th ese groups include 
Russian, European and ancient rulers, church teachers, sages and philosophers, 
scholars, lawmakers, academy founders, etc. Tatishchev appeals to these groups 
of anthroponyms in developing the main theme of his work — the usefulness of 
science. As a result of the study of the syntactic features of anthroponyms, it 
is concluded that in the sentence anthroponyms are mainly used as a subject. 
Anthroponyms in the grammatical position of complement, attribute and cir-
cumstance are presented in the text of Tatishchev much less. In addition, it is 
investigated the use of anthroponyms in explanatory constructions with con-
junction elements yako and kak to. Th e article ends with the description of 
the functions of anthroponyms in the text of “Conversation”: they used with 
stylistic, integrating, rhetorical and culturally identifying functions. Th e wide-
spread use of anthroponyms reveals that “Conversation” belongs to a new, post-
Petrine culture with its anthropocentric character.

E. Matveev. Anthroponyms in Russian Solemn Odes of the 18th Century
Keywords: anthroponym, solemn ode, panegyric poem, Lomonosov, Suma-

rokov, Petrov, Kheraskov, Derzhavin, block odic intellection, semantic trans-
formation of anthroponyms, heroes of the same name.



573

Th e article describes, classifi es and analyzes personal names in the solemn 
odes of M. V. Lomonosov, A. P. Sumarokov, V. P. Petrov, M. M. Kheraskov, 
A. A. Rzhevsky, N. N. Popovsky, in separate panegyric works of G. R. Der-
zhavin. Four groups of personal names have been identifi ed: 1. Ancient mytho-
logical and semi-mythological names. 2. Biblical names. 3. Th e names of the 
Christian God. 4. Historical names. 5. Other names. An analysis of the formula 
elements of the odic poetry of Lomonosov and Petrov, including anthrop-
onyms, clarifi es one of the main strategies of Petrov, which he used in rework-
ing Lomonosov’s odes. Petrov oft en borrows names, like other structures, as 
part of ready-made compositional blocks, but he never borrows them literally, 
usually choosing a variant of the name, varying the composition of the verbal 
environment of the name (appellative convoy), changing the type of rhetorical 
complication of the context, etc. Th e article analyzes the main types of seman-
tic transformations of anthroponyms in odic poetry: antonomasia, personifi ca-
tion, paraphrase, etc. As a special type of semantic transformation of an anthro-
ponym in panegyric poetry, the author considers the assimilation of characters 
to the same-name heroes, which include panegyric poetry in a certain political 
or religious context.

M. Sharikhina. Heroes of Russian History of the pre-Petrine Period in 18th-
century Panegyric Poetry: Th emes and Images

Keywords: 18th century, odic poetry, oratory, history of Russia, Russian 
monarchs.

Th e article examines the ways of poetic reinterpretation of the pre-Petrine 
Russia history in the solemn poetry of the 18th century, as well as in oratorical 
prose of the same period (as a comparative material). In general, the principles 
of creating poetic images of Russian rulers go back to the literary traditions of 
previous eras. Th eir development in the work of individual authors is charac-
terized by a movement from the principle of historical reliability (characteristic 
of M. V. Lomonosov’s poetry) to the formation of poetic generalizations and 
moral judgements refl ecting the individual author’s search for the laws of the 
historical process.

P. Bukharkin. Name and Genre Memory
Keywords: genre memory, tragedy, fi gures of speech, ode, A. P.Sumarokov, 

family, kin, kin responsibility, tragic fault, antonomasia, periphrasis.
Th e article considers the literary transformation of personal names in Su-

marokov’s tragedies connected mostly with antonomasia and periphrasis. Due 
to these fi gures of speech the actualization of the theme of kin and kin respon-
sibility takes place; the violation of this responsibility endows the character 
with tragic fault. Th is thematic line connects the tragedy of classicism with the 
archaic type of tragedy, thus reviving genre memory.

А. Shiyan. Th e Functioning of Anthroponyms in Russian Fairy-tale Comic 
Operas (Opéra Féerie) of the 18th Century

Keywords: anthroponym, opéra féerie, comic opera, national colour, styl-
ization.

Th is article examines the features of the functioning of anthroponyms in 
Russian fairy-tale comic operas (opéra féerie) of the 18th century. A study has 



574

been conducted that revealed that the names of the characters of operas are the 
main means of forming the national colour of the analyzed texts.

P. Bukharkin. Th e Historical Name in the Tragedy of Russian Classicism: 
between Abstraction and Reality

Keywords: anthroponyms, tragedy, classicism, history, mythology, refer-
ence, artistic world.

Th e article considers the functioning of historical and mythological an-
throponyms in the Russian tragedy of the middle of the 18th century  — the 
beginning of the 19th century. Th e major focus is made on the semantic trans-
formation of proper names in the poetic text, where two main trends can be 
seen. Th e fi rst one consists in attenuation of referential links of anthroponyms 
with historical/mythological spheres, whereas the other one is the concretiza-
tion of their historical credibility. Th e complex interaction of these two trends 
contributes to the polysemantism of the artistic world of the tragedy, and at the 
same time fi lls the plays with the topical political meaning.

U. Jekutsch. Th e Name of Potemkin in the Odes of V. Petrov and G. Der-
zhavin

Keywords: panegyric ode, family name, naming, G. A. Potemkin, 
V. P. Petrov, G. R. Derzhavin.

Th e paper discusses the interpretations of the name “Potemkin”, given in 
V. P. Petrov’s and G. R. Derzhavin’s panegyric odes to the ‘mightiest man’ in 
Catherine II’s Russia. It analyzes the strategies which are used by both authors 
in order to avoid connotations, which are implicated by the etymology of 
the family name „Potemkin“, and to fi nd fi tting names for his praise. Special 
attention is given to the biographical and historical contexts of the odes.

M. Ponomareva. From Historical Personality to Image (Based on 
Anthroponyms in the Lyrics of G. R. Derzhavin)

Keywords: panegyric ode, family name, naming, G. A. Potemkin, 
V. P. Petrov, G. R. Derzhavin.

Th e article deals with the use of anthroponyms as a device to create the 
imagery and with the functions of anthroponyms in Derzhavin’s lyric poetry. 
Th e interdependence of the historical name’s form and the genre of a text are 
being studied (the forms used by Derzhavin may, on one hand, refl ect the idea 
of hierarchy of genres, but on another hand, they may create peculiarities in 
his texts, raising or lowering their status. Four types of pronominations are 
described. Th e use of antique and quasi-Slavonic mythonyms is explored, 
Derzhavin’s anacreontic poetry revealing a sort of allegorical parallelism 
between the antique mythonyms and the quasi-Slavonic ones. Also fi ctional 
names are being examined, both borrowed from the cultural background as 
well as the ones invented by Derzhavin himself. A special consideration is given 
to Catherine II’ designations — her proper name and the mythonyms referring 
to her. Th e analysis of the empress’ designations shows the points where 
Derzhavin sticks to the tradition of onomastic usage of 18th century (the proper 
name in higher-genre works) and where he deviates from it and enriches it (the 
use of the name “Cypris” towards the empress, the use of a fi ctional name as a 
stylistic marker, the role of a fi ctional name in creating the literary space).



575

P. Bukharkin. Th e Character’s Name: Literature and Sociolect
Keywords: letters, 18th —19th century Russian prose, sentimentalism, literary 

character, cultural and historical type, mimesis, literary language
Th e article analyzes the interrelation of a person and his/her name in a 

literary text and in one of the sociolects of the second half of the 18th century, 
the closest to the sentimental literature. Th is sociolect refl ects colloquial speech 
characteristic for the cultural and social elite of that epoch. Th e article considers 
the letters of Denis Fonvizin and Mihkail Muravyov to their sisters written 
in the 1760–1770s. Th e images created in these letters  — those of sensitive, 
morally strong and highly intellectual young girls — indicate the emergence in 
Russian culture of a new cultural and historical type of heroine which found its 
embodiment in the literary texts of much later periods. 

L. Rossi. Understanding the Onomastic World of M. N. Muravyov
Keywords: eighteenth-century Russian poetry and prose, names and 

surnames, intertextuality, Muravyov
M. N. Muravyov (1757–1807) was called “the fi rst in the line of poets 

intoxicated with names”. Th is article presents an overview of his use of names, 
nicknames, patronymics and surnames from the very fi rst recently discovered 
dramatic attempts to the late prose essays. It retraces their intertextual origins 
and shows their stylistic function both in epic and lyrical poetry and in prose. 
Special attention is devoted to the proximity of names of highly literate and 
very domestic origin, and hence the double eff ect of cultural estrangement and 
emotional closeness of Muravyov’s oeuvre.

D. Rudnev. Th e Name of a Person in Documentary Communication in the 
18th Century (Features of Naming Pugachev in the Documents of the 1770s)

Keywords: anthroponym, naming, Pugachev, Catherine II, Russian history, 
XVIIIth century Russian language, offi  cial language.

On the basis of naming Pugachev in various documents of 1770s, where 
he played various social roles  — of the interrogated, of the imposter tzar, 
of a person under investigation, of the accused  — the article examines the 
dependence of the form of offi  cial naming of a person on its position in society, 
the type of document and the place of the name in the documentary text. In 
the 18th century offi  cial anthroponyms began to oppose the naming of a person 
in unoffi  cial communication, it demonstrates the gradual alienation of offi  cial 
communication from live speech. Th e correct naming of a person in diff erent 
types of documents required special skill and training and was a sign of 
inclusion in the offi  cial communication. Th e article analyzes changes in naming 
Pugachev in documents related to diff erent stages of Pugachev’s Rebellion, and 
it is concluded that gradually in the documents of rebels, when choosing the 
forms of his naming, the number of deviations from the established offi  cial 
forms anthroponyms decreases. Th e analysis of the documents related to the 
investigation over Pugachev reveals a number of serious deviations in his 
naming, which indicated that the authorities considered Pugachev’s crime 
as a crime of particular gravity and deprived Pugachev of the usual forms of 
offi  cial naming. Th e investigation documents usually used for his naming the 
contemptuous diminutive form of the name Emelka or the evaluative noun 
villain.



576

D. Rudnev. Possessive Adjectives and Possessive Genitive in Works on 
Russian History of the 18th Century

Keywords: anthroponym, possessiveness, possessive adjective, genitive, 
Russian language of the 18th century, works on the Russian history, A. I. Mankiev, 
V. N. Tatishchev, M. V. Lomonosov, M. M. Shcherbatov, N. M. Karamzin.

Th e dynamics of possessive adjectives and possessive genitive in the 
Russian language of the 18th century is investigated on the basis of essays on 
Russian history of the 18th century, which, due to their content, included a great 
number of anthroponyms. Th e author analyzes the textual use of possessive 
adjectives and possessive genitive, the cases of their competition with each 
other, the peculiarities of the compatibility of these forms, the order of the 
possessive adjectives in relation to the noun being defi ned, the use of case 
forms of possessive adjectives and the system of their endings.

N. Guskov. Personal Names in A. P. Sumarokov’s Poetry
Keywords: Russian 18th-century literature, A. Sumarokov, anthroponyms, 

Russian poetry.
Th e article summarizes the results of study of functions of personal names 

in A. P. Sumarokov’s poetry, analyzes the use of biblical anthroponyms and 
foreign names of historical persons, notes the stylistic patterns of the use of 
names. Th e appendix contains statistical tables. 

A. Warda. Anthroponyms in “Th e fairy tale of the Tsarevich Chlor” by 
Catherine the Great

Keywords: anthroponyms, fairy tale, Tsarevich Chlor, Catherine II.
Th e article analyzes the anthroponyms that appear in the “Tale of Tsarevich 

Chlor“, created by Catherine the Great in 1781 for her grandson, the future 
Tsar of Russia Alexander. Th e prototype of her tale was the love-adventure 
French tale “Florine ou la Belle Italienne, conte de fées” Madame Le Marchand, 
written in 1713. Th e tsaritsa used from the original source the allied line from 
its fi rst part, connected with the motive of the search for a rose without thorns 
as a symbol of virtue, as well as some anthroponyms that correspond to her 
literary intention. However, the Russian writer underwent some modifi cation 
of the anroponyms from the French fairy tale, changing their sexual form, 
and also introduced those that are not in the French original. A number of 
anthroponyms remained outside the attention of the tsaritsa, whose exotic 
form could complicate the reception of the younger generation and was alien 
to Russian culture.

A. Tiraspolskaya. Th e Name Liodor in Two Novels by N. M. Karamzin
Keywords: Karamzin, Liodor, novel, name function, “solar” character, 

Christianity, martyrdom.
Th e article focuses on consideration of functions, which the name Liodor 

(Iliodor) acquires in two works of N. M. Karamzin: in the early unfi nished story 
“Liodor” (1792) and in the late parable story “Anecdote” (1802). Th e research of 
these works shows that the name of the main character (Liodor, meaning ‘the 
gift  of the sun’) actualizes the motives of “sunshine”, the struggle of light and 
fi re against darkness: from a certain moment the sad hero starts to act in the 
narrative as a “gift  of the sun”, overshadowed by the tragic events of his life. In 



577

the story “Anecdote” the name Liodor, given to an even greater suff erer and an 
unhappy person, creates connections with a wide range of pieces of spiritual 
and religious Christian culture and allows us to compare the story of the young 
man, who decided to take a monastic vow, with the hagiographies of the Holy 
martyrs, who bore the same name.

A. Tiraspolskaya. About Antique Names in the Sketch of N. M. Karamzin 
“Th e Dedication of the Grove”

Keywords: N. M. Karamzin, Prometheus, Agathon, Hora (Hersilia), Tallo, 
Goddess Fantasia (Fantasy), antiquity, mythology, anthroponyms.

Th e article is devoted to the analysis of a little-known early prose study by 
N. M. Karamzin “Th e Dedication of the Grove” (1791). It examines the layer 
of anthroponyms — the names of gods, titans and heroes of ancient Greek and 
Roman mythology — used by the writer to saturate the work with ancient al-
lusions. Special attention is paid to the mythological “hypostases”, in which the 
Goddess Fantasia appears to the narrator in his imagination, in particular, the 
image of the “gently-smiling Hora”.

A. Tiraspolskaya. About “Wise” Sophia in the Drama by N. M. Karamzin 
(Aesthetic Function of the Name)

Keywords: N. M. Karamzin, Sofi a, drama, anthroponyms, meaning of the 
name, motive of madness.

Th e article is devoted to the analysis of the aesthetic function of the name 
Sofi a in the only drama by N. M. Karamzin. In the course of the study, it turns 
out that the behavior and actions of the main character — from the manifesta-
tions of recklessness in the beginning to explicit madness and the disintegra-
tion of the personality in the fi nal — completely contradict the meaning of her 
name (‘wisdom, reasonableness’).

A. Tiraspolskaya. On the Role of Proper Names in “Travel to Kronstadt” 
by Prince P. I. Shalikov

Keywords: Shalikov P. I., Karamzin N. M., Aeneas, Peter I, Catherine II 
(Ekaterina II), Kronshtadt (Kronstadt), Oranienbaum, Peterhof, voyage, an-
throponyms.

Th e article examines the series of anthroponyms that appear in P. I. Sha-
likov’s “Voyage to Kronshtadt” and their artistic functions. Th e fi rst part is de-
voted to the study of a chain of mythonyms that serve to jokingly compare the 
hero and his friends with legendary and literary navigators: Aeneas — Argo-
naut — Robinson Crusoe — Ulysses. In the second part the images of Russian 
monarchs: Peter I, Elizabeth Petrovna, Peter III, Catherine II, the Dowager Em-
press Maria Feodorovna and Alexander I are analyzed. Attention is also paid to 
the role played in the text by the mention of the name of N. M. Karamzin.

S. Volkov. East Slavic Th eonyms in the Texts of M. V. Lomonosov
Keywords: theonyms, Lomonosov, ancient and East Slavonic paganism, 

sources of “Ancient Russian history”, Russian 18th century verbal culture. 
Th e article presents the consideration of the Russian and ancient theonyms 

list in the “Materials for the Russian Grammar” by M. V. Lomonosov. An analy-
sis of Lomonosov’s texts shows that none of the theonyms included in this list 



is used in the text of the Russian Grammar. Th e author makes the assumption 
that this list is associated with some other text of Lomonosov, possibly with the 
text of “Ancient Russian history”, in particular, with chapter 7 “On the reign of 
Duke Vladimir before his christening”. In the second part of the article, pecu-
liarities of the theonym Perun usage in Lomonosov’s poetic texts are analyzed, 
and the semantic evolution of the mythoanthroponym in the 18th century ver-
bal culture is demonstrated.

I. Veselova. “Cumeric” Gods, Pharmacians and Blacksmiths on one Stage: 
the Mimesis of the State Service (on the Material of the Northern Variants of 
the Folk Play “Tsar Maximilian”)

Keywords: Folk theater, theatricalization of everyday life, speech genres, 
communication conventions, recruits, military service, social transformations.

In the article the folk play “Tsar Maximilian” is considered in several as-
pects. First, the social context of the play’s transmission is described — the class 
(soldier’s, sailor’s and then peasant’s) and the territorial vector of spread (at the 
end of the 18th century — the beginning of the 19th century it was popular in 
the capital’s military units and at city factories, by the end of the 19th century it 
began to be staged in remote villages). Secondly, the pragmatic characteristics 
of the play as a speech genre are analyzed — in its performance and manuscript 
versions (who staged and rewrote the play and why, the social and emotional 
connections of the actors). Th irdly, anthroponyms were studied as a part of the 
primary speech genres, used in the play — stage appeals to the public, orders 
and reports, funeral epitaphs. On the basis of the identifi ed speech competen-
cies, the hypothesis about the play “Tsar Maximilian” as a kind of “cultural and 
speech lift ” that moves former peasants to the soldier’s / urban estate is con-
fi rmed.



579

Информация об авторах

Бухаркин Петр Евгеньевич, доктор филол. наук, вед. науч. сотр. от-
дела «Словарь языка М. В. Ломоносова» Института лингвистических ис-
следований РАН, p_bukharkin@hotmail.com

Варда Анна, доктор гуманитарных наук, профессор, директор Ин-
ститута русистики Лодзинского университета (Польша), anna.warda@uni.
lodz.pl

Веселова Инна Сергеевна, канд. филол. наук, доцент кафедры исто-
рии русской литературы Санкт-Петербургского государственного уни-
верситета, i.veselova@spbu.ru, veselinna@mail.ru

Волков Сергей Святославович, канд. филол. наук, зав. отделом «Сло-
варь языка М. В. Ломоносова» Института лингвистических исследова-
ний РАН, sergejvolkov2006@yandex.ru

Гуськов Николай Александрович, канд. филол. наук, доцент кафедры 
истории русской литературы Санкт-Петербургского государственного 
университета, n.guslov@spbu.ru, kakto@mai.ru

Екуч Ульрике, Dr. habil., эмерит-профессор университета Грейфс-
вальда (Германия), jekutsch@uni-greifswald.de

Матвеев Евгений Михайлович, канд. филол. наук, доцент кафедры 
истории русской литературы Санкт-Петербургского государственного 
университета (до 2022 г.), ст. науч. сотр. отдела «Словарь языка М. В. Ло-
моносова» Института лингвистических исследований РАН (до 2022 г.), 
ematveev@list.ru

Пономарева Марина Валерьевна, канд. филол. наук, доцент кафедры 
истории русской литературы Санкт-Петербургского государственного 
университета, m.ponomareva@spbu.ru, marinus.ponomarus@gmail.com

Росси Лаура, Dr., доцент русской литературы Миланского государ-
ственного университета (Италия), laura.rossi@unimi.it

Руднев Дмитрий Владимирович, доктор филол. наук, канд. ист. наук, 
профессор кафедры русского языка Российского государственного педа-
гогического университета им А. И. Герцена, rudnevd@mail.ru

Тираспольская Анна Юрьевна, канд. филол. наук, доцент кафедры 
русского языка для гуманитарных и  естественных факультетов Санкт-
Петербургского государственного университета, a. tiraspolskaya@spbu.ru, 
tiraspolskaja-77@yandex.ru



Трофимов Артем Евгеньевич, аспирант кафедры истории русской 
литературы Санкт-Петербургского государственного университета, 
artem_trofi mov_9@mail.ru

Шарихина Миляуша Габдрауфовна, канд. филол. наук, научный со-
трудник отдела «Словарь языка М. В. Ломоносова» Института лингви-
стических исследований РАН, justmilya@yandex.ru

Шиян Алина Витальевна, магистрант кафедры истории русской ли-
тературы Санкт-Петербургского государственного университета, lady.
shiyan2016@yandex.ru



581

СОДЕРЖАНИЕ

Введение . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

I. Антропонимы в словесности Петровской эпохи . . . . . . . . 29

Волков С. С. Библейские антропонимы в ораторской прозе 
Петровской эпохи . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Трофимов А. Е. Употребление античных имен в прозаическом
панегирике начала XVIII века . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Руднев Д. В. «О сем Томазий, закона учитель, глаголет…» 
(особенности употребления антропонимов в «Разговоре 
дву приятелей о пользе науки и училищах» В. Н. Татищева) . . .  77

II. Имя и жанр в литературе русского классицизма . . . . . . . 101

Матвеев Е. М. Антропонимы в русской торжественной оде 
XVIII века . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Шарихина М. Г. Герои русской истории допетровского перио-
да в торжественной поэзии XVIII в.: темы и образы . . . . . . 161

Бухаркин П. Е. Имя и «память жанра» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
Шиян А. В. Специфика использования антропонимов в рус-

ских сказочных комических операх XVIII века  . . . . . . . . . . 216

III. Имя в истории — имя в литературе — имя в документе . . . 231

Бухаркин П. Е. Историческое имя в трагедии русского клас-
сицизма: между абстракцией и реальностью  . . . . . . . . . . . . 233

Екуч У. Имя Потемкина в одах В. Петрова и Г. Державина . . . 254
Пономарева М. В. От исторической личности к образу (на ма-

териале антропонимов в лирике Г. Р. Державина)  . . . . . . . . 267
Бухаркин П. Е. Имя героя: литература и социолект . . . . . . . . . 288
Руднев Д. В. Имя человека в деловой коммуникации XVIII в.

(особенности именования Пугачева в документах 1770-х гг.) . . . 308
Руднев Д. В. Притяжательные прилагательные и родительный 

принадлежности в сочинениях по русской истории XVIII в.  . . 333

IV. Имя и идиолект  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371

Гуськов Н. А. Личные имена в поэзии А. П. Сумарокова . . . . . 373
Варда А. Антропонимы в «Сказке о царевиче Хлоре» Екате-

рины II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 448



Росси Л. К пониманию антропонимического мира М. Н. Му-
равьева . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 457

Тираспольская А. Ю. Имя Лиодор в двух повестях Н. М. Ка-
рамзина  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 483

Тираспольская А. Ю. Об античных именах в этюде Н. М. Ка-
рамзина «Посвящение кущи»  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 495

Тираспольская А. Ю. О «немудрой» Софии в драме Н. М. Ка-
рамзина (художественная функция имени) . . . . . . . . . . . . . . 499

Тираспольская А. Ю. О роли имен собственных в «Путешест-
вии в Кронштадт» князя П. И. Шаликова . . . . . . . . . . . . . . . . 504

V. Фольклор и мифология в русской словесности XVIII века . . . 519

Волков С. С. Восточнославянские теонимы в текстах М. В. Ло-
моносова . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 521

Веселова И. С. «Кумерические» боги, аптекари и кузнецы на од-
ной сцене: мимесис государевой службы (на материале се-
вернорусских вариантов народной пьесы «Царь Макси-
милиан»)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 542

Summaries and keywords . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 572
Информация об авторах  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 579



АНТРОПОНИМЫ

В РУССКОЙ СЛОВЕСНОЙ КУЛЬТУРЕ

XVIII ВЕКА

Научное издание

Научные редакторы:
П. Е. Бухаркин, С. С. Волков, Е. М. Матвеев

Оригинал-макет: Е. Е. Кузьмина
Дизайн обложки Е. Л. Бовичева

Подписано в печать 12.07.2023 г.
Гарнитура MinionPro. Формат 60×90 1/

16
Усл.-печ. л. 36,5. 

Тираж 1000 экз. Заказ № 0000

Институт лингвистических исследований РАН
199053, Санкт-Петербург, Тучков пер., д. 9

Тел. +7 812 328-16-12
iliran@mail.ru https://iling.spb.ru



Антропонимы в русской словесной культуре XVIII века / 
под ред. П. Е. Бухаркина, С. С. Волкова и Е. М. Матвеева.  — 
СПб.: ИЛИ РАН, 2023. — 584 с. 

ISBN 978-5-6047999-1-8

Коллективная монография посвящена комплексному исследова-
нию антропонимов в русской словесной культуре XVIII века. Иссле-
дование имеет междициплинарный характер: имена изучались с точ-
ки зрения разных наук (литературоведения, истории, лингвистики, 
теории литературы, нарратологии, этнологии). В книге рассматрива-
ются проблемы функционирования антропонимов в различных фик-
циональных и нефикциональных текстах XVIII века, в художествен-
ном мире отдельных писателей (А. П. Сумарокова, Н. М. Карамзина, 
Г. Р. Державина и др.), в фольклорном дискурсе.

Издание адресовано лингвистам, литературоведам, студентам-
филологам, а также всем интересующимся проблемами истории рус-
ского языка и русской литературы XVIII века.

ББК 81.4/84(2=411.2)


